
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 11 (1931)

Heft: 4

Artikel: Soziologie als Wirklichkeitswissenschaft

Autor: Keller, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-71323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-71323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Soziologie als Wirklichkeitswissenschaft.1)
Eine Buchanzeige von Prof. Paul Keller, St. Gallen.

Die Soziologie kämpft seit hundert Jahren um ihren Platz im System
der Wissenschaften. Sie wird verschieden eingereiht zu verschiedenen Zeiten,
weil sich ihre Selbstbestimmung immer wieder ändert. Jeder Soziologe —

um unter den jüngeren Deutschen nur die bekanntesten zu nennen: Dilthey,
Max und Alfred Weber, Simmel, v. Wiese, Oppenheimer und Spann — prägt
sie neu in einer Eigenart, die der jungen Wissenschaft jeweils ihren
besonderen Platz unter ihren Schwestern anweist.

I.

Als jüngster und wie uns scheint sehr beachtenswerter Versuch einer

Neubegründung der Soziologie ist das Werk von H. F r e y e r
zu nennen. Sein Titel ist Programm: Soziologie als Wirklichkeitswissenschaft,

in Opposition gegen eine wirklichkeitsferne, formale Soziologie. Es
wird hier versucht, die Soziologie als eine bloß interessante « Betrachtungsweise

», als ein möglicher «Gesichtspunkt» zu überwinden, indem dem

System der Soziologie eine philosophische Grundlegung gegeben wird. Dies
aus der Überzeugung heraus, daß die jüngste Entwicklung der Soziologie
in Deutschland sie zu einem Katalog der gesellschaftlichen Erscheinungen
gemacht habe und hier Remedur nur geschafft werden kann durch die
Wiederaufnahme der philosophischen Besinnung über die Soziologie, über
ihren Gegenstand und ihre Denkform. Und um das Resultat mit zwei
Worten vorwegzunehmen: als Gegenstand der Soziologie erscheint eine
bestimmte Gesellschaftsordnung in ihrem Werden, ihrer Struktur
und ihren Entwicklungstendenzen; die Denkform ist die historisch-
soziologische. « Eine Soziologie ist das wissenschaftliche Selbstbewußtsein
einer gesellschaftlichen Wirklichkeit» (S. 5).

Freyer vollzieht die als notwendig erkannte Selbstbesinnung des

gegenwärtigen Soziologen zunächst durch eine kritische Sichtung der vorhandenen
Lehren. Dabei lehnt er energisch jene heute in Deutschland weitverbreitete
Geisteshaltung ab, die die Soziologie « zum universellen und spezifisch
modernen Standpunkt der Betrachtung, zum Standpunkt über den Standpunkten,
zur letzten Instanz der Interpretation, zur Kritik aller übrigen
Wissenschaften und Denkweisen «erhöhen», das heißt in Wahrheit verblassen

1 Hans Freyer, ord. Professor der Soziologie an der Universität
Leipzig: Soziologie als Wirklichkeitswissenschaft'. Logische Grundlegung des

Systems der Soziologie. Leipzig und Berlin (Teubner), 1930. 307 S.



— 478 —

möchte. Es ist eine der Gefahren der heutigen Soziologie in Deutschland,
daß sie zur gescheitesten Angelegenheit schlechthin, zum Glauben der
Glaubenslosen, zur Position des Nihilismus wird» (S. 12).

Als gemeinsames Objekt aller Geisteswissenschaften bezeichnet

schon W. D i 11 h e y «die geschichtliche Welt ». Sie als Ganzes, in
ihrem gesetzmäßigen Aufbau ist das Erfahrungsobjekt der einzelnen
Geisteswissenschaften, von denen eine jede aus dem Gesamtzusammenhang der
Kultur je einen bestimmten Sinnbezirk als ihr besonderes Erkenntnisobjekt
herausgreift und es zu erfassen versucht. Dabei spannen sie zur Lösung ihrer
Erkenntnisaufgaben die Soziologie als Betrachtungsweise, als Methode
ein, so, wie sie sich der psychologischen und geschichtlichen Methoden
bedienen. Würde aber Soziologie nichts anderes sein als eine Methode, die
alle Geisteswissenschaften brauchen, so müßte dies die Liquidation der
Soziologie als Wissenschaft bedeuten. Um sie als Wissenschaft zu begründen,
ist es zwar nicht notwendig, ihr einen neuen, bisher unbearbeiteten
Tatsachenbestand zur Erforschung auszuscheiden, aber wohl notwendig, daß
sie wichtige Wahrheiten entdeckt und in ihren Zusammenhängen erfaßt,
sodaß sie zum wissenschaftlichen System ausgebaut werden können.

Solcher Systembau ist von den besten Soziologen immer wieder
versucht worden. Wie Freyer meint, von den heute in Deutschland maßgebenden
Forschern mit ungenügenden Mitteln oder in falscher Richtung. So von
W. D i 11 h e y. Er reiht die Soziologie unter die « Wissenschaften von der
äußeren Organisation der Menschheit» ein. Soziologie wird bei ihm zur
Logoswissenschaft und steht auf einer Ebene mit Sprach- und Kunstwissenschaft.

D i 11 h e y muß ihr dann neben diesen, wie wir es oben sagten,
einen besonderen Kulturbereich zur Durchforschung ausscheiden und findet
ihn in der « Gesellschaftsordnung», d. h. in der Welt der sozialen
Ordnungen und Gebilde (Familie, Sippe, Berufsgenossenschaften, Stände,
Klassen u. s. w.), mehr oder minder dauerhafte Gebilde, ähnlich dem Recht
oder der Sprache. Es würde dann der Soziologie anscheinend die klare
Aufgabe zufallen, diese Welt der sozialen Gebilde theoretisch und historisch,
systematisch und genetisch zu erkennen, ihre Einzelgestalten zu beschreiben,
ihren Formwandel zu verstehen, ihre Aufbau- und Entwicklungstendenzen
festzustellen. Nochmals, nach D i 11 h e y ist die Soziologie « Logoswissenschaft:

Morphologie der sozi alen Welt wäre ihr Ziel» (S. 39).
Dieser grundsätzliche Ansatz von D i 11 h e y scheint Freyer von so

verschiedenartigen Forschern, wie GeorgSimmel, L. v. Wiese und O t h-
mar Spann übernommen und fortgebildet zu werden. Aus dem Willen
zur Überwindung des Positivismus in der Soziologie verfallen sie alle dem
Bestreben, die Soziologie zur Logoswissenschaft zu machen. Das Programm
einer «geisteswissenschaftlichen» Soziologie läuft meist hierauf hinaus,
ebenso das einer « formalen » und einer « reinen » Soziologie. So verschiedene

Systeme, wie O. Spanns Universalismus und L. v. W i e s e s

Beziehungslehre haben hier, so sagt Freyer, bei aller Divergenz eine gemein-



— 479 —

same wirtschaftstheoretische Grundlage. Daß die Soziologie Morphologie
und Entwicklungslehre der sozialen Gebilde zu sein habe, daß sie auf jeden
Fall eine «systematische», ein Form- und Gesetzeswissenschaft sei, als
solche von aller Geschichte klar geschieden und den systematischen
Geisteswissenschaften viel näher stehend, ja, ihnen logisch durchaus gleichgeartet
— dies scheint für die heutige Soziologie beinahe selbstverständlich zu sein.
Damit ist die Soziologie als Theorie einer bestimmten (der sozialen) Formenwelt,

als Logoswissenschaft, konstituiert (vgl. S. 46/47).
Demgegenüber setzt nun Frey er seine Erkenntnis: « Die

Tatsache « Gesellschaft», mit der es die Soziologie zu tun hat, ist nicht eine

Mannigfaltigkeit von Beziehungs- und Gebildeformen, die sich identisch
wiederholen, die sich also von ihrem jeweiligen geschichtlichen Ort ablösen
und rein als Formen systematisieren lassen. Die Tatsache Gesellschaft ist
vielmehr eine unumkehrbare Folge von Gesamtlagen, durch die der Strom
des geschichtlichen Werdens geht. Jedes gesellschaftliche Einzelgebilde
gehört in eine solche Gesamtlage hinein und hat in ihr seinen geschichtlichen
Ort» (S. 67). Die Soziologie muß sich demnach auf die prinzipiell
geschichtliche Natur ihres Gegenstandes besinnen. Sie vergißt diese

Grundtatsache, wenn sie mit Spann an die Stelle von Wirklichkeiten
Sinngehalte setzt, wenn sie Kausalfolgen durch Rangfolgen ersetzt. Von Anfang
an ist Spanns Lehre soziologischer Idealismus im strengen Sinn des

Wortes, Widerpart aller wirklichkeitswissenschaftlichen Soziologie. Freyer
legt Berufung ein gegen eine solche Beurteilung der Soziologie als Wissenschaft.

Er stellt fest: die Soziologie ist keine Logoswissenschaft. Sie geht
irre, wenn sie sich am logischen Vorbild der systematischen Kulturwissenschaften

orientiert. Sie verfehlt dann ihren Gegenstand oder verfälscht ihn
wenigstens gröblich. Sie hat die geschichtliche Welt nicht als Sinngefüge
(Spann) und Formenwelt (D i 11 h e y - S i m m e I) zu begreifen, sondern
als Lebenswirklichkeit.

Die gesellschaftlichen Gebilde sind von anderen Gebilden
der geschichtlichen Welt unterschieden in dreifacher Weise. Erstens
dadurch, daß sie Formen aus Leben sind. Die Menschen selbst, mit
ihrem ganzen Wesen und Schicksal, sind das Material, aus dem sie sich
aufbauen (S. 81). Gesellschaftliche Formen sind nie absolute, vom
Menschen gelöste Formen. Sie sind immer werdende Formen, auch wenn sie

Jahrtausende dauern, verharren sie im Zustand des Werdens. Darum, « eine

lebendige Wirklichkeit erkennt sich selbst, das ist die völlig neue Situation,
aus der die logische Struktur und die Erkenntnishaltung der Soziologie
verstanden werden muß» (S. 83). Die zweite grundlegende Eigenschaft der
gesellschaftlichen Gebilde betrifft ihr Verhältnis zur Zeit. Währenddem die
logoswissenschaftlichen Soziologen ihren Gegenstand zeitlos, mit Vorliebe
als geometrische Form (S i m m e 1), als molekulares System (v. Wiese)
oder als Syllogismus (Spann) versinnbildlichen, erkennt Freyer das L a -

bile jeder gesellschaftlichen Gleichgewichtslage und das Unbestän-



— 480 —

d i g e der ihr entsprechenden sozialen Gebilde. Sie sind nicht statisch zu
fassen, der Prozeß der Bildung und Umbildung gehört zu ihrem Wesen.
Gesellschaftliche Gebilde sind also — das ist ihre zweite logisch relevante
Eigenschaft — der konkreten Zeit eingelagert. Jedes einzelne
von ihnen ist an einen bestimmten Zeitpunkt gebunden und kann von diesem
nicht gelöst werden, ist geschichtlich bezogen, geschichtlich gesättigt. Das
ist die Grundlage für die These, daß die Soziologie kein System des Neben-
einanders (von Formen), sondern notwendig ein System des Nacheinanders
sein muß. Ihre Begriffe, bis zum abstraktesten, werden einen Einschlag
von Geschichtlichkeit in sich tragen. Das dritte Merkmal der gesellschaftlichen

Gebilde ist gleichsam die Synthesis der beiden ersten: die Tatsache,
daß die gesellschaftlichen Gebilde die existenzielle Situation des
Menschen sind, das wir in ihnen leben, daß die Soziologie damit notwendig
Gegenwartswissenschaft sein muß (wie es notabene die frühen Soziologen,
ein L o r e n z v. S t e i n, eine Henri deSaint-Simon, ein Proudhon
schon erkannt und gewollt hatten).

Eine solche Auffassung wendet sich scharf gegen das reine Theoreti-
sieren und Verabsolutieren, wendet sich auch gegen die Forderung, daß die

Soziologie systematisch und wertfrei zu sein habe. « Wir stehen dem

Gegenstand unserer Erkenntnis nicht theoretisch gegenüber, sondern sind
durch die Willenbeziehung mit ihm verbunden, ja sind existenziell mit ihm
identisch» (S. 90). Freyer sieht die Umrisse eines zweiten Typus von
Geisteswissenschaften sich abzeichnen: Ethoswissenschaften gegen
Logoswissenschaften. Er zählt dazu die Psychologie, die Geschichte, vornehmlich
aber die Soziologie (und wohl auch die Sozialökonomie?). Den entscheidenden

Übergang von der Logoswissenschaft zur Wirklichkeitswissenschaft
sieht Freyer vollzogen im Werke eines Lorenz v. Stein und Karl
Marx. In dieser Wendung findet er den geistesgeschichtlich wichtigsten

und « tiefsten Inhalt des Begriffs Materialismus». So knüpft dieser

jüngste Versuch einer Begründung der Soziologie wiederum bei den Vätern
dieser Wissenschaft an und erscheint uns Freyer als Geistesverwandter

Sombarts, der sich trotz seines « Proletarischen Sozialismus » hierin als
Schüler Marxens weiß.

IL

Soziologie steht nach Freyer als Wirklichkeitswissenschaft im Gegensatz

zu den Logoswissenschaften, denn ihr Erkenntnisobjekt, die
gesellschaftlichen Gebilde, sind eine Wirklichkeit, der wir selbst mit unserem Sein

und Tun angehören. Eine Wissenschaft, die solches Objekt hat, muß ein

Begriffssystem ausbilden, das eminent « historisch gesättigt» ist. Die
Soziologie wird historisiert.

Damit stellt sich die prinzipielle Frage nach der Beziehung der
Soziologie zur Geschichte. Freyer sieht eine doppelte Beziehung.
Einmal jene, die sich aus der Tatsache ergibt, daß die gesellschaftlichen



- 481 —

Gebilde wesentlich zeitgebunden, zeiteingeordnet, geschichtlich bezogen sind,

und dann die andere, daß die Soziologie selbst ein geschichtliches Phänomen

ist, in dem spezifischen Sinne, daß ihre gesamte Problematik wesentlich

mit einer bestimmten realgeschichtlichen Situation verbunden ist.

Die Erkenntnis dieser Doppelbeziehung der Soziologie zur Geschichte

ist nun nichts Neues. Das Verdienst Freyers scheint uns aber darin zu

liegen, diese Beziehungen gegenüber einer formal gewordenen heutigen

(insbesondere deutschen) Soziologie wieder ins rechte Licht zu rücken. Es

ist hier wieder ein Anknüpfen an den ersten großen Soziologen, die sich

dieser Beziehungen bewußt waren. Neben Freyer haben auch andere

gegenwärtige Soziologen die Gefahren formaler Soziologie erkannt und ihre

Begriffe mit dem geschichtlichen Gehalt der gesellschaftlichen Wirklichkeiten

gefüllt. Freyer anerkennt dies und stellt uns im Abriß die Soziologien

Franz Oppenheimers, Alfred Webers und Max Webers
mit bezug auf Systemform und Begriffsbildung dar. Wenn seine Kritik mit

wenigen Worten wiederzugeben versucht werden darf, so bleibt ihm die

Soziologie Oppenheimers deshalb unbefriedigend, weil er die

Soziologie, wie in der ersten Phase ihrer französischen Entwicklung, als

Universalwissenschaft von der Geschichte der menschlichen Gesellschaft setzt,

über sie die Idee des Menschheitsfortschritts stellt und — als ehemaliger

Mediziner — eine an den Naturwissenschaften orientierte Auffassung der

sozialen Wirklichkeit vertritt. Die beiden andern genannten soziologischen

Systeme erfüllen deshalb Freyers Forderung nach historisierter Soziologie

nur teilweise, weil sie (so Alfred Weber in seiner Kultursoziologie)
die Soziologie zu soziologischer Geschichtsbetrachtung werden lassen, oder

aber eine Kreuzung geschichtlicher mit formalsoziologischer Begriffsbildung
darstellen (so M a x W e b e r in « Wirtschaft und Gesellschaft»).

Ruht die erste Beziehung zwischen Soziologie und Geschichte im
historischen Gehalt ihrer Begriffe, so liegt die zweite in der Tatsache, daß die

Soziologie einer ganz bestimmten geschichtlichen Situation
entsprungen ist. Hier setzt sich Freyer grundsätzlich mit all Jenen

auseinander, die insbesonders von Seite der Geschichtswissenschaft her, der

Soziologie die Existenzberechtigung heute noch absprechen, weil sie mit H.

v. T r e i t s c h k e (« Die Gesellschaftswissenschaft», 1859) der Überzeugung

sind, die Soziologie hätte neben einer richtig verstandenen und ausgebauten

Staatswissenschaft keine Existenzberechtigung. Freyer hebt demgegenüber

das merkwürdig sichere geschichtliche Situationsgefühl hervor, mit dem die

Soziologie zu Beginn des 19. Jahrhunderts auf den Plan tritt. « Indem sich

die gesellschaftlichen Tatsachen aus der staatlichen Form, in der sie gefaßt

waren, freimachten, diese Form sprengten oder überfluteten, entstand das

Problem der Soziologie. Es entstand in einem doppelten Sinne: es wurde

nun erst möglich, das eigengesetzliche Material «Gesellschaft»
wissenschaftlich zu studieren; und es wurde erst nötig, seine Gesetzmäßigkeiten

ins wissenschaftliche Bewußtsein zu heben. Erst in der Krisis der Gegen-



— 482 —

wart mußte die Wissenschaft zu Hilfe gerufen werden: die Soziologie wurde
gebraucht, und so entstand sie» (S. 166). Diese Gegenwart war die Epoche
der bürgerlichen Revolutionen, der Auflösung der absoluten Staaten und
der Entstehung der hochkapitalistischen Klassengesellschaften in Europa.

Nachdem die Beziehungen zur Geschichte als enge erwiesen wurden,
ist das weitere Problem gestellt: die Soziologie als selbständigeWissenschaft von der Geschichte abzugrenzen. Es ist seit
R i c k e r t ein selbstverständlicher Gedanke geworden, daß ein und
dasselbe Rohmaterial sehr verschiedener begrifflicher Verarbeitung fähig sei.
Und so läge es verführerisch nahe, zu sagen, das historische und das
soziologische Denken seien einfach zwei Arten der begrifflichen Formung ein
und desselben Stoffes. Freyer macht sich die Antwort nicht so leicht,
sondern fragt tiefer darnach, ob das geschichtliche Geschehen — «und zwar
als geschichtliches Geschehen — die gegenständliche Grundlage für eine
doppelte Begriffsbildung in sich enthält, nämlich außer der
geschichtswissenschaftlichen Erkenntnis die Erfassung durch soziologische Strukturbegriffe

zuläßt, vielleicht erfordert» (S. 193/94)? Diese Frage, ob die
geschichtliche Welt in ihrem strukturellen Aufbau die Grundlage für diese
zweite wissenschaftliche Formung enthält, bejaht er ohne
Einschränkung: die geschichtliche Wirklichkeit ist einerseits durch und
durch Geschehen, andererseits aber auch in jedem Moment Gebilde.
Auf die Gestaltnatur der geschichtlichen Gebilde gründet sich die
selbständige Soziologie als Wirklichkeitswissenschaft. Und damit fällt Freyer
nun die aufbauende Leistung zu, die Grundlinien dieses seines soziologischen
Systems aufzuzeigen.

III.
Die gegenwärtige Gesellschaftsordnung mit ihren

dialektisch weitertreibenden Momenten ist die historische Totalität, die den
zentralen Gegenstand der Soziologie bildet. Sie ist in ihren einmalig-historischen

Situationen in konkret erfüllte Strukturbegriffe zu fassen.
Kann aus diesen Strukturbegriffen das System der Soziologie gebaut werden,
oder machen sie nicht den Charakter der Soziologie als einer Systemwissenschaft

problematisch? Das letztere müßte der Fall sein, wenn man die Folge
der Strukturbegriffe als eine Reihe, als eine geschichtliche Abfolge
gesellschaftlicher Wirklichkeiten geben wollte. Dem ist aber nicht so. Freyer
sieht die Möglichkeit einer echten Systembildung der Soziologie darin, daß
sich diese Strukturbegriffe von den historischen einmal dadurch
unterscheiden, « daß die Begriffsbildung von Anfang an auf den S t r u k t u r-
gehalt der gesellschaftlichen Lagen gerichtet war». Da aber ihre bloße
Reihe zum System immer ungenügend sein müßte, muß Freyer nach einem
andern systembildenden Moment suchen und findet es in der doppelten
Tatsache, der « Generalisierbarkeit» der soziologischen Begriffe (im Gegensatz

zur Gebundenheit der historischen) und in der möglichen « Schichtung »



— 483 —

soziologischer Grundstrukturen. Diese Schichtung der Strukturen kann nun
nach unserem Autor rein oder unrein sein. Hier scheint uns die Verbindung
zu Saint-Simon und seiner Scheidung von positiven und krisischen

Epochen im geschichtlichen Ablauf recht deutlich zu sein. In den reinen

Strukturenschichtungen herrscht eine der großen Grundstrukturen: etwa
Gemeinschaft, Ständegesellschaft, Klassengesellschaft vor, wenn sie auch nicht
allein vorhanden ist, bei kritischen, «unreinen» Epochen ergibt sich cfie

soziale Struktur aus der Kombination, der Überschichtung verschiedener
Grundstrukturen. Mit diesen beiden Elementen der Generalisierbarkeit
soziologischer Begriffe und der wechselnden Schichtung einfacher konkreter
Grundstrukturen baut Freyer sein System der wirklichkeitswissenschaftlichen
Soziologie. Es stellt einen sachlichen, dialektischen
Zusammenhang, der sich aus dem Inhalt der Objekte (Strukturwandel), nicht
aus ihrem bloßen Zeitverhältnis ergibt. Damit stellt er seine Soziologie
selbständig neben die Geschichte. Andererseits beläßt er den einzelnen Strukturformen

die Bindung an die konkrete Zeit und schafft damit seine « historisierte

Soziologie» im Gegensatz zur heute mächtigen rein formalen
Soziologie.

Auf dieser Basis entwickelt Freyer programmatisch die soziologischen

Grundbegriffe. Seine Reihe der Grundstrukturen ist die in der
heutigen Soziologie allgemein bekannte. Nicht in der äußeren Form liegt das

Neue, das Freyer bringt, sondern im Inhalt der Strukturbegriffe. Er stellt
sie uns kurz vor, ohne den Anspruch auf ihre historische Füllung im Rahmen

einer « Grundlegung des Systems » erheben zu wollen. Dabei wird das

Zurückgehen auf Lorenz v. Stein und teilweise auf Marx wiederum
deutlich.

Gesellschaft. Es handelt sich um nichts geringeres, als den

hundert Jahre alten Irrtum der Soziologie zu korrigieren: «den Begriff der
Gesellschaft aus einer statischen zu einer dynamischen, aus einer undialektischen

zu einer durch und durch dialektischen Kategorie zu mächen, den

abstrakt-liberalen Begriff der Gesellschaft durch einen konkret-historischen
zu ersetzen » (S. 232). Hier trennt sich Freyer auch von T ö n n i e s dessen

hohe Bedeutung innerhalb der modernen Soziologie er sonst hervorhebt, der
aber die Gesellschaft als statische Kategorie und nicht, wie er, als das innerlich

bewegteste, durch und durch revolutionäre Sozialgebilde sieht.

Soziologisch faßt Freyer die Gesellschaft als Herrschaftsgebilde
(Oppenheimer), durch den Zusammenstoß und die Übereinanderlagerung
heterogener Menschengruppen entstanden; sofern ein « dauerndes, gestuftes
Gebilde, ein fester Lebenszusammenhang in einem festen ständischen Schema

zwischen ihnen hergestellt ist, ist Gesellschaft entstanden» (S. 238).

Von der Gesellschaft hebt sich als weitere Grundstruktur die G e m e i n-

schaff ab, eine Gegenüberstellung, die besonders seit T ö n n i e s fruchtbar

geworden ist. Freyer wendet sich gegen die Verwässerung des

Gemeinschaftsbegriffs, der heute für alles Mögliche als Aushängeschild gebraucht



— 484 —

wird, und der zum Schlagwort einer Zeit geworden ist, die sich ihrer
Gemeinschaftsarmut bewußt wird. « Und da die Urform nicht wieder erlangbar

ist, haben die Surrogate einen guten Markt». Er gibt als Merkmaie
seines Gemeinschaftsbegriffs a) den Zusammenhang im (engen) Raum. Es

gibt keine Gemeinschaft auf Distanz. Der Raum ist echter Schicksalsraum.
Wenn Freyer mit der gefährdeten Hallig exemplifiziert, so könnten wir es

mit gewissen Alpentälern oder den um die « heiligen Wasser » Gruppierten
tun, um den naturhaften, außergeschichtlichen Zug zu belegen, der aller
Gemeinschaftsbildung innewohnt, b) Um zum echten soziologischen Strukturbegriff

zu werden, genügt der Gemeinschaftsraum allein nicht. Es wird
seine psychologische Füllung notwendig: «Nicht nur leben alle in
derselben Welt, sondern dieselbe Welt mit ihrem ganzen Gehalt lebt in allen »

(S. 244). c) Aus beiden Elementen bildet sich das Gesamtsubjekt der
Gemeinschaft. Sie verbindet, sie macht eins, ohne gleich zu machen. Die
Individualität der Einzelnen wird nicht ausgelöscht, geht aber in die Synthesis
des « Wir » ein. Es steht gegenüber der typisch gesellschaftlichen Kategorie
des « Man ». Das gesellschaftliche « Man » bedeutet die Aufhebung der
Individuen in ein kollektives Subjekt, insoweit die Individuen Träger
bestimmter Ansprüche und bestimmter Qualitäten, Angehörige ihres Standes
oder ihrer Klasse sind. Die ständische und klassenmäßige Lage, das
Herrschaftsverhältnis der einen über die andern, trägt in sich die Tendenz, die
akute Herrschaftssituation zum dauernden Herrschaftssystem zu machen.
Die Mittel dazu sind die Fixierung der Besitzverhältnisse in einem
bestimmten Eigentumsrecht und der Herrschaftsverhältnisse in einem
bestimmten Staatsrecht. Auf alle Ewigkeit läßt sich jedoch ein Herrschaftsverhältnis

nicht befestigen. Es herrscht Herrschaftsspannung, und
aus ihr fließt die wesentlich dynamische Natur der gesellschaftlichen
Gebilde.

Stand. Gesellschaftliches Denken erfährt seine Hochform in der
ständischen Epoche. Ständische Durchgliederung einer Gesellschaft ist — im
Gegensatz zur Klassenschichtung — ein Vorgang, der oben beginnt und
sich nach unten fortsetzt. Alle echten Stände sind geschlossene Verbände,
die auf ihre Abgeschlossenheit (Connubium) Wert legen. Sie haben ihre
besondere Lebensführung, ihre eigenartigen Ehrbegriffe (Max Weber)
und jedes Glied eines echten Standes fühlt sich als vollwertiger Repräsentant

des ganzen Standes. Um ein Abdorren des Standes zu vermeiden, ist
ein Einfließen des Menschstroms von unten herauf notwendig; daß er von
oben her reguliert wird, rechtfertigt die vorstehende Behauptung der Durch-
gliederung von oben her. Auch die ständische Gesellschaft kennt Kämpfe,
Ständekämpfe. Da Stände Glieder in einem Herrschaftsbau sind, denen
bestimmte Privilegien oder tatsächliche Chancen appropriiert sind, so geht der
Ständekampf um diesen Anteil am Herrschaftsbereich.

Hierin unterscheidet sich von ständischer Gliederung Klasse und
Klassenkampf. Die freie Wirkung ökonomischer Interessen



— 485 —

schafft die Klasse im echten Sinne, darüber herrscht in der modernen

Soziologie weitgehende Einigkeit. Mit der bürgerlichen Gesellschaft (L.

v. Stein) entsteht die Klassengesellschaft, im Gegensatz zur ständischen.

Weil Klassen aus ökonomischen Bedingungen erwachsen, ist dieenge
Beziehung zwischen Soziologie und Nationalökonomie
gegeben: die Klassen können nur aus der Struktur der Wirtschaft begriffen
werden. Ergreift die Klasse den Angehörigen ganz, wird das

Klasseninteresse zu seinem Existenzinteresse, so entstehen mit dem Klassenbewußtsein

Klassenzusammenhänge und Klassengegensätze. Klassenkämpfe haben

aber eine von den Ständekämpfen grundverschiedene Eigenart. Während

bei Ständestreit der Kampf um den angemessenen Anteil an der Herrschaft

(neben anderen) geht, nimmt der Klassenkampf zu seinem Ausgangspunkt
die Überzeugung, daß einem bestimmten Gesellschaftsteil (etwa dem

Proletariat) überhaupt kein Platz eingeräumt sei und daß nun eine veränderte

Machtsituation die Durchsetzung seines Anspruchs möglich mache. Der

Anspruch des bisher « raumlosen » Gesellschaftsteils geht aber nicht bloß auf

«ständische Anteilnahme», sondern schlechthin aufs Ganze. Ein
Gesellschaftsteil identifiziert sich mit dem Ganzen.

StaatundGesellschaft. Wo steht im ständischen Streite und

wo steht besonders im Klassenkampf der Staat? Wenn die liberale
Gesellschaftstheorie den bürgerlichen Klassenstaat als etwas « Natürliches » und

« Endgültiges » hinstellt, so ist die Soziologie in dem Sinne antiliberal (seit
ihrer Entstehung), daß sie die gegebene Klassengesellschaft nicht als

endgültig, sondern nur als vorübergehende historische Konstellation der
gesellschaftlichen Kräfte betrachtet. Sie hat die Dialektik der Klassengesellschaft
erkannt und sieht nach Freyer prinzipiell drei Lösungsversuche vor sich,

drei veränderte soziale Strukturen, deren Entwicklung eingesetzt haben soll.

Es gibt die Lösung der Klassengesellschaft nach Karl Marx durch die

Überwindung der Klassengegensätze und damit des Staates. Der erste Schritt

freilich ist nur die Umkehrung der Verhältnisse durch die « Diktatur des

Proletariats» («das als herrschende Klasse organisierte Proletariat»).
Sofort nach seinem Siege wird dieser proletarische Staat absterben, denn, da

keine Ausbeutung mehr vorhanden sein wird, stirbt der Staat als unnütz und

unmöglich. Den vollen Gegensatz zu solchem Absterben des Staates bildet
die zweite Lösung in staatssozialistischer Richtung. Der Staat als «das

durch und durch freie Wesen » (R o d b e r t u s) wird die unfreie
Klassengesellschaft ablösen. Ein starkes «soziales Königtum» (Ad. Wagner)
wird die Spannungen des Klassenstaates lösen. Hier stirbt der Staat nicht,

hier wird er umfassend. Und die dritte Lösung? Sie ist ebenfalls in der

Soziologie des 19. Jahrhunderts schon enthalten. Sie teilt nicht die These

von dem ausschließlichen Klassencharakter der gegenwärtigen Gesellschaft

und von seiner beständigen Verschärfung. Damit sieht sie die Möglichkeit,
«daß auf dem Felde der bürgerlichen Gesellschaft Entwicklungen
vorgefunden werden, die nicht nur die flagranten Gegensätze dämpfen oder aus-



— 486 —

gleichen, sondern die aus dem Gesellschaftszustand vorwiegend
klassenmäßiger Struktur in eine prinzipiell neue Volksordnung überzuleiten fähig
sind». (Herausbildung neuer mittlerer Schichten, Hineinwachsen starker
Teile des Proletariats in den sozialpolitisch aktiv werdenden demokratischen
Staat oder die grundsätzliche Neugliederung des Volks im Rahmen des «
gereiften Kapitalismus».) «Jedenfalls: auch hier sind es immanent-gesellschaftliche

Prozesse, die die Klassenstruktur in die neue Ordnung umbilden,
auch hier wird die neue Ordnung nicht mehr Klassenherrschaft und insofern
nicht mehr «Gesellschaft» sein» (S. 291).

Mit diesen Grundstrukturen der historisch-sozialen Wirklichkeit ist erst
das Gerüst eines soziologischen Systems gegeben. Es berührt bei der
heutigen wissenschaftlichen Sprachverwirrung in Deutschland sehr angenehm,
daß Freyer diese zentralen Begriffe «Gesellschaft», «Gemeinschaft»,
« Stand » und « Klasse » übernimmt und sie seiner Wirklichkeitswissenschaft
entsprechend neu mit dem historischen Inhalt füllt, den sie ursprünglich
hatten und der ihnen durch die « reine» und « formale» Soziologie zum
großen Teil genommen wurde. Wir sehen in der Grundlegung der
Soziologie durch Freyer eine fruchtbare « Rückkehr » zu jenen ersten großen
Würfen der jungen Wissenschaft, die nicht nur «Anfang» waren, sondern
in denen mit sicherem Instinkt schon der richtige Weg zu einer
wirklichkeitsnahen Soziologie gewiesen ist.


	Soziologie als Wirklichkeitswissenschaft

