
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 11 (1931)

Heft: 4

Artikel: Die Idee der Heiligen Allianz bei Leopold von Gerlach

Autor: Näf, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-71321

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-71321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Idee der Heiligen Allianz bei Leopold von Gerlach

Von Werner Näf

Durch das 19. Jahrhundert, bis über seine Mitte hinaus,
begegnen immer wieder die beiden Begriffe «Heilige Allianz» und
«Politik der Heiligen Allianz». Aus ihrer Verwendung wird auf
den ersten Blick deutlich, daß damit nicht ohne weiteres der «

Brüderliche und christliche Bundesvertrag» vom 26. September 1815

und eine auf ihm aufgebaute Führung der Politik gemeint sein

kann. «Politik der Heiligen Allianz» ist vielmehr in bedeutend
weiterem Sinne zur Bezeichnung für eine bestimmte Auffassung
und Handhabung der Politik geworden, für eine politische
Gesamthaltung, deren Wesen durch eine enge Verbindung
innenpolitischer und außenpolitischer Gesichtspunkte bezeichnet wird:
eine Außenpolitik, deren wichtigster Zweck darin liegt, einen
gewissen innenpolitischen Status zu schützen und zu halten, wo möglich

in ganz Europa. In diesem Sinne wird « Politik der Heiligen
Allianz» zum Schlagwort, das die Parteien trennt, und das, durch
mehrere Jahrzehnte von 1815 ab, eine Position des Kampfes
bezeichnet.

Wer, aus den Reihen der liberalen und radikalen Opposition,
die «Politik der Heiligen Allianz» angreift, fühlt sich selten
veranlaßt, fein zu definieren. Er versteht darunter die offizielle, die

zur Zeit herrschende Politik, die Interessengemeinschaft, die
Versicherungsgenossenschaft der Regierungen, bestimmt, durch
Anwendung vereinigter Machtmittel den konstitutionellen Umbau und
die nationalstaatliche Darstellung der Staaten zu verhindern; sie

ist ihm verhaßter Ausdruck der den politischen Fortschritt
hemmenden Verbundenheit der alten Gewalten. Interessanter wird der
Fall dort, wo man sich positiv zur «Heiligen Allianz» einstellt.
Hier wird man präziser anzugeben wissen, was für einen staat-



— 460 —

liehen Zustand man durch die «Politik der Heiligen Allianz»
erstrebt, was für ein politisches Programm also der Begriff in sich
schließen soll. Dabei erweist es sich sogleich, daß der Begriff
vieldeutig und elastisch ist; wie er verwendet wird, kann eben
deshalb für einzelne Politiker oder politische Gruppen aufschlußreich

sein.

Eine Untersuchung wird aber erst dadurch ermöglicht, daß
diese Verwendung der Begriffe «Heilige Allianz» und «Politik
der Heiligen Allianz» nicht willkürlich sein kann, daß es sich
vielmehr um eine Interpretation handeln muß. Denn
verschiedene Motive sind in ihnen zusammengeschossen, und der
Politiker kann das eine oder das andere herausheben, um es zur
Geltung zu bringen.

Ursprünglich hieß «Heilige Allianz» die Vereinbarung, die
zu Paris am 26. September 1815 auf Initiative des russischen Zaren
zwischen Alexander I., Franz I. und Friedrich Wilhelm III.
abgeschlossen wurde. Schon eine Untersuchung der Entstehungsgeschichte

dieser eigentlichen Heiligen Allianz legt aber ganz
verschiedene politische Anschauungen und Absichten bloß1: sie sind
heute zu erkennen aus dem EntwurfderHeiligenAllianz
aus der Feder des Zaren Alexander, der den Zeitgenossen zwar
im Wortlaute unbekannt, in seinem spezifischen Gehalte doch nicht
verborgen blieb, im offiziellen Vertragstext, der in
Metternichs Redaktion vorliegt und einen wesentlich anderen Geist
atmet, und schließlich in den Beitrittserklärungen
anderer Staaten, die den Vertrag stellenweise kommentieren.

Mit diesem Allianzvertrag, der wohl realpolitisch unfruchtbar

hätte bleiben müssen, verband sich nun aber der V i e r b u n d

vom 20. November 181 5, der das Kriegsbündnis gegen
Napoleon zur dauernden Friedensorganisation umformte und zunächst
die Beaufsichtigung Frankreichs, dann die Kontrolle der gesamten
europäischen Politik in Aussicht nahm. Indem in der Folge auch
diese sogenannte «Große Allianz» als «Heilige Allianz» bezeichnet

wurde, vollzog sich der Bedeutungswandel, der für die Ge-

1 Vgl. meine Abhandlung « Zur Geschichte der Heiligen Allianz », Bern
1928.



— 461 —

schichte des Begriffes kennzeichnend ist. Die Führung der
Großmächtepolitik in der Zeit der Kongresse
ergab dann die letzte Komponente für den Aufbau der Begriffe
«Heilige Allianz» und «Politik der Heiligen Allianz», so wie sie

ins 19. Jahrhundert eingingen.
Durchgehend lebt in beiden Begriffen die Vorstellung einer

zwischenstaatlichen Organisation und ihrer politischen Betätigung.
Abgesehen davon aber liegen in den aufgezählten Elementen ganz
verschiedene Inhalte und Motive.

Als wirksam erwiesen sich zunächst, wenn auch der Entwurf
der Heiligen Allianz durch den Zaren unbekannt blieb, die

religiös-moralischen Erklärungen Alexanders I. in
diesen Jahren. Hieraus floß an Motiven in die «Heilige Allianz»:
das Überkonfessionelle im Sinne christlicher Universalität, — das

Religiöse im Sinne der Verankerung aller Staatsgewalt im
Göttlichen, der Unterstellung aller Politik unter das göttliche Gebot,
— das Moralische im Sinne der Nächstenliebe und brüderlicher
Hilfsbereitschaft aller Menschen und Völker, — etwas Fortschrittliches

im Sinne der Erziehung zu Tugend und Glück, — etwas
Messianisches durch die Verkündigung eines neuen, besseren
Zeitalters.

Dasselbe läßt sich, allerdings charakteristisch abgeschwächt,
auch aus der Akte der Heiligen Allianz herauslesen. Doch

tritt hier das andere hinzu, von Metternich hineingebracht und
seinem politischen Willen entsprechend: die patriarchalische,
religiös verbrämte Autorität der Fürsten gegenüber ihren Untertanen,

also eine ganz bestimmte innenpolitische Ordnung, und an
Stelle unrealisierbarer allgemeiner Brüderlichkeit der Völker ein

gegenseitiges Hilfeversprechen der Fürsten, wodurch eine
bestimmte Gestaltung der zwischenstaatlichen Beziehungen in
Aussicht genommen und tatsächlich die «Politik der Heiligen Allianz»
vorgezeichnet wurde.

Aus der Großen Allianz von 1815, vor allem aus der
Tatsache der Feldzüge von 1813—15, ergab sich als Wichtigstes
das Motiv des gemeinsamen Kampfes ganz Europas gegen
Napoleon als Erben der Revolution, als Usurpator und als
Unterdrücker, nach 1815 übergeleitet in den Willen einer gemeinsamen



— 462 —

Europapolitik gegen jede Form des Umsturzes, der gemeinsamen
Polizei gegenüber jeder Revolutionsgefahr. Dies vor allem wird
nun «Politik der Heiligen Allianz». In Aachen baut sie sich 1818
zur Pentarchie aus und steigert sich zu Troppau und Laibach
1820/21 zum Interventionsprinzip, der schärfsten Kampfansage
gegen « Revolution ».

Die Entwicklung der «Heiligen Allianz» und ihrer Politik
geht von Alexander aus und führt immer deutlicher zu Metternich
hinüber, der den Ausschlag gab während der kurzen Zeit, da —
in den Jahren vor und nach 1820 — wirklich Politik der Heiligen
Allianz getrieben wurde. Der Politiker, der später auf den Komplex

der Heiligen Allianz zurückgriff, konnte diese Metternich-
schen Fäden wieder aufnehmen, konnte aber auch an das

anknüpfen, was um 1815 aus der Ideenwelt Alexanders I. sich
ausgesprochen hatte.

Im folgenden soll versucht werden, durch eine Einzeluntersuchung

darzutun, was General Leopold v. Gerlach unter der «

Politik der Heiligen Allianz» verstand.

Die Erinnerungen Leopold v. Gerlachs2 sprechen an über
dreißig Stellen von der «Heiligen Allianz». Nicht völlig konsequent

bezeichnet er bald den « Brüderlichen und christlichen
Bundesvertrag» als Heilige Allianz, bald den Vier- beziehungsweise
Fünfbund, d. h. das Großmächtebündnis, wie es sich um und nach
1820 herausgebildet hatte und praktisch in Erscheinung trat. Aber
«Politik der Heiligen Allianz» wird ihm doch zu einer ganz
bestimmten Vorstellung, die er durch die Jahrzehnte bewahrt, und
aus der er zwischen 1850 und 1860 ein politisches Programm
herleitet. Es handelt sich darum, zu erkennen, was für eine innen-
und außenpolitische Struktur Leopold v. Gerlach als das System
der Heiligen Allianz bezeichnet und seiner Zeit als Postulat
aufstellt.

2 « Denkwürdigkeiten aus dem Leben Leopold v. Gerlachs». Nach
seinen Aufzeichnungen herausgegeben von seiner Tochter, 2 Bände, Berlin
1891.



— 463 —

Charakteristisch als erstes, wie er die Begründung der
Heiligen Allianz entwicklungsgeschichtlich versteht: das 18.
Jahrhundert kannte nur mechanisch-machtpolitisches « Erwerben und

Vergrößern der einzelnen Staaten»; als einziger allgemeiner
Gedanke lebte in der Politik «der doch sehr mechanische und nie
durchzuführende vom europäischen Gleichgewicht»5. Da wurden
die Fürsten durch die Revolution bedroht, eine neue Zeit brach

an; aber es dauerte lange, bis die Fürsten Europas sie verstanden
und sich entschlossen, ihre Politik danach einzurichten. Friedrich
Wilhelm II. von Preußen gebührt das Verdienst, daß er als einer
der ersten seine Interessenpolitik gegen Österreich wegen Polen
und der Türkei abbrach und in Pillnitz, bald darauf in Wien Kaiser

Leopold ein Bündnis gegen Frankreich anbot, worin Gerlach offenbar

Anfang und Ausdruck einer antirevolutionären Prinzipienpolitik

erblicken will. Andere Fürsten traten dem Bündnis bei;
dann aber erkaltete der Eifer, die französische Gefahr schien

abzunehmen, man kehrte zu den alten politischen Methoden zurück
und rechnete darauf, daß angesichts der Unmöglichkeit der
Republik in Frankreich das Königtum sich wiederherstellen werde.
Da kam Napoleon. Die Revolution wurde durch ihn nicht besiegt,
wohl aber unterwarf er Länder und Fürsten. « Endlich setzte der

gnädige Gott diesem Treiben ein Ziel». Eine Koalition schloß

sich um England zusammen und errang den vollen Sieg. Und

jetzt ergab sich das Neue: « Die Könige der Erde merkten die
Nähe des Herrn, sie sahen ein, daß die alte Politik nicht mehr

ausreichte, sie schlössen die Heilige Alliance»3.
Gerlach vertritt also die Auffassung, daß die Heilige Allianz

etwas Neues, dem 18. Jahrhundert Entgegengesetztes sei, und in
dieser Auffassung deckt er sich mit der Meinung des ersten
Entwurfes Alexanders. Er kennt ihn wohl nicht, ebensowenig die

Entstehungsgeschichte des Vertragstextes. Wenigstens spricht er nie
ausdrücklich davon. Aber des Gegensatzes Alexander-Metternich
ist er sich bewußt.

Das Neuartige der damit inaugurierten Politik aber liegt in
der Rolle, die den religiös-moralischen Mächten in ihr zugedacht

- - ¦

Leop. v. Gerlach, «Denkwürdigkeiten», 11/723 ff., 19. April 1860.



— 464 —

war. Gerlach ergreift eifrig die Forderung, daß die Politik
religiösen und moralischen Gesetzen zu unterstellen sei.

Diese Motive sind wiederum zuerst gegeben in Zar
Alexanders Entwurf. Auch wenn dieser, samt dem Einführungsmanifest

des Zaren von Weihnachten 1815 Gerlach unbekannt geblieben
ist, so deutet er doch Figur und Politik Alexanders I. in diesem
Jahre völlig richtig. Der geschichtliche Eindruck, der von
Alexander um 1815 ausging, muß stark gewesen sein, namentlich auf
Gerlach, der damals religiös ähnlich empfand4. So setzt er auch
die ursprüngliche Intention Alexanders der späteren Entwicklung
der Heiligen Allianz deutlich entgegen; Alexander habe, so
erzählte ihm Fürst Gallizin 1828, seine Heilige Allianz, «von der
er selbst die drei Abschriften für die drei Fürsten gemacht hat»,
auch nicht halten können, « auch ihm ist sie zuletzt ein politisches
Ding geworden »'¦>.

Das falsche Prinzip der Politik ist die Einstellung auf materielle

Interessen. Es herrschte im 18. Jahrhundert; der «alte, böse
Geist einseitiger und eigennütziger Politik»6 hinderte die
europäischen Fürsten lange, sich gegen Napoleon zusammenzufinden,
und bald, seit den späteren 20er Jahren, verwirrte dieses falsche
Prinzip neuerdings die Politik. Die Politik soll sich nach höheren
Sternen orientieren. Der Staatsmann soll nach dem Reiche Gottes
trachten. « Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes und seiner
Gerechtigkeit, so wird euch alles Andere von selbst zufallen. —
Eine solche Politik, konsequent und energisch durchgeführt, muß
am Ende die Heilige Allianz wieder aufrichten. Aber — was
fehlt hiezu Alles!»7 Die in der Heiligen Allianz enthaltene christliche

Idee habe die Christenheit von 1815 bis 1828 regiert; seit
1830, vollends seit 1848, gibt es «kein christliches Völkerrecht
und kein christliches Staatsrecht»8.

Nur Männer, die den rechten, christlich-göttlichen Sinn und

4 L. v. Keyserling, «Studien zu den Entwicklungsjahren der Brüder
Gerlach», Heidelberg 1913, Seite 77 ff.

5 Leop. v. Gerlach, «Denkwürdigkeiten», 1/28, 14. Januar 1828.
e Ibidem, 11/723 ff., 19. April 1860.
' Ibidem, 11/430, 5. Juni 1856.
8 Ibidem, 11,738, 9. Juli 1860.



— 465 —

Geist haben, können Politik in richtiger Weise treiben, — dies

ergibt sich schon aus dem Gesagten. Gerlachs Einstellung zu

Metternich ist damit bezeichnet. 1830 sah er auf Johannisberg
einen Kupferstich des Wiener Kongresses. «Können diese Männer:

Talleyrand, Humboldt, Hardenberg, Metternich das alte

ruinierte Europa von neuem auf seinen Grundfesten herstellen?»9
Noch deutlicher heißt es an einer anderen Stelle, Metternich sei

gar kein Staatsmann der Heiligen Allianz10. Was Gerlach ihm

vorwirft: daß er Talleyrand, «einen meineidigen und abtrünnigen

Priester, eine der beflecktesten, widerwärtigsten Ausgeburten der

französischen Wirren», als Unterhändler für den Allerchrist-
lichsten König akzeptiert habe. Die bezeichnende Folge sei

gewesen, — so meint Gerlach allerdings mit Umstellung der

chronologischen Folge, — daß schon in Wien trotz der Heiligen
Allianz der Dreibund England, Frankreich und Österreich
entstanden sei. Weder Montmorency, noch Chateaubriand hätten dies

getan; sie hätten es als Undankbarkeit empfunden «gegen den

gnädigen Gott, der Frankreich aus den Krallen der Revolution
und Usurpation gerettet hatte». «Solche Gedanken halten aber

die Staatsmänner der alten Schule für Schwärmerei», das heißt,
sie wollen sich durch derlei Rücksichten nicht in der Verfolgung
ihrer Ziele hemmen lassen.

Diese Gegenüberstellung Talleyrands und Metternichs gegen

Montmorency und Chateaubriand, diese Forderung einer vom

Religiösen her bestimmten Politik leitet schon hinüber zu Gerlachs

innenpolitischer Einstellung, wie sie eben aus seiner Beurteilung
der Heiligen Allianz sehr deutlich wird.

Negativ ausgedrückt: Gerlach wendet sich gegen die
Revolution.

Was versteht Gerlach unter « Revolution », oder vielmehr, was

bekämpft er vornehmlich als revolutionär? Das Verderblichste,
das eigentlich Revolutionäre ist der Abfall von Gott, die Erklärung,

daß es keine von Gott gesetzte Obrigkeit mehr geben solle.

Die Menschen wollen die Obrigkeit selbst setzen, selbst kontrol-

9 Leop. v. Gerlach, « Denkwürdigkeiten», 1/57, 23. September 1830.

w Ibidem, 11/724, 19. April 1860.



— 466 —

Heren. Weil die Heilige Allianz erklärte, die Gewalt der Fürsten
stamme von Gott, und nach den göttlichen Vorschriften habe die
Obrigkeit zu regieren, — eben deshalb wandten sich die Anhänger
der Revolution so leidenschaftlich gegen sie11. Gleichheit, Obrigkeit

von unten sind die « gotteslästerlichen Irrlehren des revolutionären

Staates12. Bürokratie, Zentralisation sind davon die
Folgen11. Daß die Staatsordnung eine gottgewollte Ordnung sei, ist
die Hauptsache; ihre Form kann verschieden sein. «Der Gegensatz

von Preußen und der Schweiz in Neuenburg», so notiert das
Tagebuch 1857, «ist kein Gegensatz von Monarchie und Republik,
denn wie lange hat sich das Fürstentum sehr gut mit der
Republik vertragen, es ist ein unzuvermittelnder Gegensatz von
herkömmlichem, historischem göttlichem Recht mit Radikalismus»13.

Wo Liberalismus und Radikalismus gottlos sind und damit
jeder Rechtsautorität entbehren, sind sie Ausgeburten der
Revolution, und wo man sie zur Grundlage der staatlichen Ordnung
machen will, gelangt man zu dem falschen Konstitutionalismus,
der zu bekämpfen ist. Er ist zu bekämpfen, — nicht aber durch
den Absolutismus. Denn Gerlach erkennt und betont sehr scharf
die nahe Verwandtschaft zwischen Absolutismus und Revolution.
Die beiden Begriffe entsprechen sich ihm genau: Absolutismus
des Herrschers — Absolutismus der Massen, in beiden Fällen
Unfreiheit, Abirrung von der göttlichen Weltordnung. Absolutismus
ist ihm Ausdruck der falschen Politik des 18. Jahrhunderts; in
ihrer Verbindung mit Aufklärung behauptet sie wohl Autorität,
aber nur menschliche Autorität und führt direkt zur Revolution
und zur Autoritätslosigkeit. Gerade gegen den monarchischen und
demokratischen Absolutismus richtete sich 1815 eine neue,
heilsame Gesinnung: die Restauration der Bourbons und die Stiftung
der Heiligen Allianz bedeuteten «den vollständigen Sieg der
Obrigkeit von oben gegen die Obrigkeit von unten » ". Nach kurzer
Zeit aber wurde die Heilige Allianz durch den Einbruch der alten
falschen Politik zerstört, und wenn es gilt, sie zu erneuern, so

11 Leop. v. Gerlach, «Denkwürdigkeiten», II 724 f., 19. April 1860.
12 Ibidem, 11/377, 4. Januar 1856.
13 Ibidem, 11/487, 22. März 1857.
14 Ibidem, 11/674, 16. Juni 1859.



— 467 —

steht dem nichts so sehr im Wege wie dieser Absolutismus.

Mit absolutistisch gesinnten Mächten läßt sich keine Heilige
Allianz schließen: Friedrich Wilhelm III. empfiehlt in seinem Testament

die Allianz mit Rußland und Österreich. Wie soll dies

bewerkstelligt werden? « Der russische Absolutismus trennt uns von

Rußland, ebenso von Österreich dessen Absolutismus und Katholizismus.

Was ist die Aufgabe der preußischen Politik? O wie wird
die Antwort unsern Staatsmännern unpraktisch vorkommen. In

Rußland muß man den Absolutismus mit dem Beispiel der Freiheit

und Gerechtigkeit, begründet in einem wahrhaft katholischen

Christentum, bekämpfen, in Österreich ebenfalls. Man muß

überhaupt den Mut haben, sich zur Heiligen Alliance zu bekennen, aber

dabei sich gegen den Vorwurf des Absolutismus implicite und ex-

plicite decken »15.

Hier wird Gerlachs Stellung zu den inneren Gegensätzen

klar: gegen den österreichischen, d. h. wohl den konfessionellen
und staatlichen Katholizismus für den wahren christlichen
«Katholizismus»; — gegen den Absolutismus für die wahre Freiheit.
Wahre Freiheit in der « Konstitution ». Bundesgenosse im Kampf

gegen den Hauptfeind, den Absolutismus, kann freilich nicht der

aus demselben Prinzip hervorgegangene falsche Konstitutionalismus

sein, wohl aber der ständisch gedeutete Konstitutionalismus.
Weder mit dem russisch-österreichischen Absolutismus, noch mit
dem « elenden französischen und Palmerston'schen Liberalismus »16

läßt sich regieren. Die Situation ist die, daß der Konstitutionalismus

«als Surrogat eines ständischen oder auch allgemein obrigkeitlichen

Prinzips dem Absolutismus der Könige und der Willkür
der Massen entgegengetreten»; er ist gegenwärtig im Besitz der

Macht, und das ständische Prinzip, das ihm grundsätzlich
entgegensteht, ist zu schwach, um ihn zu bekämpfen17. Man muß

daher zunächst mit ihm zusammengehen. Man muß im
Konstitutionalismus « einen Schimmer wahrer Freiheit anerkennen und

mit diesem gegen den Absolutismus der Massen und der Revo-

15 Leop. v. Gerlach, «Denkwürdigkeiten», 1/83, 1840.
i« Ibidem, 1/578, 30. Dezember 1850.
17 Ibidem, 1/685, 29. Oktober 1851.



— 468 —

lution sich alliieren »18. Dies aber nur in der Absicht, ihn auf das
ständische Prinzip hinüberzuführen; man müsse vorläufig
versuchen, den konstitutionellen Kammern Stände zur Seite zu geben
oder neben ihnen zu erhalten. Dem Könige sagte Gerlach, « daß
mir der von Österreich und Rußland in Alliance mit dem
französischen Revolutionskaiser andringende Absolutismus bedenklicher

ist als der hiesige, doch eigentlich sehr oberflächliche
Kammer-Konstitutionalismus ». Der König war derselben Meinung:
« S. M. sagt mir, ich würde ihn stets treu im Kampf gegen den
Absolutismus finden »19.

Gegner Gerlachs sind die beiden Napoleon wegen der in ihnen
vollzogenen Verbindung von Absolutismus und Revolution,
Joseph IL und Friedrich II. wegen ihres aufklärerischen Absolutismus,

welcher der Revolution verwandt ist, Nikolaus I. wegen
seiner Türkenpolitik, durch die er zuerst von der Heiligen Allianz
abfiel, die liberalen Politiker wie Palmerston natürlich, aber auch
die von der Aufklärung berührte Persönlichkeit Metternichs, von
der er kaum, und dann in ablehnendem Sinne spricht. Gegen sie
alle stand die Idee der Heiligen Allianz, wie Gerlach sie in ihrer
Reinheit zu verstehen glaubt: als Verkündigung menschlicher Freiheit

innerhalb göttlicher Ordnung. Es ist also die ursprünglichste
Heilige Allianz, es sind die Alexandermotive in ihr, auf die Gerlach
zurückgreift. Diese Heilige Allianz zerbrach nach 1815, weil ihre
Linie nicht innegehalten wurde, weil die Fürsten auf der einen
Seite mit dem Absolutismus, auf der andern mit dem Liberalismus

buhlten20. Nur Preußen ist ihr treu geblieben; eine Erneuerung

kann nur von Preußen kommen, das nicht absolutistisch und
nicht liberal ist, sondern auf ein ständisches Ideal eingestellt, auf
eine monarchische Staatsordnung, «in welcher der König mit den
Obrigkeiten des Landes regiert, die ihm zwar untergeordnet, aber
als ihm gleichartig zur Seite stehen»21. Nur auf dieser Grundlage

ist eine Heilige Allianz möglich.

18 Leop. v. Gerlach, «Denkwürdigkeiten», 1/519, 13. August 1850.
19 Ibidem, 1/816, 6. November 1852.
20 Ibidem, 11/674, 16. Juni 1859.
21 Ibidem, II 377, 4. Januar 1856.



— 469 —

«Politik der Heiligen Allianz» ist nun aber für Leopold
v. Gerlach auch die von richtiger Innenpolitik ausgehende, im
Grunde von ihr bedingte auswärtige Politik. Wie aber war
bisher die Politik der Heiligen Allianz verlaufen? Das Erlebnis
des Krieges gegen Napoleon hatte zunächst eine Basis gemeinsamer

Außenpolitik geschaffen; das Kriegsbündnis von Chaumont
hatte zu der als dauernd gedachten Abmachung der « Großen
Allianz» vom 20. November 1815 geführt, die Gerlach mehrfach als

die «Heilige Allianz» bezeichnete22. Inhalt der Geschichte von
1815 ab sei denn auch der «Kampf der Revolution gegen die Heilige

Alliance»23 gewesen, und in diesem Kampf wurde die Heilige
Allianz weniger von revolutionären Mächten überwunden als von
ihren eigenen Angehörigen verraten, nicht nur durch England, das

sich ihr aus falschem Parlamentarismus widersetzte, sondern auch

durch Rußland, bis zu einem gewissen Grade selbst durch Österreich.

Denn die Politik der Heiligen Allianz erfüllte sich nicht
mit dem richtigen Geiste. Die Entwicklung hin zum Interventionsprinzip

des Troppauer Kongresses wäre an sich zu billigen
gewesen, aber die Anwendung des Interventionsprinzips gelangte
nicht zu einer innerlichen Überwindung der Revolution und des

ihrem Wesen so nahestehenden absolutistischen Zentralismus.
« Die Kongresse von Laibach und Verona waren zwar in den

Prinzipien der Heiligen Alliance, aber Menschenfurcht und Gedankenlosigkeit

verhinderten, daß man auch nur den Versuch machte,
die revolutionären Ideen und Institutionen durch andere zu
ersetzen. Man hatte ja die Folgen der Revolution, die Bureau-

kratie, die Zentralisation, nicht allein in Frankreich, sondern selbst

im Kirchenstaat, bestehen lassen, so daß die Revolutionäre überall

eingerichtete Wohnungen fanden»24. In alter Unproduktivität
brach die Machtpolitik des 18. Jahrhunderts schließlich wieder

hervor, und in der Orientalischen Frage der 20er Jahre ging die

Heilige Allianz in die Brüche. Nikolaus I. « nahm die Zwiste mit
der Türkei auf und setzte etwas darin, sie ohne Rücksicht auf das

übrige Europa, ganz gegen den Geist der Heiligen Alliance, ab-

22 Leop. v. Gerlach, «Denkwürdigkeiten», 1/769 f., 26. Mai 1852.
23 Ibidem, 1/769 f., 26. Mai 1852.
24 Ibidem, 11/725, 19. April 1860.



— 470 —

zumachen»25. Auch in der Haltung Österreichs zeigte sich « der
Materialismus der europäischen Politik in seiner Nichtigkeit»; man
kannte nichts « als Erobern und Nicht-Erobern, Rebellen und
Absolutisten »26 und gelangte so zum Beispiel nicht dazu, in der
Türkei einerseits die christlichen Völker in Schutz zu nehmen,
andererseits aber auch den Sultan «in seinen Rechten » zu schonen
und zu schützen. 1830 aber war man so unsicher geworden, daß
man Louis-Philippe, den «usurpateur de bonne maison»,
anerkannte, das « Flickwerk von quasi Legitimität und Liberalismus»
gelten ließ und damit die 1813—1815 durch Kampf und Blut in
Begeisterung «gelegten Grundlagen des europäischen Staatsrechts

» wieder zerstörte25.
Was sich Leopold v. Gerlach unter der wahren « Politik der

Heiligen Allianz» dachte, wird besonders deutlich, wo er sie seiner
eigenen Zeit vor Augen stellt und ihre Erneuerung empfiehlt.
Denn diese Erneuerung schien ihm in den 1850er Jahren dringend
nötig zu sein. Noch unter dem 6. November 1860 notiert das
Tagebuch: « Ich betrachte jetzt alles von dem Standpunkt der
Heiligen Alliance und ihrer Restauration » ...27. Durch den dritten
Napoleon ist nämlich die Lage des ersten Kaiserreichs
wiederhergestellt worden, die fatale Verbindung von Revolution und
Absolutismus. Der Bonapartismus «läßt die gotteslästerlichen
Irrlehren des revolutionären Staates stehen, betont sie sogar noch
besonders, wie Gleichheit, Obrigkeit von unten, sucht aber in
dem Cäsar, in dem Tyrannen den Inhaber aller Volksrechte »; er
regiert völlig schrankenlos, « denn Gott gegenüber hat er keine
Verantwortung, er verdankt ja seine Herrschaft dem Volke, also
seinem anerkannten Verdienste, aber nicht seinem Gott; dem Volke
gegenüber hat er auch keine Verantwortung, er hat ja alle Rechte
des Volkes absorbiert und in sich aufgenommen»28. Der
konsequente Bonapartismus führt stufenweise zum Ruin: Menschenrechte

— Gleichheit — Krieg gegen das Eigentum — Absetzung
der Fürsten durch Plebiszite.

25 Leopold v. Gerlach, «Denkwürdigkeiten», 11/725, 19. April 1860.
26 Ibidem, 1/50 f., 20. August 1829.
27 Ibidem, 11/755.
28 Ibidem, II 377, 4. Januar 1856.



— 471 —

Es ist daher in den Augen Gerlachs ein Irrtum, in Napoleon III.
den Überwinder der Revolution zu sehen, wozu man in Rußland

und Österreich neige, falsch auch, den Tyrannen in ihm

durch den Konstitutionalismus zu bekämpfen. Das Grundübel ist
die Anerkennung einer Obrigkeit von unten; sie kann sich in der

Despotie, wie in der konstitutionellen Monarchie, wie in der
demokratischen Republik finden. Andererseits können wahre Republik
und wahre Monarchie einander sehr nahe stehen; so war es lange
Zeit in Neuenburg, und dies ist der prinzipielle Gehalt der in den

50er Jahren akut gewordenen Neuenburger Frage: die Anerkennung

eines « Rechtes von oben» durchzusetzen und zu dokumentieren,

daß die « Möglichkeit einer Obrigkeit von oben in einer

Republik » besteht29. Unüberbrückbar aber ist der Gegensatz « von

herkömmlichem, historischem göttlichem Recht mit Radikalismus ».

Die radikale Schweiz «steht mit dem bonapartischen Frankreich

auf demselben Boden »30.

Nur in einem Staate ging die Entwicklung dahin, daß man

versuchte, zwischen der « Scylla des Konstitutionalismus » und der

« Charybdis des Absolutismus » durchzukommen und die ständische

Staatsordnung zu begründen31: in Preußen, und Preußen müsse,

nach 1847 und 1848, auf die ständische Verfassung von 1823, die

Gerlach noch 1859 «für einen Lichtpunkt in dieser verfinsterten
Welt» hielt32, zurückkommen 33. Nur von dieser Position aus lasse

sich im richtigen Sinne «Politik der Heiligen Allianz» treiben.
Friedrich Wilhelm IV. sei der einzige Fürst, der den Grundsätzen

der Heiligen Allianz treugeblieben sei; er gelte als ihr Haupt
und setze sich jetzt dafür ein, sie zu erneuern.

Die Feindschaft gegen das bonapartistische Frankreich hielt
Gerlach aus Prinzipiengründen für notwendig, und die natürliche
Politik müßte eine neue Blockbildung Europas gegen dieses bona-

partistisch-revolutionäre Frankreich sein. Dieser Politik aber

versagt sich nicht nur England, sondern auch Österreich; ja Rußland

29 Leop. v. Gerlach, «Denkwürdigkeiten», 1/645 f., 30. Juni 1851.
30 Ibidem, 11/487, 22. März 1857.
31 Ibidem, 11/377, 4. Januar 1856.
32 Ibidem, 11/674, 16. Juni 1859.
33 Ibidem, 1/519, 13. August 1850.



— 472 —

scheint nach dem Krimkriege geradezu zu einem Bündnis mit
Frankreich zu schreiten, das das wahre Gegenstück der Heiligen
Allianz sein müßte. «Unsere natürlichen und notwendigen
Alliierten, Österreich und England, sind noch mit ihm [Napoleon III.]
verbündet und unsere Feinde; das Hauptglied der Heiligen
Alliance, Rußland, ist auf dem Punkt, sich mit ihm zu verbinden,
wir haben also noch weit von 1807 zu 1813 »34.

So fern sei man von einer Wiederherstellung der Heiligen
Allianz, daß Gerlach verzweifeln zu müssen meint; und doch hält
er den Gedanken fest: «Manchmal kommt es mir vor, als wäre
mein Festhalten der alten Idee von 1813—15, der Heiligen Alliance
u.s.w. veraltet, aber Recht muß doch Recht bleiben»...35.

Die Absicht, den Staat ständisch aufzubauen und Europa als
christliche Gemeinschaft zu organisieren, war freilich in den 1850er
Jahren sehr unzeitgemäß geworden; der Sieg des liberalen und
nationalen Staatsgedankens war vollzogen oder stand bevor. Und
doch spricht sich eine Grundansicht staatlichen und zwischenstaatlichen

Lebens darin aus und investiert sich in den Begriffen « Heilige

Allianz» und «Politik der Heiligen Allianz». Was 1815—
1825 politische Wirklichkeit gewesen war, steht nach 1848 außerhalb

des politisch Wirksamen und Möglichen, eine Reminiszenz,
eine romantische Sehnsucht, eine aussichtslose Forderung. Aber
es gehört mit zum geschichtlichen Gesamtgut, und man kann der
Ansicht sein, daß gerade den unzeitgemäßen Ideen ein besonderes
Interesse zukomme. Auch die Geschichte augenblicklich gesunkener
Werte kann verfolgt werden und ist jedenfalls bezeichnend für
die Gedankenwelt derjenigen, die an ihnen festhielten.

34 Leop. v. Gerlach, «Denkwürdigkeiten», 11/391, 3. Februar 1856.
35 Ibidem, 11/498, 4. Mai 1857.


	Die Idee der Heiligen Allianz bei Leopold von Gerlach

