
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 11 (1931)

Heft: 2

Artikel: Wie ist Weltgeschichte möglich?

Autor: Bächtold, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-71310

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-71310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie ist Weltgeschichte möglich?
Von Hermann Bächtold.

An dem Tage, wo der mit der Führung des Rektorates
betraute akademische Lehrer vor einem besonderen Kreise von
Zuhörern zu sprechen den Vorzug hat, greift er gern über alle Einzel-

gegenstände und Einzelprobleme seines Faches hinweg nach einem

grundsätzlichen Thema1. Was aber gäbe es Grundsätzlicheres für
eine Einzelwissenschaft als das, was ihr, formal oder material,
zugrunde gesetzt, noch schärfer: was ihr vorausgesetzt ist, was also

ihr Prinzip ist oder ihre Prinzipien sind.
Es ist aber hier nicht die Absicht, allgemeine logisch-methodologische

Überlegungen anzustellen zur Beantwortung der Frage:
Wie ist Historie überhaupt möglich. Nur um eine Blickrichtung

des historischen Erkennens, d. h. um das, was diesen Blick

richtet, ausrichtet, nur um ein Teilgebiet der Geschichtsschreibung
handelt es sich in dieser Stunde, allerdings um das allgemeinste.
Die Frage heißt:

Wie ist Weltgeschichte möglich?
Unter welchen Voraussetzungen ist

Weltgeschichte möglich? Wobei jedoch die Beantwortung zur
guten Hälfte indirekt erfolgt durch die Beantwortung der Frage:
Welche Voraussetzungen hatten die alte Weltgeschichte unmöglich
gemacht

Wenn wir so, bescheidener ausgedrückt, über das Problem der

Weltgeschichte sprechen wollen, so geschieht es mit einem Mini-

1 Die folgenden Ausführungen geben meine bei Anlaß des Jahresfestes
der Universität Basel am 21. November 1930 gehaltene Rektoratsrede
wieder. Zum Abdruck kommt das Manuskript. Der mündliche Vortrag selbst

hat an vielen Stellen gekürzt und zusammengezogen.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, XI, Heft 2 1



— 130 —

mum von systematisch-philosophischen Erörterungen und mehr,
wie es dem Historiker geziemt, in geschichtlicher Darlegung. Überdies

haben wir auf dem für diesen Anlaß bemessenen Gang durch
die Problematik des Themas bei jedem Schritt, als Sprechende
und Hörende, zahlreich auftauchende Probleme rechts und links
von uns abzuwehren.

Es geht um ein Thema, bei dem die Frageform heutzutage
gewiß die der Sachlage entsprechende ist. Allerdings nicht insofern,
als ob die geistige Krisis der Gegenwart, die ja auch das
wissenschaftliche Bewußtsein im allgemeinen und im einzelnen in Unruhe
versetzt, sich als Krisis der historischen Wissenschaften etwa
besonders gegen Weltgeschichtsschreibung, ja gegen die Möglichkeit
der Weltgeschichtsschreibung selbst wenden würde. Die Lage ist
eher umgekehrt. In Frage gestellt ist vielmehr der von der letzten
Generation geübte Verzicht auf Welthistorie, und diese kritische
Frage ist hervorgetrieben von dem positiven Bedürfnis nach
Wiedergewinnung weltgeschichtlicher Blickeinstellung, einem Bedürfnis,

das seinerseits eingelagert ist in einen in tieferen Schichten des

gegenwärtigen geistigen Lebens vor sich gehenden Stromwechsel.
In dieser konkreten geistigen Situation stehend, die einem

über dem Problem nicht zur Ruhe kommen läßt, in der das Problem
sich nicht zur Ruhe bringen läßt, wirken noch praktische Motive. Sie

liegen schon im Lehrauftrag des Sprechenden für Allgemeine
Geschichte des Mittelalters und der Neuzeit, geschichtlich geistigen
Landschaften, in denen der Historiker immer das Bild vor Augen
hat, wie aus weiter zurückliegenden Gegenden die welthistorischen
Kräfte mit entfalteten oder zusammengerollten Fahnen, Land
besetzend, Land verlierend und zur Entscheidung aufrufend, ihren
Durchmarsch nehmen. Schweizerische Universitätshistorie ist
zudem dringender auf die Gewinnung eines besonders ausgeprägten
und vom nationalhistorischen Standpunkt gesonderten
universalgeschichtlichen Standpunktes angewiesen, weil
in ihr die Lehrstühle nach diesen Gesichtspunkten stärker differenziert

sind, als in großen Ländern. Jacob Burckhardt meint allerdings
selbst für die Vaterländische Geschichte — und ich würde ihm in
einem noch weiteren als dem gemeinten Sinne recht geben —, das
wahrste Studium der Vaterländischen Geschichte werde dasjenige



— 131 —

sein, welches die Heimat in Parallele mit dem Weltgeschichtlichen
und seinen Gesetzen betrachtet, als Teil des großen Weltganzen,
bestrahlt von denselben Gestirnen, die auch anderen Zeiten und
Völkern geleuchtet haben, und bedroht von denselben Abgründen ...»
Aber vielleicht gibt es zwei Historikertypen: der eine geht
vom Einzelnen aus — ich möchte sagen positivistisch, und deshalb
die Geisteshaltung des vergangenen XIX. Jahrhunderts für sich
habend — und schreitet von da aus ins Allgemeinere und
Umfassendere hinein, soweit als der Atem reicht; der andere geht aus
vom Allgemeinen — das aber weder ein Abstraktes noch ein
vermeintlich Fernes ist — sagen wir deshalb besser: vom Ganzen aus,
noch besser: davon aus, was das letzte historische Ganze
konstituiert, und hat allerdings für sich einen gewissen Zug
unserer Zeit, die in einer ganzen Reihe von Wissenschafts- und
Wirklichkeitsbereichen den Vorrang der Ganzheitsbetrachtung des
Gegenstandes, eben gegenpositivistische Einstellung, postuliert.

Die Ausdrücke « Weltgeschichte », « weltgeschichtlich » sind
allerdings vielleicht so üblich wie je. Meist werden sie aber in
verwaschenem Sinne gebraucht, um diese und jene umfassenderen,
einen irgendwie breiteren Raum überdeckenden geschichtlichen
Phänomene zu bezeichnen. Ab und zu liegt auf ihnen noch der
Widerschein wahrhafter weltgeschichtlicher Dignität, dann, wenn
sie Erscheinungen meinen, die einst als absolute Geistesmächte
anerkannt waren. Der Ausdruck «Weltgeschichte» wird ferner
gebraucht zur Betitelung jener Kollektivweltgeschichten, die als Rie-
senkonglomerate auf den Büchermarkt gerollt werden,
Weltgeschichten, in denen perspektivisch ganz verschieden gesehene und
zwar unter partikularen Gesichtspunkten gesehene Geschichtsbilder
zusammengeheftet sind zu einem heterogenen Ganzen.

Die heutige Verwendung der Worte «weltgeschichtlich»,
« Weltgeschichte » bringt deshalb mehr die Tatsache zum Bewußtsein,

daß in der Hauptsache die Weltgeschichtsschreibung
mit vorschreitendem XIX. Jahrhundert der

Auflösung anheim gefallen ist. Und zwar in zweierlei
Richtungen: Sie hat sich partikularisiert, d. h. aufgelöst in zeitliche
und räumliche Teilgebiete oder gar Teilganze, namentlich
Geschichten von Völkern und Völkergruppen bezw. Kulturkreisen.



- 132 —

Und sie hat sich s pe zialis i er t, d. h. aufgelöst in Fachgebiete,

vor allem für das zunächstliegende Teilganze des abendländischen

Kulturkreises, schon weniger für die Antike und noch weniger für
die übrigen Einzelvölker- und Völkergruppenkulturen, wo
Islamwissenschaft, Ägyptologie, Assyriologie, Iranistik, Indologie und

Sinologie noch relative Facheinheiten sind, während allerdings der

diese Kultureinheiten zeitlich unterströmende und räumlich umströmende

Okeanos der primitiven Menschheit von einer Reihe von

Fachwissenschaften befahren wird, von der Prähistorie, der Ethnologie,

der vergleichenden Religionswissenschaft u. s. w.
Beim Aufsuchen der G r ü n d e für diese Zerspaltungsprozesse

aber wird dann die weitere Frage auftauchen: Sollte die Schwächung

universaler Erfassung des geschichtlichen Menschheitsdaseins,

sollte jener leicht sichtbare doppelte Auflösungsprozeß nicht

vielleich begründet sein in der Auflösung einer tiefer liegenden
Substanz?

Fassen wir zunächst die zwei genannten Auflösungsrichtungen
ins Auge.

Für die partikularistische Auflösung ist eine

ganze Reihe von Faktoren verantwortlich zu machen.

An erster Stelle ist es der Nationalstaatsgedanke
des XIX. Jahrhunderts, sind es die nationalen
Einigungsbewegungen mit ihrer zeitweise fast unwiderstehlich die Kräfte

und Interessen auch der Historiker in Bann schlagenden Gewalt

gewesen, welche bei ihnen den Blick auf die Universalgeschichte
zurücktreten ließen oder ganz absorbierten, so daß nun vielfach

Nationalgeschichten entstanden oder allgemeingeschichtliche Darstellungen,

worin die Geschichte der eigenen Nation gleichsam
theoretisch privilegiert oder gar verabsolutiert wurde, aus deren

Zusammenfügung also auch natürlich ein widerspruchsloses und

bruchloses universales Gesamtbild sich nicht gewinnen ließ. Was

F. Meinecke von der deutschen Historie sagt, gilt mehr oder weniger
von allen nationalen Historien: Das historische Denken ist, vorab

seit der Romantik, im Großen und Ganzen in Kampf um Staat und

Nation entwickelt worden. Im Zusammenhang damit, aber noch aus



— 133 —

andern Gründen, treffen wir auch da und dort auf die Tendenz,
bestimmte Grundhaltungen des Geistes zu binden an bestimmte
Nationen oder Rassen (auch an Landschaften und Stände), z. B.

bestimmte Kunststile zuzuordnen bestimmten Rassen (Worringer),
sie so zu partikularisieren und damit Universales, über das Nationale

Hinausgreifendes, bezw. in einer tieferen, allgemein-menschlichen

Schicht Verwurzeltes aufgehen zu lassen im Nationalen. So

eine Überwucherung des Universalen durch das Partikulare.
Wenn schon durch dieses Überwuchern eine Schwächung der

Einheit des abendländischen Gesamtgeschichtsbildes vor sich ging,
so litt das universalgeschichtliche Moment zweitens erst recht

Not, als in diesem selben XIX. Jahrhundert nun die außereuropäisch

e n (untergegangenen oder noch vorhandenen) Kulturen
mit ihren großen Unterschieden unter sich und gegen Europa

sich in den wissenschaftlichen Gesichtskreis drängten. Aber auch

die partikularen Besonderheiten der bisher im Zusammenhang
einer weltgeschichtlichen Stufenfolge oder im Zusammenhang
starker Kontinuitätseinheit gesehenen Kultur kreise Alter
Orient-Antike-Abendland traten in ihrer Individualität
schärfer gegeneinander und die Zusammenhänge mehr zurück, bis

sie z. B. in Spenglers Weltaspekt ganz verschwanden. Die

universalgeschichtliche Linie, die wir hier auch kurz die horizontale
nennen wollen, —- weil sie quer von Kulturkreis zu Kulturkreis,

bezw. von Weltreich zu Weltreich läuft, im Gegensatz zu den

vertikalen, parallel aufsteigenden Einzelvölkerentwicklungen,
— verlor auch da, wo sie noch anerkannt wurde, an weltgeschichtlichem

Rang; denn dieser geschichtliche Raum erwies sich nur als

ein relativ kleiner Teilraum des Planeten.
Wenn schon das Zurücktreten der horizontalen

Zusammenhangslinie indirekt die vertikalen Entwicklungslinien der
Einzelvölker oder Einzelkulturkreise in ihrer Individualität, ja

Totalität schärfer hervortreten ließ, so bekamen nun drittens
die neu gesehenen vertikalen Völkerentwicklungslinien

vergrößertes Gewicht dadurch, daß auch sie, gleichsam

in die Länge gezogen, in Stufen gegliedert und

diese Stufen in eine bestimmte Abfolge gebracht wurden;
größeres Gewicht zudem, als z. T. infolge der Romantik



— 134 —

die Forschung in Frühzeiten zurückverlegt wurde, wo z. B.
bei den Germanen überhaupt noch kein universal-horizontaler

Realzusammenhang vorhanden gewesen war, als überdies
auch eine Rückverlegung des Wertakzentes auf die früheren
und mittleren Zeitstufen innerhalb der vertikalen Linie vor sich ging.
Jedenfalls sind die primitiven prähistorischen Stufen im Rankischen
und Burkhardt'schen Weltgeschichtsbild noch fast ganz unbeachtet
geblieben. Bezeichnend ist, wie Burckhardt, wenn er durch die
Jahrhunderte des Mittelalters nach rückwärts blickte und sein Blick
an die Stelle geriet, wo die Linie sich gabelte, an der ersten
Kontaktstelle der germanischen Geschichte mit dem vorangegangenen
anderen, dem antiken Kulturkreis, er nicht in der vertikalen Richtung

weiter zurückging in die germanische Früh- und Urzeit hinein,
sondern von der Vertikalen abbog in der Richtung der
Universalhorizontalen, der Antike zu, und als Einleitungsband für das Mittelalter

nicht eine Darstellung des Früh- und Urgermanentums gab,
sondern eine Darstellung der Spätstufe der Antike im Zeitalter
Constantins.

Viertens wirkten auch die aufkommenden nationalen sprach-
und literaturgeschichtlichen Forschungen zu Gunsten

der Betonung der vertikal-nationalen Linien.
Fünftens übte nochmals in derselben Richtung des

Vorranges der vertikalen Linien vor der universalen seinen Einfluß das
Auftreten der Wirtschaftshistorie und der
Rechtshistorie. Gerade hier, vor allem bei der Wirtschaftsgeschichte,
ist ja auch der Experimentierboden für vertikal-nationale
Stufentheorien.

Es ist an diesem Ort nicht möglich, aufzuweisen, wie nun der
geschlossene universale Einheitsstufengang der Weltgeschichte, so
wie er etwa bei Fichte oder Hegel vorhanden war und bei Hegel
z. B. sich noch glücklich der bereits auftauchenden vertikalen
Stufenlinien erwehrte, erweicht ist zum universalgeschichtlichen
Kontinuitätsgedanken. Bei Ranke und Burckhardt ist er noch fast
absoluten Ranges und fast begründend für den Glauben dieser
Geschichtsschreiber an Sinn und Zweck des menschheitsgeschichtlichen

Daseins. Hernach aber verdünnt er sich zur bloßen
Feststellung von Rezeptionen, kaum mehr von wirklichen Renaissancen.



— 135 —

So weit er sich noch hielt (hauptsächlich für die Linien der
humanistisch-idealistischen und christlichen Geistesströme), aber breiten
Raum lassen mußte der sich aufdrängenden Wirklichkeit der
vertikalen Nationalentwicklungen, ergab sich das schwierige, noch
viel zu wenig gesehene Problem der Verrechnung und
Kombinierungbeider Linienarten bei der Deutung der

großen geschichtlichen Erscheinungen und ihrer Einordnung in dieses

Koordinatensystem. Wenn z. B. Rudolf Unger davon spricht,
daß der ursprünglich mehr oder minder unter der Schwelle des

reflektierenden Denkens sich vollziehende dichterische Gestaltungsprozeß

im Verlauf der Kulturentwicklung immer stärker in das

Licht heller Reflexion und zweckbewußter Technik rücke, so
könnte man vermuten, daß er nationale Stufen meint; es zeigt sich

dann aber auf das deutlichste, daß irrigerweise von universalen
Stufen die Rede ist. Das treffen wir auch sonst an. Karl Bücher

z. B. hat seine wirtschaftsgeschichtliche Stufentheorie, die meinetwegen

halbwegs gelten kann, für die vertikal-nationale Entwicklung
auch auf die universale Entwicklung übertragen, indem er die erste

Stufe, die geschlossene Hauswirtschaft, für die Antike und das

germanische Frühmittelalter zusammen verwendete.
Das Entscheidende aber bei der Zersetzung des

universalgeschichtlichen horizontalen Zusammenhangs haben wir noch nicht
erwähnt. Es stammt aus der in der zweiten Hälfte des XIX.
Jahrhundert, so stark sich vordrängenden positivistischen
Geisteshaltung, einmal negativ durch ihre Gegnerstellung
gegen Christentum und Humanismus-Idealismus, also gegen die

Mächte, die bisher die eigentlich weltgeschichtlich konstituierenden
Faktoren gewesen waren, nun aber aus dem Geschichtsbild relativ
zurücktreten mußten. Begann man doch sogar sie vorwiegend
oder ausschließlich in vertikal-nationale Zusammenhänge einzuordnen

und ihnen damit den weltgeschichtlichen Charakter überhaupt
zu nehmen. Die Geschichte des Christentums z. B. wurde in ihrer
erster. Hälfte als religiöse Spätstufe des Altertums, in ihrer zweiten
Hälfte als religöse Frühstufe des Abendlandes in Anspruch genommen.

Positiv aber an der Wurzel getroffen wurde der Glaube an
einen einheitlichen Weltgeschichtszusammenhang dadurch, daß die

positivistische Auffassungsweise, auch wenn sie nicht eigentlich



— 136 —

naturalistisch sein wollte, geneigt war, die ausschließliche Herleitung

der geschichtlichen Ereignisse und Erzeugnisse aus dem
subjektiven (immer irgendwie partikular gerichteten) Geist, will sagen
dem physisch-psychischen Substrat der Geschichte, d. h. der
Einzelnen und Völker, zu behaupten. Völker aber können abtreten vom
Schauplatz oder untergehen und damit die weltgeschichtliche
Kontinuität zerreissen. Aufgegeben ist der Gedanke an einen relativ
selbständig wirkenden objektiven Geist, oder gar an einen in sich
gegründeten absoluten Geist — Voraussetzungen früherer
Weltgeschichtskonzeptionen. Mit der positivistischen Haltung war eine
geistige Gesamt-Auffassung des menschlichen Wesens nach
seinem einheitlichen Lebenssinn weithin agnostizistisch und
skeptisch preisgegeben worden.

Damit könnte angedeutet sein, in welcher Richtung die
Voraussetzung liegt für die Wiedergewinnung des Fundamentes
weltgeschichtlicher Betrachtungsweise. Bloß empirisch nämlich
vermögen wir dazu nicht vorzudringen. Da stehen wir immer vor
einer Vielheit von partikularen (z.B. nationalen) besonderen
Ziel- und Zweckrichtungen geschichtlichen Lebens, gelangen aber
nicht zum allgemeinen Wesen und Sinn menschlichen
Daseins. Dieses Allgemeine ist aber weder die Gesamtsumme der
partikularen (nach Einzelmenschen, Völkern oder Zeitaltern
individualisierten) Wesenseigenschaften oder Sinnrichtungen, noch das
allen Menschen und Völkern gemeinsame Partikulare (neben dem
jedem Volk, Zeitalter oder Kulturkreis eigentümlich Partikularen).
Das Wesen und damit der eine Sinn menschlichen Daseins ist in
allem Partikularen mächtig und gegenwärtig. Dieser letzte
überpartikulare Sinn des menschlichen Daseins, der erst die wahre Einheit

der Menschheitsgeschichte fundieren würde, ist überhaupt
nicht durch Aufweis einer Gleichheit oder Zusammenhangseinheit
der menschlichen Geschichte auf der Ebene des empirischen
Daseins zu fassen — und wenn wir das Beobachtungsfeld noch so pla-
netar über alles Partikulare ausweiten —, sondern er ist, wenn er
überpartikular, also universal sein will, auch überempirisch. Das
heißt: er ruht in der Bezogenheit des Endlichen, Relativen,
Bedingten alles Menschlichen auf ein Ewiges, Absolutes und
Unbedingtes, auf den Grund und Ursprung alles empirischen



— 137 —

Daseins und damit der Welt, wäre also nur von dieser Bezogenheit
aus zu fassen und damit mit metaphysischen Voraussetzungen.
Nur damit wäre der Blickpunkt für eine einheitliche weltgeschichtliche

Perspektive zu gewinnen, und auf die Rechnung der Preisgabe

metaphysischer Geisteshaltung (mit welchem Ausdrucke
hier noch ungeschieden philosophisch-metaphysische und religiös-
glaubensmäßige Haltung bezeichnet sein möge) wäre also der Verlust

einheitlich weltgeschichtlicher Betrachtungsweise zu schreiben.

II.
Nun bietet aber der Bereich moderner geschichtlicher Erkenntnis

nicht nur den Anblick einer partikularistischen Aufteilung, ja
Auflösung in Einzelgeschichtsbilder von Völkern und Kulturkreisen,
sondern innerhalb dieser Einheiten dazu den Anblick spezialistischer

Aufteilung und Auflösung des geschichtlichen

Universums an Fachgebiete: Politische Geschichte, Rechtsgeschichte,

Wirtschaftsgeschichte, Literaturgeschichte, Kunstgeschichte,

Philosophiegeschichte, Kirchen- und Religionsgeschichte, und

zwar einer Aufteilung, die bis zur Isolierung dieser Gegenstandsgebiete

gegeneinander und zur Auflösung des Ganzen gehen kann. Es

ist allerdings keine Frage, daß für die Forschung Arbeitsteilung und

fachspeziale Parzellierung des Arbeitsfeldes (innerhalb der Fächer

sich noch weiter steigernd) unumgänglich war und ist, aus doppeltem

Grunde unumgänglich: extensiv, weil das Quellenmaterial in
unermeßlicher Anschwellung begriffen war, intensiv infolge der

großen Verfeinerung und Steigerung der Präzision der Forschungsmethoden,

infolge der Zerfaserung der Untersuchunsgobjekte auf

Grund der Schärfung und Verfeinerung der psychologischen
Sehkraft und der Ersetzung typisch schematischer Sehweise durch
immer feiner individualisierende und nuancierende. Dieser
analytischen und differenzierenden Richtung von geschichtlicher
Forschung und Deutung hielt nun aber die synthetische
und integrierende Richtung nur ein schwaches Gegengewicht.
Zum Teil wirkte mit dieser Tatsache zusammen, daß der
akademische Unterricht sich gezwungen sah, auf die berufliche

Ausbildung Rücksicht zu nehmen und die einzelnen sachlich

um ein Wertgebiet, z. B. das Recht oder die Wirtschaft, zusammen-



— 138 —

geschlossenen Entwicklungsverläufe herauszuschneiden aus dem
geschichtlichen Gesamtleben und übermäßig loszutrennen von den
vorhandenen Gesamtzusammenhängen. So war es zum Teil bei der
Wirtschaftsgeschichte, die zumeist in ausgeprägter Isolierung
erforscht und geschrieben wird, nicht bloß etwa bei Kulischer
(Allgemeine Wirtschaftsgeschichte des Mittelalters und der Neuzeit),
der auch die naheliegendsten Zusammenhänge mit andern Lebens-
bereichen unbeachtet läßt. So war es in hohem Grade auch der
Fall mit der Rechtsgeschichte, die in ihren großen zusammenfassenden

Darstellungen von Juristen geschrieben und für Juristen
bestimmt ist und deren Forschungsergebnisse deshalb in
allgemeingeschichtlichen Darstellungen für die Erkenntnis der Geistes- und
Lebenshaltung z.B. der mittelalterlichen Menschen noch viel zu
wenig ausgewertet worden sind, obgleich gerade Teilgebiete, wie
Straf-, Zivil- und Prozeßrecht, geistesgeschichtlich von größtem
Ertrag sein können. Die Kunstgeschichte hat ebenfalls lange
übermäßig, namentlich in ihrer formalen stilgeschichtlichen Richtung,
sich isoliert und sich auf ihre Autonomie berufen.

Es war schon das Zeichen einer Wendung, daß gerade auch
in der formalen Kunstgeschichtsschreibung das Bestreben aufkam,
für die unübersehbare Vielfältigkeit der Stiltatsachen auf einfache
große Grundhaltungen, zu fassen als Grundbegriffe künstlerischen
Gestaltens, zu kommen. Ich erinnere an Heinrich Wölfflins
Grundbegriffe und die starke Bewegung, die dadurch hervorgerufen worden

ist, z.T. in Widerspruch, z.T. im Weiterausbau der Grund-
begrifforschung (Schmarsow, Frankl, Dagobert Frey, Panofsky,
Scheltema, Kohn-Wiener).

Und die Gegenbewegung gegen die extreme Spezialisierung
wurde allgemeiner vor allem in dem Ruf nach geist es
geschichtlicher Betrachtungsweise der von den einzelnen
Fachhistorikern behandelten Lebensbereiche. Die Bewegung geht durch
fast alle Disziplinen. In der Literaturgeschichte untersucht
beispielsweise Rudolf Unger vor allem das Problem der
Literaturgeschichte als Geistesgeschichte und setzt sie in engste
Beziehung zu Philosophie- und Religionsgeschichte. In der
Kunstgeschichte ist es eine ganze Reihe von jüngeren Forschern,
die darauf hin wirkt, die Kunst als Ausdruck der jeweiligen Gei-



- 139 -
steshaltungen zu deuten, in ihrer Eingliederung in die allgemeine
Kultur- und Geistesgeschichte aufzusuchen. Rege sind vor allem
die Untersuchungen über die der Kunst entsprechenden
Entwicklungen der Weltanschauungen in Philosophie und
Religion, über den Nachweis der Parallelität in der Entwicklung
von Weltbegriff und Stilform. Bei Panofsky und Dagobert
Frey treffen wir auf eine ausgesprochen geistesgeschichtliche
Fundierung ihrer kunstgeschichtlichen Ergebnisse, auf den Hinweis

innerer Verbundenheit von künstlerischem und
philosophischem Weltbild. Diese Richtung verstärkt sich in dem
Maße, als man innerhalb der Kunstgeschichtsforschung gegen die
vornehmlich formgeschichtliche Betrachtungsweise den Inhalt stärker

in Betracht zieht. Schließlich wird aber auch die Stilform
selbst geistes- und weltanschauungsgeschichtlicher Deutung
unterworfen. Auf den Zusammenhang der kunstgeschichtlichen Erscheinungen

mit Rasse und Nation bei Worringer und mit den soziologischen

Verhältnissen bei Hausenstein sei nur im Vorbeigehen
hingewiesen. In der Kirchengeschichte ist es etwa Walther
Köhler, der sie als Geistesgeschichte betrachtet wissen will. Selbst
in der Wirtschaftsgeschichte verlangt die geistesgeschichtliche

Deutung z. B. durch Alphons Dopsch ihr Recht, und in der

Rechtsgeschichte ruft Hans Fehr nach mehr Geistesgeschichte.

Die Tendenz nach Überwindung der Ausschließlichkeit
fach-spezialistischer Forschungs- und Deutungsrichtung tritt also
überall hervor.

Immerhin sind es mehr nur Anfänge, und vorderhand muß,
wie oben bei der partikularistischen Zerteilung des Geschichtsbildes,

auch hier gesagt werden: Wir stehen vor einer Mehrheit von
mehr oder weniger isoliertem S p e z i a 1 e m, von besonderen
Lebens- und Geistesbereichen ideeller und realer Art z. B. Kunst,
Wirtschaft etc. (mit intern wieder nach Zeit, Volk, Stand und
Geschlecht unendlich variierten Bedürfnis- und Güternüancen), also
vor einem Bild, in dem Ziel und Zweck des geschichtlich menschlichen

Lebens spezialistisch aufgeteilt erscheint.
Als Universalhistoriker aber interessiert uns zunächst nicht

die Deutung des Speziellen (wie auch nicht des Partikularen) z. B.
des mittelalterlichen Mönches, des modernen Unternehmers, des



— 140 —

Medizinmannes der magischen Geisteslage, des Politikers der
Renaissancezeit, vielmehr all das erst auf dem Umweg über
den Menschen, auf dem Umwege der Erkenntnis des menschlichen

Wesens überhaupt. Dadurch wollen wir zu a 11 g e m e i -

ner Deutung jener spezialen Erscheinungen gelangen. Was ist
dies Allgemeine?

Das menschliche Wesen wird, unter geschichtlichen und
geistigen Gesichtspunkten betrachtet, konstituiert nicht durch sein
Sein als Fleisch und Blut, als Physis und Psyche, sondern durch
seine Beziehung auf den Sinn, auf den Sinn des Lebens,
durch seinen Sinngehalt, durch seine Bejahung und Erfüllung der
Sinnbestimmung, bezw. durch den Widerstreit gegen diese
Sinnbestimmung. Zur Wahrheit über den letzten Sinn des menschlichen

Daseins und damit zur Einsicht ins menschliche Wesen —
Voraussetzung allgemeingeschichtlicher Betrachtungsweise —
gelangen wir aber auch hier wieder nicht, indem wir die Gesamtsumme

des Spezialen ziehen, noch dadurch, daß wir ein gemeinsames

Speziales aus dem Gesamtspezialen abstrahieren und
unterscheiden vom eigentümlich Spezialen. DasWesen, unddamit
der Einheitssinn menschlichen Daseins, ist in
allem Spezialen mächtig und gegenwärtig, und
erst wenn dies Gegenwärtigsein des Allgemein-
menschlichen im Spezial-Menschlichen erkannt
ist, ist auch das Speziale voll, d. h. allgemein-geschichtlich,

erkannt.
Dieser letzte überspeziale, jedoch im Spezialen gerade

erscheinende Sinn des menschlichen Daseins ist, eben wenn er über-
spezial (wie nach den früheren Ausführungen auch überpartikular)
sein soll, auch ü b e r e m p i r i s c h, d. h., auch er ist fundiert durch
die Bezogenheit des Bedingten, Endlichen und Relativen aller
Spezialrichtungen menschlichen Lebens auf ein Unbedingtes,
Absolutes, Ewiges, auf den Grund, auf den Sinngrund des
empirischen Daseins, tritt hervor im Sinngehorsam gegenüber

dem Sinngrund und in der Verheißung auf Sinnerfüllung,
oder aber im Sinnwiderstreit und damit der Gefahr des Abgleitens
in den Sinnabgrund. Da stehen wir wieder vor der metaphysischen

Voraussetzung, die hinzunehmen ist, wenn wir die weit-



— 141 —

geschichtliche Perspektive für die geschichtlichen Dinge und den

übergreifenden Zusammenhang für sie gewinnen wollen.
Nicht um die Ablehnung der Spezialforschung (und der

Partikularforschung) handelt es sich, sondern um die Überwindung der

spezialistischen und partikularistischen Betrachtungsweise, wo Teile
des menschheitlichen Gesamtdaseins nach zwei Dimensionen
verselbständigt, theoretisch privilegiert, ja verabsolutiert werden, so
daß aus den Teilen ein Widerspruch- und bruchloses Ganzes nicht
mehr zu gewinnen ist. Wir sind bei dieser Tendenz auf Auflösung
des Weltgeschichtsbildes zum zweitenmal auf einen dritten
Auflösungsprozeß als mitbedingende Ursache geführt worden, auf die

Auflösung der metaphysischen Geisteshaltung im vorschreitenden

XIX. Jahrhundert, d.h. auf den Verlust des Glaubens an die

Erkenntnis des letzten, allgemein-menschlichen Lebenssinnes, Verlust

des Glaubens an ein Getroffenwerden können von der Wahrheit
über diesen Lebenssinn.

III.
Seit zirka 1830 war metaphysischeHaltungim Schwinden

begriffen, sowohl was die Philosophie als den religiösen Glauben

betraf. Die Empirie, auch auf historischem Gebiet gewiß schon

längst vorhanden, forderte weithin Alleingeltung. Wir können die

Machtverschiebung beider Erkenntnishaltungen deutlich gerade für
die Geschichtsschreibung verfolgen, z. B. am zentralen Ort des

Kampfes, in Berlin selbst, wo Hegel, der größte der
Geschichtsphilosophen, bis 1831 lebte, und ein paar Jahre vorher, 1825,

Leopold von Ranke, der größte der empirischen Historiker, eingerückt
war. Der Prozeß der Ablösung der empirischen Geisteswissenschaften

von der Metaphysik war ein langsamer, und die

Gegner Hegels unter den Historikern der verschiedenen
Fachgebiete konnten die Kategorien Hegelscher Geschichtsbetrachtung
selbst nicht völlig entbehren. Von den Höhen des Idealismus um
1800, wo die Verbindung christlicher und philosophisch-idealistischer

Motive geschichtsphilosophisch und welthistoriographisch
besonders fruchtbar gewesen war, floß immer noch das zauberische

Licht auf die Niederungen der rasch und mächtig aufwachsenden

kritisch-empirischen Geschichtsschreibung, und lange noch lagen



— 142 —

Reflexe dieses Lichtes auf den neu entstehenden Geschichtsbildern.
Bei Ranke mit seiner geschichtlichen Ideenlehre ist diese Tatsache
verschiedentlich aufgezeigt worden. Bei Burckhardt blickt sie auch
noch hinter der Ablehnung Hegels hervor. Schwach schimmert an
entscheidenden Stellen durch sein im wesentlichen empirisches
Geschichtsbild hindurch die metaphysische Urpolarität des Idealismus:
Stoff—Geist oder Freiheit—Notwendigkeit. Wenn er etwa besondere

Werthöhendifferenzen von weltgeschichtlichem Rang zwischen
zwei Zeitaltern messen will, gebraucht er diese Kategorien, z. B.
beim Übergang vom alten Orient zum europäischen Griechenland.
Auch bei zahlreichen andern, z. B. Hermann Hettner, Victor Hehn,
Gervinus, Treitschke, Rudolf Haym, leben Hegeische Ideen
verblaßt fort. Und wenn auch um und nach der Jahrhundertmitte
viele Historiker nicht bloß im engeren Sinn von der Empiristik
und Realistik des Zeitalters, vor allem vom nationalen Leben
erfaßt sind, so stehen sie selbst doch für unser Auge auf einem
verblassenden metaphysischen Hintergrund von vorwiegend synkre-
tistischer Verbindung idealistischer und christlicher Restbestände,
was z. B. aus dem soeben veröffentlichten Briefwechsel Rudolf
Hayms sichtbar wird. Allmählich verdämmert dann auch dieser
Hintergrund.

Man hatte die empirisch-historische Welt (wie die naturale)
eingeklammert und das Metaphysische ausgeklammert. Diese
Ausklammerung war eine legitime Maßnahme, sofern sie sich ihres
bloß methodischen Charakters bewußt blieb und im Rahmen
der empirischen Forschung die Bedeutung hatte (unter dem
Gesichtspunkte des unmittelbaren Zweckes dieser Forschung),
das Wirklichkeitsurteil über das Ausgeklammerte zu suspendieren.
Aber für eine vorwaltende Strömung des XIX. Jahrhunderts
gewann sie Sach- und Endgiltigkeitsbedeutung im Sinne agnostizi-
stischer und skeptischer Infragestellung, ja Leugnung des
Ausgeklammerten. Der Inhalt der Klammer als Ganzes, die empirisch
erfahrbare Welt nämlich als in sich ruhende und in sich begründete,
wurde verabsolutiert, das übersinnlich Absolute der Philosophie
und der Religion negiert. Es entstand der P o s i t i v i s m u s. Auch
den positiven Wissenschaften, die sich zunächst nur methodisch
jener Einklammerung bedienten, blickte vielfach der Positivismus



— 143 —

über die Schulter, d.h. im Bereich der Historie der relativistische
Historismus. Es war nicht bloß alles Geschichtliche

unter empirischen Gesichtspunkten relativ geworden (dem ist wirklich

so), sondern es hatte unter keinen möglichen Gesichtspunkten
Bezug zu einem Absoluten, also auch nicht zu einem absoluten
Lebenssinn. Unter den Augen der sich verabsolutierenden
empirischen Geschichtsbetrachtung zerrann alles in subjektives Sinn-
partikulares und Sinnspeziales: also Sinnzertrümmerung;

ja, wenn dieser historische Positivismus naturalistisch

wurde, floß der Sinn aus Menschendasein und Geschichte
überhaupt aus wie aus einem zersprungenen Glas: also S i n n e n t -

leerung und Sinnverödung.
Das war in der Tiefe die Auflösung, die in der Oberschicht des

historischen Lebens die Auflösung der Welthistorie in die beiden
Richtungen des Partikularismus und Spezialismus, die wir kennen
gelernt haben, mitbegründete. Der Versuchung zu wertender Stel-
lingnahme entging übrigens meist die Historie damit nicht. Sie
verfiel nun nur partikularen und spezialen Maßstäben, mochten es
auch große, würdige und bezaubernde sein.

Dann aber begann sich die Geisteslage zu wandeln. Die
Jahrhundertwende etwa war auch eine Geisteswende. In ihr stehen
wir mitten drin.

Seitdem nun in Vielen das Gefühl nach Wiedergewinnung der
letzten Wahrheit, der Wahrheit über den Sinn des Daseins, und die
Wendung weg von der Sinnleere des naturalistischen Positivismus

gröberer und feinerer Schattierung oder weg von dem
relativistisch und subjektivistisch aufgelockerten Sinnchaos im Bereich
des Bloß-Endlichen und Bloß-Bedingten, wo der Boden unter den
Füßen nachgibt, oder weg aus den Einkerkerungen und Einengungen

durch einzelne, sich verabsolutierende Teilmächte der realen
Welt. Und h i n zum Suchen und Streben nach einem Absoluten und
Unbedingten: Wiederauferstehung der Metaphysik, Neu-Idealismus,
Neuromantik, Neumystik, Phänomenologie, Expressionismus, ein
neuer Humanismus und eine neue Theologie. In allem aber das
Zentrale: das Ringen um Deutung des Wesens des Menschen d. h.
seines Lebenssinnes, deshalb der überall auftauchende Gedanke
einer philosophischen oder theologischen Anthropologie.



— 144 —

Und nun der Einstrom der neuen Geisteshaltung in die
Geisteswissenschaften. Das ausgeklammerte metaphysische Bedürfnis
begann die Klammer zu durchbrechen. Eduard Spranger spricht
davon, daß der ganze immer noch vorherrschende kühle Positivismus

der Geisteswissenschaften unserer Tage ein Müdigkeitssymptom
sei, und Jaensch konstatiert den weichenden Einfluß des

Positivismus in den einzelnen Wissenschaften.
Und das will für die Historie besagen, daß ein neues g e -

schichtsphilosophisches Zeitalter — mitten in der
anscheinenden Auswegslosigkeit und Not des relativistischen
Historismus — angebrochen und in Entfaltung begriffen ist. Die
Geschichte ruft der Metaphysik; die Metaphysik ruft die Geschichte
vor ihr deutendes und die Tiefenschichten der Dinge abdeckendes
Auge. Man spricht von der Geschichtsphilosophie als einem der
edelsten Dinge der Philosophie überhaupt und wagt die Behauptung,

daß im Mittelpunkt der metaphysischen Arbeit unserer Zeit
die spezifische Wendung zur Geschichtsphilosophie stehe (Arthur
Liebert). Spranger aber, der philosophische Pädagoge, sieht, um
die Neunormierung des Bildungsideals ringend, als den besten Weg
dazu die geschichtsphilosophische Besinnung. Und auch bei ihm
geschieht das unter der Voraussetzung, daß das geschichtliche
Menschentum in metaphysischen Tiefen wurzelt, es mit dem Ewigen,
auch im Hier und Jetzt, zu tun hat; auch er sieht die Kulturkrisen,
wie die heutige z. B. (und wohl die Lebensproblematik überhaupt)
aus dem tragenden Untergrund religiöser Überzeugungen
emporsteigen, das heißt — würde ich fortfahren — sie reichen hinab
in die letzte Tiefe menschlicher Stellungnahme, der Stellungnahme
zum Grunde der Welt und zu dem von ihm gesetzten Lebenssinn.

Allerdings wehrt sich die ältere Historie z. T. gegen die jüngere
Strömung aus Befürchtungen heraus für den exakten, kritischen
Betrieb der empirischen Historie. Und natürlich muß sich die
neuere Richtung dessen bewußt sein, daß ihr Wahrheitswille
gegenüber dem unbearbeiteten Rohstoff der Quellen nicht weniger
stark sein darf wie der der empirischen Historie.

Ferner wehrt sich diese im Namen der historischen
Mannigfaltigkeit und des Individualitätenreichtums gegen die Gefahr der
Vergewaltigung durch abstrakte Formeln vom Wesen des Men-



— 145 —

sehen. Und gewiß muß sich die neuere Strömung dessen bewußt
sein, daß sie nicht die Vielfältigkeit auf ein allgemeines Schema
reduzieren darf, sondern im vielfältig Partikularen und Spezialen
Sein und Sinn der menschlichen Situation aufzuweisen hat.

Überdies wehrt sich die empirische Historie im Namen der
Objektivität gegen subjektive, ichbezogene und ichbedingte
Wertungen. Und allerdings muß sich die neue Erkenntnisrichtung dessen

bewußt sein, daß sie nach dem Objektiven zu streben hat.
Was mit welthistorischer Einstellung prinzipiell gerade verbunden
sein soll, ist die Überwindung partikularistischer Wertgesichtspunkte.

Sie will die menschlich-geschichtliche Situation abdecken
und ihre Tiefe sichtbar machen dadurch, daß sie sie ins Licht des

gemeinschaftlichen Lebenssinnes rückt, so wie er dem
historisch erkennenden Individuum aufgegangen ist, gewiß in den
Grenzen seiner Individualität und insofern individuell, aber nicht
subjektiv der Intention nach. Gerade um den objektiven,
unabhängig von ihm gesetzten Lebenssinn ringt der Universalhistoriker

und damit um ein objektives, weil dadurch erst universales,
allverbindliches, ich will nicht sagen Wertungskriterium, sondern
Erkenntnismittel der letzten historischen Wirklichkeit des
Menschen, die eine sinnrelevante Wirklichkeit ist, auch wo dem Sinn
widerstritten wird. Damit ergibt sich eine Gemeinsamkeit von Subjekt

und Objekt der Historie, von Historiker und historisch
gedeuteten Menschen (die Voraussetzung wahrer Objektivität). Und
zugleich empfangen universalgeschichtliches Interesse und
universalgeschichtliches Erkennen selbst ihren Sinn durch dieses
Ausgehen und Hingerichtetsein auf den letzten Sinn des Lebens und
damit die Rechtfertigung, die nach dem Marburger Psychologen
Jaensch die modernen Wissenschaften überhaupt in ihrem
Ursprünge (vor ihrer Entwicklung ins Partikularistische und
Spezialistische) gehabt haben: Das Einbezogensein von Erkenntnis
und Erkenntnisgegenstand eben in den allgemeinen Lebenssinn.

Es wehrt sich endlich die empirische Historie gegen das
Apriorische, der empirischen Erfahrung Vorausliegende unserer
Haltung. Diesem Einwand gegenüber sind wir allerdings
empirisch-wissenschaftlich machtlos: ein metaphysisches Prinzip

ist nicht beweisbar. Es beruht auf innerer Gewißheit, und die ist

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, XI, Heft 2 2



— 146 —

Glaubensgewißheit. Aber wollten wir das Prinzip auf rationale
Beweisbarkeit gründen, dann wäre es keines mehr, wäre kein P r i n -

z i p mehr, und auch kein allgemeines, also kein welthistoriogra-
phisches mehr.

Man kann die Möglichkeit der Erkenntnis des Lebensinnes
leugen. Man kann leugnen, daß von so etwas überhaupt zu reden ist
und kann damit die Voraussetzung welthistorischer Erkenntnis und
also die Möglichkeit von Welthistorie selbst leugnen als eine Sache,
bei der etwas vorausgesetzt wird, das selbst nicht mehr
wissenschaftlich erreichbar, also letzlich eben Glauben ist. Aber dieser
Einwand hat selbst nichts Besseres, oder, möchte ich sagen, nichts
Schlechteres zur Voraussetzung.

Wenn die Not des Relativismus mit ihrer Desorientiertheit
über die Zentralfrage des Lebens, seinen Sinn nämlich, unter
anderem die neue metaphysische Geisteshaltung und die neue ge-
schichtsmetaphysische Welle hervorgetrieben hat, wie könnte sich
der Historiker der Stellungnahme entschlagen, er, der selbst mit
seinem Historismus jene Strömung des Relativismus mit
heraufgeführt? Wenn die Not jemanden anläuft, so ihn.

Geschichtsphilosophie (oder Geschichtsmetaphysik) ist übrigens

auf dem Plan in nuce fast bei jedem Philosophen und tritt
ihre Herrschaft über die Köpfe an, auch wenn wir Fachhistoriker in
Bezug auf ihre Berechtigung den Standpunkt des Dahingestelltsein-
lassens einnehmen. Was nützt unser Wollen oder Nichtwollen in
Zeiten wie der unsrigen, wo sich Ungeheuerstes rund um den Erdball

vollzieht, wo unter gewaltigsten Erschütterungen eine Gestalt
der Welt sich wandelt und Größtes noch bevorsteht? Solche Zeiten
treiben geschichtsphilosophische Besinnung mit unwiderstehlicher
Gewalt fast von selbst empor. Es läßt uns auch nicht in Ruhe,
wenn die Philosophen in ihren philosophischen Anthropologien
(wir auch selbst an unserm Orte) Wesen und Sinn des menschlichen

Lebens zu erfassen oder zu vernehmen suchen und dazu
noch selbst die Anwendung auf die Geschichte andeuten. Dann

vermag keine Scheidewand uns von der Bemühung abzuhalten,
uns selbst an der geschichtsphilosophischen Arbeit zu beteiligen,
wenn auch bei uns in der Regel im Geschichtsbild die konkrete
Mannigfaltigkeit im Vordergrunde stehen wird, während der Theo-



- 147 -
löge oder der Philosoph vom Fach mehr in grundsätzlichen
Ausführungen verharren wird. Und wenn es nun die metaphysische

Wahrheit über die Geschichte gibt — und ohne sie gibt es,
wie gesagt, eine universale Historie nicht —, müßte sich dann nicht
die bloß empirische Geschichtswahrheit mit dem Range der
vorbereitenden begnügen?

Trotz allen Hemmungen ist übrigens die metaphysische
Betrachtungsweise merklich auch in die Kreise der Fachhistoriker
selbst eingedrungen.

Am wenigsten ins Gebiet der Politischen Historie
i.e. S. Immerhin liegen z.B. dem späteren G. von Below und
Fr. Mein ecke idealistische Konzeptionen zu Grunde, Meinecke
mehr in der Nähe Fichtes, Below mehr in derjenigen Hegels
stehend.

Rechts- und Wirtschaftsgeschichte sind noch fast
völlig unberührt.

Zaghaft ist auch die Haltung der meisten Kirchenhistoriker
i.e.S. (während stärker erfaßt schon die alt- und neutesta-

mentliche Forschung). Ich verweise etwa auf diejenige Walther Köhlers

in seiner im letzten Semester gehaltenen Heidelberger
Antrittsrede, ferner auf diejenige Karl Heußis in seiner ebenfalls im
letzten Semester gehaltenen akademischen Rede über den Sinn
der Geschichte, die allerdings endigt in fast völliger Ratlosigkeit
in der Beantwortung der Frage.

In der Philosophiege'schichte werden zunächst die
metaphysischen Probleme in der Geschichte der Philosophie wieder
stärker gesehen (z. B. bei Kant durch Heimsoeth u. a.), und dieses
neue Sehen ist bei solchen Philosophiehistorikern auch schon
getragen von einer eigenen neuen metaphysischen Haltung. Auch bei
Werner Jäger steht nach Julius Stenzel im Hintergrunde eine latente
geschichtsphilosophische Überzeugung. Stenzel selbst ist in seiner
Metaphysik der Antike der Meinung, daß es möglich sei, hindurchzusehen

durch die Erscheinungen der Geschichte auf ein Tieferes.
Er will die in dem verengten Blick der Gegenwart uns entschwundenen,

verschütteten Probleme der Metaphysik der Griechen wieder
lebendig machen. Auch Paul Häberlin unterscheidet von der
gewöhnlichen oder äußeren Philosophiegeschichte die wahre innere



— 148 —

Geschichte der Philosophie, und Joels bald vollendetes Werk

«Wandlungen der Weltanschauung» trägt den Untertitel «Eine

Philosophiegeschichte als Geschichtsphilosophie ».

Am stärksten ist die Literaturgeschichtsschreibung
in Gährung geraten. Auch hier hat man den Blick wieder

gewonnen für die metaphysischen Probleme in den Werken der

Dichter (R. Unger, Walzel, E. Ermatinger u.a.), wobei sichtbar

ist, daß das nur geschah, weil man sich selbst gewandelt hatte,
losstrebte von der positivistischen Geisteshaltung und wieder mehr

metaphysische Haltung annahm.
Fast ebenso lebhaft ist die Bewegung in der

Kunstgeschichtsschreibung. An verschiedenen Stellen tritt unter

Ablehnung bloß positivistischer Geschichtsbetrachtung das Postulat

einer Philosophie der Kunstgeschichte auf (unter andern besonders

ausgeprägt bei dem Neuhegelianer Coellen). Aufs lebhafteste ist

hier die Historie darauf aus, die Beziehungen, ja Parallelen ans

Licht zu ziehen zwischen den Kunstwerken nach ihrem Gehalt und

auch ihrer Stilform mit den Weltbegriffen der betreffenden Zeit,
mit dem Verhältnis des Menschen zum Weltgrund, wie es in den

religiösen und philosophischen Anschauungen zu Tage tritt (außer
Coellen z. B. Dvorak, Gerstenberg, Nohl u. a.).

IV.

Universalgeschichte hat, wie dargelegt worden ist, zur

Voraussetzung, daß in allen ihren empirisch zunächst bloß von
partikularem oder spezialem Sinn erfüllten Erscheinungen ein

allgemeiner Sinn abgedeckt werden kann, daß diese Bezogenheit auf

einen allgemeinen Sinn nicht empirischer, nur metaphysischer
Betrachtung zugänglich ist.

Aber es liegt nahe, mich nun auch noch auszusprechen über
den Inhalt dieser metaphysischen Voraussetzung; denn, wenn

Weltgeschichte geschrieben werden soll, so muß ihre Voraussetzung

natürlich eine bestimmte, konkret erfüllte sein. Umso mehr,
als über dieses Letzte und Allgemeinste, also über das Wesen des

geschichtlichen Menschen, also über seinen Sinn und damit den Sinn

der Geschichte die Anschauungen auseinandergehen. Tatsächlich

ist unsere Zeit erfüllt von einer fast chaotischen Vielheit von We-



— 149 —

sensbegriffen von Mensch, Welt und Weltgrund. Deshalb das

lebhafte Bestreben, die Vielheit der Anschauungen wenigstens auf

eine beschränkte Zahl von T y p e n zu reduzieren. Aber auch dieser

Typologien gibt es wieder eine ganze Menge (Max Scheler, Max
Wundt, E. Jaensch, Ed. Spranger, Hermann Nohl, Rudolf Unger,
Kurt Gerstenberg, Max Deri u.a.).

Reden wir, alle Nüancierungen und Übergänge zwischen den

einzelnen Grundauffassungen vorbehalten, von einer positivistisch-
naturalistischen Grundauffassung oder Grundhaltung des Geistes,
einer idealistischen und der christlichen!

Es ist aber klar, daß wenn wir einfach dabei stillstehen würden,
universalhistorisch bei der Darstellung der Geisteslage der
einzelnen Zeitalter und ihres Nacheinander diese drei Grundauffassungen

in ihrem wechselnden Sichgeltendmachen festzustellen, wir in
den Partikularismus und in die Zerspaltung des Geschichtsbildes

nur von neuem hinein geraten würden und zwar jetzt von einer
Seite her, von der aus er gerade überwunden werden sollte. Übrigens

will ja auch jede dieser Weltanschauungen selbst die

alleingültige Wahrheit sein. Dann muß sie aber auch die Kraft haben,
die anderen von ihrer Deutungsweise menschlichen Wesens aus

zu verstehen, d. h. sie irgendwie in ihre Deutung menschlich-

geschichtlicher Situationen einzuordnen. Auch wir müssen das tun
mit derjenigen, die wir wählen oder die zu wählen wir innerlich
überführt sind.

1. Die positivistisch-naturalistische Auffassung
fußt auf der Annahme, daß die empirisch erfahrbare Welt die

einzige Wirklichkeit ist und der Mensch ihres Wesens, zunächst sich

darbietend in einer Vielfältigkeit von Lebensrichtungen und

Wesenseigenschaften ; diese selbst zurückführbar etwa auf Triebe und
Geist (letzterer im Sinne von Intellekt als Werkzeug des homo
faber zur Beschaffung der Befriedigungsmittel für seine
Triebbedürfnisse), wobei die Geschichte dieses homo faber hauptsächlich
fortschreitet in der Linie der intellektuellen Entwicklung bis in den

Hochrationalismus hinein. Triebe und Geist sind völlig unter psy-
chologistischen Gesichtspunkt gesehen, wenn nicht unter biolo-
gistischem oder gar materialistischem, sofern überhaupt das

Bedürfnis ist, die geschichtliche Mannigfaltigkeit auf ein naturales



— 150 -
einheitliches Wesensprinzip zurück zu führen. Das Wesensprinzip
ist jedenfalls grundsätzlich kein Sinnprinzip.

2. Für den Idealisten ist das Geistige etwas in sich
Begründetes, der Natur und auch dem psychischen Substrat gegenüber
Selbständiges, ja, wenn als Weltgeist oder absoluter Geist gefaßt,
der Grund der Welt. Der Welt- und Menschenbegriff wird insofern

mehr oder weniger dualistisch gefaßt als eine Zweiheit von
Geist und Natur, Idee und Stoff: der Mensch zu innerst aber im
Geistigen gründend, doch noch naturgebunden und die Geschichte
der Ort, wo er sich aufringt aus Stoff- und Naturgebundenheit zu
geistiger Freiheit, der Ort, wo der Geist zur Verwirklichung kommt
und das empirische Sein sich erfüllt mit übersinnlichem Sinngehalt.

3. Nach der christlichen Auffassung aber, von der
her die eigentlich weltgeschichtliche Betrachtungsweise überhaupt
wesentlich stammt, sehen wir in Natur und Geist nur Geschöpfliches,

nicht den Urgrund und Ursprung der Dinge. Das ist Gott,
der Schöpfer selbst. Wenn der Mensch aber, nach Max Scheler,
in seinem Wesen nicht zu bestimmen ist, ohne daß sein Verhältnis

zum Grund aller Dinge, zu seinem metaphysischen
Wesensursprung, in Betracht gezogen wird, so eben nicht ohne
seine Bezogenheit auf Gott. Nicht bloß ist Gott sein Ursprung dem
Dasein nach, sondern Gott setzt dem Menschen auch seine Bestimmung,

also seinen Lebenssinn. Er, Gott, begleitet die Geschichte
von Jenseits her mit dem Aufruf zum sinnvollen Leben und der
Verheißung der Sinnvollendung, in dem er sie unter seinen gestaltenden
Willen ruft und unter den Menschen sein Reich bauen will. Im
Zentrum der Geschichte aber offenbart er sich mit seiner Liebesabsicht

in Jesus Christus. Hier ist der geschichtliche Ort, wo die
Wahrheit, die Wahrheit über den Sinn des menschlichen Daseins
und der Geschichte aus der Verborgenheit des Geheimnisses
heraustritt. Die Stimme der Natur sagt uns das nicht, auch nicht
die philosophische Besinnung oder Schau, sondern der Glaube.
Dem Menschen aber ist die Entscheidung ins Leben und in
die Geschichte hineingegeben. Er kann sie mißbrauchen zur
Selbstverabsolutierung, naturalistisch oder idealistisch.
Dadurch kommt die Auflösungslinie in die Geschichte hinein und
die Linie der Not und Schuld und in der Not das Gericht, das



— 151 —

Abgleiten in den Sinnabgrund. Aber gerade in Not und Gericht
verschwindet nicht, wird vielmehr eindringlicher der Anruf Gottes
zur Rückkehr zum wahren Sinn des Lebens. Ob die beiden Linien
der Geschichte — Hingabe an den Sinn des Lebens und an den
Herrn von Leben und Lebenssinn einerseits und Sinnwiderstand
andererseits — eschatologisch so verlaufen, daß die Abgrund- und
Widerstandslinie letztlich verschlungen wird in den Sieg der
Vollendungslinie des Lebenssinnes und in den Sieg des Herrn der
Geschichte, ist dann nicht mehr Gegenstand der Geschichtsbetrachtung,

die es zwischen Anfang und Ende nach Jacob Burckhardt
direkt nur zu tun hat mit der ständig bewegten Mitte, mit der
durch jene religiöse Grundspannung bewegten geschichtlichen
Mitte.

Bezogen auf diese Grundspannung und diesen Grundgegensatz

ist schließlich in der letzten Tiefe alle Geschichte, auch alles
Partikulare und Speziale, religiöse Geschichte, positiv oder negativ.

Wenn nun zum Schlüsse noch eine Andeutung gemacht werden

soll darüber, wie sich das Geschichtsbild unter solch einheitlichem

und allgemeingeschichtlichem Blickpunkte gestaltet, so fehlt
die Zeit, das nach beiden Richtungen zu zeigen: 1. In der Richtung
der Überwindung der partikularistischen Betrachtungsweise, also

unter Aufweisung des einheitlichen weltgeschichtlichen Zusammenhangs

durch Kulturkreise, bezw. Einzelvölkerentwicklungen und
Zeitalter hindurch, d. h. im Längsschnitt oder Aufriß. Dagegen
sei 2. eine ganz abstrakt gehaltene Andeutung gemacht über die
einheitliche Gestaltung des Gesamtgeschichtsbildes im Querschnitt
oder Grundriß, in Überwindung der spezialistischen Betrachtungsweise.

Der Aufbau der Darstellung darf dabei natürlich nicht,
wie es meist der Fall ist, auf ein Nebeneinander der den

Fachdisziplinen zugeordneten Lebensbereiche der Kunst, Literatur,
Philosophie, Religion, Staat, Wirtschaft, etc. herauskommen. Die
Darstellung wird sich vielmehr in drei Hauptteile gliedern.

A. Sie wird zunächst das Lebenszentrum der Menschen eines

Zeitalters — denken wir dabei an irgend ein neueres — erfassen,

müssen, d.h. die Bewegtheit einer Zeit durch ihre Stellung zum
letzten Lebenssinn, also zum Lebens-undWeltgrundals der



— 152 —

sinngebenden Lebensmacht. Da ringt das Christentum mit Idealismus

und Naturalismus, die die beiden Hauptformen der Gefahr
darstellen, daß das menschliche Lebenszentrum wegverlagert wird vom
letzten Zentrum und Grund alles Lebens, unter Verabsolutierung

sei es des inneren geistigen Kernes von Mensch (und Welt),
sei es der äußeren, naturalen Seite von Mensch (und Welt).

Dabei ist nicht bloß das unmittelbar praktische letzte
Lebensverhalten zu schildern, sondern seine Spiegelung in den Geisteshaltungen

von Wissenschaft (Theologie, Philosophie und andern
Geisteswissenschaften) und Kunst. Kunst und Wissenschaft, Dichter
und Denker — um es kurz zu sagen — begleiten das Leben gleichsam

rechts und links und sind mit ihren Geisteshaltungen erfüllt
von derselben Lebensproblematik und denselben letzten
Lebenshaltungen.

B. Wenn im ersten Teil die Darstellung der Bezogenheit des

Menschen auf den Grund von Welt und Leben zugewendet ist, so
faßt sie nun im zweiten die Stellung zur (außermenschlichen) Welt,
bzw. zur Natur ins Auge und hat auch hier vorzudringen bis
zur Abdeckung der im ersten Teil sichtbar gemachten Geisteshal-
tungen, wiederum unter Einbeziehung ihrer Spiegelung in Kunst
und Wissenschaft.

C. Endlich erfaßt die Darstellung diejenigen Lebensbeziehungen,

die von Mensch zu Mensch gehen und das menschliche
Gemeinschaftsleben konstituieren (aber auch immer wieder
zerstören).

Indem die Lebensrichtungen aus dem Lebenszentrum heraustreten,

Lebenssorge und Lebensnot mit sich führend, durchschreiten
sie die einzelnen Regionen der menschlichen Lebenskreisfläche:
1. die Zone des elementarsten aller Triebe, in der das Leben allererst

gezeugt wird, also das Gebiet der Geschlechterbeziehungen;
2. die Zone der Lebenserhaltung gegenüber

außerordentlicher Bedrohtheit durch K r a n k h e i t; 3. die Zone der
Lebenserhaltung gegenüber der normalen Lebenssorge (in ihren vier
Sektoren des Nahrungs-, Bekleidungs-, Behausungs- und
Erholungsbedürfnisses), d.h. die Konsumseite des Wirtschaftslebens;

4. die Zone der wirtschaftlichen Produktion im
weitesten Sinne (mit den hier wurzelnden Vergesellschaftungen der



— 153 —

Menschen, aber auch den hier hausenden Zerstörungsmächten); 5.

die Zone des S t a a t e s mit seiner Funktion der Behebung der aus

den andern Regionen aufsteigenden Auflösungserscheinungen, selber

aber wieder (innen und außenpolitisch) Auflösung bewirkend;
6. draußen endlich: die Lebensfläche umkreist von der Macht der

Lebenszerstörung, dem Tod.
Das Ganze soll die Darstellung zur Einheit zusammenfassen

mittels der durchgehenden Betrachtungsweise, die ihr letztes Ziel
darin sieht, die Tiefenschicht der miteinander ringenden Geistes-

haltungen — außer in der Lebenspraxis auch bei Denkern und Dichtern

— abzudecken, schließlich zur Sichtbarkeit zu bringen die letzte

Grundhaltung, die in der Hinnahme des von Gott gesetzten
Lebenssinnes besteht, bzw. in der Ablehnung dieses Lebenssinnes

unter Selbstverabsolutierung des Geschöpflichen, Verabsolutie-

rungsversuchen, die uns aus allen Regionen jener Lebenskreisfläche

entgegentreten (und allerdings ein Geschichtsbild zustande kommen

lassen, das gegenüber den vor allem seit der Aufklärung üblich

gewordenen Verklärungen des Geschichtsaspektes eine eingreifende
Desillusionierung über sich ergehen lassen muß).

Aber all diese durchgehende und das ganze Querschnittbild
einheitlich zusammenfassende Sichtbarmachung der Grundsituation
und des letzten Sinnes des menschlichen Daseins kann doch immer

nur ein Vorletztes sein. Denn sie ist nur.die Schau von dieser
und nicht von der « ganz anderen » Seite, und deshalb Stückwerk in
vielerlei Betracht, wie alles erst auf dem Weg zur Sinnvollendung
Befindliche.


	Wie ist Weltgeschichte möglich?

