
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 10 (1930)

Heft: 3

Artikel: Stadtgemeinde und Reformation in der Schweiz

Autor: Muralt, Leonhard von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-70918

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-70918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stadtgemeinde und Reformation in der Schweiz,1

Von Leonhard von Muralt.

Für eine religiöse Bewegung kann es nicht gleichgültig sein,
-welche politische, soziale und wirtschaftliche Umwelt sie bei ihrer
Entstehung und Fortentwicklung vorfindet; denn jede religiöse
Bewegung sucht Gemeinschaft zu bilden; eine solche ordnet ihr
Zusammenleben und organisiert sich. Dadurch wird sie zur
Auseinandersetzung mit den vorhandenen Ordnungen gezwungen.
Religiöses Leben erhebt auch sogleich den Anspruch, die vorhandenen
Verhältnisse nach seinen Grundsätzen umgestalten und neu
bauen zu wollen. Unter diesem Gesichtspunkt muß der Durchbruch

der Reformation in den schweizerischen Städten ins Auge

gefaßt werden. Dabei wird es sich zeigen, daß die Stadtverfassung,

die politischen, sozialen und wirtschaftlichen Zustände und

Kräfte in einer Stadt, von wesentlicher Bedeutung dafür sind, wie
sich die Reformation durchzusetzen vermag.

Das Verhältnis von Stadtgemeinde und Reformation wird in

vorbildlicher Weise vom rechtsgeschichtlichen Standpunkte aus

von AlfredSchultze, « Stadtgemeinde und Reformation »

(Tübingen 1918), beleuchtet. Schultze sucht die Frage zu
beantworten : « Welchen Anteil hatte die deutsche Stadt mit ihren
Rechtseinrichtungen an der deutschen Reformation und ihrer Vorbereitung?»

Schultze führt aus, wie die Mißstände bei der Besetzung
-der kirchlichen Pfründen, die von den Kirchenbehörden Bewerbern

übergeben wurden, welche bestimmte Summen bezahlten oder in

besonderer persönlicher Gunst bei ihnen standen, dazu führte, daß

die Aufgaben der Kirche in Predigt, Spendung der Sakramente,

1 Die vorliegenden Ausführungen sind ein erweiterter und mit
Anmerkungen versehener Vortrag, welcher der Antiquarischen Gesellschaft

in Zürich am 31. Januar 1930 vorgelegt wurde.



— 350 -
Unterricht und Seelsorge gegenüber den Pfarrkindern völlig
ungenügend erfüllt wurden. Dagegen suchte die Stadtgemeinde
selbst Abhilfe zu schaffen. Das war deshalb möglich, weil die
Kirchspiele vielfach zugleich Stadtverwaltungsbezirke waren und
der Stadtrat als « Organ einer solchen Kirchspielsgemeinde »
handeln konnte. Der Stadtrat suchte das Patronat und damit das
bindende Vorschlagsrecht für die Pfarramtsstellen zu erwerben.
Ferner wurde von vielen Bürgern dem Bürgermeister, oder einem
Zunftmeister oder dem ganzen Rate die Aufsicht über eine von
ihnen gestiftete Meßpfründe übertragen. Der Rat erhielt dadurch
ein weitgehendes Aufsichts- und Regierangsrecht über die Verwaltung,

Besetzung und Organisation von kirchlichen Stiftungen.
Weiterhin begann der Stadtrat die Klöster und geistlichen Stifter,
über die er die Stellung eines Schirmherrn oder Kastvogtes hatte,
zu überwachen. Schließlich übte der Rat auch immer eindringlicher

die Kirchenzucht über die Bürger aus. Vielfach handelte der
Stadtrat bei dieser kirchenregimentlichen Tätigkeit aus eigener
Initiative. Schultze hält es aber für unverkennbar, daß die
Bürgerschaften dabei lebhaft interessiert waren und dadurch die
«genossenschaftliche, die gemeindliche Grundstruktur der Stadtverfassung

hier, auf dem kirchlich-religiösen Gebiete, eine Stärkung
erfuhr ».

Erst die Reformation aber brachte aus ihren neuen und
ursprünglichen religiösen Kräften heraus den Vorstoß gegen das
anstaltliche System der mittelalterlichen Kirche. In ihrem Mittelpunkt

steht die Verkündigung des Evangeliums, des reinen Wortes
Gottes, und nach ihr ist jeder Christ selbst berufen, seinen Glauben
aus der Verkündigung des Wortes zu gewinnen. Das Prinzip des
allgemeinen Priestertums aller Gläubigen tritt dem Prinzip der
kirchlichen Herrschaft der katholischen Kirche gegenüber. Zur
zentralen Angelegenheit einer Stadtgemeinde wird nun die
Gewinnung eines Wortverkündigers, eines evangelischen Predigers.
Dort kann die « geistliche » Gemeinschaft der wahrhaft Gläubigen,
die « unsichtbare Kirche » entstehen, wo das Wort verkündigt wird.
Die Stadtgemeinde gab nun den Rahmen ab für die Bildung einer
äußern Worts- und Sakramentsgemeinschaft. Der Stadtrat
übernahm als Organ der Stadtgemeinde, als besonders angesehenes.



— 351 —

Glied der Kirche, die Sorge für die richtige Verkündigung des

Evangeliums. « Das Regelmäßige war, daß er erst mehrfachem
Drängen aus der Mitte der Bürgerschaft nach einer Zeit der
Aufschubstaktik nachgab und dann sich durch förmliche Gemeindebeschlüsse

zur Berufung der evangelischen Prediger und zu den
einzelnen reformierenden Maßregeln ermächtigen ließ» (S. 34).
Vielfach zögerte der Stadtrat mit der Durchführung der
Reformation so lange, ja suchte sie zu verhindern, bis ihn der Druck
der auch mit Gewalt für die Neuerung eintretenden Bürgerschaft
zum Nachgeben zwang. Der Rat übernahm dann die Gewinnung
der Prediger und suchte die nötigen Pfründen für sie frei zu
machen. Schultze geht ausführlicher auf diese Dinge ein, auf die

Bedeutung der vorhandenen Stiftungen und ihre Verwaltung durch
den Rat, die Aufhebung der Klöster und die Verwendung des

Klostergutes für die neuen kirchlichen Aufgaben, den Erlaß der
neuen Kirchenordnungen u.s.w.

Diese Untersuchung von Schultze wurde in der reichen
reformationsgeschichtlichen Literatur der Schweiz, die seither
erschienen ist, wenig herangezogen, wenn ich richtig sehe, nur von
Rudolf Wackernagel im III. Band seiner Geschichte der Stadt
Basel, von Walther Köhler, Huldreich Zwingli2, und von Alfred
Farner, Zwinglis Lehre von Kirche und Staat3. Bei näherem
Zusehen aber zeigt es sich, daß die von Schultze klargelegten
Beziehungen zwischen Staat und Kirche, zwischen Stadtgemeinde
und Reformation, auch in der Schweiz zu finden sind. Einerseits
lassen sich die Thesen Schultzes sehr wohl an schweizerischen
Beispielen erhärten, andrerseits bieten sie wiederum diejenigen
Gesichtspunkte dar, unter denen auch die Reformation in der Schweiz

von einer neuen Seite beleuchtet werden kann.
Es kann hier nun nicht unsere Aufgabe sein, durch möglichst

viele Einzelheiten die Thesen Schultzes in den schweizerischen
Verhältnissen nachzuweisen. Vielmehr wollen wir in einem ersten
Abschnitt an wenigen Beispielen das Verhältnis von Stadt und
Kirche vor der Reformation skizzieren. In einem zweiten Abschnitt
soll dann die Frage erörtert werden: Welche Bedeutung hat die

2 Die Schweiz im deutschen Geistesleben, 9. Bändchen, Leipzig 1923.
3 Tübingen 1930.



— 352 —

Stadtverfassung für den Durchbruch der Reformation? Wir werden

dabei weiter die Frage zu beantworten haben, welchen Anteil

die breitere Schicht der Bürgerschaft, die Stadt gemeinde,
am Durchbruch der Reformation hat, und drittens anzugeben
haben, welche Wirkung die Reformation ihrerseits auf die
Stadtverfassung hat. In einem dritten Abschnitt soll nur in wenigen
Andeutungen das Verhältnis von Stadtgemeinde und Kirche nach
der Reformation ins Auge gefaßt werden. Wir wollen uns außerdem

im Folgenden auf die Städte Basel, Bern und Zürich
beschränken.

I.

Die Tendenz der Stadtobrigkeiten und Stadtgemeinden, die
kirchlichen Angelegenheiten selbst in die Hand zu nehmen, läßt
sich an zahlreichen Beispielen aufzeigen4. Der Rat suchte das
Patronat über die Pfarrstellen in seine Hände zu bekommen. In
Basel mußte er sich mit dem Patronat der Filialkapellen begnügen,
da die Pfründen an den Pfarrkirchen in den Händen der Klöster
und des Domstiftes lagen6. In Basel und in Zürich erhielt die
Obrigkeit durch päpstliches Privileg das Präsentationsrecht für
die in päpstlichen Monaten am Domstift, bezw. an den drei Stiften
Großmünster, Fraumünster und Einbrach frei werdenden Kanoni-
kate6. Einen sehr großen Einfluß auf die Pfründenbesetzung
konnte die Obrigkeit dieser beiden Städte bei den durch lange
Tradition gefestigten kirchlichen Verhältnissen und den reichen
kirchlichen Institutionen in ihren Mauern nicht gewinnen. Erfolgreicher

war dagegen Bern. Im würdigen neuen Münster sollte auch

4 Die kirchlichen Verhältnisse vor der Reformation in der Schweiz sind
• dargestellt von R. Wack ernagel, Geschichte der Stadt Basel II 2 (Basel
1916); Gedenkschrift zur Vierjahrhundertfeier der bernischen Kirchenreformation

: I. Bd. Th. de Quervain, Geschichte der bernischen Kirchenreformation

(Bern 1928), II. Bd. R. F e 11 e r, Der Staat Bern in der Reformation
(Bern 1929); E. Egli, Die zürcherische Kirchenpolitik von Waldmann bis
Zwingli, im Jahrbuch für Schweiz. Geschichte 21 (1896). Einen Ansatz zu
weiterer Forschung kann das Speculum Ecclesiasticum Turicense von Th.
Usteri, Manuskript auf dem Stadtarchiv in Zürich, bieten.

6 Wackernagel II, 632.
G Wackernagel II, 650; Egli, Kirchenpolitik 21.



— 353 —

eine würdige Priesterschaft den Gottesdienst verwalten. Die
Zustände im Deutschorden waren unmöglich geworden. Da
entschloß sich der Rat, ein weltliches Chorherrenstift zu schaffen.
Dabei behielten sich Rat und Gemeinde von Bern das Patronats-
und Präsentationsrecht vor. Besonders interessant für unsere
Fragestellung ist es hier, wie der Rat es bewußt ausspricht, etwas
für die Gemeinde zu tun. Die Stiftung soll « uns und unser ganzen
Gemeind zu der Seelen Heil getrüwlich fürdren» und «Item wir
behalten uns harin luter vor die Satzung eines Lütpriesters uns
und unser Gemeind gefällig und darzu Lehr und guter Sitten
halb nütz und würdig » 7.

Die weltlichen Behörden überwachten auch die richtige
Verwendung der kirchlichen Stiftungen. Ein sehr schönes Beispiel
bieten die Rechte der Basler Safranzunft über die Kaplaneipfründe
von St. Andreas. Die Stiftungsgelder lagen in den Händen der

Zunft, die Häupter der Zunft hießen Pfleger, Verwalter und
Patrone der Kapelle8.

Ganz besonders haben die Obrigkeiten als Kastvögte in das

Leben der Klöster eingegriffen. Der Zürcher Rat überwachte die

Ordnungen und Reformen am Fraumünsterstift9, er erließ
Ordnungen für die Propstei10 und setzte den Klöstern der
Bettelmönche Pfleger zur Verwaltung ihrer Güter11. Solche weltlichen
Pfleger oder Schaffner finden wir auch in Basel12. Sehr weit ging
die Bevogtung der Klöster in Bern, doch handelt es sich hier

7 de Quervain 13. Anschaulich schildert Valerius Anshelm, Berner

Chronik (herausgegeben vom Historischen Verein des Kantons Bern,
Bern 1884 ff.) I, 268 die Verhältnisse im Deutschorden und die Neugründung.

Am Tage der Einsetzung des Propstes und der Chorherren wurden
diese von «schulthes, rät und gmeind» zur Kirche geführt. Der Bischof

von Lausanne im Namen des Papstes und « der schulthes in der stat nammen »

setzten den Propst ein (Anshelm I, 272, Z. 7 und 10). — Die Satzungen der
Stiftung, aus der die Zitate im Text stammen, sind abgedruckt: Schweizer
Geschichtsforscher VII (1825), S. 435, 438.

8 Wackernagel II, 673.
9 Georg von Wyß, Geschichte der Abtei Zürich (Mitt. der Antiquar.

Ges., Bd. VIII, 1851 ff.), Beilage No. 489.
10 Neujahrsblatt der Stadtbibliothek Zürich auf das Jahr 1853, S. 9.
11 Egli, Kirchenpolitik 11.
12 Wackernagel II, 696, 736.



— 354 —

meistens um Klöster der Landschaft, der Rat handelte also als
Landesherr, nicht als Organ der Stadtgemeinde13. Am meisten
trat die Mitwirkung am kirchlichen Leben von Seiten der
Stadtgemeinde bei der kirchlichen Bautätigkeit hervor. Die Gemeinden
beteiligten sich vielfach an der Verwaltung der Fabrik14. Der
Ausbau der Großmünstertürme in Zürich erfolgte « als Werk der
Gemeinde, unter bloßer Beisteuer der Geistlichkeit»16. Das Berner
Münster ist ein schönes Denkmal kirchlicher Gesinnung einer
Stadt, die sich damit auch ein Denkmal ihres Könnens und ihrer
Geltung setzt16.

Diese kirchliche Tätigkeit fand ihren bewußten Ausdruck in
Äußerungen der Obrigkeit. Schultze zitiert als schönstes Beispiel
den Satz des Basler Rates: «Einer jeden Stadt Regiment sei
zunächst dazu gestiftet, Gottes Ehre zu äufnen und zu fundieren und
allem Unrecht und besonders grober Sünde und Missetat nach

Ordnung der heiligen Christenwelt zu wehren»17. Das «fürsichtig
regiment» von Bern hat « allen und ernstlichen fliss ankert, in all
ir stat und land, durch abstellung untugent und vorteil und durch
anrichtung gotsdienst und Ordnung, vorab die er Gots, und mithin
ein fraglich, gmeinsam leben zu erbuwen und zu erhalten »18. Der
Zürcher Rat sorgt für Bestrafung unsittlicher Priester, « denn das
sei wider hl. Sakramente und christliche Ordnung». «Die Obrigkeit

fühlt sich als christliche verantwortlich für das sittlich -

religiöse Wohl und Verhalten der Unterthanen und tritt in
Ergänzung der Kirche und, wo diese ohnmächtig ist, an ihrer Statt
für das Seelenheil der Unterthanen ein»19. Für diese Auffassung
der Obrigkeit, als eine christliche die Ordnung der kirchlichen
Verhältnisse an die Hand nehmen zu müssen, sprechen lebendig
und deutlich ihre Maßnahmen beim Hervortreten der ersten re-

13 de Quervain 10, 15.
14 Wackernagel II, 749.
16 E. Gagliardi, Dokumente zur Geschichte des Bürgermeisters Hans

Waldmanu (Quellen zur Schweiz. Gesch., N. F. II, Akten, Bd. I, Basel 1911)
I, 303.

16 R. Nicolas, Das Berner Münster (Leipzig 1923).
17 Wackernagel II, 871.
18 Anshelm I, 223, Z. 21 ff.
19 Egli, Kirchenpolitik 9.



— 355 —

formatorischen Regungen, zu einer Zeit, da noch an keinen Bruch
mit der alten Kirche gedacht wurde. Die Obrigkeit erließ Mandate
zur Regelung der Predigt und setzte die grundlegende Norm dafür
fest, nämlich die Bibel alten und neuen Testaments unter
Ausschaltung aller andern Lehren « vom Luther oder andern doctoribus
gschriben oder ußgangen »20. Dieser letzte Satz bedeutet auch eine
gewisse Selbständigkeit gegenüber den Ordnungen der alten
Kirche, die doch als Norm für die Predigt auch die kirchliche
Tradition und die Väter anführte21. Die unabhängige Haltung
der Berner Obrigkeit trat sehr schön hervor in dem Handel des
Pfarrers von Kleinhöchstetten, Jörg Brunner, mit dem Kapitel von
Münsingen. Der Rat von Bern entschied, daß die Predigt «des
herrn Jörgen uss göttlicher schritt gefundiert und nach irem
bedunken in sölichen nützit geredt, darumb er von siner pfrund
zu Verstössen sye», und schützt ihn gegen eventuelle Verfolgung
von Seiten des Bischofs von Konstanz22.

Diese kirchenregimentliche Tätigkeit der Obrigkeit bereitete
die Reformation vor, sie bedeutete aber noch nicht den Bruch mit
der alten Kirche selbst. Die hier sich auswirkenden Tendenzen
wurden von der Reformation aufgenommen und vielfach
ausgebaut, sodaß in gewisser Hinsicht die Verhältnisse nach dem
Durchbruch der Reformation die Vollendung des hier Angestrebten
darstellen.

II.
Der Bruch mit der alten Kirche wuchs erst aus dem religiösen

Erleben und Denken der Reformatoren heraus. Für die Art und
Weise, wie sich dieses neue religiöse Leben, nachdem es weitere
Kreise ergriffen hatte, in der Stadtgemeinde Anerkennung und
einen Lebensraum errang und die Umgestaltung der kirchlichen

20 Die Mandate Basels und Berns in R. S t e c k und G. T o b 1 e r,
Aktensammlung zur Geschichte der Berner Reformation 1521—1532 (Bern 1923),
No. 249. — Zürich erließ vermutlich ein Mandat in diesem Sinne schon 1520,
E. Egli, Schweiz. Reformationsgeschichte, I. Bd. (Zürich 1910), S. 53.

21 Z. B. der « Badener Beschluß », in Die eidgenössischen Abschiede
aus dem Zeiträume von 1521—1528 der amtlichen Abschiedsammlung, Bd.
4, 1 a (Brugg 1873), S. 935.

22 Steck und Tobler, No. 129 und 132.



— 356 —

Verhältnisse herbeiführte, ist einerseits dieses kirchenregimentliche

Wirken der Obrigkeit von großer Bedeutung. Andrerseits
läßt sich nun auch zeigen, daß die Stadtverfassung, sowohl die

politische, als auch die soziale und wirtschaftliche Struktur der

Stadt, in starkem Maße bestimmen, ob sich der Sieg der
Reformation in verhältnismäßig reibungsloser und ruhiger Weise oder
unter starken Spannungen, ja unter Anwendung von Gewalt
erkämpfen ließ. Wir fragen also nach der Bedeutung der
Stadtverfassung für den Durchbruch der Reformation.

In ihren Hauptzügen waren die politischen Ordnungen in den

schweizerischen Städten ähnliche23. Die am politischen Leben der
Stadt aktiv beteiligte Bürgerschaft gruppierte sich in zwei Schichten,

in eine breite Schicht einfacher Stadtbürger, meistens dem

Handwerkerstande angehörend, in Zünfte oder Zunftgesellschaften
organisiert, die in irgend einer Weise am politischen Leben Anteil

nahm, und die engere Schicht der eigentlich regierenden Kreise
des Kleinen Rates, der aus Geschlechtern hervorging, welche sozial
und wirtschaftlich über dem Durchschnittsbürger standen, dem

alten Stadtadel oder dem reichen Kaufmannsstande angehörend.
Die Führung der politischen Geschäfte erforderte eine gewisse
wirtschaftliche Unabhängigkeit, da sie doch viel Zeit und Kraft
in Anspruch nahm, aber, außer durch die fremden Pensionen, nicht
honoriert wurde. Auch bildete sich in diesen Kreisen eine
politische Erfahrung aus, über die der kleine Handwerker nicht
verfügte. Trotzdem beanspruchte die breitere Schicht der Bürgerschaft

in wichtigen Entscheidungen der städtischen Politik im
Innern oder nach Außen ein Mitspracherecht. Die Stärke dieser

• Mitwirkung und ihre Formen waren nun sehr verschieden. Die
Stadtgemeinde als Ganzes wurde zu einzelnen politischen
Geschäften in den drei deutschschweizerischen Städten nicht mehr

zusammengerufen, im Gegensatz zu Genf, wo die Bürgerschaft
im conseil general mehr als einmal im Jahre zusammentrat. Die

Stadtgemeinde hatte nur noch den neuen Räten den Gehorsamseid

zu leisten. In Zürich geschah dies halbjährlich beim Wechsel
des Kleinen Rates. In Basel nahm aber der Oberstzunftmeister den

23 A. Heusler, Schweizerische Verfassungsgeschichte (Basel 1920), S.
190 ff.



— 357 —

Zünften einzeln den Eid ab. Auch in Bern trat die Stadtgemeinde
nicht mehr zusammen24. Die Mitwirkung der Bürgerschaft an der
Staatsleitung erfolgte durch den Großen Rat. Wenn dieser auch
nicht mit einer heutigen Repräsentativbehörde verglichen werden
darf, da er zunächst eine Erweiterung des Kleinen Rates darstellte
und nicht auf demokratischem Wege gewählt wurde, so konnte er
doch als Vertretung der Stadtgemeinde gelten. In welchem Grade
dieses der Fall war, ist für uns sehr bedeutsam. Der Wirkungsgrad

eines Großen Rates hing nicht so sehr von seiner Wahlart
und seiner Zusammensetzung ab. Beide waren in den drei Städten
ähnlich. In Basel wählten die alten Sechser jeder Zunft die neuen
in jährlichem Wechsel; in Zürich ergänzten sich die Zwölfer
selbst, in Bern ernannten die vier Venner an Ostern einen
Ausschuß aus dem Großen Rat, die Sechzehner, diese und der Kleine
Rat bestätigten und ergänzten dann den Großen. Während aber
in Basel die Zunftmeister durch die Sechser gewählt wurden,
gingen sie in Zürich aus einer Wahl durch die ganze Zunft hervor.
Darin war Zürich demokratisch. Der Große Rat setzte sich überall
aus dem Kleinen Rat und den hinzutretenden Vertretern der
Zünfte und Gesellschaften zusammen. In Basel waren es 42
Mitglieder des Kleinen Rates und 180 Vertreter der Zünfte, die jährlich

wechselnden Sechser der 15 Zünfte, in Zürich 50 Mitglieder
der beiden Kleinen Räte, 18 Vertreter der Konstaffel und 144
Zwölfer aus den 12 Zünften, in Bern, wenn die volle Besetzung
erreicht wurde, 27 Mitglieder des Kiemen Rates und über 250
Vertreter der Zunftgesellschaften. Über das nötige numerische

Übergewicht an Stimmen verfügten also diese Großen Räte wohl,
doch hing ihre Wirksamkeit nicht allein davon ab. In Basel war
der einzelne Zunftvorstand von der Zunft und damit auch der
Große Rat von der Bürgerschaft eher getrennt, da sich durch das

oligarchische Wahlsystem eine gewisse Ausscheidung der Wäh-

24 Die Angaben über die Verfassung finden sich für Zürich im ge-
schwornen Brief von 1498, in «Helvetische Bibliothek» [herausgegeben von
J. J. Bodmer und J. J. Breitinger], Bd. VI (Zürich 1741), S, 30 ff .und
J. C. Bluntschli, Staats- und Rechtsgeschichte der Stadt und Landschaft
Zürich I (Zürich 1856), 365ff.; für Basel in Wackernagel II, 221 ff. und
III, 301 f.; für Bern in Feller 28.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, X, Heft 3 6



— 358 —

lenden und Wählbaren von den daran nicht Beteiligten vollzogen
hatte. Auch lag die Führung der Geschäfte durchaus in den

Händen des Kleinen Rates, der den Großen nur nach seinem
Gutdünken heranzog. Das Beispiel der andern eidgenössischen Städte

bewirkte allerdings, daß nach und nach der Große Rat häufiger
herangezogen wurde als früher25. Nun machten gerade vor der

Reformation die Zünfte einen Vorstoß gegen dieses oligarchische
Regiment. Vom Kleinen Rate waren die privaten Pensionen
gutgeheißen worden. Dagegen erhoben sich die Zünfte und setzten
1521 in einer Urabstimmung von Zunft zu Zunft durch, daß diese

Pensionen verboten wurden26. Es hatte sich also gezeigt, daß die

Stadtgemeinde ihren Willen gegen die regierende Schicht auf diese

Weise durchsetzen konnte. In Bern besaß der Kleine oder Tägliche
Rat ebenfalls ein starkes Übergewicht. Er hatte gegenüber den

Räten in den andern Städten den großen Vorteil, ständig im Amte

zu sein. Die jährliche Erneuerungswahl an Ostern brachte
gewöhnlich keine großen Änderungen. Der bernische Rat war aber
doch sorgfältig darauf bedacht, den Zusammenhang mit der
Bürgerschaft aufrecht zu erhalten. Der Große Rat wurde zu vielen

wichtigen Geschäften herangezogen. Er hatte den Schultheißen

zu wählen, er hielt Beratungen über Gesandtschaftsinstruktionen
und einlaufende politische Nachrichten ab, er prüfte die Rechnung

und entschied über Krieg, Frieden und Bündnisse, er erließ

Verordnungen und Mandate über alle wichtigen Gebiete des
staatlichen Lebens27. Auch in Bern zeigte eine politische Kraftprobe

26 Wackernagel II, 252; III, 96.
2<s Wackernagel III, 311/312.
27 Die Tätigkeit der Berner Räte ergibt sich aus den Ratsmanualen des

Berner Staatsarchivs, z.B. 1524, November 21: «Rät und Burger von der
nüwen mären, so us dem väld kommen sind, deßglichen einer missif halb,
so von Zürich an rät und burger usgangen ist» (Rats-Manual, Bd. 203, 57)
und fortwährend in Fragen der auswärtigen Politik; dann 1524, Juli 30:
«von besatzung wägen der ämter» (RM. 201, 133); 1524, Dezember 12:

Besetzung der Chorherrenpfründen (Steck und Tobler, No. 521); 1524,
Dezember 26: Rechnungsabnahme «vor gemein burgern» (RM. 204, 5) und
1525, Juni 25: « Sind die burger versamlet gewäsen von wägen m. h. seckel-

meisters rechnung» (RM. 206, 57); 1524, August 31: Spitalordnung (RM.
201, 177); 1525, April 18: «die Satzung der Eehändlen halb» (Steck und



— 359 —

unmittelbar vor der Durchführung der Reformation, daß der Große
Rat in der Lage war, gegen den ausdrücklichen Willen des Kleinen
Rates den seinigen durchzusetzen. Es ist der berühmte Entscheid

vom 7. Februar 1526 über die Aufnahme der Genfer ins
Burgrecht: «Sind die burger versamlet gewäsen mit der gloggen. —
Es haben min herren des deinen rats den bürgeren bewilliget,
die von Jenff zu iren bürgeren uffzenämen, und sind ouch die-

selbigen uffgenommen; doch hieby ingedenck, das solichs die rät
zethünd sich gewidriget haben »28.

Wohl am häufigsten begegnet in den Zürcher Ratsbüchern,
Briefen, Missiven und Akten aller Art die Bezeichnung «

Burgermeister, Rät und der groß Rat» oder « Burgermeister, Rät und
Burger, so man nempt die Zweihundert der Stadt Zürich». Fast
alle irgendwie wesentlichen Fragen werden vom Großen Rate
entschieden29. Es geht daraus deutlich hervor, daß die Mitwirkung
der Zünfte und damit der Stadtgemeinde eine ungleich größere
war als in den beiden andern Städten. Im Zürich Waldmanns
konnte man von einem ausgesprochenen Zunftregiment sprechen.
Wenn dieses auch durch den Sturz Waldmanns geschwächt wurde,
so behielt es doch ein entscheidendes Übergewicht und vermochte
dieses zu Beginn des 16. Jahrhunderts wesentlich zu verstärken.
Ebenso wichtig für die Geltung der Stadtgemeinde war neben
dieser aktiven Betätigung im Großen Rate die Tatsache, daß es

in Zürich eine regierende Oligarchie wie in Basel und Bern nicht
gab. In Basel hatten ja formell die Zünfte die Gewalt in ihren
Händen, faktisch aber nicht in gleichmäßiger Verteilung. Die

Tobler, No .616); viele Mandate beginnen: «Wir, der schulthes, groß und
klein rät, genampt die burger zu Bern».

28 RM. 208, 125, abgedruckt bei H. Naef, Fribourg au secours de
Geneve 1525—1526 (Fribourg 1927), S. 214, Anm. 1. Naef verfolgt in

sorgfältiger Weise Tag für Tag die Verhandlungen in Bern und bietet
damit zugleich einen wertvollen Einblick in das verfassungsgeschichtliche Leben
Berns.

29 Eine gewisse Ausscheidung der Kompetenzen in den « Alten Satzungen
und Ordnungen » bei E. Egli, Actensammlung zur Geschichte der Zürcher
Reformation (Zürich 1879), No. 1254. Ein Blick in die weitern Akten bei

Egli zeigt die Tätigkeit des Großen Rates in seiner ganzen Vielseitigkeit.
"Vgl. auch Bluntschli, Staats- und Rechtsgeschichte I, 367.



— 360 —

Handelszünfte und innerhalb derselben die reichen und mächtigsten

Handelsherren übten die Leitung des Staates aus. In Bern
nahm der alte Adel trot,z der Schwächung im Twingherrenstreit
noch eine hervorragende Stellung ein, die Handwerker waren aber
schon stark in den Räten vertreten. In Zürich dagegen trat der
Adel viel mehr zurück und in der ausgesprochenen Handwerkerstadt

fehlte auch eine Handelsaristokratie, wie sie Basel besaß.
Die Vermögen der reichen Zürcher waren geringer als diejenigen
der reichen Basler und Berner. Die reichen und dann auch
politisch mehr hervortretenden Zürcher kamen vom Handwerk und
Gewerbe her, besonders vom Lebensmittel- und Wirtschaftsgewerbe30.

Unter den Söldnerführern finden wir Glieder des»

Kleinen wie des Großen Rates, «Herren» und Zunftmeister
beziehen in gleicher Weise Pensionen. Besonders bedeutsam ist aber
dieses: In der Partei, welche gegen die Pensionen und die
Annahme des französischen Soldbündnisses von 1521 auftrat, finden
wir die einflußreichsten Zürcher: den Bürgermeister Marx Röist,
der als Bäckermeister aus der Zunft zum Weggen hervorgegangen
war und die Ritterwürde besaß und dessen Sohn an seiner Stelle
Gardehauptmann in päpstlichen Diensten war, den Statthalter
Rudolf Thumysen, den Schultheißen Hans Effinger, den Pannerherrn
Hans Schwyzer, die allerdings den führenden Zunftgeschlechtern
angehörten81. Eine starke oligarchische Schicht im eigentlichen
Sinne läßt sich in Zürich nicht herausschälen. Eine gewisse
oligarchische Spitze in der zürcherischen Gesellschaft bestand
allerdings in den Grebel, Göldli, Edlibach und von geistlicher Seite
den Chorherren am Großmünsterstift, insofern letztere noch einen
Einfluß auf den Gang der Geschicke ausüben konnten 32.

80 J. Maliniak, Die Entstehung der Exportindustrie und des
Unternehmerstandes in Zürich im XVI. und XVII. Jahrhundert (Zürich 1913),
S. 41. H. Nabholz, Epochen der zürcherischen Geschichte in «Zürichs
Volks- und Staatswirtschaft» (Zürich 1928), S. 11 ff.

ä1 K. Dändliker, Geschichte der Stadt und des Kantons Zürich II (Zürich

1910), 281. H. Schultheß, Die Stadt Zürich und ihre alten Geschlechter
(XCII. Neujahrsblatt zum Besten des Waisenhauses in Zürich, Zürich 1929),
S. 11 ff.

32 Th. Pestalozzi, Die Gegner Zwinglis am Großmünstertift in Zürich
(Zürich 1918), dessen Fortsetzung über die weltliche Opposition Zwinglis,
noch dringend erwünscht ist.



— 361 —

In diese Verhältnisse hinein griff die religiöse Bewegung, die
"wir Reformation nennen. Das bisherige religiöse Leben im Volke
war darauf eingestellt gewesen, durch möglichst viele «guten
Werke» aller Art, durch Messestiftungen, Schenkungen,
Wallfahrten, getreues Fasten, fleißigen Kirchenbesuch u. s. w. so gut
.als möglich die Sünden aufzuwiegen, um schließlich am Tage des

Gerichts in der göttlichen Rechnung ein Plus zu haben. Die Kirche
als anstaltliche Organisation mit hierarchischer Leitung verkündigte

autoritativ die richtige Lehre, urteilte über Sünde und Strafe
und verwaltete den Gnadenschatz, der geschaffen war durch das

Verdienst Christi und der Heiligen. Diesem System stellte die
Reformation das ursprüngliche Evangelium entgegen, das sie in
der heiligen Schrift niedergelegt fand. Dieses Evangelium lehrte,
wie es von der Reformation verstanden wurde, daß der Mensch

von sich aus die Forderungen der göttlichen Gerechtigkeit
nicht erfüllen könne und daß alle « guten Werke » den Menschen

vor Gott nicht gerecht zu machen vermögen. Vielmehr
versündigt das Evangelium dem Menschen, der daran glaubt und
seine Schwäche und Sündhaftigkeit einsieht, die Vergebung seiner
Sünden aus göttlicher Gnade. Der Werkgerechtigkeit der alten
Kirche stellten die Reformatoren die Gerechtigkeit aus Glauben
an die Gnade Gottes gegenüber. Daraus ergab sich die Folgerung,
daß die Kirche nur noch die Aufgabe haben könne, dieses
Evangelium zu verkünden. Aller Kultus, der nicht im Evangelium
begründet war, mußte als unnütz, als Götzendienst, dahinfallen.
Diese Botschaft und diese Kritik brachte dem gemeinen Manne
im Volke, ganz besonders dem tätigen Handwerker, eine
ungeheure Befreiung doppelter Art: Einmal von der innern Angst und
Not vor dem Tage des Gerichts, dem erfolglosen Rechnen mit
« guten Werken » auf der einen, den Sünden auf der andern Seite,
und zweitens eine Befreiung von nie endenden äußern materiellen
Verpflichtungen der Kirche gegenüber, von all den Diensten an
Zeit, Messebesuch, Wallfahrten, und an Geld, Jahrzeiten,
Stiftungen, Vergabungen u. s. w. Diese Einstellung der Handwerker
tritt uns an zwei Beispielen klar entgegen. Der Buchdrucker
Froschauer in Zürich rechtfertigte sein Fleischessen in der Fastenzeit

1522 mit der Botschaft des Evangeliums: « denn ich glouben



— 362 —

der heiligen geschrift, die seit also, daß ein christlich leben nit
in spis, nach in trank, ja in kein ußwendigen werken, dann allein
in einem rechten glouben, vertruwen und liebe stände » — und
der Notwendigkeit genügender Nahrung bei strenger Arbeit: « Da
mag ich (es) mit minem husgesind mit muos, und sunst nüt, nit
erzügen; und fisch vermag ich nit aber allwegen ze koufen»33.
Die Weberzunft in Basel rechtfertigte die Entfernung der von
ihr versorgten Ampel aus dem Münster ebenso aus dem
Evangelium und aus Nützlichkeitserwägungen: « Dann es ye, ange-
sächen die war, heytter geschrifft desz heiligen evangelions, inn
unnsern gemüttern nit stan will, das das höchst gütt inn desz

gewaltiger, herrschender hannd hymmel, erdtrich, sampt allem demm,
das darinn unnd darunder ist, stond, inn wachs, öl, füer unnd der-

glych materlichen, zergänglichen dingen, die alle zu vorsin sind,
sonnderlich hoch geeret oder im sonnderlich gefallenn damit
gethan werd ». « Unnd sind usz anleyttung gottlicher worttenn unnd
schrifftenn, die unns so träffennlich an vil ortten zu hilfflicher
hanndtreychung unnsers nächsten trybt unnd verzychung der sünd,
dardurch verheiszt, bewegt unnd rättig worden, unnser altvordern
erbare meynung damit nit zu schwechenn, sonnder zu bessern
unnd inn rechtern weg zu bekeeren, nemmlich sollichenn costen
desz ölbrännens nunhynfür ettwan inn cristenlichern brach, be-
sonnder zu hilff eyns armen zunfftbrüders oder eynes anndern

armen, der wynters zyt an holtz, liechter oder anndern nottwän-
digenn dingen mangel hatt, ze bewänden. Habennt also, usz

mynder güttem das besser anzerichtenn, im allerbesten nyemandts
zu leyd, trutz, schand noch schad eynmüttigclich erkannt, das diser
cost, der biszhar nit on belestigung der armen zunfftbrüderen,
dären on zwyfel meingem, das er brott darumb koufft, nötter ge-
wesenn, unnutzlich unnd wider den willen gots mit stinckendem
öl geleistet, abgestelt unnd nemmlich das gefesz der amplenn
alleyn darumb herab genommen werden solle, das den schwach-

glöubigen die ursach vermeyndter ergernisz, dester ee von iren
hertzenn benommen wurd»34. Die Handwerker vor allem

33 Egli, Actensammlung No. 234.
34 E. Dürr, Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation,

I. Bd. (Basel 1921), No. 316, S. 181, 12—18, S. 183, 6—27.



— 363 -
waren also bald für die neue Botschaft gewonnen und infolgedessen

bereit, für die notwendigen kirchlichen Änderungen
einzutreten. Die oligarchischen Kreise in den Städten dagegen zeigten

sich der Neuerung gegenüber mindestens mißtrauisch und
zurückhaltend oder sie suchten sie geradezu zurückzudämmen und zu

brechen. Bei ihnen mag die seelische Not nicht so groß gewesen

sein wie beim gemeinen Mann, da sie sich durch reiche Stiftungen

an die Kirche leichter einen Platz im Himmel sichern konnten.

Auch waren sie durch verwandtschaftliche Beziehungen enger mit

der Kirche verbunden. Die Töchter der Berner Patrizier fanden

eine standesgemäße Versorgung in Königsfelden. Die hohen Geistlichen

stammten aus diesen Kreisen. Die Kaufleute schätzten die

Kapitalkraft der Kirche. Sie spürten bald heraus, daß die

Reformation für die Masse ein willkommener Vorwand sein könnte,

auch weltliche Pflichten und Lasten abzuwerfen. Wenn der

Gehorsam gegen die Kirche erschüttert wurde, dann war auch der

Gehorsam gegen die weltliche Obrigkeit in Gefahr. Diese selbst

war außerdem daran gewöhnt, der Kirche ihren weltlichen Arm

gegen Ketzer, Frevler, Bilderstürmer zur Unterstützung
anzubieten S6.

Wie sollte sich also die neue Bewegung einen Weg bahnen

35 Vgl. dafür u. a. Anshelm V, 27: Gegen die Öffnung des Klosters

Königsfelden treten neben den geistlichen Obern auf: Caspar von Mülinen,

Schultheiß von Erlach, von Wattenwil und andere Edle, «so döchteren,

schwesteren oder mümen da haftend ». Anshelm V, 19, 11—18: « Die pfäffen

und münch, insunders prälaten, schruwend: ,Es gat iez über uns, es wirt
darnnach über d'junkhern gan; irer fri leben, zins und zehenden müss ge-

bütlet werden. Lond uns züsamen ston wider die ufrüerische ketzer!' —

Und von semlichem geschrei, zu tagen ussgangen, wurden vil junkhern,

gwaltiger und richer, stum und verstokt, Gots wort zehören, vil minder

anzenemen; nampten ,tüfelsch< und ,evanhellisch', was götlich und evangelisch

hies». Ferner Abschiede 4, 1 a, S. 310: Kaspar von Mülinen meldet auf der

Tagsatzung, die lutherische Sache wachse dem Regiment über den Kopf;
es sei so weit gekommen, daß einzelne im eigenen Hause nicht mehr

sicher seien, daß die Bauern weder zinsen noch zehnten wollen. Auf die

Familienzusammenhänge zwischen Hoher Stube, Handelszünften, Universität,

Stiften und Klöstern macht T. Geering, Handel und Industrie der Stadt

Basel, S. 384, aufmerksam. Über die Wirkung des Evangeliums auf das

breite Volk vgl. Wackernagel III, 334, über die Altgläubigen 355 f.



- 364 -
gegen alle bestehenden Gewalten? Spontan kam es an verschiedenen

Orten zum Bruche der kirchlichen Ordnungen. Der Pfarrer
von Kleinhöchstetten eiferte gegen die Anbetung eines wundertätigen

Marienbildes. Im Klybeckschlosse bei Basel verschmausten
in der Fastenzeit Geistliche, Universitätsdozenten und Laien ein
Ferkel. Der Buchdrucker Froschauer in Zürich gab seinen
Gesellen Würste und Zwingli war als munterer Gast dabei, wenn er
auch nicht von den Würsten aß 36. Sofort greifen die kirchlichen
Obern ein. Wir verfolgen zunächst allein die Vorgänge in Zürich.
Eine Gesandtschaft des Bischofs von Konstanz erscheint in Zürich
und fordert die Einstellung dieser Predigt und die Bestrafung
der Übeltäter. Der Kleine Rat ist bereit, auf diese Forderung
einzugehen. Zwingli und der Große Rat erheben aber Einspruch
dagegen. Sie setzen durch, daß die bischöfliche Gesandtschaft
Zwingli vor dem Großen Rate anhören muß. Hier verantwortet
der Reformator seine Botschaft und das Tun seiner Hörer. Der
Große Rat entscheidet nun nach dem Gutachten der Prädikanten
in dem Sinne, daß die Fastengebräuche zunächst noch innegehalten
werden sollen, ermahnt aber den Bischof dringend, diese Frage
durch Gelehrte prüfen zu lassen, damit den Satzungen Christi
nicht länger entgegengehandelt werde37. Ohne einen gewaltsamen

36 Steck und Tobler, No. 129; Wackernagel III, 327; Egli, Actensamm-
lung, No. 233—238.

37 Huldreich Zwinglis sämtliche Werke, herausgegeben von E. Egli und
G. Finsler, Bd. I (Berlin 1905), 137 ff. Egli, Actensammlung, No. 236.
Die Haltung der Räte geht deutlich aus Zwinglis eigenem Bericht hervor:
I, 143, 23: «... persuasum quoque senatui, ne ego vocarer: nihil enim se
mecum habere negotii. Variantibus posthaec aliquamdiu sententiis huc tarnen de-
ventum est, ut et plebs (ea est ducenti viri, senatus maior adpellati) sequenti
die frequens adesset, cautumque, ne episcopi urbis, qui tres sumus (Zwingli
Engelhard und Röschli) adessent... 144, 3: Quod ubi rescivi, omnem operam
impendi, ut nos quoque in senatum admitteremur sequenti die futurum.
Frustra diu movi omnem lapidem; nam senatus principes negabant fieri
posse, cum senatus diversum decrevisset». I, 144, 9 ff.: «Nona tandem die
(9. April 1522) coactis civibus ac indignam rem tumultuantibus, quod
episcopi sui non admitterentur, restiterunt, qui erant e senatu, quem vocant a
numero minorem, quod diversum ante decrevissent. Invitis tarnen illis
coegit plebs rogationem super ea re haberi, qua sie sensum est, ut
episcopi sui praesentes sint, atque omnia audiant, ac si opus habeant, re-



— 365 —

Druck aus der Bürgerschaft, die in ihren breitern Schichten
offenkundig auf der Seite Zwinglis stand, war es ihr im ersten
entscheidenden Moment möglich gewesen, ihren Willen gegen den
Kleinen Rat durchzusetzen. Die Verfassung Zürichs, die von
vorneherein der Bürgerschaft, der Stadtgemeinde, im Großen Rat ein
Organ geschaffen hatte, worin sie sich jederzeit zur Geltung
bringen konnte, hatte der Reformation einen ersten wertvollen
Dienst geleistet.

Zwingli wies nun die Wege zur Sicherung und Durchführung
der Reformation. Die Lehre von der Rechtfertigung im Glauben
allein an die Gnade Gottes machte den einzelnen Christen frei
von der priesterlichen und kirchlichen Mittlertätigkeit. Er brauchte
die Gnadengaben der Kirche nicht mehr. Aus der Rechtfertigung
ergab sich so das allgemeine Priestertum aller Gläubigen38.
Zwingli lehrte ferner, daß über den christlichen Lebenswandel,
über kirchliche Gebräuche und den Kultus ein Konzil der Bischöfe
nicht entscheiden könne, daß vielmehr die Schrift über den
Konzilien stehe39. Jeder Gläubige, der sich unter die Schrift stelle,
könne über die Fragen der Kirchenordnung und des Kultus
entscheiden40. Der Streit, wer richtig predige, solle in offenem
Kampfe in einer öffentlichen Versammlung, in welcher die Schrift
Führer und Lehrer sein müsse, ausgefochten werden41. Die ganze

spondeant». Die drei Leutpriester erschienen vor dem Großen Rat. Der
Weihbischof von Konstanz hielt seine Rede und wollte nachher weggehen.
Nun verlangte Zwingli gehört zu werden. Als die beschöfliche Gesandtschaft

trotzdem nicht bleiben wollte, 148, 11: « coepit murmur audiri civium
indignantium, ut tandem et hortatu consulis et rei indignitate compulsi in
pristinum locum resederint. Quod ubi factum est, coepi pro virili doctrinam
Christi defendere ac ad summa capita respondere in hunc fere modum:...».

38 Zwingli Werke I, 286, 18: «... me non ullo putem vel episcopo vel
sacerdote opus habere, qui pro me satisfaciat...».

39 Zwingli Werke I, 302 f., 303, 4: «Ergo scriptura erit super
concilia ...».

40 Zwingli Werke I, 321, 21: «Videtis igitur quod cuivis, quamquam
ordine quodam, prophetare licere, quo veritatem scripturarum omnes doce-
antur ».

41 Zwingli Werke I, 324, 28: «Quamobrem dico edico vobis, ut si
euangelicam doctrinam non recte nos docuisse velitis asderere, id non minis,
non blandiciis, non insidiis, non cunieulis tentetis, sed sacrarum literarum



— 366 —

Gemeinde wäre nach Zwingli der Ort gewesen, in welchem sich
die Entscheidung für oder gegen die Reformation hätte vollziehen
sollen. Die ganze Stadtgemeinde Zürichs konnte aber nicht
zusammentreten, das wäre wohl kaum ohne Unruhen abgelaufen.
An ihre Stelle konnte aber als ihr Organ der Große Rat treten.
An ihn wandte sich Zwkigli mit der Bitte um die Bewilligung
einer Disputation. Der Große Rat ging darauf ein und berief die
Geistlichkeit des ganzen Landes und die kirchlichen Behörden zu
einem Gespräche auf den 29. Januar 1523 nach Zürich. Am
gleichen Tage entschied der Große Rat, daß Zwingli schriftgemäß
predige und darin ungehindert fortfahren solle42.

Von nun an vollzog sich alles Weitere in engster Zusammenarbeit

zwischen dem Reformator und der durch den Großen Rat
vertretenen Stadtgemeinde. Die Verfassung Zürichs, die dem
Große Rate eine so ausgeprägte Mitwirkung am politischen
Leben gewährte, ermöglichte diese im Vergleich mit den
Vorgängen in andern Städten reibungslose und einfache Durchführung
der Reformation, indem es dem Reformator sofort gelang, den
Großen Rat als Organ der Gemeinde zur entscheidenden Instanz
zu machen. Wir müssen hier allerdings einfügen, daß der leichte
Sieg der Reformation nicht nur der für sie günstigen Verfassung
zugeschrieben werden darf. Sehr wesentlich ist natürlich die
persönliche Einwirkung Zwinglis. Die Schwierigkeiten, die die
Reformation in den andern Städten zu überwinden hatte, beruhen
andrerseits darauf, daß in ihnen keine so durchschlagende Persönlichkeit

die Führung übernehmen konnte. Die Bedeutung der Ver-

aperto Marte publicoque congressu, quo scripturam sequamini ducem ac
magistram, non humana commenta ».

42 Vgl. Zwingli Werke I, No. 17 und 18. Über die Entstehung der
Disputation S. 484, 7: «... derhalben meister Ulrich Zwinglin sich uff
offner cantzel offt erbotten, vor yedermann siner predigen unnd leren
ursach und grund zu geben, wo im ein offenlich disputatz vor mengklich,
geistlich und weltlich, zn hallen vergönt wurd: uff solichs meister Ulrichs
begeben hatt ein ersamer radt zu Zürich verwilget, groß unrüw und zwy-
tracht abzestellen, im vergunt, ein offenlich disputation in tütscher sprach
vor dem großen radt zu Zürich, so man nempt die zweyhundert, ze
halten...». Vgl. A. Farner, Zwinglis Lehre von Kirche und Staat, S. 90ff.



- 367 -
fassung für den Durchbruch der Reformation, die unzweifelhaft
bestand, darf also nicht einseitig überschätzt werden4S.

In Bern und in Basel schien die reformatorische Bewegung
zunächst einen ähnlichen Verlauf zu nehmen wie in Zürich. Wir
erwähnten die spontanen ersten Vorstöße gegen das herrschende

System. Es fehlte nun aber ein Führer, der die Kräfte der
Stadtgemeinde zusammengefaßt und gegen die hemmende und
zurückhaltende Oligarchie geführt hätte. Erst nach einem sechs bis sieben

Jahre dauernden zähen Kampfe, in welchem sich die Reformation

nur schrittweise durchrang, bis schließlich aus den breiten Schichten

des Volkes heraus der Ruf nach Änderung so laut und so
durchdringend wurde, daß er von den regierenden Häuptern nicht mehr
überhört werden konnte, siegte die neue Kirchenbewegung. Beide

Städte erließen, wie wir erwähnten, 1523 dasselbe Mandat — Bern

übernahm es von Basel — über die Predigt, das zwar die
Verkündigung des Evangeliums und alles dessen, was sich mit der
Schrift begründen ließ, gebot, jegliche Erwähnung Luthers und

seiner Schriften und jede kirchliche Änderung aber verbot44. Als
sich zeigte, daß diese evangelische Predigt eben doch zu

Änderungen führen mußte, wurde dieses Mandat von 1523 zurückgeschoben

und an seine Stelle traten obrigkeitliche Erlasse, die
ausdrücklich das Fortbestehen der Messe und die Beibehaltung von
Bildern und Altären, die Aufrechterhaltung des Zölibates u. s. w.
postulierten. Trotzdem wurde es immer deutlicher, daß die Zünfte
und Gesellschaften, daß die Stadtgemeinde für die Durchführung
der Reformation war. Ich möchte zunächst auf die Berner
Vorgänge eingehen46.

43 In der Sitzung der Antiquarischen Gesellschaft machte Herr D. Fretz
in verdamkenswerter Weise darauf aufmerksam, daß die treibenden
Persönlichkeiten in der Reformation, Zwingli an erster Stelle, «Aufenthalter»
waren, also nicht zu der am politischen Leben mitwirkenden Bürgerschaft
gehörten. Sie bildeten gewiß das entscheidende Ferment im Umwandlungsprozeß.

Für uns kommt es nun aber gerade darauf an, mit welchen
Schwierigkeiten dieses Ferment zu kämpfen hatte. Für die Entscheidung, die in
den Räten fallen mußte, können sie nicht in Betracht kommen.

44 Steck und Tobler, No. 249. Für die Einzelheiten des langen Kampfes,
verweise ich auf Wackernagel III und de Quervain.

46 Trotzdem gerade Bern seit seinem Jubiläum von 1928 über eine



— 368 —

An Pfingsten 1526 gaben Räte und Burger von Bern unter
Zustimmung der Landgemeinden den eidgenössischen Orten die

Zusicherung, beim alten Glauben und der Messe bleiben zu
wollen46. Daß dieser Beschluß aber nicht mehr der Gesinnung
großer Teile der Stadtbevölkerung entsprach, zeigten die bald
darauf folgenden Ereignisse. Als der Prädikant Berchtold Haller
von der Badener Disputation zurückkehrte, mußte er vor dem
Kleinen Rate und den Sechzig erscheinen und wurde gefragt, ob

er die Messe noch, halten wolle oder nicht. Er erklärte, sich vor
dem Großen Rate verantworten zu wollen. Hier entstand am
folgenden Tage ein solcher Streit darüber, ob man Haller hören wolle

sehr reiche Literatur zu seiner Reformationsgeschichte verfügt, möchte ich
doch unter dem speziellen Gesichtspunkt « Stadtgemeinde und Reformation »

noch einmal auf die Vorgänge zurückkommen. Die starke Mitwirkung der
Zunftgesellschaften hat vor allem E. Marti, Menschenrat und Gottestat,
Geschichte der Berner Reformation (Bern 1927), erkannt, ohne daß er die
verfassungsgeschichtliche Seite besonders herausgeschält hätte. Auch W.
Hadorn, Die Reformation in der deutschen Schweiz (Frauenfeld 1928), schildert
den Anteil des Volkes. Th. de Quervain im I. Bande der Gedenkschrift
stellt alle Quellen nebeneinander, die geradezu revolutionären Vorgänge vor
der Disputation in Bern hat er nicht scharf gesehen und deutlich
herausgearbeitet, sondern die Sache so dargestellt, wie wenn die Disputation
schließlich von der durch Haller belehrten Obrigkeit ausgegangen wäre.
Er übersieht, daß die Disputation erst unter dem unausweichlichen Drucke
der Zunftgesellschaften vom Rate beschlossen wurde. So S. 126, wo er die
«einzelnen Ursachen für den Übergang der leitenden Kreise Berns zur
Reformation » bespricht. Er findet aber, daß die von ihm angeführten «
Beweggründe zusammen nicht ganz hinreichen, um den seit 1526 bemerkbaren
Umschwung zu erklären» (S. 127). Wir werden eben zu zeigen haben, daß
die Entscheidung für die Reformation gar nicht von den « führenden
Bernern » ausging, sondern vom Volke, das schließlich die Durchführung der
von Haller verkündigten Grundsätze erstrebte. Inzwischen ist der II. Band
der Gedenkschrift von R. Feller erschienen. Da dieser aber vor allem die
Zustände, das statische Moment vor und nach der Reformation behandelt
und nur ganz kurz auf das dynamische, auf den Ablauf selber eingeht, glaube
ich noch einmal darauf zurückkommen zu dürfen. Feller faßt das Resultat
in dem Satze zusammen (S. 114): «Mühsam hatte die Obrigkeit noch die
Einheit des alten Gottesdienstes zusammengehalten, bis die Zünfte den
Schleier zerrissen und im Oktober 1527 ihre Pfründen, Messen und
Jahrzeiten in den Kirchen von Bern aufhoben und den Entscheid erzwangen».

46 Steck und Tobler, No. 893.



— 369 —

oder nicht, daß der Ruf durch die Gassen lief: «Die hern wärid
anenandren!» Da liefen in kürzester Zeit die Bürger in Scharen,

z. T. bewaffnet, zusammen, um ihrem Prädikanten Gehör zu
verschaffen. Unter dem Eindrucke dieser unmißverständlichen
Kundgebung ließ der Rat Haller reden. Dieser lehnte die Messe ab.

Er mußte deshalb seine Chorherrenpfründe aufgeben, wurde aber

vom Rate als Leutpriester wieder angestellt47. Noch war an keine

Durchführung der Reformation zu denken, solange die bisherigen
Rttsherren im Kleinen Rate blieben. Da brachten an Ostern 1527

die Wahlen eine starke Veränderung. Im Großen Rate wurde die
evangelische Mehrheit so stark, daß auf dem Wege gewisser
Verfassungsänderungen die Zahl der evangelisch Gesinnten im Kleinen
Rate erhöht werden konnte48. Durch die Bestimmungen, daß nur
ein in Bern geborener und erzogener Burger im Kleinen Rate

sitzen dürfe und nur einer, der nicht in wilder Ehe lebe, konnten
die schärfsten Gegner der Reformation, Kaspar von Mülinen und
Sebastian vom Stein, aus dem Kleinen Rate entfernt werden.
Außerdem sicherte sich der Große Rat das Bestätigungsrecht der

von Venner und Sechzehnern gewählten Kleinen Räte und ferner
das Recht, selbst andere Männer in den Kleinen Rat zu wählen.
So konnten fünf Neugläubige in den Kleinen Rat gebracht
werden49. Die Reformation und zugleich die Stellung des Großen
Rates hatten eine Stärkung erfahren. Noch ging man aber nicht
an die kirchlichen Änderungen heran. Allerdings wurde die

Erklärung von Pfingsten 1526 wieder aufgehoben und an ihre Stelle
das alte Mandat, das evangelische Predigt gebot, eingesetzt, alle

Änderungen wurden aber vorläufig verbotenB0. Noch hielt der

Rat zurück. Er nahm offenbar Rücksicht auf die Stimmung auf

47 Anshelm V, 172; Haller an Anshelm in Rottweil 1526, Juli 11, bei

Moritz v. Stürler, Urkunden der bernischen Kirchenreform, Bd. I (Bern
1862), S. 571 ff.

48 Anshelm V, 199; de Quervain 110 ist hier ungenau.
49 Anshelm V, 217 die Verfassungsänderungen, dazu Haller an Zwingli

1527, April 25, Zwinglis sämtliche Werke, herausgegeben von E. Egli, G._

Finsler, W. Köhler, O. Farner, Bd. IX (Zwinglis Briefwechsel, Bd. III>-
(Leipzig 1925), S. 103.

6» Anshelm V, 199; Steck und Tobler, No. 1221.



— 370 — ¦

•dem Lande. Im September wurde den Landgemeinden die Frage
nach der Priesterehe vorgelegt. Die Landschaft lehnte die
Verheiratung der Priester mehrheitlich ab. Das gab dem Kleinen Rat
und den in ihm immer noch einflußreichen Altgläubigen einen
neuen Rückhalt. Rät und Burger nahmen vom Entscheide der
Landschaft Kenntnis und waren geneigt, die Sache darauf beruhen
zu lassen 61. Das konnte die Pfarrer, welche die Eingabe um die
Freigabe der Ehe gemacht hatten, nicht befriedigen. Haller
beleuchtet in seinen Briefen an Zwingli die Sachlage: Die Oligarchien,
wie er die Anhänger der alten Kirche im Kleinen Rate nennt, hatten
die Frage deshalb gerade dem Lande zur Begutachtung vorgelegt,
weil sie dort eher auf eine Ablehnung rechnen konnten. Die Oli-
garchen waren wütend, als Kolb die Messe einen Götzendienst
nannte. Im Großen Rat konnten die Prädikanten dagegen auf
Zustimmung rechnen62. Thun, Emmental, Huttwil und Eriswil,
Wangen hatten in ihren Antworten eine Disputation angeregt.
Eine solche wünschten jedenfalls auch die Evangelischen in der
Stadt63. Am 4. Oktober 1527 aber beschloß der Rat, damit noch
zuzuwarten64. Es ist offenkundig, daß der Einfluß der Gegner der
Reformation noch stark war, zu ihnen gehörte ja auch der Schultheiß

von Erlach65. Aber schon wurde an verschiedenen Orten die
Messe nicht mehr gelesen. Im Sommer schon hatte sie der Pfarrer
von Rohrbach aufgegeben und war von der Gemeinde geschützt
worden, ebenso die Pfarrer in Bolligen, Langnau und Rüeders-

61 Steck und Tobler, No. 1306, 1309, 1330, 1339, 1344.
62 Zwingli Werke IX, 213, 2: « Insaniunt oligarchl supra modum»,

213, 6: «Instant et reliqui, ut praesentia villanorum, quemadmodum feria
pentecostica superioris anni, negocium transigatur », 293, 11: « So aber allein
die Berner pfaffen berüfft, acht ich, die oligarchen werdint eintwäders ein

purenmeer, als uff vergangen Pfingsten, anrichten...». 212, 8: «Totum
negocium, spero, ad cives devolvi».

63 Zwingli Werke IX, 213, 3: «Et ad feriam sextam sequentem (6.
September) a civibus tractari debet pro collatione cum omnibus sacrificulis
Bernatum habenda, more tuorum. Instamus et urgemus, ut id, modo com-
mode, fiat».

64 Steck und Tobler, No. 1339.

65 Zwingli Werke IX, 307, 23.



— 371 —

wil66. In der Stadt selbst gab ein Kaplan, der eine von einer
Zunft gestiftete Messe zu lesen hatte, seinen Dienst auf67. Daraufhin

stellten eine Reihe von Zünften ihre Messen ein 68. Dies
geschah alles, bevor man im Rate nur den Beschluß gefaßt hatte,
darüber zu beraten, ob man eine Disputation einberufen wolle,
die ja dann überhaupt erst die Fragen zu entscheiden gehabt hätte,
welche die Zünfte jetzt schon eigenmächtig von sich aus
entschieden hatten. Erst nachdem die Zünfte so ihren Willen
bekundet hatten, beschloß der Kleine Rat Ende Oktober, die Frage,
ob man eine Disputation abhalten wolle, solle nach Martini vor
die Burger gebracht werden 69. Noch war damit nichts Sicheres

gewonnen. Haller schrieb am 4. November: «Darumb ist nott,
dz in all wäg by unß der oligarchy der wäg versperrt ward. Man
ist by unß gäher rattschleg, aber unbstendig, forchtsam und nitt
iferigt»60. Endlich am 15. November 1527 beschloß der Kleine
Rat die Abhaltung der Disputation. Daß er im Grunde nicht von
sich aus handelte, sondern unter dem Drucke der Zünfte, scheint
mir aus dem folgenden Beschluß vom gleichen Tage hervorzugehen

: « Und sollen all, die stubenrecht haben, uff den stuben
zusammen berüfft werden und m. h. die venner red mitt inen halten
und Vereinbarung thün der disputatz halb, als, was uff der

disputatz mitt biblischer schritt erhalten wird, das dem in m. h.

88 Steck und Tobler, No. 1242, 1357, 1359; Zwingli Werke IX, 291.
67 Zwingli Werke IX, 291, 19.
68 Zwingli Werke IX, 292, 6: «Uff söllichs habend die gsellschafft so

zumm teil pfründen und altar hend in der stifft und klöstern, ir mess, jar-
tag, patrocinia und pfründen abgstelt, nämlich Schumacher, wäber, kofflütt,
werdint in kurzem folgen ».

69 Zwingli Werke IX, 292, 11:« Hierinn hart sich der klein ratt be-

ratten und bschlossen, dz uff acht tag nach Martini welle er mitt sampt
den bürgeren darüber siezen und ein trüw insähen thün oder ansähen einer
gmeinen disputafion hie zu Bern mitt aller priesterschaff ir landen und
bietten ze halten ...». Haller erwähnt damit offenbar den Beschluß vom
25. Oktober. Steck und Tobler, No. 1356: « Der handeil, die absatzung der
meß berürend, ist angestellt biß nach Martini».

60 Zwingli Werke IX, 296, 2. Haller betont sehr häufig diese Gegnerschaft

der Oligarchen: 285, 13: « Impedimento nobis erunt oligarchae».
292, 18: « Die [Bischöfe] werdent on zwyfel mitt den oligarchen ir anschlag
han...». 310, 6: «Hab ouch acht... uff die pratiken der oligarchen».



— 372 —

stetten, landen und gebietten gelebt werde...»61. Was diese
direkten Verhandlungen mit den Zünften zu bedeuten hatten, scheint
mir erst aus dem vier Tage später geschriebenen Briefe Hallers
ganz klar hervorzugehen: « Es sind by uns 16 gsellschaften; da
habend die 13 die meß und pfrund abgschlagen bis zu erlüterung
der disputation, und hat sich so vyl zutragen, wo die disputation
nit ghalten wirt, mag es on großen nachteyl und weyter zwy-
tracht nit zugahn. Wüß ouch, das solche disputation nit allein
von räth und burgern angsehen, sonder ouch uff allen gsellschaften
mit sondern ratsbotten sol volstrekt werden, damit räth und burger
wüssind, wessen sy sich gegen iren gm e i n d e n versehen sollind,,
und alle uffrur vermitten werd...»62.

Der Wille zur Disputation, d. h. zur Herbeiführung der
Entscheidung für oder wider die Reformation, war von den Zünften
ausgegangen. Das hatte ihr Verhalten den Messen gegenüber
gezeigt. Wenn der Rat nun die Abhaltung der Disputation beschloß,
so handelte er nicht aus eigener Initiative, sondern gedrängt von
den Zünften, er handelte, wie Schultze mit Recht sagen würde,
als Organ der Stadtgemeinde. Das bekundete er selbst, indem er
die abschließenden Beratungen über die Abhaltung der
Disputation in die Zünfte selbst verlegte und nicht wagte, ohne engste
Fühlungnahme mit ihnen definitive Beschlüsse zu fassen. Man
mußte ja geradezu, wie Haller schrieb, Unruhen befürchten.

Nach den Beratungen mit den Zünften wurde am 17.
November 1527 das Ausschreiben zur Disputation ausgefertigt63.
Dieses läßt die Spannung, das Zittern, das Beben, das durch Bern
hindurchgegangen war, kaum mehr ahnen. Aus ihm spricht schon
wieder die hohe Würde und Ruhe, Weisheit und Fürsorge der
löblichen Obrigkeit: « Wir, der Schultheis, der klein und groß rath,
genempt die zweihundert der statt Bern, empieten allen und jeden
geistlichen und weltlichen Untertanen unsern günstlichen
grüß und alles güts zuvor». Daß die Spannung doch noch
fortdauerte, beweist der folgende Brief Hallers vom 26. November:
«Ich fürchte, die Disputation könnte verhindert werden, was zwar

61 Steck und Tobler, No. 1368.
62 Zwingli Werke IX, 307, 14 ff.
63 Steck und Tobler, No. 1371.



— 373 —

ohne einen Aufruhr (seditio) kaum möglich wäre, besonders in
unserer Stadt; denn 13 Zünfte haben die Messen eingestellt. Es
bleiben bis jetzt noch 3 beim Alten. Die Übelwollenden in jenen
13 Zünften haben auf ihre Kosten die Priester an den Sonntagen
Messe lesen lassen und so eine Spaltung herbeigeführt»64.

Der Einblick in diese Vorgänge ist für unsere Fragestellung
außerordentlich aufschlußreich. Zunächst wird deutlich, daß der
Große Rat und die Gemeinde, die doch seit Pfingsten 1526 auf
der Seite Hallers standen, kaum gegen den Willen des Kleinen
Rates und der dort herrschenden Aristokratie durchzudringen
vermögen. Die starke Stellung des regierenden Rates in Bern
ermöglicht es den Altgläubigen, die Reformation lange hintanzuhalten.

Erst durch bestimmte Verfassungsänderungen können die
schärfsten Gegner der Reformation aus dem Kleinen Rate entfernt
werden. Noch hält aber dieser weiterhin zurück, besonders aus
Rücksicht auf die Landschaft und die katholischen Eidgenossen,
und immer noch nicht vermag der Große Rat die Führung an sich
zu bringen. Haller wünscht, daß die Geschäfte ihm übergeben
werden möchten, der Kleine Rat behält sie aber in seinen Händen.
Doch die Zunftgesellschaften wollen die Reformation. Sie
beginnen von sich aus mit der Abhaltung der kirchlichen Gebräuche.
Jetzt muß endlich der Kleine Rat, um Unruhen zu vermeiden, die
Frage der Disputation an die Hand nehmen, jetzt muß er sie sogar
nicht nur dem Großen Rate, sondern auch direkt den Zunftgesellschaften

zur Begutachtung vorlegen. Die weitere Durchführung
der von der Gemeinde erzwungenen Beschlüsse liegt dann
allerdings wieder ganz der Obrigkeit ob. Die Spannung besteht aber
doch bis ins Jahr 1528 hinein fort. Der Rat ruft in durchaus
außergewöhnlicher Weise nach der Disputation am 2. Februar die ganze
Stadtgemeinde zusammen und läßt «burger, hindersäßen und in-
woner diser statt» schwören, « Schultheiß, klein und groß rät
bi iren raten und thäten schützen, schirmen und handhaben»
zu wollen66. Darauf erlassen dann wiederum Schultheiß, Klein
und Großer Rat die Reformationsordnung vom 7. Februar 1528
ohne Erwähnung der ihnen von der Gemeinde dazu faktisch erst

64 Zwingli Werke IX, 313, 12 (lateinisch).
66 Steck und Tobler, No. 1504.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, X, Heft 3 7



— 374 —

erteilten Vollmacht und erklären: « Alsdann uns, von wägen der

oberkeit, gepürt, üch, die unsern von gott bevolchen, nit allein in

weltlichen Sachen zu aller billigkeit zu wisen, sonders ouch zu

rächtgeschaffnem christenlichem glouben (als wyt gott gnad gibt)
inleitung ze gäben ...»66. Noch einmal wird die Spannung sichtbar
im September 1528, als die noch altgläubigen Herren im Kleinen
Rate durchzusetzen vermögen, daß Frutigen und Obersimmental
die Beibehaltung der Messe gestattet werde. Dagegen beschloß

der Große Rat am 7. September: «Hend m. h. die burger m. h.

'des kleinen rhats ir eren für entschuldigot, was sy der Siben-

thaleren halb gehandelt. Hinfür klein und gros, was gotswort
antrifft, an die burger lassen langen » 67.

Wir können zusammenfassend sagen: Die oligarchische
Verfassung Berns hat den Durchbruch der Reformation erschwert.
Trotzdem hat die Stadtgemeinde die Reformation durchgesetzt.
Dieses war nicht möglich ohne Verfassungsänderungen in Bezug
auf die Besetzung des Kleinen Rates und ohne direkte Anteilnahme

der Stadtgemeinde an den entscheidenden Beschlüssen.

Auf den Durchbruch der Reformation in Basel ausführlich
einzugehen, ist nicht nötig. Wackernagel hat alles ins hellste Licht
gestellt. Auch hier hatte der Kleine Rat jede Änderung des
kirchlichen Wesens so lange wie möglich hinausgeschoben. Schon die

im Zusammenhang mit der Bauernbewegung von 1525 entstandene

Zunftbewegung zeigte deutlich, daß die Zunftgemeinden für
die Reformation eingenommen waren. Auch als diese in Bern

gesiegt hatte, traf der Rat noch keine Anstalten zu ihrer
Durchführung. Er wurde erst durch die eigentlich revolutionäre
Erhebung der Zünfte dazu gezwungen. Die Zünfte begannen völlig
von sich aus zu handeln, sie traten auf ihren Stuben zusammen,
wählten Kommissionen, Führer, Ausschüsse. An Weihnachten 1528

standen sie in bewaffneter Bereitschaft, um ihre Forderungen
durchzusetzen. Noch einmal kam es zu aufschiebenden Verhandlungen.

Am 8. Februar 1529 erhob sich die Stadtgemeinde und

harrte aus vor dem Rathaus, bis ihrem Willen entsprochen wurde.

Mit der Reformation wurde auch eine demokratische Wahlordnung
66 Steck und Tobler, No. 1513.
67 Steck und Tobler, No. 1867.



— 375 —

gefordert. Die schließliche Lösung war nach der Annahme der
Reformation doch wieder eine gewisse Restitution der Oligarchie68.

Die Dinge in Basel liegen ganz ähnlich wie in Bern. Die oli-
garchische Verfassung erschwert den Durchbruch der Reformation.
Die Stadtgemeinde erzwingt ihn und strebt Verfassungsänderungen
an. Das Resultat in Bezug auf die Verfassung ist gering. Die
Mitwirkung der Stadtgemeinde ist, wenn auch eine sehr starke im
entscheidenden Moment, doch nicht eine dauernde geworden.

Wir müssen an dieser Stelle noch einmal auf die Zürcher
Verhältnisse zurückkommen. Wenn auch die in dem Kleinen Rate
einflußreichen Geschlechter, die am Alten hingen, die Durchführung

der Reformation nicht hindern konnten, so verstummte doch
ihre Opposition nicht. Vielmehr blieb diese offenbar durch alle
Jahre der Wirksamkeit Zwinglis hindurch ungefähr gleich stark.
Im Oktober 1523 äußerte sich Adam Sprüngli dahin, im Kleinen
Rate seien nur 14 gut evangelisch, « die andern sind aber nit wol
•daran»69. Im Januar 1524 wurde der Beschluß gefaßt, alle
Verhandlungen über unrichtiges Predigen der Priester zu Stadt und
Land sollten vor dem Großen und nicht mehr vor dem Kleinen
Rate stattfinden70. Sehr aufschlußreich sind die Antworten der
Zünfte und Gemeinden auf die Anfrage der Obrigkeit im November
1524 betreffend die Beziehungen Zürichs zu den übrigen
Eidgenossen. Als die Gemeinde Wil auf dem Rafzerfelde die Bilder
aus ihrer Kirche entfernte, wurde sie vom Landvogte im Klettgau
vor dem Kleinen Rate Zürichs so verklagt, «daß inen von
demselben kleinen Rat gepotten ward, die bilder wideramb in die
kilchen ze tuon; das si ouch beschwerte, und kommend für den

großen Rat; da wurde inen solichs wideramb nachgelassen»,
« Rümlang versichert alle Treue, wünscht aber, daß die Feinde
des Gottesworts im Rath, auch unter den Geistlichen und Mönchen

in Stadt und Land, zur Ruhe gebracht werden»71. Ferner

68 Wackernagel III, 521/23.
69 Egli, Actensammlung No. 434.
70 Egli, No. 480. Diese Verordnung wurde allerdings im August 1527

wieder zu Gunsten des Kleinen Rates eingeschränkt. Man hatte den Großen
Rat zu häufig einberufen müssen. Egli, No. 1254.

71 Egli, No. 589.



— 376 —

ergab sich an Ostern 1525 für die Abschaffung der Messe und
die Einführung des Abendmahles nur eine sehr geringe Mehrheit
in den Räten72. Jedenfalls schien es Zwingli und seinen
Anhängern, die vor allem in den Zünften zu finden waren 73,

notwendig, zur Sicherung der Reformation gewisse Verfassungsänderungen

durchzuführen. Die aristokratischen Elemente wurden
zurückgedrängt. Am 9. Dezember 1528 wurden die Altgesinnten
aus beiden Räten entfernt. «Dann man vermeint nitt, one vr-
sach, das diewyl der Radt vnd die Burger, ouch der kylchen händel
handletind, sölltind die in Rädten vnd Burgern nitt sitzen, die
der kylchen Christi vnd göttlichem wort zu wider werind»74.
Dann wurde am 28. Juni 1529 die Vertretung der Konsjtaffel im
Kleinen und Großen Rate auf die gleiche Zahl wie diejenige der
Zünfte herabgesetzt. « Das kämm dahar, das vil by dem Rüden
geachtet wurdent, gar widerwertig sin der religion oder predig
göttlichs worts, vnd mitt iren vile der personen imm radt, ettwan
widerwertikeit anrichten vnd schwaal in guten radtschlegen
machen»76. Derselben politischen Tendenz entsprach offenbar
auch die Änderung der Kriegsordnung, die sehr wahrscheinlich
im September 1529 durchgeführt wurde. Die alten Kriegsräte
wurden abgeschafft und an ihre Stelle trat eine viel zahlreichere
Vertretung der Konstaffel und Zünfte. Der Stab wurde
«demokratisiert »76. Diese Änderungen hatten aber weniger den Zweck,
die Stadtgemeinde zum Wort kommen zu lassen, als vielmehr die
noch vorhandene Opposition vom Regimente auszuschließen. Die
eigentliche Regierung geriet mehr und mehr in die Hände des
geheimen Rates, der schließlich einfach das Werkzeug des allein
herrschenden Reformators wurde. Unter Ausschaltung der oli-

72 Egli, No. 684.
78 Auch dafür sind die Antworten vom November 1524 aufschlußreich:

Die Zünfte treten für Hilfe für das bedrängte Waldshut ein und drängen
auf raschere Durchführung der Reformen. Egli, No. 589, S. 262 und 263.

74 H. Bullinger, Reformationsgeschichte, herausgegeben von J. J..
Hottinger und H. H. Vögeli (Frauenfeld 1838/40) II, 32.

76 Bullinger, II, 242 und Egli, No. 1587.
76 J. Häne, Zürcher Militär und Politik im zweiten Kappelerkrieg

(Jahrbuch für Schweizer. Geschichte, Bd. 38, 1913 und separat) (Zürich.
1913), S. 34 und 55 ff.



— 377 —

garchischen Machthaber ruhte die zürcherische Staatsgewalt in
den Händen des von dem mehrheitlichen Willen der Gemeinde
getragenen religiösen Führers. Nach dem Tode Zwinglis wurde
wieder alles in den alten Stand zurückgebracht.

Die Betrachtung der Vorgänge in den drei Schweizerstädten
konnte zeigen, welche Bedeutung die Stadtverfassung für das
leichtere oder schwerere Durchdringen der Reformation hatte.
Während Zürich durch seine mehr demokratische, ausgesprochen
die Zünfte an den ersten Platz stellende Verfassung den Sieg der
Reformation erleichterte, hatten die mehr oligarchischen
Verfassungen von Bern und Basel zur Folge, daß die Reformation
ziemlich lange zurückgehalten werden konnte. In zweiter Linie
ist deutlich geworden, daß in allen drei Städten bei der
Durchführung der Reformation die Zünfte, die Stadtgemeinde das
treibende Moment im politischen Organismus der Stadt war, ja daß
in Bern und Basel die Stadtgemeinde die Reformation gegen die
regierenden Kreise erzwingen mußte. Dabei trat drittens in allen
drei Städten die Tendenz hervor, die Verfassung so umzugestalten,
daß den Zünften ein stärkeres Mitspracherecht an der Regierungstätigkeit

eingeräumt wurde. In Bern kam es infolge der zögernden
Haltung, die auch der Große Rat unter dem Einfluß des Kleinen
einnahm, dazu, daß im entscheidenden Moment die Zunftgemeinden

direkt bestimmend in den Gang der Dinge eingriffen. Diese
Tendenz zur Demokratisierung führte auch zu verschiedenen
Verfassungsänderungen in den drei Städten. Nach dem Durchbruch
der Reformation wurden diese aber wieder rückgängig gemacht
und es begann sich mehr und mehr ein oligarchisches Regiment
zu befestigen.

III.
Das Verhältnis von Stadt und Kirche nach der Reformation

soll hier nur noch in wenigen Strichen angedeutet werden. So
sehr die Reformation den Einbruch einer völlig neuen Größe im
kirchlichen und politischen Leben darstellte und auf eine
tiefgreifende Umgestaltung aller Verhältnisse hindrängte, so weist
doch das Verhältnis von Stadt und Kirche nach der Reformation
eine Reihe von Parallelen mit demjenigen vor derselben auf. Das



— 378 —

Resultat der Reformation mit Bezug auf das Verhältnis von Stadtstaat

und Kirche scheint zunächst nur die Vollendung der schon

vor der kirchlichen Erneuerung angestrebten Zustände zu sein.

Die Obrigkeit hatte in weitgehendem Maße die Leitung der
Kirche übernommen. Durch die Ausschaltung der früheren
geistlichen Obrigkeit und durch die Aufhebung der Klöster und Stifter
war die Besetzung zahlreicher Pfarrstellen in ihre Hände gelangt-
Das gesamte Kirchengut war eingezogen und obrigkeitlicher
Verwaltung übergeben worden77. Die Ehegesetzgebung wurde von
der weltlichen Obrigkeit geregelt und einem gemischten
weltlichgeistlichen Gerichte die Rechtsprechung in Ehesachen
übertragen 78. Die Reglementierung des sittlichen Lebens der
Bürgerschaften war ganz Sache der Obrigkeit geworden, die
Sittenmandate folgten sich beinahe Jahr auf Jahr79. Die Obrigkeit
verfolgte die Gegner der Kirche, Katholiken und Täufer, verfügte ihre
Ausweisung und Bestrafung und sprach in schweren Fällen gegen
besonders Hartnäckige Todesstrafe aus80. Ja die eigentliche Kir-

77 Für Bern vgl. Th. de Quervain, Kirchliche und soziale Zustände in
Bern (Bern 1906), S. 72 ff. und Feller 114, 156. Über die Einsetzung der
Pfarrer in Zürich Egli, No. 1899, S. 827 und Dändliker II, 396 Anm., wo
die Pfründen, die der Rat zu besetzen hatte, aufgezählt werden.
Entsprechend in Basel E. Staehelin, Das Buch der Basler Reformation (Basel
1929), S. 196. Wo die Kollatur nicht vom Rate erworben werden konnte,
wurde mit den auswärtigen Kollatoren eine Vereinbarung getroffen, welche
die Einsetzung eines evangelischen Pfarrers sicherte. Vgl. Feller 152, 154,
155. Über die Verwendung des Kirchengutes in Zürich vgl. W. Köhler^
Armenpflege und Wohltätigkeit in Zürich zur Zeit Ulrich Zwinglis. 119.

Neujahrsblatt, herausgegeben von der Hülfsgesellschaft in Zürich. (Zürich 1919.)
Der Aufsatz von H. Henrici, Die Entstehung der Basler Kirchenverfassung

(Schweiz, theol. Zeitschrift XXXV (1918), S. 6 ff.) muß mit Vorsicht
benutzt werden. Inwiefern die Reformationszeit « nur einen Gedanken, den
der einen christlichen Gemeinschaft» (S. 12) hat, in welcher zwei Gewalten,
herrschen, ist heute noch keineswegs ausgemacht.

78 Feller 143; de Quervain, Kirchliche und soziale Zustände, 24 ff.,
37 ff. Egli, No. 711.

79 de Quervain, Kirchliche und soziale Zustände, 113 ff. Egli, No. 1656,
1853, um nur die wichtigsten zu nennen. Staehelin, Buch der Basler
Reformation, No. 67, S. 226.

80 de Quervain, Kirchliche und soziale Zustände, 120 ff. Staehelin, No.
66, S. 224.



— 379 —

chenordnung, die den Gottesdienst, das Leben der Pfarrer und

Kirchgenossen, den Inhalt der Predigt und des Unterrichtes u. a.

regelte, wurde von der Obrigkeit, allerdings unter wesentlicher

Mitwirkung der Vertreter der Kirche, erlassen und hatte den
Charakter eines Staatsgesetzes81. Damit schien das vor der
Reformation angestrebte obrigkeitliche Kirchenregiment seine Vollendung

erreicht zu haben. Ja noch mehr: Der Staat war von der

Kirche völlig frei geworden, er war nicht mehr der Diener und

weltliche Arm einer im letzten Grunde über ihm stehenden
kirchlichen Gewalt, sondern er war selbst als weltliche Obrigkeit von
Gott eingesetzt zur Erziehung und Leitung seiner Untertanen82.
Diese Zustände scheinen die lebendigsten Gedanken der
Reformation verdrängt zu haben, vor allem scheint der Gemeindegedanke,

der die Stadtbürgerschaft zu so tatkräftigem Eingreifen
in die Umgestaltung der kirchlichen Verhältnisse veranlaßt hatte,

ganz dem obrigkeitlichen Kirchenregimente gewichen zu sein.

Die Reformation hatte die Befreiung des Staates von der

alten Kirche gebracht und der Obrigkeit in ganz bestimmter
Hinsicht Gewalt über die neue Kirche gegeben, sie hatte aber auch

der Kirche eine bestimmte Freiheitssphäre eingeräumt und dem

obrigkeitlichen Kirchenregiment bestimmte Schranken gesetzt. Das

zeigen folgende Beispiele: Als Zürich im sogenannten Kappelerbrief

der Landschaft die Zusicherung gab, die Prediger sollten

81 Feller 115, 116. Die Zürcher Obrigkeit erklärt in dem Mandat, das

die Messe verbot, 1532 März: « Darumb wir jetz in kraft unsers geschwornen

briefs, unser rechtlichen, von Gott gegebnen oberkeit, ouch in kraft des eids,

göttlicher eren und warheit, fürohin nit me gedulden wellend, daß sich je-»

mands, der uns ze versprechen stat, von uns absundere, wider ein offen mer,
wider die warheit und gebürliche gehorsame, sich mit enpfahen des bäp-
stischen sacraments in das bapstumb verpflichte (und) damit den töuferen

glych sich rotte und partye». Egli, No. 1832. Die Kirchenordnung vom
22. Oktober 1532 trägt den Titel: « Bewilligung und confirmation eines BM.

und ersamen kleinen und großen R. der Stadt Zürich über die restitutiori
und Verbesserung etlicher mänglen und mißbrüchen, so sich bi den dienern
des worts Gottes zuogetragen, jetz von dem ganzen Synodo angesehen

und angenommen», die Bestimmungen werden «uß ordenlicher oberkeits
macht bekräftigt, confirmiert und bestätigt». Egli, No. 1899. Ebenso in
Basel, Staehelin No. 61, S. 192. '-

82 Feller 121 f., 123 ff.



— 380 —

niemanden mit Schimpf- und Schmähreden strafen und sich nicht
in weltliche Dinge und in die Politik mischen, erklärte Heinrich
Bullinger, dem eben seine Wahl zum Nachfolger Zwinglis
verkündigt worden war, er könne diese Wahl nur annehmen, wenn
den Prädikanten freie, schriftgemäße Predigt, auch schriftgemäßes
Schelten und Strafen gestattet sei, und zwar auch Predigt vom

v weltlichen Regiment, sofern sich das aus vielen Büchern der
Schrift als notwendig erweise; « Dann Gotswort will vnd soll nitt
gebunden sin. Sunder waz man darinn findt es sye waz es welle,
oder wen es ioch anträffe, soll fry geredt werden»83. Bullinger
nahm bald darauf Leo Jud in Schutz gegenüber einem Verweis
der Obrigkeit gegen seine in der Predigt geäußerte Kritik.
Bullinger verteidigte wieder mit aller Deutlichkeit die Freiheit
biblischer Predigt und Kritik an den herrschenden Zuständen: « Vnd
so aber vnser gnedig Herren vns nütißminder vnderstan werdint,
den mund zu verbinden, vnd heyssen mitt der geschrifft widerigen
gedingen predigen, wurdint wir me gehorsamme Gott, dann inen
leisten, vnd ee darob erwarten, was uns Gott zu lyden gäbe. Doch
hoffend wir zu Gott, vnd zu inen vnsern gnedigen Herren, dorumm
wir sy ouch vff das aller demütigist bittind, das sy mitt aller be-
scheidenheit vnd doch vnuerbunden, werdint lassen nüw vnd allt
testament predigen, wie vns dann ouch vff den krieg vergünstiget
vnd zugelassen worden»84. In anderm Zusammenhang erklärte
Bullinger: « Der Glaube ist eine freie Gabe Gottes, die von
Menschen weder gegeben noch genommen wird und sich deshalb gar
nicht zwingen läßt, denn das Herz steht in der Hand Gottes,
darum mag der Glaube weder geboten noch verboten werden »86.

Ebenso eindringlich scheidet der Berner Synodus, die im
Januar 1532 von Capito entworfene und von der Synode angenommene

Predigt- und Kirchenordnung, eine Glaubenssphäre aus, die
frei ist von jeder Gewalt: «Aber der heyig Geyst und innwendig
gang der gnaden fry gelassen wirt, welchen zu meystren keiner
creaturen züstatt...» (foi. aiij). «Darumb sich kein oberkeyt in

83 Bullinger III, 295.
84 Bullinger III, 326.
86 G. v. Schultheß-Rechberg, Heinrich Bullinger (Halle und Zürich

1904), S. 35.



— 381 —

die gwüssen soll ynlassen noch von ussen gebieten oder verbieten,
dardurch die guten gwüssen beschwert und dem heyligen geyst
ein zyl gesetzt werde» (foi. b). «... verstandt und erkantnuß
Christi, welches nüt anders ist dann ernüwerung deß hertzens
und der innwendig, geystlich, hymlisch mensch, der on sünd ist,
so wyt er uß Gott geboren ist und nit hanget an blüt und fleysch.
Dann der gloub ist ein wüssenhafftig Versicherung deß hertzens »

(foi. diiij). «... die Ordnung Gottes, die zwey regiment under
den menschen füret. Das höcher und größer ist geystlich und
hymelsch, darinn Christus, dem allein die eer züstat, durch syn
geyst allein herr ist, und von ussen dienen zu solchem die diener
des geysts und recht christliche prediger. Das kleiner und
geringer regiment ist zytlich, darinn unser g. h. und ander oberkeyten
allenthalb von Gott fürgesetzt syn» (foi. h) 86. Nicht nur die Theologen

haben diese Freiheit des Glaubens und Predigens postuliert,

auch der Staat selbst hat sie anerkannt. Die Berner Obrigkeit

erklärte den Wallisern gegenüber, sie zwinge niemanden zum
Glauben; «dann der gloub nit in menschlichem zwang, sonders

göttlicher gnad züstat, dem wirs bevelchen»87. Zürich erklärte
gern den Zumutungen der katholischen Eidgenossen gegenüber,
zum alten Glauben zurückzukehren, daß der Glaube frei sei und
niemand dazu anders als mit göttlichem Worte genötigt werden
soll88.

Es fragte sich nur, wie weit sich diese Sphäre freien Glaubens
erstrecke. Auch darüber gibt der Synodus Auskunft: «Es ist nit
wol möglichen, by gemeinen pfarrern und dienern deß worts deß

ewigen Gottes etwas fruchtbars mit usserlichen Ordnungen an-
zefachen und zu erhalten, on einer zytlichen oberkeyt züthün und

fürderung. Also gar ist das menschlich gemüt zerrissen und zu

eygnem erdichten fürnemen verkert, beyde by den priestern und

86) « Berner Synodus. Ordnung, wie sich pfarrer vnd prediger zu Statt
vnd Land Bern in leer vnd leben halten sollen mit wyterem bericht von
Christo vnnd den Sacramenten, beschlossen im Synodo daselbst, versamlet am
IX. tag Januarij. An. M. D. XXXII. am Schluß: Getruckt in der löblichen
statt Basel». Feller 125.

87 Steck und Tobler, No. 1938; Feller 128.
88) Steck und Tobler, No. 785, S. 251: Zürich an Bern 1525,

Dezember 21.



— 382 —

dem gemeinen volck, von wegen das noch so gar wenig geysts und
krafft Gottes in unsern hertzen ist» (foi. b). Die Obrigkeit hat also
für die Erhaltung evangelischer Lehre und evangelischen Lebens-
bei ihren Untertanen zu sorgen. « Aber darumb sollend sy nit von
göttlicher regierung abstan so wyt diesselbig ußwendig ist und
der frylouff der gnaden durch iren gwalt möge, als durch mitt-
gehülffen Gottes, gefürdert werden. Das ist, das sy ob der
gesunden leer halten, die irrung und verfürung abwenden, alle gots-
lesterung und öffentlich sünd in gottesdienst und leben abthüend,
die warheyt und erbarkeyt beschützen» (foi. b). Friede und Einigkeit

im Staate, Ruhe und Ordnung im Innern, erfordern auch auf
kirchlichem Gebiete bestimmte Ordnungen und Satzungen, welche
mit staatlicher Gewalt aufrecht erhalten werden89. In der
Auseinandersetzung mit den Täufern, welche der Obrigkeit dieses
Recht des äußern Kirchenregimentes absprachen, fand sie «den
befreienden Ausweg in der Formel, daß sie in Glaubenssachen
wohl Hand und Mund, nicht aber dem Herzen gebieten dürfe»90.

Diese zeitgenössischen Äußerungen ermöglichen es uns, einen
Versuch zu machen, das Verhältnis von Staat und Kirche in den
schweizerischen Städten nach der Reformation zu umschreiben.
Es kann sich dabei hier nur um einen unmaßgeblichen Versuch
handeln; denn beim gegenwärtigen Stande der allgemeinen
reformationsgeschichtlichen Forschung, die noch keineswegs eine

Einigung erzielt hat, kann nur eine umfassendere und zahlreiche
Quellenzeugnisse sorgfältig analysierende Untersuchung eine
abschließende Klärung herbeiführen. Zunächst muß für die Schweiz
die Arbeit von A. Farner, « Zwinglis Lehre von Kirche und Staat»,
bekannt geworden sein. Die Reformation hatte erkannt, daß die
letzte religiöse Entscheidung, das endgültige Verhältnis zwischen
Gott und Mensch, nicht durch irgendwelche äußeren Festlegungen,
sei es in Worten, Lehren oder Gesetzen, erfaßt und, bestimmt

89 « Dan je ouch in ußerlichen dingen wäder früntschaft noch einickeyt
ane Satzung und Ordnung bestan, vil minder in gottes Sachen ». Mandat von
1534, November 8. Staatsarch. Bern, Mandatbuch I, 60.

90 « M. h. niemands zwingen, sonders glouben, was got einem jeden
ingit, und sunst das hertz nit regieren, aber den mund ». Steck und Tobler,,
No. 1880. Feller 129.



— 383 —

werden könne, sondern von allen äußerlichen menschlichen
Eingriffen frei nur eine Sache Gottes und des menschlichen Herzens
sei. Diese letzte religiöse Freiheit, diese Freiheit des Glaubens
anerkannte die Obrigkeit. Dieser Glaube wurde aber, so lehrte
die Reformation, nur dann lebendig, wenn Gottes Geist den
Menschen erleuchtet, wenn Gott den Menschen zu sich zieht. Gottes
Geist bedient sich aber gleichsam eines äußeren Mittels, der
Wortverkündigung, um zum Menschen zu gelangen, nicht etwa so, daß

die Wortverkündigung an sich schon den rechten Glauben schaffen

würde, aber doch so, daß durch die Wortverkündigung der Geist
Gottes überhaupt zu den Menschen gelange. Die Wortverkündigung

mußte also gesichert werden. Das war nur durch äußere

Ordnung und Gesetze, die unter dem Schutze der weltlichen
Obrigkeit standen, möglich. Wie der Synodus andeutet, erfordert
die menschliche Zerrissenheit und Friedlosigkeit eine zwangsweise
Regelung der äußern Wortverkündigung; wo auf verschiedene
Weise gepredigt wurde, da mußte Streit entstehen und damit
Gefährdung der Ruhe und Ordnung im Staatswesen. Warum trotz
der Einsicht in die letzte Freiheit des Glaubens in der
Reformationszeit der Gedanke freier Religionsübung nicht aufkam oder
nicht möglich war, ist eine Frage, welche ihrerseits wieder nach

einer eingehenden Beantwortung ruft. Sie hängt in erster Linie aufs

engste mit der Auffassung des Zeitalters von der Bibel als « dem »

Worte Gottes zusammen, wobei ja gerade vom schweizerischen
Reformator immer und immer wieder die « Klarheit und Gewißheit

des Wortes Gottes» betont wurde. Sie hängt zusammen mit
der Auffassung von der Unzulänglichkeit und Sündhaftigkeit des

Menschen, der sich selbst überlassen in einen Abgrund von Ver-

irrung stürzen würde, dem infolgedessen die Obrigkeit als
Lehrmeisterin gesetzt ist. Sie hängt weiter damit zusammen, daß ja
gerade durch die Reformation die Obrigkeit als eine von Gott
gesetzte erkannt wurde, daß also Auflehnung gegen sie, wie sie

von den Täufern geübt wurde, Auflehnung gegen den Willen
Gottes war, auch wenn diese nur in der Nicht-Anerkennung der

Obrigkeit bestand. Die Täuferfrage ist wiederum nicht zu lösen

von einer Reihe von bestehenden Rechtsauffassungen, die eine

selbständige Haltung einzelner Untertanen verunmöglichte. Eine



— 384 —

nähere Behandlung dieser Fragen möchte ich mir noch offen
behalten.

Grundsätzlich wurde also nach der Reformation eine gewisse
Trennung oder wenigstens Unterscheidung der letzten Fragen
des Glaubens von der äußern staatlichen Ordnung festgehalten.
Die Auffassung von der Aufgabe der Obrigkeit, die richtige
Wortverkündigung mit ihren Machtmitteln zu sichern, gab dem durch
die Gestaltung der Verhältnisse vor der Reformation vorbereiteten
obrigkeitlichen Kirchenregimente die religiöse Rechtfertigung.


	Stadtgemeinde und Reformation in der Schweiz

