
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 10 (1930)

Heft: 2

Buchbesprechung

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen — Comptes rendus.

Frauenstudium an den Schweizer Hochschulen. Les Etudes des femmes dans les

Universites suisses. Monographies publiees sous les auspices de l'As-
sociation suisse de femmes universitaires. Zürich 1928, Rascher & Cie.

editeurs.
La publication presentee ä la Saffa par les femmes universitaires

suisses constitue un fort interessant document de Psychologie collective.
Les huit monographies dont eile se compose offrent un tableau colore du

mouvement d'emancipation intellectuelle de la femme. Ce mouvement est

d'origine recente: s'il y eut des le XVIe siecle, ä Bäle par exemple, des

femmes celebres pour leur erudition, ce n'est que dans la seconde moitie
du XIXe siecle que se posa la question de l'admission des femmes dans

les universites en qualite d'etudiantes. Des 1867 s'ouvre la «periode
heroi'que » oü les pionnieres frayent le chemin, se heurtant parfois ä des

resistances farouches, mais gagnant aussi, peu ä peu, des sympathies ä

leur cause. Et dans cette accession plus ou moins rapide des femmes

aux .etudes universitaires, on voit se refleter quelques-uns des traits
distinctifs de l'esprit de nos cantons: c'est la belle audace de Zürich
devant les initiatives, qui lui fait accueillir, la premiere en Suisse, les

femmes dans son universite; c'est la sage ponderation des Vaudois qui
retient assez longtemps les jeunes filles loin de cette voie nouvelle des

etudes superieures; c'est aussi ä cause des tendances fortement con-
servatrices des milieux intellectuels de Bäle que l'universite de cette ville
est l'avant-derniere chez nous ä accorder aux femmes la sanction reguliere
de leurs travaux. Les auteurs des monographies — des femmes universitaires,

cela va sans dire — sont unanimes ä rendre hommage ä l'action
decisive et bienveillante des autorites cantonales; toutes aussi, elles

adressent une pensee de reconnaissance ä leurs universites, en qui elles

saluent avec une egale fierte des filles de la Reforme ou des represen-
tantes de la venerable tradition catholique.

En resume, nous constatons que ce besoin de participer aux etudes

superieures, qualifie ironiquement par d'aucuns de «Revolution des

Tantes », a son origine bien moins dans le desir jaloux d'egaler l'homme

que dans une transformation des conditions d'existence de la femme.

C'est un aspect de la lutte pour la vie et, comme ou l'a dit justement,
un probleme d'ordre economique et social. L'etat actuel de la societe a

ouvert aux femmes de nouvelles possibilites d'action oü elles peuvent
donner plein essor ä leurs aptitudes particulieres. Elles expriment le voeu
de pouvoir travailler au bien de l'humanite et c'est vers la medecine que
„se sont orientees la majorite des etudiantes. Dans cette carriere comme



— 255 —

dans toutes les autres, elles se sont trouvees aux prises avec des diffi-
cultes plus considerables souvent qu'elles ne les avaient prevues: effort
de pensee pour maitriser des sujets de grande envergure, lutte contre la
concurrence masculine et l'encombrement des professions liberales.
L'ouvrage que nous analysons est un bei hommage rendu aux qualites
de vaillance, de methode, d'initiative, de moderation dont beaueoup de
femmes ont fait preuve. Les femmes ont trouve dans les etudes un
salutaire principe d'equilibre interieur. Plusieurs d'entre elles, parti-
culierement douees, fönt apprecier jusque dans d'autres continents le
travail serieux accompli dans les hautes ecoles suisses; ainsi elles auront
bien servi leur patrie. Et enfin, parmi les femmes diplomees de nos
universites, nombreuses sont celles qui se vouent ä l'instruction de la
jeunesse; n'est-il pas desirable que leur formation soit aussi parfaite que
possible? II nous semble que ce sont lä des raisons süffisantes pour
legitimer la partieipation des femmes aux etudes superieures; en la
reclamant, elles ont obei non pas ä un caprice, mais ä une necessite
naturelle.

Les auteurs de ces monographies ont su utiliser, pour rendre plus
vivants des exposes qui risquaient d'etre arides, les procedes de la science
moderne: graphiques expressifs, extraits d'aetes officiels habilement choisis.
Leurs conclusions reposent sur une documentation süre, etablie ä l'aide de
statistiques completes et precises. Une introduetion condense de maniere
heureuse les donnees generales du probleme, tandis que les huit etudes
en exposent le detail avec une agreable diversite et beaueoup de mesure
et de tact. La monographie de Zürich est particulierement riche en in-
formations et en considerations personnelles; celle de Fribourg met en
retief le caractere original de la eulture bilingue de cette ville; celle de
Bäle, cite de l'humanisme, est presentee dans un esprit de saine philo,
sophie. Les etudes relatives ä Geneve, Neuchätel, Lausanne, Berne et
St.-Gall, plus breves et peut-etre moins brillantes, n'en sont pas moins
dignes d'interet et de confiance. On peut regretter de ne pas trouver
dans ce volume un echo des experiences faires par les etudiantes de la
Suisse italienne: cette lacune est imputable ä l'absence d'universite dans
cette region de notre pays.

Geneve. Marg. Maire.

Jahresberichte für deutsche Geschichte. Unter redaktioneller Mitarbeit von Staats¬
archivrat Dr. Victor Loewe herausgegeben von Albert Brackmann und
Fritz Härtung. 2. Jahrgang 1926. Verlag von K. F. Koehler. Leipzig
1928. 805 Seiten. — 3. Jahrgang 1927. Verlag von K. F. Koehler,
Leipzig 1929. 800 Seiten.

Über das Prinzipielle der «Jahresberichte für deutsche Geschichte»
hat sich Eduard Fueter in dieser Zeitschrift Jahrgang 1929, Seite
55—87, ausgesprochen. Was die allgemeinen, von Fueter hervorgehobenen



— 256 —

Merkmale betrifft, so kann sich der Referent durchaus dem Fueter'scherr
Urteil anschließen. Insbesondere muß betont werden, daß es der Schriftleitung

gelungen ist, die Zeitspanne zwischen dem Ende des Berichtsjahres

und dem Erscheinen des fertig gedruckten Bandes auf ziemlich

genau zwei Jahre festzusetzen. Das scheint auf den ersten Blick eine

lange Frist, aber es ist zu beachten, daß das Unternehmen mit einem

sehr komplizierten Apparat arbeitet. So enthält der 2. Jahrgang über 3200

Büchertitel und Forschungsberichte im Umfang von 580 Seiten, wobei
als weitere Eigentümlichkeit festzustellen ist, daß an den Forschungsberichten

siebzig Berichterstatter beteiligt sind. Ähnlich liegen die
Verhältnisse beim 3. Jahrgang. Zieht man diese Zahlen in Betracht, so muß

vor allem die große organisatorische Arbeit anerkannt werden, die die

Schriftleitung des Unternehmens geleistet hat. Das Erscheinen des beiden

hier zur Berichterstattung stehenden Bände wäre nicht möglich gewesen
ohne die Unterstützung der Notgemeinschaft der Deutschen Wissenschaft
und ohne das weitgehende Entgegenkommen des Verlages K. F. Koehler
und der Deutschen Bücherei in Leipzig, die ihr Zettelmaterial über die

in Deutschland erschienene Literatur zur Verfügung stellte.

Der zweite Jahrgang (Berichtsjahr 1926) enthält als neue Bestandteile

Berichte über die in polnischer und russischer Sprache erschienene

Literatur zur deutschen Geschichte, sowie einen Bericht über die mit der
deutschen Geschichte eng verbundene belgisch-niederländische Geschichte

des Mittelalters und einen Bericht über Arbeiten zur deutschen Geschichte

in nordischen Sprachen. Ein nahezu vierzig Druckseiten umfassendes

Referat über «Allgemeine Geistesgeschichte des
Mittelalters» (Berichtsjahr 1926) aus der Feder von Alfred von Martin
(München) im dritten Jahrgang wird das stärkste Interesse der Leser finden.
Ferner bietet der dritte Jahrgang einen Abschnitt über Münzgeschichte,
und für später ist der weitere Ausbau des Abschnittes über Deutschtum
im Auslande und die Einfügung eines Kapitels über Zeitungsgeschichte

in Aussicht genommen. Was die einzelnen Referate betrifft,
so enthalten beide Bände natürlich eine reiche Fülle von Material für
jeden in der Schweiz arbeitenden Forscher. Hervorgehoben seien etwa
die in beiden Jahrgängen gleich inhaltsvollen Abschnitte über Hilfswissenschaften

(im 2. Jahrgang etwa 50 Seiten, im 3. Jahrgang ungefähr 60 Seiten).
Über Pastors «Geschichte der Päpste» (10. und 11. Band) wird im
2. Jahrgang an zwei Stellen von zwei verschiedenen Berichterstattern
referiert (S. 298 und 461), zunächst unter dem Stichwort «Deutsche
Geschichte von 1519—1648», dann im Abschnitt «Katholische Kirchengeschichte

der Neuzeit». Der 12. Band findet im 3. Jahrgang (S. 365)

seine Würdigung. Wir möchten gerade in dieser gründlichen Aussprache
über bedeutende Neuerscheinungen einen großen Vorteil der
Jahresberichte erblicken, obschon die Schriftleitung natürlich bestrebt sein wird,
Doppelbesprechungen tunlichst einzuschränken oder zu vermeiden. In ahn-



— 257 —

licher Weise wird die gerade für schweizerische Verhältnisse besonders
wichtige Studie von Franz Beyerle «Zur Gründungsgeschichte der Abtei
Reichenau und des Bistums Konstanz (Zeitschrift der Savygnistiftung f.
Rechtsgeschichte, Kanonistische Abteilung 15, 512—531) von zwei
verschiedenen Seiten her einer kritischen Prüfung unterzogen (2. Jahrgang,
S. 259 und S. 441). Beachtung verdient auch der Bericht über den Fortgang

der Arbeiten am Deutschen Rechtswörterbuch (2. Jahrgang, S. 365).
Wilhelm Mommsen und Hans Herzfeld nehmen (2. Jahrgang, S. 326 und
S. 337) die durchaus nötige Abgrenzung und Abrechnung mit Emil
Ludwig vor.

Die Geschichte der Schweiz findet in den Jahresberichten insofern
einen Platz, als die wichtigsten Neuerscheinungen bis zum Ausgang des
Mittelalters, d. h. bis 1499, aufgenommen sind. Für den 2. Jahrgang
hat Prof. Dr. Rudolf Thommen in Basel den Bericht besorgt,
für den 3. Jahrgang der Referent. — Ausgezeichnete Register (Autoren-
und Sachregister) ermöglichen die Benützung der reichhaltigen und für den
Wissenschafter unentbehrlichen Bände.

Zürich. Anton Largiader.

Hilfswissenschaften.
Adriano Cappelli (Archivar und Paläograph bei dem königl. Staatsarchiv zu

Parma). Lexicon Abbreviaturarum. Wörterbuch lateinischer und
italienischer Abkürzungen, wie sie in Urkunden und Handschriften
besonders des Mittelalters gebräuchlich sind, dargestellt in über 14 000
Holzschnittzeichen. Zweite, verbesserte Auflage. Leipzig, 1928, J. J.
Weber. LXVI + 544 Seiten. (Mit acht als Schriftproben reproduzierten

Faksimiletafeln.)
Wer als Forscher, Lehrer oder Studierender irgendwie mit

mittelalterlichen Texten zu tun hat, kennt die beiden Hilfsmittel von Chassant
und von Cappelli. Das Werk von Chassant (Dictionnaire des
abbreviations latines et frangaises. 5. Auflage Paris 1884) berücksichtigt
mehr das französischem Gebiet entstammende Quellenmaterial des Mittelalters,

das Cappellische Lexikon dient allen denjenigen, deren
Studien ins Gebiet der italienischen Geschichte führen. Zwei italienische
Ausgaben des Cappelli sind 1899 und 1912 bei Hoepli in Mailand
erschienen, die erste deutsche Ausgabe bei Weber in Leipzig im Jahre 1901.
Nunmehr erscheint eine zweite und verbesserte Auflage des deutschen
Cappelli, bereichert um zahlreiche Zusätze. Zunächst hat der
Verfasser acht Schriftbeispiele vom 12. bis zum 15. Jahrhundert in guten
Wiedergaben beigesteuert, um typische Beispiele der in Urkunden und
Büchern verwendeten Abkürzungen zu geben. In einem auf das Dreifache
vergrößerten Anhang sind die epigraphischen Abkürzungen- der römischen
und christlichen Zeit mit Einschluß der auf Münzen und Medaillen
gebräuchlichen Abbreviaturen zusammengestellt. Ein Anhang enthält in nahezu

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, X, Heft 2 8



— 258 —

anderthalbhundert Titeln eine Bibliographie der hauptsächlichen Veröffentlichungen

über die lateinischen Abbreviaturen und die epigraphischen
Sigel. — Die drucktechnische Ausstattung des unentbehrlichen Hilfsmittels
entspricht allen Anforderungen, und so braucht auch die neue Ausgabe
des Cappelli keine weitere Empfehlung, gehört doch das Buch neben

dem Grotefend auch in unserem Lande längst zum täglichen Rüstzeug

derjenigen, die sich mit lateinischen Texten des Mittelalters
befassen.

Donald Lindsay Galbreath. Handbüchlein der Heraldik. Mit einem deutsch¬

französischen und französisch-deutschen heraldischen Wörterbuch.
Vorwort von Walther Merz. 136 farbige und 294 schwarze, zum Teil
ganzseitige Abbildungen. Lausanne 1930. Edition Spes. IV + 294 S.

Das vorliegende Schriftchen ist die Neubearbeitung und Uebersetzung
eines Manuel d'Heraldique, das im Jahre 1923 H. de Vevey
und D. L. Galbreath herausgegeben haben. Für die deutsche

Fassung ist das Bildermaterial der deutschen Schweiz und den angrenzenden
Gebieten entnommen worden; die Auswahl wie die Art der Wiedergabe

ist gleich vortrefflich. Was das Wappen in der Vergangenheit
unseres Landes im staatlichen, kirchlichen und bürgerlichen Leben
bedeutet hat, wird hier gut veranschaulicht. Neben dem größeren Werke

von Paul Ganz, Geschichte der Heraldischen Kunst in
der Schweiz im XII. und XIII. Jahrhundert (Frauenfeld
1899) und neben den zahlreichen neueren Arbeiten von Walter Merz,
Friedrich Hegi, W. R. Staehelin u. a. wird das «Handbüchlein

der Heraldik» seine Rolle im Sinne eines zuerlässigen Kompendiums
durchaus erfüllen.

Deutsch-schweizerisches Geschlechterbuch, herausgegeben von Bernhard Koerner,
bearbeitet in Gemeinschaft mit Fritz Amberger zu Rüschlikon. Druck
und Verlag von C. A. Starke, Görlitz. 1. Band 1923, 647 Seiten. --
2. Band 1926, 512 Seiten. — 3. Band 1927, 613 Seiten. — 4. Band

1929, 800 Seiten.
Die vier vorliegenden Bände bilden einen Bestandteil des

Deutschen Geschlechterbuches (Genealogisches Handbuch bürgerlicher

Familien), nämlich die Bände 42, 48, 56 und 65. Obschon es sich

um ein ausgesprochenes Spezialgebiet handelt, sei auf die schweizerischen

Familien hingewiesen, deren Stammfolge in diesen Geschlechterbüchern

enthalten ist, denn es steckt reichhaltiges Material zur Geistes- und

Wirtschaftsgeschichte der deutschen Schweiz darin: Ammann, Blumer,

Brandenberger, Bürkli, von der Crone, Finsler, Fröhlich, Geßler, Gujer,
Keller, Körner, Kuhn, Kummer, Kuser, Lavater, Lutz, Manz, Michel, Nägeli,
Schweizer, Schwerzenbach, Spinner, Steiner, Wolf und Wolff, Wolfens-

berger, Wunderly, Zangger, Zwicky.



— 259 —

.ANTON Vellemann. Dicziunari scurznieu da la Lingua ladina. Ladinisches
Notwörterbuch mit deutscher, französischer und englischer Übersetzung

und zahlreichen topographischen und demographischen Angaben.
Samaden 1929. Engadin Press Co. 922 S.

Der Verfasser, Dozent an der Universität Genf, läßt seiner «Grammatik

der lateinischen Sprache des Oberengadins» nun noch ein geschickt
angelegtes Wörterbuch folgen, das auch dem Historiker bei Beschäftigung

mit bündnerischen Quellen gute Dienste leisten wird. Vellemanns
Wörterbuch ist gewissermaßen ein Auszug aus den großen und teuren
Werken von Zaccaria und Emil Pallioppi.

Zürich. Anton Largiader.

Jakob Wackernagel, £)/e geistigen Grundlagen des mittelalterlichen Rechts.
Heft 62 von «Recht und Staat in Geschichte und Gegenwart».
Tübingen 1929. Verlag J. C. B, Mohr.

Der Verfasser behandelte diesen Gegenstand am 27. November 1928
im Rahmen der Akademischen Vorträge der Universität Basel.

Er betont gleich, daß mittelalterliches Recht nicht Kunst einer Kaste,
sondern mit der Totalität des Lebens eng verwachsen ist. Letzterdings
können daher die geistigen Grundlagen mittelalterlichen Rechts keine
anderen sein, als die des mittelalterlichen Lebens überhaupt. Gegenstand
der Betrachtung sind somit die besonderen Konstellationen mittelalterlichen

Geistes, wie sie sich in den einzelnen Lebensgebieten ausprägen,
und in denen er sich im mittelalterlichen Recht äußert.

Bezeichnend für den Geist des Mittelalters sind zwei Züge: die
verhältnismäßig geringe Ausbildung des Persöniichkeitsbewußtseins und
die unintellektuelle, dafür aber naiv-gefühlsstarke Wesenshaltung. Dafür,
daß diese zwei Besonderheiten der geistigen Grundanlage des Mittelalters

auch im Rechtsleben zum Ausdruck gelangen, führt der Verfasser
einige besonders typische Beispiele an: den Formalismus im Recht, das
starke Verbundensein der Völkerrechtssubjekte mit der universalen
Machtstellung des Papstes, die internationale Gebundenheit des Ritteradels,
die nicht staatliche, aber grundherrliche Gebundenheit der Hörigen, die
Bindung von Freien und Hörigen durch Marktgenossenschaften, der
städtischen Handwerker durch die Zünfte, das Arbeitsrecht mit seinem
unrationalen Treueverhältnis zwischen Arbeitnehmer und Arbeitgeber, das
Familienrecht mit der wirtschaftlichen und juristischen Solidarität der
Familienglieder, das Strafrecht mit entweder nachsichtiger Toleranz
gegenüber dem Delikt oder endgültiger Trennung zwischen Missetäter und
Gesellschaft, die unmittelbare Gegenüberstellung von Hartherzigkeit und
gefühlsstarker Zuneigung zum Mitmenschen in den Sitten überhaupt.

Interessante Hinweise auf unsere Zeit, so im Arbeitsrecht, verleihen
der Schrift Gegenwartswert. Tief eindringend und beziehungsreich, gibt
sie dem Leser eine Reihe anregender und weitreichender Probleme zum



— 260 —

Nachdenken auf und stellt eine vorzügliche Charakteristik der Seele des

Mittelalters dar.

Zürich. Otto Weiß.

FRITZ Fleiner, Schweizerische und deutsche Staatsauffassung. Heft 67 von
«Recht und Staat in Geschichte und Gegenwart». Tübingen 1929.

J. C. B. Mohr.
Über dieses Thema hielt der Verfasser im Dezember 1928 bei der

Vereinigung der Reichsdeutschen Studierenden beider Hochschulen in Zürich
einen Vortrag, dessen Hauptgedanken die vorliegende Schrift wiedergibt.
Sie stellt der Übereinstimmung zwischen dem schweizerischen Volksstaat
und dem deutschen Freistaat, wie sie aus den beiden Verfassungen hervorgeht,

die hinter diesen stehenden Staatsauffassungen entgegen.
Jeder einzelne Verfassungsgrundsatz besitzt in jedem der beiden

Staaten seine besondere Färbung; der Verfasser zeigt dies in fesselnder
Weise an den Beispielen der Volkssouveränität und des Schutzes der
individuellen Rechte. Den starken zentralistisch-unitarischen Zug der Weimarer
Verfassung erklärt er aus der Tatsache, daß mit den Dynastien die

eigentlichen Schirmherren der förderalistischen Elemente der Reichsverfassung

gefallen sind. In der Schweiz sind die ethnographisch, konfessionell
und politisch auseinanderstrebenden Elemente ohne Rücksicht auf ihre
zahlenmäßige Stärke durch die Eidgenossenschaft ins Gleichgewicht
gebracht worden; Zentralismus und Förderalismus stützen sich wechselseitig.

Der Bund ist Schirmherr der kantonalen Besonderheiten, die Kantone
sind die polotischen Experimentierfelder für den Bund geworden.

Flüssig und klar formuliert, hebt die Schrift in prägnanter Weise
die wesentlichen Gleichheiten und Unterschiede heraus. Inbezug auf die
erzieherische Wirkung der schweizerischen Volksrechte mag ihr optimistischer

Ton auffallen.
Zürich. Otto Weiß.

Cingria, Charles Albert. La civilisation de St. Gall (Les Cahiers Romands
Nr. 5), Geneve, 1929, Librairie Payot & Cie., 132 pages.

Die Probleme der St. Galler Kulturgeschichte lenken in den letzten
Jahren die Aufmerksamkeit wieder in erhöhtem Maße auf sich. Jch

nenne in erster Linie das Buch von R. van D o r e n «L'influence
musicale de l'abbaye de St. Gall» (1925), das an manche Überlieferungen
eine kritische Sonde legt und, mag es auch teilweise auf heftige
Ablehnung gestoßen sein, eine markante Leistung bleibt. Dann wäre zu

nennen J. M. Clark, The abbey of St. Gall (1926) — ein Buch, dessen

Wert weniger in der Selbständigkeit des Gedankenganges und der Problemstellung

liegt, als darin, daß es einen ziemlich vielseitigen und objektiven
Überblick über das Material bietet (übrigens war Clark die Untersuchung
Van Dorens noch unbekannt). Und nun kommt Charles Albert C i n g r i at.

mit seiner « Civilisation de St. Gall».



— 261 —

Naturgemäß wird in jedem Werk, das sich mit der Kulturgeschichte
:St. Gallens, dieses wichtigen musikalischen Scriptoriums, befaßt, das Musik-
geschichtliche eine große Rolle spielen. Bei Van Doren ist es der einzige
Untersuchungsgegenstand; bei Clark, dessen Hauptstärke allerdings nicht

-auf diesem Gebiet liegt, findet es doch gebührende Berücksichtigung;
und bei Cingria bildet es wiederum — trotz des weiter ausgreifenden
Titels — fast das einzige Thema.

Es ist eigentümlich, wie sehr in den aufeinander folgenden Arbeiten
zur St. Galler Musikgeschichte die Haltung der örtlichen Tradition gegenüber

— welche sich hauptsächlich in Ekkehards «Casus Sancti Galli»
verkörpert — gewechselt hat. Der alte Schubiger hatte eine gewisse
naive Gläubigkeit, arbeitete aber immerhin mit einer ansehnlichen
Beherrschung des musikphilologischen Materials. Auch Wilmanns und Von
Winterfeld, die sich speziell mit der Abmessung von Notkers Anteil an
der Geschichte der Sequenz befaßten, standen noch im Wesentlichen
auf dem Boden der Tradition. Van Doren zeigte sich als kühner
Umstürzler; ihm waren teilweise bereits die Hymnologen Dreves und Blume
vorangegangen. Und Cingria? Er übertrifft in seiner gläubigen Pietät
alles vorher Dagewesene — ein charakteristischer Zug unserer Zeit, der
auch in der Historie zur Geltung kommt. Cingria scheint nicht beachtet
zu haben, daß bereits ein behutsamer Forscher wie Meyer von Knonau
Ekkehard' gegenüber allerlei Vorbehalte gemacht hatte; auf der andern
Seite möchte Cingria aber aus psychologischen Gründen die Zuweisung
der «Gesta Caroli Magni» an Notker nicht gelten lassen. Über einen
Skeptiker wie R. van Doren kann Cingria richtig böse werden.

Wir sehen daraus bereits, daß Cingria seinen Gegenstand wirklich
ins Herz geschlossen hat, und dies ist der sympathischeste Zug an diesem
Buch. Cingria hat ferner Geist, und es ist amüsant, wie er seinen Standpunkt

der Gläubigkeit — auch angesichts des Wunderbaren, ja hier sogar
erst recht — einer nörgelnden Zweifelsucht gegenüber verficht. Cingria
hat sich schließlich auch in der Literatur umgesehen, aber doch nicht
umfassend genug, um mit einer Zuverlässigkeit zu sprechen, die seinem
Reichtum an Geist gleichkäme. So ist es im Ganzen weniger ein Buch
der Ergebnisse als eines, das zur Beschäftigung mit dem Gegenstand
und zu vertiefter Forschung anregt.

Zürich. J. Hahdschin.

Zur Geschichte des St. Galler Oberlandes. Von Dr. Johannes egli und Dr.
Ernst Kind. (Beiträge zur st. gallischen Geschichte, herausgegeben
vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen. Neue Folge, Heft 1.)
St. Gallen, 1929, Fehrsche Buchhandlung. 52 Seiten.

Auf S. 3 bis 23 des vorliegenden Heftes stellt der verdienstvolle
Leiter des Historischen Museums in St. Gallen, Johannes Egli,
.alle Nachrichten, inkl. die Ergebnisse archäologischer Forschungen über



— 262 —

das St. Galler Oberland in römischer Zeit zusammen. Seine-

Darlegungen fußen auf den Arbeiten von Ferdinand Keller, Heierli, EmiL
Bächler, Jost, Winteler, C. Pult und Felix Staehelin, sowie auf den
Erfahrungen eigener Ausgrabungen. Der südliche Teil des Kantons St. Gallen
hat damit eine Bearbeitung gefunden, die in vielen Punkten ähnliche
Wege geht wie die außerordentliche aufschlußreiche Studie von T. Schieß
über die « st. gallischen W e i 1 e r o r t e» (in der Festgabe für Robert
Durrer, Stans 1928, S. 48—83), vgl. diese Zeitschrift Jahrgang 1929,
S. 200. — Ernst Kind handelt in dem gleichen Heft, S. 25 bis 45„
über die Geschichte des St. Galler Oberlandes im Mittelalter und in der
neueren Zeit in Form eines «historischen Rundblickes vom
Schloß Sargans». — Beide Arbeiten sind erfreuliche Beweise
dafür, wie sehr die an manchen Orten nicht hoch im Kurse stehende sog.
« Lokalgeschichte» oder « Landesgeschichte» bei richtiger Einordnung der
Dinge in den allgemeinen Zusammenhang geeignet ist, wertvolle Ergebnisse

zu vermitteln. — Neben den grundsätzlichen Bemerkungen Kinds
auf S. 27 der zur Besprechung stehenden Schrift sei an diesem Orte auf
die auch für die schweizerische Forschung aufschlußreiche Studie von
Erich Keyser über «Deutsche Landesgeschichte» (Historische
Zeitschrift, Band 139, S. 252—272, München und Berlin 1929) hingewiesen.

Zürich. Anton Largiader.

Walther Köhler, Das Religionsgespräch zu Marburg 1529. Sammlung ge¬
meinverständlicher Vorträge und Schriften aus dem Gebiet der Theologie

und Religionsgeschichte 140. Tübingen 1929. Verlag von J.

C. B. Mohr (Paul Siebeck). 43 S.

Die vorliegende Schrift ist der stark erweiterte und mit Belegen
versehene Vortrag, den Köhler am 13. September 1929 in Marburg
anläßlich der Gedächtnisfeier des Gespräches von 1529 hielt. Sie stellt
einen Überblick über die gesamte Problematik des Abendmahlstreites
zwischen Luther und Zwingli dar, hebt ganz besonders die entscheidenden
theologischen Fragen heraus und stellt das Gespräch als Höhepunkt der
spannungsvollen Beziehungen der beiden Reformatoren in diesen
Zusammenhang. Köhler stellt das Ganze unter den Gesichtspunkt eines Wortes
Billikans «de fide erit contentio et de mysterio divinae operationis in
nobis». In einem I. Abschnitt wird gezeigt, wie zunächst beide Reformatoren

vom Glauben aus die katholische Lehre des Meßopfers auflösen,
nidem sie jedes Werk ausschalten. Dieser Auflösung muß der kultische
Neuaufbau der Abendmahlsfeier folgen und damit die Besinnung über
den positiven Gehalt der Handlung. Die Abendmahls lehre rückt in den

Vordergrund. Beide Reformatoren lassen die Transsubstantiation fallen als;

ein Werk der Consecrationsworte des Priesters. Der Glaube tritt auch

im Sakrament an des Werkes Stelle. Luther und Zwingli haben gerade im
Zusammenhang mit der Abendmahlslehre Tiefstes und Frömmstes über



— 263 —

den Glauben geredet. «In diesem religiösen Quellpunkt sind sie eins»
(S. 11). Schon in der Zeit, da Zwingli noch an der Realpräsenz des Fleisches
und Blutes Christi in Wein und Brot festhält, betont er doch, daß diese
nur dann eintritt, wenn der Genießende im Glauben darnach verlange.
Den folgenschweren weitern Schritt der Ablösung der Realpräsenz tut
Zwingli unter dem Einfluß des Briefes des Niederländers Honius. Christus
sagt in den Einsetzungsworten: Das bedeutet meinen Leib. W. Köhler
betont nun vor allem die Bedeutung des gläubigen Subjektes in dieser
Abendmahlslehre. Er formuliert sehr scharf: «Das objektive Moment liegt
also nur in der Einsetzung der Handlung als solcher, ihren Wert aber
schafft das subjektive Gedenken». Es ist «der subjektive Glaube allein
konstitutiv gesetzt» (S. 13) und oben (S. 11) «wenn Christus unter
der Erscheinung des Brotes n u r da ist, wenn der Glaube nach ihm
verlangt, so ist der Glaube schöpferisch und absolut primär im Abendmahl».

Der zweite Abschnitt zeigt zunächst, daß auch bei Luther der
Glaube von wesentlicher Bedeutung ist beim Abendmahl. Nun zeigt es
sich aber, daß « Glaube und Glaube hüben und drüben nicht dasselbe war »
(S. 15). Köhler erweitert den Gedankengang. Er spricht allerdings auf
der einen Seite immer wieder vom Glauben der Reformatoren in Bezug auf
das Abendmahl, andererseits verallgemeinert er die' an diesem Punkte
gefundenen Verschiedenheiten zwischen Luther und Zwingli und will sie
auf grundsätzliche Verschiedenheiten im Glaubensbegriff überhaupt
zurückführen, auf eine contentio de fide schlechthin, «es geht um. das
Herzstück der Reformation» (S. 17), «Es geht um eine Monographie de
fide hüben und drüben» (Anm. 17). Köhler führt aus: Christlicher Glaube
ist immer eine polargespannte Lebensbewegung. Bei Zwingli steht der
subjektive Pol des Glaubens im Vordergrund. Luther dagegen «denkt in
religiösen Dingen primär von oben nach unten, primär von Gott und nicht
vom Menschen her » (S. 16). So ist in Bezug auf das Abendmahl bei Luther
das Wort maßgebend, objektiv, das Wort setzt die Gegenwart Christi,
unbekümmert um die Haltung des Menschen, auch der Ungläubige empfängt
Leib und Blut Christi, er freilich zum Gericht. « Die Polarität des Glaubens

tritt also in Luther und Zwingli in dem Sinne auseinander, daß hier
der subjektive, dort der objektive Pol primär wird. Hier die Mystik,
dort das Wort» (S. 17).

Nun betont aber Köhler, daß bei beiden die Polarität selbst nicht
gesprengt wird, «es bleibt ein gemeinsamer Untergrund» (S. 17). Auch
bei Zwingli «wird die fides nie schlechthin Menschenwerk» (S. 18,
Anm. 17). In der nun entstehenden Auseinandersetzung greifen beide
Reformatoren auf ihre akademischen Lehrjahre zurück. Zwingli scheidet die
Gottheit und Menschheit in Christus, jene ist allgegenwärtig und überall,
diese, umrissen, sitzt zur Rechten Gottes. Gott ist Geist, das Fleisch ist
nichts nütze, der Glaube kann sich nur auf rein Geistiges beziehen.
Luther betont die Gottmenschheit Christi in Einigung, Vermischung und



— 264 —

Durchdringung. Der Gottmensch ist eine Einheit, seine reale Gegenwart
verbürgt die Sündenvergebung. Jede vernünftige Frage nach dem Wie
ist menschlicher Vorwitz. Über diese Kluft suchen die Straßburger eine

Brücke zu schlagen, indem sie die geistige Gegenwart Christi betonen.
Es taucht der Gedanke eines Religionsgespräches auf, die politische
Lage fordert die Einigung der Protestanten. Die wirksame Führung ging
von Philipp von Hessen aus. Darüber berichtet der dritte Abschnitt.
Zwingli war sofort bereit zum Gespräch. Luther und die Seinen knüpften
das Bündnis an ein Bekenntnis. Sie wollten sich nur mit denen politisch
verbinden, die den richtigen Glauben mit ihnen zusammen anerkannten.
Dem eigentlichen Gespräch zwischen Luther und Zwingli gingen Verhandlungen

zwischen Luther und Oekolampad, Zwingli und Melanchthon voraus.
Die beiden letztern fanden eine Brücke im Kernpunkt der Auffassung
vom Glauben. Sie erklärten über «das Wort»: «das Wort wird
genommen für die Meinung und den Gedanken Gottes selbst; dieser Gedanke
ist und bleibt Gottes Gedanke, eingehüllt jedoch in menschliche Worte.
Diese Meinung des göttlichen Willens faßt das menschliche Herz dann,
wenn es vom Vater gezogen wird» (S. 31). Im Gespräch zwischen Luther
und Zwingli tut sich aufs Neue die ganze Gegensätzlichkeit auf. Zwingli hält
fest an der Bedeutung des Glaubens für das Abendmahl. « Bei Luther, das

Wort und nur das Wort, bei Zwingli des Wortes Kraft an meinen
Glauben gebunden, dort Gott allein, hier Gott und Ich, und die mit
Melanchthon gefundene Brücke, daß dieses Ich vom Vater gezogen werde,
trug* nicht, es blieb doch das Ich neben Gott» (S. 34, die Sperrungen
von Köhler). Der Vermittlungsversuch, auf Veranlassung des Landgrafen
von den Lutheranern aus vorgelegt^ scheiterte an Zwingli, der nicht
die Klarheit preisgeben konnte für einen unklaren Kompromiß, der ihn
in den Augen der Schweizer Kirchen zum Papisten gestempelt hätte.

Doch werden 15 Artikel aufgesetzt, der letzte stellt die Verschiedenheit
in der Abendmahlslehre fest. Die Wirkung dieses Gesprächs und dieser

Artikel beruht darin, daß sich schließlich die Straßburger Luther
anschließen konnten, die Abtrennung der Schweiz blieb besiegelt.

Diese Darstellung des Abendmahlstreites aus der Feder des ersten

Kenners des ganzen Problems gibt uns einen tiefgreifenden Überblick
über das Ganze. Der uns heute so schwer verständliche Gegensatz
zwischen Luther und Zwingli in der Abendmahlslehre wird auf seine

tieferen Ursachen zurückgeführt und als eine tiefbegründete geschichtliche
Notwendigkeit dargetan. Es geht um den Glaubensbegriff. Luthers Glaube

gehorcht dem Wort laut der Schrift und ist bereit, kreatürliche Stützen

anzunehmen. Zwinglis Glaube richtet sich nur auf die rein geistige,
abstrakte Tatsache der göttlichen Botschaft von der Sündenvergebung.
Das Abendmahl kann also nur die Bedeutung einer Gedächtnisfeier an

die diese Botschaft verbürgenden Heilstatsachen haben. So kann das

Abendmahl auch nur für den einen Sinn haben, der an diese Heils-



— 265 —

Tatsachen glaubt. Mit Recht stellt also Köhler fest, daß für Luther das
Abendmahl eine objektive Größe ist. Die Einsetzungsworte haben für
jedermann, ob er glaube oder nicht glaube, einen Sinn. Für Zwingliist das Abendmahl aber nur in dem Sinne subjektiv, als es für alle
diejenigen, die nicht glauben, bedeutungslos ist. Im Sinne eines Teiles
der göttlichen Schrift und der gesamten göttlichen Wahrheit über
Sündenvergebung und Heil des Menschen ist aber auch für Zwingli das
Abendmahl eine objektive Größe. Der Abendmahlstreit ist also eine
contentio de fide insofern, als das Abendmahl eine Frage ist, die
überhaupt nur innerhalb der Sphäre des Glaubens zum Leben erwacht. Darf
nun aber diese contentio de fide über das Abendmahl hinaus verallgemeinert

werden? Besteht wirklich ein wesentlicher Unterschied in der
Betonung der Pole innerhalb des als polar gespannte Lebensbewegung
charakterisierten Glaubens? Was heißt vor allem der von Köhler oft gebrauchte
Ausdruck «primär»? Köhler beantwortete mir diese Frage brieflich. Er
verstehe «primär» nicht im Sinne von prima causa, sondern von primo
loco, im Sinne von maßgebend, entscheidend. Aber auch damit scheint
mir nicht viel gewonnen. Die Verallgemeinerungen Köhlers erscheinen mir
zu unbestimmt. Köhler deutet auch selbst bestimmtere Fragen an - er
betont, daß Glaube bei Zwingli nie schlechthin Menschenwerk sei — also
die Frage nach der Entstehung des Glaubens. Von dieser Frage aus dürfte
aber keineswegs der subjektive Pol bei Zwingli als der primäre bezeichnet

werden, oder etwa die Sätze über Luther (S. 16) umgekehrt werden,
so daß es hieße: Zwingli denkt in religiösen Dingen primär vom Menschen
her. Köhler begünstigt diese Umkehr durch den Satz: «.. der Glaube
stieg von unten nach oben. Genau umgekehrt Luther..» (S. 15). Was die
Entstehung des Glaubens anbetrifft, so hat sich Zwingli unmißverständlich

dahin ausgesprochen, daß der Glaube im Menschen von Gott durch
den Geist in der Wortverkündigung gewirkt und geschaffen werde (z. B
Werke III, 786, Z. 12. 18. 21, auch Köhler, S. 22: «Und hatte nicht Zwingli
bei aller Subjektivität den Glauben Gottes-Gabe sein lassen?»). Von
hier aus müssen auch die Ausführungen Köhlers (S. 34) eingeschränkt
werden. Gewiß ist «mein Glaube» (Sperrung von mir) notwendig zur
Erfassung des Wortes im Abendmahl. Damit ist aber die Brücke Melanch-
thons, daß das glaubende Ich vom Vater gezogen werde, gar nicht
abgebrochen. Man kann von Zwingli nicht sagen, daß «das Ich neben
Gott» steht. Vielmehr liegt die Trennung nur darin, daß für Luther kein
Glaube, gleichgültig ob er vom Ich oder von Gott her rühre, nötig
ist, damit die Abendmahlsworte ihre Bedeutung haben. Was die
Entstehung des Glaubens anbetrifft, ist auch bei Zwingli Gott
«primär», maßgebend. Darüber besteht, soviel ich sehe, keine contentio
de fide zwischen den Reformatoren. Aber über den Inhalt des Glaubens?
Ja, wie wir als durchaus richtig bei Köhler feststellten, in Bezug auf das
Abendmahl, im Zusammenhang damit in Bezug auf die Christologie und



— 266 —

im Zusammenhang damit in Bezug auf die Fleischwerdung des Wortes.

Mir scheint der Aufsatz von E. Seeberg in der Festschrift für R. Seeberg
die richtige Fragestellung, nur vielleicht wieder eine zu spezielle

Antwort, zu enthalten.

Ja, wenn wir noch weiter nach Inhalten des Glaubens fragen oder

fragen, wie stark der religiöse Quellpunkt war, in welchem die
Reformatoren eins waren, dann muß doch in einem Vortrag über das Marburger
Gespräch in stärkerem Maße auf die 14 Marburger Artikel hingewiesen

werden, welche beide Reformatoren annahmen. Hier sind Aussagen des

Glaubens formuliert, die doch an Inhalt sehr reich sind, Glaube an Gott,
den Schöpfer, an Jesus Christus, seinen Sohn, unsern Erlöser, usw.

unter 6 die ausdrückliche Feststellung, daß dieser Glaube eine Gabe Gottes
sei. Auf diesen gemeinsamen Inhalt geht Köhler nicht ein. Allerdings
wurde dieser in Marburg nicht wichtig und war nicht stark genug, um
eine Einigung der Reformatoren herbeizuführen. Aber darum darf doch

der große gemeinsame Grund, den ja schon Bucer gesehen und als « sub-

stantia Christianismi» erfaßt hatte, nicht so stark zurücktreten. Für
den von Außen den Abendmahlstreit übersehenden Historiker ist doch

dieser gemeinsame Grund da, auch wenn er nicht wirksam geworden ist.

An dieser Stelle erhebt sich nun allerdings eine weitere methodische

Frage. Die Bemühungen Köhlers gehen darum — das ist schon aus
seinen zusammenfassenden Darstellungen über Luther und Zwingli zu

erkennen — die Frage zu beantworten, die er selbst zum Titel eines

Vortrages gemacht hat: Warum sind Luther und Zwingli 1529 in Marburg
nicht einig geworden? (Anm. 8). Diese Frage beherrscht in starkem
Maße z. B. auch das Büchlein Köhlers: « Die Geisteswelt Ulrich Zwinglis »

(Gotha 1920). Dieses beginnt: «Ihr habt einen anderen Geist als wir».
In der Einführung (S. 2) wirft aber nun Köhler selbst die andere Frage
auf, ob nicht «das Wollen hüben und drüben unter ein gemeinsames Ziel

gebracht werden kann und seine Gegensätzlichkeit zu einer Wegverschiedenheit

abblaßt». Es liegen also zwei Gesichtspunkte vor und es ist von
entscheidender Bedeutung für die Beurteilung des Abendmahlstreites,
welchen wir wählen. Der erstere sucht auszugehen vom Marburger
Tage selbst, er nimmt den Tatbestand, seine Ursachen und seine unmittelbaren

Wirkungen auf. Von da aus gesehen ist das Marburger Gespräch
eine contentio de fide. Die Verschiedenheit der Ansicht über die

Bedeutung des Glaubens in Bezug auf das Abendmal war, weil es eine

Glaubensfrage war, so stark, daß sich die Reformatoren nicht einigen
konnten. Der zweite Gesichtspunkt geht von unserer heutigen Stellung
aus und sucht Marburg im Zusammenhang der Geschichte des Christentums

überhaupt zu sehen. Von da aus ist das Gespräch keine contentio
de fide, denn von da sind nicht nur die ganz allgemeinen Fragen nach

Christentum oder Nicht-Christentum, nach Glaube oder Nicht-Glaube,
sondern auch die spezielleren Fragen nach Rechtfertigung aus Glauben oder



— 267 —

aus Werken, nach der Kirche als der Gemeinschaft aller Gläubigen usw.
so viel wichtiger als die Abendmahlsfrage, daß die Einheit der Reformatoren

größer erscheinen muß als ihre Verschiedenheit. Und nun die-
letzte Frage: Welcher Gesichtspunkt ist der wichtigere? Für den Historiker

als Diener an der Erforschung der geschichtlichen Wahrheit der
erstere, für den Historiker als Menschen seiner Zeit und Gegenwart
der letztere; denn nur diejenige Geschichte ist lebendig, die unserer
Gegenwart etwas zu sagen hat.

Zürich- L. v. Muralt.

Richard Feller, Der Staat Bern in der Reformation. Zweiter Band der
Gedenkschrift zur Vierjahrhundertfeier der Bernischen Kirchenreformation,

herausgegeben vom Evangelisch-reformierten Synodalrat des
Kantons Bern. Bern 1929. Kommissionsverlag von Dr. G. Grünau.
269 S.

Unter den zahlreichen Werken zur schweizerischen Reformationsgeschichte,

welche in den letzten Jahren anläßlich der Vierjahrhundertfeiern
der Reformation besonders in Bern, dann auch in Basel, Schaff-

hausen, im Thurgau und an andern Orten geschrieben wurden, nimmt
dieses Buch des Berner Schweizerhistorikers einen ganz hervorragenden
Platz ein und ist von ganz besonderer Eigenart. Es stellt eine
Verfassungsgeschichte im vollsten Sinne dar, eine Staatslehre von Bern m
der Reformationszeit, indem es die Fragen nach der Entstehung,
Begründung und Rechtfertigung des Staates, nach dem Zwecke und Inhalt
desselben, nach seiner Wirksamkeit und Tätigkeit, wie Gerichtsbarkeit,
Eid, Leibeigenschaft, Volksanfragen, Landesverwaltung, Mannschaftsrecht,
Steuern, Gesetzgebung, lokale Selbstverwaltung, Staatsbehörden usw. untersucht.

Dazu bietet es eine Darstellung der wirtschaftlichen Verhältnisse,,
der Söldnerdienste und gibt einen Überblick über die auswärtige Politik.
Ganz besonders eingehend behandelt es das Verhältnis von Staat und
Kirche. Es gliedert sich in zwei Hauptteile. Der erste behandelt alle
diese Fragen vor der Reformation, der zweite während und nach derselben..
Dadurch wird in hochinteressanter Weise greifbar, welche Bedeutung
die religiös-kirchliche Umwälzung für die Struktur des Staates gehabt hat.

Der Staat vor der Reformation war dualistisch, Obrigkeit und Untertanen

standen sich als selbständige Größen gegenüber. Die
Rechtsordnung, die das Verhältnis der beiden Teile zueinander regelte, war
keineswegs einheitlich, sondern von Herrschaft zu Herrschaft verschieden.

Die Stärke des Staates beruhte allein auf dem korporativen Zusammenschluß

aller Teile, auf dem guten alten, verbrieften Rechte. Die Einheit

war nur in der Obrigkeit der Hauptstadt wirklich da. Das Ganze
-war noch nicht begrifflich als «Staat» erfaßt, der Staat hieß vielmehr

« Schultheiß, Klein und Groß Rät von Bern ». Ihre Herrschaftsgewalt leitete
die Obrigkeit ab aus übergeordneten Rechten, alten Rechten, kaiser-



— 268 —

liehen Privilegien. Die Begründung und Rechtfertigung des Staates
beruhte auf dem Naturrecht, die Stimmen, die eine göttliche Gründung des

Staates vertraten, drangen nicht durch. Dieser Staat nahm seinen
bestimmten Platz ein in der mittelalterlichen ständischen Gliederung. Er
diente zunächst der Kirche als ihr weltlicher Arm, übernahm ihren Schutz
besonders über Klöster. Der Staat strebte aber über diese dienende

Stellung hinaus. Die Absicht der Obrigkeit war, den Klosterbesitz in
unmittelbare Staatsgewalt überzuführen und dadurch die weltlichen Fragen
klösterlicher Grundherrschaft, Gerichtsbarkeit u. a. selbst zu übernehmen.
Er setzte Steuern und Kriegsdienst klösterlicher Untertanen durch. Die
Verderbnis des geistlichen Standes im 15. Jahrhundert führte zu weitern
Eingriffen des Staates in die kirchlichen Verhältnisse. Die Obrigkeit
mußte aus Gewissensgründen kirchenregimentliche Aufgaben übernehmen.

« Die Obrigkeit erfuhr etwas Neues, die Verantwortung für das Seelenheil
der Untertanen, womit ein großer Gedanke der Reformation angebahnt
war». (S. 98).

Sehr fein schildert Feller nun den «Beginn der Reformation».
Die neue Predigt des Evangeliums weckt die Gewissen und schafft ein

neues religiöses Bewußtsein. Die Verwirklichung desselben ist das Werk
des Bürgertums. Dieses fühlt sich auch in seinem äußern Dasein bedroht
durch den Zerfall der Sitten. Die Reformation versprach auch für weltliche
Gebrechen Heil, viele schlössen sich der neuen Bewegung nur an, weil
sie hofften in die Ämter zu gelangen. «So vielgestaltet, neidisch und

gebieterisch ist die Wirklichkeit, daß sie selbst der geschichtlichen Stunde

den reinen Ausdruck des Göttlichen versagt» (S. 113). Eine Fülle

von Gedanken drängen sich auf wenigen Seiten zusammen, der Beziehungsreichtum

des geschichtlichen Lebens kommt wundervoll zum Ausdruck.

Für den Staat bestand die Bedeutung der Reformation nun darin, daß

«die Regierung die große Entdeckung machte, daß das Staatsbewußtsein

von der Religion aus bestimmt werden könne. Sie griff aus allen Gedanken

der Reformation vorweg die paulinische Lehre vom göttlichen Auftrag
der Obrigkeit heraus und brach in diesem Punkte mit dem alten Glauben»

(S. 113). Der Beschluß zur Disputation bedeutet die Verselbständigung des

bernischen Staatsrechtes gegen Kirche und Reich. Es war ein völlig
neuer Staatsgedanke gegeben, der schließlich weitgehende Folgen haben

mußte; diese Auffassung mußte die der Obrigkeit gegenüberstehenden,
selbständigen Teile des Staates, die einzelnen Ämter und Landstädte als

selbständige politische Größen bedeutungslos werden lassen und alle Hoheit

der Obrigkeit allein zuweisen. Diese beanspruchte tatsächlich für sich

die «Souveränität». Feller führt aus, wie man wohl das Wort, aber noch

nicht den Inhalt des neuen Staatsgedankens besaß. « Die Aufgabe war eine

doppelte, die Souveränität als Begriff zu bestimmen und die Herrschergewalt

fest zu umschreiben » (S. 132). Noch standen lange alte korporative,
dualistische und neue autoritative, zentralistisch-absolutistische Staatsauf-



— 269 —

fassung nebeneinander, ja gegenüber den Gegnern der Reformation und
gegenüber denen, die von der kirchlichen Neuerung zu viel erwarteten,
wie die Täufer und Bauern, welche die Abschaffung der Zehnten u. a.'

forderten, wurden gerade die alten Rechte geltend gemacht. Die
Regierung führte die Reformation nicht durch auf Grund ihrer Macht und der
göttlichen Begründung derselben, sondern auf Grund des Rechtes und des
Gewissens. «Zum Helfer in der Not wurde der alte Staat, jener Verband
von Haupt und Gliedern, dessen Stärke nicht in der Gleichheit, sondern
im verbrieften und gesicherten Recht eines jeden war» (S. 119). Die
Obrigkeit, die ja die Durchführung der Reformation erst unter dem Zwang
der Zunftgemeinden in der Stadt an die Hand nahm, handelte auch nicht,
ohne sich das Einverständnis der Untertanen auf der Landschaft eingeholt
zu haben.

Von besonderem Interesse und Werte/ scheinen mir die Ausführungen
Fellers über das Verhältnis von Staat und Kirche nach der Reformation
zu sein. Das Maßgebende hatte Zwingli in seiner Schrift «Von
göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit» gesagt. Die Obrigkeit ist von
Gott gesetzt als Lehrmeisterin der Menschen, ihrer Herrschaft sind aber
bestimmte Grenzen gesteckt, «sie hat kein Recht, in das Verhältnis
zwischen Gott und Mensch einzugreifen» (S. 122). Am freimütigsten spricht
sich darüber der Synodus aus. Der Glaube ist «eine wissentliche
Versicherung des Herzens.... Die Obrigkeit hüte sich, die Freiheit des
Gewissens mit ihren Geboten anzutasten und dem Heiligen Geist ein Ziel
zu stecken» (S. 125). In der Geistlichkeit blieb der Gedanke der Freiheit
der Wortverkündigung und des Rechtes des Widerstandes gegen eine irrende
Obrigkeit auch lebendig, als der Staat in immer stärkerem Grade die
Leitung der Kirche an die Hand nahm. Diese doppelte Bestimmung der
Staatsaufgabe der Kirche gegenüber, auf der einen Seite die göttliche
Begründung der Obrigkeit und der ihr erteilte Auftrag, für die richtige
Wortverkündigung zu sorgen, auf der andern die Pflicht, dem Gewissen
eine staatsfreie Sphäre offen zu lassen, war nicht leicht in der
Wirklichkeit durchzuführen. Dieser Begrenzung trug die Obrigkeit darin
Rechnung, daß sie die Landschaften ausdrücklich erklären ließ, daß sie sich
ungezwungen gleichförmig gemacht haben. Am schwierigsten wurde aber
die Stellung der Obrigkeit den Täufern gegenüber. Hier fand sie die
Formel, daß sie in Glaubenssachen wohl Hand und Mund, nicht aber
dem Herzen gebieten dürfe. Da erhebt sich nun die Frage, auf die Feller
nicht ausdrücklich eingeht, warum eine öffentliche Betätigung andern
Glaubens in den reformierten Gemeinwesen nicht möglich war, warum
Katholiken und Täufer ausgewiesen, letztere, wenn sie rückfällig wurden,
mit dem Tode bestraft wurden. Eine wesentliche Antwort liegt in der
Feller'schen Darstellung, wie mich der Verfasser belehrte, darin, daß
ja die neue kirchliche Ordnung mehrheitlich vom Volke als die dem Worte
Gottes gemäße Ordnung erkannt und angenommen war. Dabei mußte man



— 270 —

nun doch bleiben und es war Aufgabe der Obrigkeit, die Kirche dabei zu
schützen und Störungen der öffentlichen Ruhe und Ordnung — diese war
jetzt bei zwiespältiger kirchlicher Betätigung unvermeidlich — zu
verhindern. Eine weitere Antwort liegt ja schon in der Formel, daß sie in

Glaubenssachen Hand und Mund gebieten dürfe. Die Auffassung der

Obrigkeit war, daß «sich alle Bewohner des Staatsgebietes den äußern

Forderungen der Reformation unterwerfen» (S. 129) sollten. In der

Betonung der Annahme der Reformation durch eine Mehrheit und in der

Unterscheidung des innern und des äußern Menschen, wobei sich letzterer
den festgelegten Ordnungen fügen soll, ist die Auffassung enhalten,
daß die äußern Ordnungen der reformierten Kirche rechtlicher Natur sind.

Feller sagt an anderer Stelle, daß «der göttliche Auftrag der Obrigkeit
in das bernische Staatsrecht aufgenommen wurde» (S. 115) und daß die

Obrigkeit «den Ortsrechten vielen Stoff durch ihre ausgreifenden
Reformationsmandate entzog» (S. 143). Auch der Synodus spricht sich an einer

von Feller nicht zitierten Stelle deutlich darüber aus: Die Obrigkeit solle

von göttlicher Regierung, soweit diese äußerlich sei, nicht abstehen,
sondern den freien Lauf der Gnade durch ihre Gewalt, als Mitgeholfen
Gottes, fördern. Darum soll die Obrigkeit, da sie «das Evangelium

angenommen und den underthanen fürgetragen, dasselbig ouch als ein

Municipal- und besunder Stattrecht geschworen», dasselbe zu Stadt

und Land handhaben. Es ist «wie ein andere üßerliche Satzung üwerer
Herrschaft ze achten». Die Möglichkeit zu dieser merkwürdigen
Auffassung des Evangeliums als eines Stadtrechtes, das doch den Reformatoren

als Mittel des göttlichen Geistes zur Weckung des Glaubens galt,

lag einerseits darin, daß ja die Bibel als Wort Gottes unerschütterliche

Richtschnur alles Glaubens und Lebens war, und andererseits darin,
daß der äußere Mensch in dieser Welt der Erbsünde unterworfen war,
also nur durch gewaltsame Zucht zu einem friedlichen Gemeinschaftsleben

gezwungen werden konnte, in welchem überhaupt die Verkündigung
des Evangeliums möglich war. Darin liegt ja nun aber die klare Meinung,
daß diese äußere Zwangsordnung keineswegs das göttliche Gesetz in

seiner himmlischen Reinheit sei. Deshalb konnte man den innern Menschen,

der im Glauben seine Rechtfertigung und Heiligung erfuhr von diesem

äußern unterscheiden und diese innere Sphäre freilassen. Bekanntlich

beantwortet Troeltsch die oben von uns gestellte Frage, warum im

reformierten Gemeinwesen nur ein Glaube geduldet wurde, mit der These, daß

im Protestantismus noch wie im Mittelalter die Idee einer einheitlichen

Christenheit, eines corpus christianum, lebendig gewesen sei. Holl hatte

dann diese These bei Luther abgelehnt und neuerdings wird sie auch

für Zwingli als durchaus unbegründet bestritten1. Feller geht deshalb nicht

auf diese gelehrten Kontroversen ein, weil die bernischen Quellen über

1 Alfred Farner, Die Lehre von Kirche und Staat bei Zwingli.

.(Tübingen 1930).



— 271 —

•diese Idee nichts enthalten. Gerade seine gründlichen Quellenforschungen
ermöglichen es uns nun aber zu sagen, daß diese Idee des .corpuschristianum eben tatsächlich nicht vorhanden war, daß die Antwort
auf unsere Frage vielmehr in der von uns versuchten Weise gegebein
werden muß. In diesem Zusammenhange gesehen tritt das Buch Fellers
als wertvoller Beitrag, aufgebaut auf einem geschlossenen lokalen
Quellenmaterial, in den weiten Bereich allgemeiner Reformations- und neuerer
Geschichte ein.

Den weitern Inhalt des Buches können wir nur noch andeuten.
Wohl zum Feinsten gehören die Ausführungen über die «Tätigkeit des
reformierten Staates». Dabei führt Feller wieder an die letzten Fragen
der Reformation heran, nämlich an die Spannung, die besteht zwischen dem
Gedanken der Erbsünde und der Nichtigkeit alles menschlichen Tuns und
den doch geltenden Forderungen des göttlichen Gesetzes, der Forderung
nach sittlicher Bewährung im Berufe.

Feller berichtet ferner über die Verstaatlichung des Klostergutes, die
neue Machtverteilung im Staate, die Verwaltungsreform, über Gehälter und
Arbeitszeit, das amtliche Schriftwesen, Landvogteien und Landesverwaltung,

die Entstehung der Landgemeinden — der Gedanke der Gemeinde
ist wesentlich eine Schöpfung der Reformation — das Heerwesen, die
Wohltätigkeit des Staates, ein sehr inhaltsreiches Kapitel. Im letzten
Kapitel über Staat und Wirtschaft wird über die Abfindung der Kloster-
insaßen, über die Verwendung des Klostergutes, die Einkünfte des Staates,
Zehnten, Zinsen, die Bevölkerungszunahme, Gewerbe, Landwirtschaft,
besonders die Landnahme usw. berichtet.

Der Verfasser mußte, um den Umfang der Gedenkschrift nicht zu
groß werden zu lassen, auf die Drucklegung ausführlicher Abschnitte
über die Sittengesetzgebung, die Sittenzucht, besonders das Verhältnis
zwischen Prädikanten, Staat und dem gesamten Täuferproblem verzichten.
Alle Freunde der Reformationsgeschichte können nur wünschen, daß sie
auch diese Ausführungen aus so wohl unterrichteter Feder doch noch
erhalten mögen.

Ganz abgesehen von den spezifisch reformationsgeschichtlichen
Interessen, die der Referent besonders hervorgehoben hat, bietet das Buch
naturgemäß jedem Schweizerhistoriker ein außergewöhnlich reiches Bild
schweizerischer Verfassungs- und Kulturgeschichte um die Wende des
15. und 16. Jahrhunderts. Und weiterhin findet auch der bernische
Lokalhistoriker unerschöpfliches Material für seine Interessen, Material, das
zugleich in einen übergeordneten sinnvollen Zusammenhang gebracht ist. So
möchte ich dem Buche weitgehende Verbreitung unter den Freunden der
Geschichte wünschen und dadurch dem Verfasser meinen wärmsten Dank
für die vorzügliche Leistung aussprechen.

Zürich. L. v. Muralt.



— 272 —

Werner Naef, Zur Geschichte der Heiligen Allianz. Berner Untersuchungen
zur allgemeinen Geschichte, Heft 1. Bern 1928. Verlag Paul Haupt.

Der Inhalt dieser Schrift stellt die Ergebnisse von Untersuchungen
dar, welche im Historischen Seminar der Universität Bern durchgeführt und
durch den Verfasser überprüft und vervollständigt wurden. Zur Diskussion
stand im wesentlichen die Urheberschaft, d. h. der Anteil des Zaren Alexander

I. |und derjenige Metternichs an der Abfassung des Vertragstextes.

Man wußte bis jetzt, daß der Zar den andern Monarchen einen

Entwurf vorlegte, in welchem Metternich eine «in religiöses Gewand ein- •

gekleidete philanthropische Aspiration» erblickte, und der nicht den Stoff

zu einem zwischen den Monarchen abzuschließenden Vertrag darbot. Er

redigierte denn auch, indem er diesen Entwurf umarbeitete, durch
geschicktes Einfügen stilistisch unwesentlicher, aber inhaltlich umgestaltender

Aenderungen das endgültige Vertragsinstrument der Heiligen Allianz.

Nachforschungen nach jenem Entwurf führten den Autor auf ein

Manifest, durch welches im Dezember 1815 der russische Kaiser seinen Völkern
den Abschluß der Heiligen Allianz mitteilte. Indem Naef dieses mit dem

Vertragstext verglich, sah er sich durch eine im Wiener Haus-, Hof-
und Staatsarchiv aufgefundene Gegenüberstellung der Beiden mit
Anmerkungen Metternichs unterstützt. Die Untersuchung ergab eine lückenlose

Parallelität des Gedankenaufbaus zwischen den zwei Dokumenten,
aber auch drei wesentliche Abweichungen. Das Zarenmanifest will
anstelle früherer Regierungspraxis ausdrücklich das Programm einer besseren

Zukunft setzen, während der Vertragstext einfach an die grossen Ereignisse

der drei letzten Jahre anknüpft und bereits betätigte Regierungsmaximen

bekräftigt. Jenes spricht von der Brüderlichkeit unter den
Menschen schlechthin, dieser bezieht sie nur auf die Fürsten. Der Vertrag
enthält eine Einladung zum Beitritt an alle Mächte, das Manifest möchte

außerdem eine starke Drohung gegenüber allfällig Wiederaustretenden

beifügen. Aus dem Zarenprogramm, welches Bewegung bringen sollte,
wurde demnach unter Metternichs Händen ein Versicherungsvertrag, welcher

einen politischen Zustand fixierte und garantierte.

In dieser Entstehungsgeschichte der Heiligen Allianz läßt sich daher

der geistige Abstand zwischen dem Zaren und Metternich messen, den

ersterer durch das Manifest hervorhob; erst seit Aachen und Troppau,
konnte er zur Politik des Staatskanzlers herübergezogen werden.

Diesen Ausführungen über die Entstehung des Vertragstextes schließt

sich ein zweiter Abschnitt an, welcher den Beitritt der Schweiz zur

Heiligen Allianz behandelt. Als die Einladung an die Tagsatzung erging,

stiegen sogleich politische Bedenken auf, ob man nicht weitreichende

Verpflichtungen übernehme, die mit der schweizerischen Neutralität in

Widerspruch geraten und für die «anspruchslose» Freiheit der Schweiz

bedrohlich werden könnten. Erst beruhigende Versicherungen des rus-



— 273 —

sischen Geschäftsträgers von Krüdener bewogen die Eidgenossenschaft
zum Beitritt, welchen sie nach schwerfälliger Prozedur unter vorsichtiger
und geschickter Betonung ihrer Freiheit, Unabhängigkeit und Neutralität
vollzog. Vergleiche zum Völkerbundseintritt drängen sich hier auf.

Ein dokumentarischer Anhang bringt neben dem Vertragstext u. A.
das Zarenmanifest, jene österreichische Vergleichung und die
Beitrittserklärung der Schweiz.

Der Historiker wird an diesen wohlfundierten und überzeugenden
Untersuchungen seine Ansichten über die Heilige Allianz neu orientieren.

Zürich. Otto Weiß.

Edgar Bonjour, Heinrich Geizers Vermittlungstätigkeit im Neuenburger Kon¬
flikt 1856(57. (Separatabdruck aus «Schweizerische Monatshefte für
Politik und Kultur», 9. Jahrgang, Heft 11) Bern-Leipzig, 1930, 19 S.

Die vorliegende Studie ist wie die in Heft 1/1930 dieser Zeitschrift
erschienene größere Arbeit des Verfassers das Ergebnis von Studien
in norddeutschen Archiven, speziell in diesem Falle im Preußisch-Brandenburgischen

Hausarchiv in Berlin-Charlottenburg. Heinrich Geizer, (geboren
1813 in Schaffhausen, gestorben 1889 bei Basel) hatte sich den König
Friedrich Wilhelm IV. früher einmal dadurch verpflichtet, daß er ihn vor den
mörderischen Absichten eines internationalen, revolutionären Geheimbundes
in der Schweiz rechtzeitig warnte. Geizer, der als angesehener Gelehrter
und Historiker in Basel wirkte, hatte früher während sieben Jahren
in Berlin gelebt und kannte den komplizierten Charakter des Königs gut.
Freiwillig stellte er die persönliche Sympathie, die ihm Friedrich Wilhelm IV.
bewahrt hatte, in den Dienst der Vermittlung im Neuenburger Handel.
Es ist ihm auch gelungen, im Sinne der Mäßigung auf den König
einzuwirken, wenn er auch an der durch die Dazwischenkunft Englands und
Frankreichs schließlich bewirkten Lösung der Angelegenheit nicht in
entscheidender Weise beteiligt war. Die kleine Ergänzungsstudie Bonjours
zeigt deutlich, daß Friedrich Wilhelm IV. nicht mit dem Schlagwort
eines «geistig und physisch impotenten Menschen» abgetan werden kann.

Zürich. Anton Largiader.

Erwin Poeschel, Das Burgenbuch von Graubünden. 312 S., 100 Tafeln und
eine Burgenkarte im Maßstab 1 =450 000. Zürich und Leipzig 1929.
Verlag Orell Füßli.

Ein Burgenwerk ungewöhnlich im Ausmaß, ungewöhnlich in der
Ausstattung und bemerkenswert in der Präzision der Angaben und in der
Fülle der Ergebnisse hat der Kanton Graubünden erhalten. Ungewöhnlich

ist aber auch die Art der Entstehung des Werkes: die Direktion
der Rhätischen Bahn in Chur hat in einer einzigartigen, hohen
Auffassung von der Kulturaufgabe ihres Unternehmens das « Burgenbuch»
gefördert und sein Erscheinen ermöglicht. Schon vor Jahren hatte die



— 274 —

Rhätische Bahn ein anderes Unternehmen, die drei Bände des «Bürgerhauses

in der Schweiz», Abteilung Graubünden, in namhafter Weise

unterstützt und dadurch mitgeholfen, daß Graubünden eine abgeschlossene

Darstellung des in diesem Lande so reichen Wohnhausbaues erhalten hat.

Eine solche Kulturpolitik muß nachdrücklich hervorgehoben werden,

gehört es doch in unserem Lande zu den größten Seltenheiten, daß kommerzielle

Unternehmungen den Druck wissenschaftlicher Werke unterstützen.

— Wer sich bis anhin über bündnerische Burgen unterrichten wollte, war

auf die älteren Werke von Hottinger und Schwab, Die Schweiz

in ihren Ritterburgen und Bergschlössern (1828-1839) und Heinrich

Kranek, Die alten Ritterburgen und Schlösser in Hohenrätien (1834)

angewiesen. Vereinzeltes war auch in Monographien zu finden. Nun

hat Architekt Erwin Poeschel, der seinerzeit die außergewöhnlich

reichhaltigen und treffsicheren Einleitungen zu den drei « Bürgerhausbänden»

von Graubünden geschrieben hatte, auch die bündnerischen Burgen zum

Gegenstand einer Studie gemacht. Es mögen an die vierhundert Burgen

und Wehrbauten sein, die in dem Bande dargestellt sind. Das Wesentliche

an der Anordnung des Bandes ist die Zweiteilung des Stoffes.
Die Details der Baubeschreibung und der Burgenschicksale wurden in

Form von knappen Angaben in einem Lexikon zusammengefaßt. Alle

allgemeinen Ergebnisse sind in einem ersten Teil gesondert vereinigt,

den der Verfasser nach folgenden Gesichtspunkten gegliedert hat:

Vorgeschichte und Entwicklung der Form; Existenzgrundlagen der Burg in

Currätien; die Ausbreitung im hohen Mittelalter; Nachblüte und Aas-

gang; der Bau und seine Teile. Wertvolles, auf Grund von

Einzeltatsachen erarbeitetes Material bietet das letztgenannte Kapitel «der Bau

und seine Teile». Wohl haben wir in der schweizerischen Literatur

keinen Mangel an Behauptungen über das Aussehen der Burgen in

vergangenen Zeiten, aber die meisten dieser Arbeiten sind nicht gehörig

fundiert. Wenige Ausnahmen gab es: so z. B. die Aargauer Burgen von

Walther Merz und der auf ostschweizerischen Beispielen aufgebaute

Versuch von Heinrich Zeller-Werdmüller, Mittelalterliche Burganlagen der

Ostschweiz (Mitt. der Ant. Gesellschaft in Zürich, Bd. 23, 5). Poeschels

Ergebnisse über den Burgenbau verdienen auch außerhalb der Grenzen

unseres Landes Beachtung, man darf sie ruhig dem Werke von Piper,

Burgenkunde (2. Auflage 1906) an die Seite stellen. Der zweite Teil

des Buches ist nach Landschaften und innerhalb derselben nach den

einzelnen Burgen geordnet. Sehr reich ist die Ausstattung mit Grundrissen,

Aufrissen und Schnitten; es ist dies natürlich die einzige Grundlage,

auf welcher über die bauliche Anlage der Burgen diskutiert werden kann.

Dazu kommt noch ein photographisches Abbildungsmaterial auf hundert

Tafeln. Die den einzelnen Burgen beigefügten Textangaben werden auch

dem Historiker z. Teil Neues bringen: so konnten z. B. eine Reihe von

nicht edierten Misoxer Urkunden verwendet werden, die Poeschel aus



— 275 —

dem Abschriftenmaterial von Prof. Dr. Karl Meyer in Zürich zur
Verfügung gestellt worden sind. — Die drucktechnische Ausstattung des
Bandes ist einwandfrei.

Zürich. Anton Largiader.
Gottlieb Binder, Altzürcherische Familiensitze am See als Erinnerungsstätten.

Erlenbach-Zürich, 1930, Eugen Rentsch, Verlag. 157 Seiten. Mit 4
farbigen Bildern und 53 Tafeln.

Aus Adolf Freys Lebensbild von Conrad Ferdinand Meyer
wußte man von jeher, welch große Rolle der Zürichsee mit seiner
reizvollen Uferlandschaft im Leben des Dichters gespielt hat und man lernte
in dem Kapitel die «Tafelrunde von Mariafeld» die Bedeutung des
Wille'schen Hauses kennen. Es war daher eine dankenswerte Aufgabe,
einmal den alten Landsitzen am Zürichsee eine besondere Studie zu widmen
und ihren Beziehungen zur Politik, Literatur, Wissenschaft und Musik
nachzugehen. Der Verfasser, der sich schon in früheren Veröffentlichungen
mit der Geschichte des Zürichsees befaßte, hat seinen Stoff mit großer
Liebe und mit eindringendem Verständnis bemeistert und seine
Schilderung, in welcher Goethe, C. F. Meyer, Mommsen, Liszt, Wagner
und eine ganze Reihe von ehrenwerten alten Zürcher Kaufleuten und
Bürgermeistern in ihren Beziehungen zu den Zürichseegütern
heraufbeschworen werden, vermag den Leser bis zum Schlüsse zu fesseln. Der
Verlag hat das Buch mit einer großen Zahl von ausgezeichneten
Abbildungen versehen.

Zürich. Anton Largiader.
Basler Jahrbuch 1930. Herausgegeben von August Huber und Ernst Jenny.

50. Band. Basel, 1930, Helbing & Lichtenhahn. 378 S. (Mit einem
Gesamtregister über die Jahrgänge 1 bis 50 des Basler Jahrbuchs.)

Aus dem Basler Jahrbuch auf das Jahr 1930, mit dessen Erscheinen
das Unternehmen auf die Herausgabe von fünfzig Bänden zurückblicken
kann, sei vor allem auf die persönlichen Erinnerungen an den Basler
Staatsarchivar und Geschichtsschreiber Rudolf Wackernagel verfaßt
von seinem Sohne Martin Wackernagel, dem in Münster i. W. wirkenden
Kunsthistoriker, hingewiesen. Neben dem Lebensbilde Wackernagels, das
im Basler Jahrbuch 1926 aus der Feder Rudolf Thommmens
ererschienen war, wird jeder Leser der «Geschichte der Stadt Basel»
die persönlichen Erinnerungen an den Verfasser dieser einzigartigen
Stadtgeschichte mit größter Teilnahme verfolgen. Es ist ein Genuß, die geistige
Umwelt dieses Mannes kennen zu lernen und man versteht das Urteil
Hermann Wartmanns, des strengen und mit dem Lobe kargenden St. Gallers,
der einst vor Jahren bekannte, Wackernagels Geschichte der Stadt Basel
sei eine der besten landesgeschichtlichen Darstellungen, die er kenne.



— 276 —

— Auch die Würdigung des kürzlich verstorbenen Basler Romanisten

Ernst Walser aus der Feder von Werner Kaegi (S. 261—266 des

Jahrbuches) darf in unserer Zeitschrift hervorgehoben werden.

Zürich. Anton Largiader.


	

