
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 9 (1929)

Heft: 3

Artikel: Studie über Friedrich Hurter bis um die Zeit seiner Konversion (1787-
1844)

Autor: Wolf, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-70293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-70293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studie über Friedrich Hurter bis um die Zeit
seiner Konversion

(1787—1844)

von Georg Wolf.

Inhaltsverzeichnis.
Einleitung. — Vorbemerkung. — I. Lebensskizze. — II. Hurter als

Geschichtschreiber. — III. Hurters Ansichten von Staat, Kirche und Volk. —
Literaturverzeichnis.

Einleitung.
Die vorliegende Arbeit ist in einer Zeit entstanden, als

Zweifel an Zielsetzung und Methodik der Geschichtswissenschaft
als Ganzes mich immer mächtiger überkamen, und ich so, in der
Evidenz hinsichtlich heute gangbarer geistesgeschichtlichef
Betrachtung immer mehr erschüttert, nur durch Willensanspannung,
die Zweifel vorderhand auszuschalten, dahin geführt wurde, in
dieser Studie die Ergebnisse einer für mich zurückliegenden, im
Schreiben schon als vergangen empfundenen Epoche meines
Denkens niederzulegen. Da ich somit nur als aus einer

vergangenen Zeit stammend mich zu dieser Arbeit vollauf bekennen

kann, ist es mir heute Herzenssache, an dieser Stelle das Wichtigste

solcher Zweifel anzuführen, doch bin ich mir dabei bewußt,
wie tastend solche Bemerkungen noch sind, daß sie mehr Fragen
stellen, als Antwort geben. Aber es dürfte bei derlei Fragen
vorderhand gar nicht so sehr auf die Antwort ankommen;
zunächst scheint mir schon viel gewonnen, wenn man solche Fragen
endlich zur Kenntnis nimmt, wenn man sie als Kernpunkt aller
historischen Betätigung erkennt, da es nicht mehr angeht, sie

den « Philosophen » zu überlassen oder « nebenbei » zu behandeln.
Eines noch vorausgeschickt: Überhebung liegt mir vollkommen



— 277 —

fern. Denn in einem kann einem jeden, der sich mit ihr befaßt,
die Geschichte Lehrmeisterin sein, im Erkennen eigenen Un-

genügens.
Jene, die etwa meinen, eine Zielsetzung bei der Betätigung

mit der Geschichte sei überflüssig, ja, eine solche widerstreite
direkt der wahren Aufgabe des Historikers, dürfe er doch nichts
Fremdes an die Geschichte herantragen, seine Aufgabe sei es

nur, den im historischen Geschehen immanenten Wahrheitsgehalt
klarzulegen, - jene also, die an so etwas wie einen sich von
selbst in der Geschichte objektivierenden Geist glauben, den

wir, sobald wir nur schauend erkennen wollen, gewahren müssen,
irren darin; ist doch aus vergangenem Geschehen ohne' unser
Hinzutun ein «Erkennen» nicht möglich, weil Erkennen doch

nichts anderes als ordnen, gruppieren, zurückführen des einen
auf das andere, bedeuten kann, und solche Ordnung, Gruppierung,

Zurückführung innerhalb der bunten Welt historischer
Tatsachen bedingt ist von der Fragestellung, mit der wir an die
Historie herantreten, solche Fragestellung aber, sobald sie nicht
nur dem Zeitvertreib, der Liebhaberei, dem spielerischen Trieb
des einzelnen genügen will, sondern vorgibt, Lebensarbeit, ja
eine höhere als manuelle Arbeit zu sein, da es sich doch um
Wissen vom Geist handelt, - - solche Fragestellung muß ihrerseits

an der Zielsetzung des Fragers ihre Orientierung finden.
Gegen diese hier vertretene These höre ich vor allem zwei

Einwände. Der eine Einwand scheint mir nicht so gewichtig,
nämlich der, daß es doch nicht angehe, beim Historiker bewußte
Zielsetzung, die allem Erkennen und Erkannten vorausgeht,
anzunehmen, sei doch förmlich das Hauptstreben des echten Historikers

(im Gegensatz etwa zum politischen Pseudohistoriker)
darauf gerichtet, vorgefaßte Zielsetzung zu meiden, und dennoch

entstünden, zugegeben selbst eine Unzahl rein spielerischer
Schriften, eine Menge von Werken, die, durchaus als Lebensarbeit

geschaffen, auch als solche anerkannt werden müßten. Dies
ist kein Einwand; denn je mehr der Historiker darauf verzichtet,
bewußt seine Tätigkeit durch eigene Zielsetzung zu gestalten,
umso eher macht sich die Zielsetzung von ganzen Geistesströmungen

bei ihm geltend, und gerade diejenigen Zielsetzungen



— 278 —

werden am wenigsten als solche erkannt, die unser Fleisch und
Blut ausmachen. Der zweite Einwand gegen obige These scheint

von viel größerer Bedeutung: der oben umschriebene Begriff des

Erkennens sei eben für die Geistesgeschichte völlig unbrauchbar,
solch «rationalistische» Auffassung, die dessen Wesenheit in
einem Zurückführen der Tatsachen aufeinander und dergleichen
zu finden glaube, sei gänzlich außerstande, die Fülle des
historischen Daseins, die wechselseitige Bedingnis alles Geschehens,
das einzelne, das in seiner organischen Einheit etwas von seinen
Teilen völlig verschiedenes und einmaliges sei, zu erfassen, ja,
es müsse solch «naturwissenschaftliche Anschauung mit allem
Nachdruck zurückgewiesen werden; eben jenes Ahnen und
Schauen in der Geschichte, das über formal-logisches Denken
sich erhebe, mache ihr erhabenes Wesen aus, denn dadurch
würde auch dem durch den Alltag abgestumpften Menschen eine
Idee der höchsten, bleibenden Werte übermittelt, und letzten
Endes ein Hauch des Göttlichen. So richtig auch die
Grundanschauung ist, von dem ein derartiger Einwand getragen wird,
der Einwand selbst geht dennoch fehl. Wir meinen, wenn wir
von einer Erkenntnis sprechen, einen Wahrheitsgehalt, den jeder
Mensch kraft seines Denkens als solchen erfassen muß, auf Grund
des als primäres Axiom jeder menschlichen Verständigung
zugrunde zu legenden Satzes von der Gleichheit menschlichen
Denkens; was aber, da doch klarer Weise der Inhalt des
Gedachten bei den verschiedenen Menschen divergierendster Art
ist, nur formale Bedeutung haben kann, und nichts anderes

sagen will, als daß unter Zugrundelegung gleicher Begriffe, sei

es nun als tatsächliche Gegebenheiten oder als hypothetische
Annahmen, jeder Mensch im Denken gleiche formale Beziehungen
zwischen denselben herstellen muß. Sobald wir aber das
Erkennen in seinem Kerne als logisch-formale Betätigung unseres
Geistes erfaßt haben, muß die als Errungenschaft gepriesene
Unterscheidung von naturwissenschaftlichem und geisteswissenschaftlichem

Erkennen unverständlich und sinnlos erscheinen;
denn weshalb sollte die Organisation unseres Denkens auf
Begriffe der einen Disziplin anders reagieren als auf solche einer
anderen? Und so wagen wir den Satz, den auszusprechen heute



— 279 —

vielfach als Blasphemie in der Historie gilt: jedes Erkennen auch

in der Geisteswissenschaft ist nur auf rationalem Wege möglich,
schauen, ahnen, fühlen hat mit Erkenntnis in einer Wissenschaft
nichts gemein.

Damit soll aber in keiner Weise, auch nur im entferntesten,
zum Ausdruck gebracht werden, nur durch solch im Grunde
formal-logisches Erkennen seien überhaupt Wahrheitsgehalte
zugänglich; gewiß, soweit sie in den Rahmen der Wissenschaft
fallen, also beweisbar, unumstößlich sein wollen, sind
Wahrheitsgehalte nur durch rationales Erkennen möglich, aber wenn
wir vordem von der richtigen Grundanschauung bei dem
ansonsten irrigen Einwand gegenüber einem Erkenntnisbegriff wie
dem unseren sprachen, so haben wir dies in dem Sinne
verstanden, daß mit Recht darin der Unmut über die Praetension
der Wissenschaft zum Ausdruck kommt, als alleiniger, ja oberster
Wahrheitsborn gefeiert zu werden. Es hat sich da, so will es

uns scheinen, innerhalb der geisteswissenschaftlichen Disziplinen
selbst etwas Merkwürdiges abgespielt. In jener Periode, die
als die Zeit des Rationalismus bezeichnet wird, wurde nicht nur
einer Zeitepoche der Satz von der ratio als alleiniger Sonde eines

jeden Beweises eingehämmert, zugleich hat diese Zeit alle
anderen Betätigungen menschlichen Geistes als nebensächlich,
ja, wohl oft als im Grunde lächerlich, empfunden und die ratio
zur alleinigen Richterin über wahr und unwahr erhoben; und als
dann zunächst die Geisteswissenschaften die eng gesteckten
Grenzen ihrer Wissensmöglichkeit, d. h. des Beweisbaren,
empfanden, kehrten sie sich gegen die Art des Erkennens,
anstatt in Demut an der Grenze des Beweisbaren die Wissenschaft

als solche einzustellen.
Die Wissenschaft als solche! Denn nur diese Forderung

scheint uns unumgänglich nötig; es soll und kann dem, der sich
mit geistigen Erscheinungen und Problemen befaßt, nicht
benommen sein, darüber hinaus nach der Wahrheit zu horchen und,
wenn er sie gefunden zu haben glaubt, sie mitzuteilen. Es kann
dem mit der Geistesgeschichte Tätigen nicht verwehrt werden,
weil sonst mit Rücksicht auf die engen Grenzen, die seinem
rationalen Erkennen gesteckt sind, - - bedingt durch verwickelte



— 280 —

Problemstellung, Spannweite der zur Verwendung kommenden
Begriffe und durch alleiniges Denken nicht zu erfassender Sphären
des Geistigen, wie dies etwa bei der Welt der Werte oder
unmittelbarem Erfassen des Lebendigen der Fall ist, seine Tätigkeit

überhaupt zu keiner Entfaltung käme. Aber es soll auch dem
Horcher nach dem Geiste gar nicht benommen sein, mehr zu
künden, als er durch Beweise belegen kann. Denn, - freilich,
wir selbst verlassen hier den Boden rational Mitteilsamen, wenn
wir diese Meinung aussprechen, erst im Almen, Schauen,
Fühlen, mit einem im Erleben, können Wahrheitsgehalte erfaßt
werden von schicksalhafterer Schwere, als die des reinen Denkens,
ja solche, die, selbst unbewußt, vielfach als dessen Prämissen
ihm zu Grunde liegen.

Es muß aber striktest gefordert werden, weil das Gegenteil
für modern kritisches Denken auf die Dauer immer unerträglicher

wird, daß mit der fast ausschließlich üblichen Vermengung
von beweisbaren Wahrheitsgehalten und intuitiv erlebten, komme
auch dadurch der abgerundete Stil oder gar einheitliche
Darstellung zu Schaden, ein Ende gemacht wird, indem bei
geistesgeschichtlicher Betätigung klipp und klar, und wenn es für den
Anfang nötig ist, stellenweise Satz für Satz, für jedermann sichtbar,

zum Ausdruck kommt: bis hierher reicht das Beweisbare,
von da ab beginnen die anderen von mir geschauten Wahrheitsgehalte.

Damit wäre beiden gedient: dem Bereich der Wissenschaft

innerhalb der Geistesgeschichte, der, von dem Verdachte
befreit, für sich die alleinige Herrschaft usurpieren zu wollen,
mit restlos kritischem Geiste erfüllt würde, welcher nicht, wie
es heute vielfach üblich ist, vor gewissen Begriffen Halt macht,
noch durch pseudologisches Beweisen vergewaltigt wird; und

gedient wäre auch der außerwissenschaftlichen Sphäre der
Geistesgeschichte, die ein für allemal der Mühe enthoben wäre, ihre

Existenzberechtigung gegenüber engfühliger, nunmehr gänzlich
unangebrachter Logistik mit untauglichen Mitteln beweisen zu

müssen. Uns selbst erscheint eine solche Zweiteilung in der
Geistes« Wissenschaft» nicht nur möglich, ja notwendig, wir sehen

darin, darüber weit hinausgehend, den Ausfluß einer allgemein
nötigen, und wie wir glauben, kommenden, geistigen Einstellung,



281

der Verbindung rücksichtslos kritischen Denkens mit einer
das Wort im engen wie weiten Sinne verstanden — neuen
Gläubigkeit, zu der als erlebter, nicht blind nachgesprochener,
gerade das Gevvahrwerden der Erhabenheit, aber doch Beengtheit,
menschlichen reinen Verstandes eine der gewichtigsten Brücken
baut.

Da man zur außerwissenschaftlichen Sphäre der
Geistesgeschichte immer nur bei Durclipilgerung ihres wissenschaftlichen

Bereiches gelangt, dieser aber, wie oben betont, eine
Zielsetzung erheischt, so ergibt sich für die Historie (alle Historie
kann nur als Äußerung des Geistes oder dessen Reaktion einer

Betrachtung wert erscheinen) als Ganzes das Problem der
Zielsetzung. Einer jeden Zielsetzung bei der Geschichtsschreibung
wohnt gewiß notw-endigerweise das Forschen nach der Wahrheit

im vergangenen Geschehen inne, wobei sich aber, schon bei
Auswahl des zu untersuchenden Stoffes und im Verwerten des

Materials eine unbewußte Wertung vollzieht. Doch ganz
abgesehen davon, werden im «Zeigen, wie es eigentlich geschehen»,
fast nie die tiefsten Beweggründe zur Befassung mit der
Geschichte liegen und wo dies allein der Fall ist, scheint uns solche

Betätigung ihrer Rechtfertigung als Lebensarbeit zu entbehren.
Denn das reine Wissen, um des Wissens willen, kann vielleicht
einer Zeit genügen, die sich mit dem Hinweis «omnia ad

majorem Dei gloriam » zufrieden gibt, für einen Gott, der selbst
allein die ferneren Ziele weist. Sobald es jedoch eine Zeit
durchdringt, wie dieser Gott jeden einzelnen zur Mitarbeit an der

Gegenwart bestimmt, schon dadurch, daß er in ihr lebt, kann

für sie nicht mehr der nackte Dienst für eine Wissenschaft an
sich bestehen. Alles Wissen in der Geistesgeschichte, dahin

geht unsere Meinung, wird bestimmt und muß bestimmt sein
durch Orientierung nach einem Gegenwartswert, dem es zu dienen
hofft. Es braucht und soll dem Wissen dadurch nicht Gewalt
angetan werden, doch die Gesichtspunkte werden dadurch
bestimmt.

Reicht demnach die Zielsetzung in die Welt der Werte, dann
ist es widersinnig, mit der ratio bestimmen zu wollen, so soll
die Zielsetzung in der Geschichte sein und nicht anders. Un-



— 282 —

leugbar empfängt z. B. die heutige zünftige Geschichtsschreibung
in dominierender Hinsicht von nationalen Blickpunkten ihre
bewußte oder unbewußte Orientierung und es ist ebenso gefehlt,
einer anderen Geschichtsrichtung als unnational die Berechtigung
abzusprechen, als über die Nationalisten im Historikergewand
zu spötteln; immer in diesem, wie in jedem anderen Falle, aber

nur solange, als die Zielsetzung als Verpflichtung zu einer
Lebensarbeit empfunden wird und aus zu innerst gefühltem
Erleben stammt. So scheint uns heute das Problem der
Zielsetzung, wie letzten Endes jedes nicht nur logisch geistige
Problem, im Ethischen zu fußen: in der von jedem Historiker
ganz allein für sich zu lösenden Frage, was er als Zielsetzung
vor sich und der Mitwelt verantworten kann. Es führt zünftige
geistesgeschichtliche Betätigung, unseres Dafürhaltens, somit
immer von einer letzten Endes ethischen Welt der Wertung in

Zielsetzung durch das Bereich der ratio wieder in außerwissenschaftliche

Sphären des Wahrheitssuchens.
Die Forderung nach Methodik kann nur hinsichtlich des

zweiten, wissenschaftlichen, Bereiches erhoben werden. Wir
erwähnen hier nur das brennendste Problem, das der Begriffs-
umgrenzung. Was da geleistet wird, scheint uns meist gänzlich
ungenügend, nicht als Arbeit an sich, doch in dem Sinne
verstanden, daß viel zu früh ein Begriff als unmittelbar gegeben
angenommen wird, und zwar noch dazu sehr oft Begriffe, um
deren Klärung, infolge ihrer anerkannten Vagheit wir
erwähnen nur Begriffe wie « Staat « Kirche Volk weil
gerade wir im Nachfolgenden dabei gesündigt haben ganze
Disziplinen, wie Staatswissenschaft, Nationalökonomie, Theologie
u. a. sich bemühen. Dabei sehen wir, anstatt daß man in

Bescheidenheit, eines der Losungsworte aller Wissenschaft,
möglichst einfach und ohne pseudophilosophischen Bombast, alles
tiefe Erfassen ist einfach, sich über die Grundlagen, auf denen

man in der Historie baut, Rechenschaft gibt, historische Werke
ohne Zahl erscheinen, wobei die klaffende Dissonanz zwischen
den Fundamenten und dem Bau des Ganzen eine bildreiche
Sprache zu verwischen hilft, bei der, auch für den jeweiligen
Verfasser unbewußt, die Analogie des Bildes gleich oder all-



— 283 —

mählich einem Begriffe, und somit weiters fälschlich dem
Erkennen gleichgesetzt wird. Der Historiker darf sich nicht,
sobald er die Vagheit von Begriffen erkannt hat, die seines
Dafürhaltens ihm auch andere Disziplinen hätten stellen sollen, als
sei er deshalb aller Verantwortung enthoben, darüber hinwegsetzen

und Luftschlösser bauen. Seine Tätigkeit kann heute nicht
neben den in solch einer Einzeldisziplin Tätigen gestellt werden,
sondern hat nur dann eine Berechtigung, wenn sie unter
Beherrschung von den Erkenntnissen solcher Disziplinen über ihnen
mit weiterem Gesichtskreis thront.

Eigentlich müßte bei so schwankenden Grundlagen ein jeder
Historiker auch von nur etwas ausholenderen Plänen in der
Geschichtsschreibung zurückstehen und sich mit Mitarbeit an oben

angedeuteter Klärung begnügen. Lebensfremd wäre es aber zu

meinen, man könne elementaren Drang zu historischem Gestalten
auf eine Zeitlang völlig in ein Prokrustesbett spannen; doch
dies ließe sich fordern: abgesehen von jenen ganz wenigen, die
ihr Schaffensdrang verzeihlicherweise mit Blindheit gegen
methodische Forderung schlägt und bei denen vielleicht Eingebung
auf logische Klärung verzichten läßt, -- alle anderen, die Masse
der ganz Kleinen, die Schar der Mittleren, bis zu manchen der
Größen, denen inspirativer Hauch fehlt, sollten endlich vom
blinden Drauflosschreiben abstehen, und ihre ganze Kraft jenem
eng gesteckten Ziele zuwenden.

Nur eine von den methodischen Forderungen, die eigentlich
st) nahe liegt, möchten wir noch streifen. Die Ahnung des
Lebenshauches der Vergangenheit kann doch, wenn auch nur
analogieweise, nur die Gegenwart dem Historiker übermitteln;
und wie fern von unmittelbarer Kenntnis von dem Leben der
Mitwelt vollzieht sich seine Tätigkeit. Muß das so sein? Doch
das würde zu weit führen.

Hiemit habe ich den Kern von Erwägungen, freilich schon
in ihrer vorläufigen Endkristallisierung, gestreift, unter deren
Schatten nachfolgende Studie entstand. Ich selbst habe in ihr
leider auch gegen meine heutige, wie es mir scheint bessere,
Überzeugung gefehlt. Dies auszusprechen, ist mir ebenfalls
Herzenssache.



— 284 —

Vorbemerkung.
Abgesehen von den rein polemischen Broschüren und

Artikeln, die auf die Niederlegung der Antisteswürde von
Schaffhausen durch Friedrieh Hurter und auf die Konversion des

einstigen reformierten Geistlichen zur katholischen Kirche

folgten', und die sich bei seiner Beurteilung vor allem durch
ihre Einstellung zu diesen Umständen leiten lassen, ist über
Hurter nur wenig geschrieben worden. So ist über ihn erschienen
ein rein biographischer Artikel im Biographischen Lexikon von
Wurzbach- und die unter Kulturkampfstimmung vor einem halben

Jahrhundert veröffentlichte, tendenziöse Lebensbeschreibung
Hurters durch seinen Sohn Heinrich von Hurter3, die durch den

darin enthaltenen reichen Briefwechsel Hurters, allerdings nur
im Auszug, wertvoll ist. Aus der gleichen Stimmung heraus,
doch mit entgegengesetzten Tendenz, Hurter als «ultramontan»
herabzusetzen, wird er von Trcitschke 4 behandelt. Von der eigentlichen

Historiographie ist er nur ein einziges Mal berücksichtigt
worden, und zwar durch Franz Xaver Wegele, der in seinem

Artikel über Hurter in der Allgemeinen deutschen Biographie»5
einen Zusammenhang Hurters mit Haller andeutet und meint,
«Johannes von Müller mag Hurter überall als Muster
vorgeschwebt sein», in seiner «Deutschen Historiographie seit dem

Auftreten des Humanismus > sich aber im Kerne damit w ieder
begnügt, von Hurters tendenziöser Verherrlichung der katholischen
Kirche zu sprechen! In einen strafferen geistigen Zusammenhang
hat erstmalig Heinrich von Srbik Hurter gestellt, der ihn .den
Schüler der Haller'schen Staatslehre, in dessen Denken so

1 Ein Verzeichnis derselben findet sich in dem Artikel über Hurter
in Wurzbachs biographischem Lexikon, B. IX, und bei Heinrich von Hurter
II, p. 47 ff., dem wir noch hinzufügen: Georg Blackert, «Konvertiten und

ihre Gegner. Briefe und Bekenntnisse über protestantische, katholische und

deutschkatholische Zustände» (1847).
2 B. IX, p. 442 ff.
3 «Friedrich von Hurter und seine Zeit» (1876 77).
4 Deutsche Geschichte im 19. Jahrhundert passim B. III, IV, V.
6 B. XIII, p. 431 ff. (1881).
e p. 136 f. (1885).



— 285 —

viel von Zwingiis Kämpfermut und Calvins hartem Autoritätsgeist

lag»', nennt.

I. Lebensskizze.
Friedrich Hurter wurde am IQ. März 1787 zu Schaffhausen

geboren1 und entstammt väter- wie mütterlicherseits Familien,
die seit Jahrhunderten daselbst eingebürgert - und von denen

zahlreiche Mitglieder als Behörden und im geistlichen und
wissenschaftlichen Leben der Stadt tätig waren.

Die vorrevolutionäre Schweizer Eidgenossenschaft3 zerfiel
in dreierlei Arten von Territorien: in die eigentlichen « Kantone»,
in die «zugewandten Orte» und in die «gemeinsamen
Untertanenländer». Der Reihenfolge dieser Gliederung entsprechend
erfolgte die Abstufung der politischen Rechte. Schaffhausen
zählte zu den vollberechtigten Kantonen. Diese unterschieden
sich wiederum untereinander. Die ländlichen « demokratischen»
Urkatonen, die allerdings auch im Laufe der Zeit durch Sperrung
der politischen Rechtsverleihung an Neueingewanderte ein
aristokratisches Gepräge gewonnen hatten und in denen die Regierung
immer wieder von denselben Geschlechtern geführt wurde,
standen die städtisch aristokratischen Kantone gegenüber;
aristokratisch zunächst in dem Sinne, daß das umliegende Land, der
Stadt gegenüber, mehr oder minder politisch entrechtet war.
Untereinander unterschieden sich jedoch diese aristokratischen
Kantone wieder: neben solchen, — als deren Prototyp Bern
dasteht in denen aktive und passive politische Rechte auf eine

' «Metternich» II, p. 232 f.
1 Als ältester von sieben Brütlern («Geburt» I, 1, p. 19).
- Hurter berichtet, das Geschlecht seines Vaters lasse sich in Schaffhausen

seit Beginn tles sechzehnten Jahrhunderts nachweisen («Geburt»
I, 4, p. 4); das seiner Mutter — einer geb. von Ziegler — seit Beginn
des fünfzehnten Jahrhunderts («Geburt» I, 4, p. 6). Er glaubt jedoch,
die Familie seines Vaters lasse sich außerhalb Schaffhausens auf einen
Reichsherold Friedrich III. zurückführen («Geburt» I, 4, p. 3 f.), und
Heinrich von Hurter bringt das Geschlecht der Hurter in gemutmaßte
verwandtschaftliche Beziehung zu Michael Behaim (Heinrich von Hurter
I, p. 1 f.).

:; Zum Folgenden v. Dierauer IV, Kap. 1 und 7.



— 286 —

engbegrenzte Anzahl von Geschlechtern beschränkt waren, stehen

die in ihrem innerstadtlichem Leben de jure demokratischen
aristokratischen Kantone, in dem hier die politischen Rechte

gleichmäßig auf die einzelnen Zünfte verteilt waren, de facto
bestand aber auch hier, mehr oder minder, eine traditionsmäßige
Aristokratie, indem immer nur gewisse Geschlechter zu
Regierungsstellen gelangten. Bestimmen wir Schaffhausens Stellung
in diesem Schema der vorrevolutionären Schweizer Eidgenossenschaft,

so müssen wir diesen Kanton den aristokratischen
Stadtkantonen zuteilen, deren innerstadtliches, formell zunftmäßig
demokratisches Leben praktisch durch traditionsmäßige
Bevorrechtung einiger Geschlechter aristokratisch umgebildet war'.

Hurter gehörte somit, der eingangs erwähnten politischen
Betätigung seiner Vorfahren entsprechend, zur traditionsmäßigen
Aristokratie Schaffhausens. Sein Vater, David Hurter, besaß

eine Buchdruckerei, gab die « Schaffhauser Zeitung » heraus, war
einer der Vorsteher der Schmiedezunft und Mitglied des Großen
Rates der Stadt. Kurze Zeit — noch vor Hurters Geburt -
bekleidete er auch die Stelle eines Landvogts in Lugano, das
damals noch zu den Vogteien des Schweizer Untertanenlandes
Tessin zählte, und hatte sich, im Gegensatz zu damals häufiger
Gepflogenheit5, an seiner Vogtstelle nicht unrechtmäßig
bereichert. Aus den spärlichen Berichten, die uns Hurter über
seinen Vater gibt, gewinnen wir den Eindruck eines streng
rechtlichen, gewohnheitsmäßig gläubigen Mannes, dessen positiver
Glaube aber, ihm selbst vielleicht unbewußt, von der Aufklärung
durchsetzt warG, der, abgeneigt jedem Erschüttern der gegebenen

4 Bei Schaffhausen hebt Hurter diesen traditionsmäßigen Zug
ausdrücklich hervor («Geburt» I, 4, p. 33).

6 v. Dierauer IV, p. 299 ff.
13 Aufklärerische Symptome liegen unserer Meinung nach bei Hurters

Vater vor, wenn er bei seinen Kindern nicht zu rigoros auf den Besuch

der Kirche drang («Geburt» I, 1, p. 56 und I, 4, p. 25); wenn er bei

aller Achtung vor der katholischen Kirche, aus eigener im Tessin
gewonnenen Anschauung, gegen deren Mißbrauche daselbst Stellung nahm

(«Geburt» I, 4, p. 50) und wenn in seiner Gegenwart von Freundesseite

scharf gegen die katholische Kirche polemisiert werden konnte («
Geburt » I, 4, p. 49f.); vollends aber, wenn er seinem Sohn «die Not-



— 287 —

Ordnung, sich als Feind der Revolution zeigte. Als spezifisch
väterliches Charaktererbe7 lassen sich bei Hurter nur eine
gewisse Weitschweifigkeit und ein Pathos der Sprache feststellen 8,

Eigenschaften, die bei ihm der spätere Predigerberuf verstärkt
haben mag'. Das Bild der Mutter tritt uns nach Hurter vor
Augen1' als das einer einfachen Frau. Gleich den meisten Mädchen

ihrer Zeit hatte sie nur eine geringe allgemeine Bildung
erhalten, war für das Hauswesen erzogen worden und ging nun

ganz darin auf. Knapp im Reden, war ihr Blick auf das
Praktische gerichtet. Dieser Mutter, der sich Hurter in den Gemütsanlagen

ähnlich fühlte n, glaubte er das Beste, was in ihm war,
verdanken zu müssen 12. Wenn es erlaubt ist, die Weitschweifigkeit

des Vaters auf einen Hang zum Theoretisieren und Moralisieren

13 zurückzuführen, so könnten wir die beiden zeitlebens
bei Hinter in Spannung begriffenen Pole seines Wesens in ihren
Keimen auf ein Blutserbe der Eltern zurückführen: seinen Hang
zum allgemein theoretischen, kontemplativen Betrachten des

Lebens und demgegenüber sein Drang nach lebendiger Tat.
Hurter hat keine spielfreudige Kindheit erlebt. Von jüngeren

Geschwistern umgeben, durch seine Eltern vom Verkehr mit

wendigkeit und Vortrefflichkeit der Philosophie, worunter er aber bloß
Moral und Anständigkeit verstand - anpries» («Geburt» I, 1, p. 10).

'¦ Hurter spricht von den < durch die geringste, unbedeutendste
Veranlassung in Fluß kommenden Expektorationen ; seines Vaters, von dessen
« endlosesten Expostulationen » (« Geburt » I, 4, p. 9) und dessen Fluß
der Rede» («Geburt» I, 4, p. 23).

8 Selbst der in seiner Ausdrucksweise ähnlich geartete Karl Ludwig
von Haller tadelt dies bei seinem Freunde Hinter des öfteren (« Briefe
K. L. von Haller's an D. H. und F. v. H. » vom 31. Jänner 1808, 13.

August 1842, 2S. Dezember 1844 und 25. August 1845, I, p. 9, II, p. 91,
115, 134).

' Für das Hervortreten des Predigertones in Hurters Werken gibt
'«Innozenz» IV, p. 435 ein ungemein deutliches Beispiel, wo er vom
Glauben der damaligen Zeit spricht und hingerissen, als wäre er in der
Kirche, den Leser plötzlich mit « Du > anredet.

10 «Geburt» I, 4, p. 7 ff.; um ein paar Züge reicher in der ersten
Auflage.

11 a. a. O., p. 10.

!- a. a. O., p. 11.
13 V. Anm. 6 und a. a. O., p. 23.



— 288 —

Gleichaltrigen ängstlich abgeschlossen, hat er die Kinderjahre
einsam und unter Erwachsenen verlebtu. Ein schwächliches

Kind, «schüchtern und verzagt»15, und deshalb von seinen
Schulkameraden gehänselt, verlegen und imbehilflich, und deshalb von
seinem Vater mit Vorwürfen überhäuft, hat dieses Kind sich in
seinem Innersten «gleichsam vernichtet» gefühlt und häufig den

Gedanken erwogen, «dieser Pein»1G durch einen Sturz vom
Fenster ein Ende zu bereiten, ganz davon erfüllt, wie ihm bitter
Unrecht geschehe. Dieses Gefühl für das eigene ihm
widerfahrende Unrecht hat unseres Erachtens wesentlich dazu

beigetragen, daß das erste politische Ereignis, das die Gedankenwelt
das Knaben beschäftigte, die Hinrichtung Ludwig XVI., so
nachhaltenden 1T Einfluß auf ihn machte. Dadurch nämlich wird es

uns erst voll verständlich, wie die empörten Reden im Elternhaus

über die Schreckensherrschaft der Jakobiner und die dem

stets von seinem Vater gegenüber gehaltene Idylle des Familienlebens

am französischen Hofe18 bei Hurter tiefe Wurzel faßten,

11 Wie tief empfunden diese einsame, freudlose Jugend war, ersieht

man daraus, wenn Hurter in späterer Rückerinnerung an die Spaziergänge
mit seinem Vater klagt: «Aber durch dieses Alles ward der bildende
Einfluß mit Altersgenossen nicht ersetzt» («Geburt» I, 1, p. 49), oder wenn
er von den Stunden, die er im Hause eines 70jährigen Geistlichen
zubrachte, meint: « Ist die Erinnerung an diesen Greisen, seine Frau und
eine Schwester derselben, wenn auch ein dürftiges, doch eines der
sparsamen anmutigen Bilder aus meinen Kinderjahren » («Geburt» I, 4, p. 14).

Erst mit zwölf Jahren gewann Hurter engeren Anschluß an zwei
seiner Altersgenossen "(«Geburt» I, 1, p. 49). In anderem Zusammenhang

erwähnt Hurter als ältesten Jugendfreund D. von Peyer im Hof
(«Ausflug» I, p. 1), der Staatsschreiber zu Schaffhausen wurde («Geburt»

I, 4, p. 187, 272); ferner seinen «Jugendfreund», den

«vormaligen Regierungsrat Stierlin» («Geburt» III, p. 487). -- Als Jugendfreund

wird noch erwähnt sein späterer Gegner im Streite mit tler
Geistlichkeit, der Bürgermeister von Schaffhausen, Franz von Meyenburg (Heinrich

von Hurter II, p. 480).
» «Geburt» I, 1, p. 42.
16 a. a. O., p. 24.
17 V. «Ausflug» II, p. 1, Vorwort der «Befeindung», «Geburt I,

4, p. 15.
13 Bei Hurters Vater hatte sich dieses Bild infolge einer in früheren

Zeiten nach Paris unternommenen Reise gebildet (v. «Geburt: 1,4, p. 15).



— 289 —

- indem er nämlich, aus eigenem erlittenem Unrecht schöpfend,
sein Mitgefühl auf die Opfer der Revolution übertrug11' -- und
daß er so von der frühesten Kindheit an einen direkt persönlichen
Haß gegen jede Revolution empfinden konnte.

Als dann mit dem Jahre 179S auch für die alte Schweizer
Eidgenossenschaft die Revolution hereinbrach, als sich Frankreichs

Heere über sie ergossen, für deren Unterhalt sie schwere
finanzielle Opfer bringen mußte, als sie im zweiten Koalitionskrieg

selbst zum Kriegsschauplatz zwischen den Truppen der
französischen Republik und denen der Verbündeten wurde, als
damals das ein halbes Jahrhundert währende Ringen zwischen
den herrschenden, traditionsmäßig aristokratisch föderalistischen
Schichten der Schweiz und den nach Mitbestimmung verlangenden

programmatisch demokratisch zentralistischen begann und
innerhalb weniger Jahre eine Verfassung die andere ablöste-0,
bis Napoleon energisch «vermittelte und 1803 durch die
«Mediationsakte» der Schweiz eine Verfassung nach eigenem Willen
aufzwang, - damals hat sich bei Hurter die Abneigung gegenüber

revolutionären Bestrebungen gefestigt. Lebte doch in der
herrschenden Schicht, der ja auch Hurters Familie angehörte,
die Erinnerung, daß ihr Dasein « einst erworben sei durch die

größere Tüchtigkeit und Kraft der Vorväter», das «Bewußtsein,
daß man ihrer selbst nicht unwert sei, daß man also das Recht
habe, es ungestört auszukosten»21; sie fühlte sich als Sachwalter
der von ihren Vorfahren erworbenen Altschweizer Freiheit, das

19 Auf die eigene Erlebniswurzel verweist Hurter selbst, wenn er
gestellt, daß Erlebnisse auf dem Gymnasium, hiezu bittere Erfahrungen
in dem elterlichen Hause;, den Haß gegen Unrecht in ihm genährt hätten.
« Denn, wie der Widerwille gegen Unrecht zu jener Zeit einzig auf meine
Person sich beziehen konnte, sodann im Verlauf der Jahre zum entschiedensten

Bewußtsein sich entfaltete, so schloß sich derselbe im Verlaufe der
Zeit allen Verhältnissen und allen Einrichtungen an, an denen tlas
Unrecht sich wollte geltend machen» («Geburt» I, 4, p. 41).

-" v. Dierauer V I, Kap. 1 — 4. Er zählt «fünf oder sechs helvetische
Verfassungen» (VI, p. 135).

-11 Meinecke, «Weltbürgertum und Nationalstaat», p. 227. Meinecke
wendet die zitierten Worte auf «die Berner Geschlechterherrschaft» an,
doch geben sie unserer Ansicht nach überhaupt die Stimmung der
herrschenden Schicht der Schweiz wieder.

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, IX, Heft 3 3



— 290 —

Eindringen von «homines novi» in die Ratsstube, galt ihr für
Anmaßung und die Wirren der Revolutionszeit erschienen ihrem

gläubigen, von der Aufklärung beeinflußten Denken, - dem

dieses Ingredientium das Bewußtsein gab, auf der Höhe der

Zeit zu stehen, - - als Verirrungen der menschlichen Natur und

als Ausgeburt einer weltfremden Theorie. Und so können wir
Hurter Glauben schenken, daß er, der ganz in den Anschauungen
seiner Familie eingesponnen war, von frühauf den Wunsch in
sich trug, « niemals je dem Rationalismus Anteil an seinem
Denken zu gewähren -. Dies, zugleich mit der Innerimg an den

«politischen Kultus», die «Sollenität» und den «Pomp»23 bei
den Verfassungsfeierlichkeiten seiner vorrevolutionären
patriarchalischen Vaterstadt ¦- Festlichkeiten, die als spärliche
Lichtpunkte in seinem einförmigen Leben doppelt Eindruck auf ihn
machen mußten und ihn mit Stolz erfüllten, unter den Gefeierten
auch seinen Vater zu sehen 24, — mag sich schon damals in dem

Knaben zu der traditionalistischen Sehnsucht verklärt haben, nach

der «alten Eidgenossenschaft: fromm, treu, bieder wie sie war;
offen, redlich, gewissenhaft»25. Mit solch träumerischer Rückschau

konnte sich das innerpolitisch zunächst den Status quo
erstrebende und stark außenpolitisch akzentuierte Altschweizer
Freiheitsverlangen der ehemals bevorrechteten Schicht verbinden,
daß sie mit an den Befreiungskrieg gemahnendem Pathos
erfüllen konnte und sie dann ausrufen ließ: .Gesegnet sei der

Krieg! Gott wolle ihn erhalten, erweitern und ihn mit Kraft
und unaufhaltsamen Nachdruck begleiten und ihn bald zu einem

glücklichen Ende bringen. Vorher wolle uns der Himmel vor
französischem Frieden gleichwie vor französischer Freiheit
bewahren; diese ist ärger als die drückendste Sklaverei, jener ist
verderblicher als der schrecklichste Krieg!»26 Und ein derartiges

22 Einleitung zur ersten Auflage von «Geburt; ; wieder abgedruckt
in der gekürzten 4. Auflage, p. V.

23 «Geburt» I, 1, p. 66.
24 Hurter betont dies a. a. O., p. 71.
25 « Befeindung », p. 58.
86 Karl Ludwig von Haller in tler Broschüre: «Was ist besser,

Krieg oder Frieden mit den Franzosen?» (1800); zitiert nach Reinhard,

p. 26.



— 291 —

Freiheitsgefühl faßte auch in Hurter Wurzel. An 1799, als

Österreichs Heer für kurze Zeit eine Befreiung Schaffhausens

von der französischen Okkupation und mittelbar eine fast völlige
Wiederherstellung der vorrevolutionären Verfassung brachte, hat

sich für ihn die Erinnerung an den « Retter > seiner Vaterstadt,
Erzherzog Karl, den « Helden > seiner «frühesten Jugend 21

geknüpft und bei der von den Urkantonen ausgehenden
Gegenrevolution von 1802 hat Hurter den Anschluß Schaffhausens an

die Sache der Urschweiz freudigst begrüßt und den

Zentralgewalten zu Bern, die ihm als «Usurpatoren, als Zerstörer, der

Freiheiten und der Rechte, als Zwingherren galten»23, seine

Hoffnung auf ein Erwachen der Schweiz wie einst zu Wilhelm
Teils Zeiten '-'¦' gegenübergestellt. Unter solchen Jugendeindrücken
wurde für Hurters zeitlebens beibehaltene Sympathie und

Antipathie der (irttnd gelegt: für sein Hinneigen zu Österreich, für
seine Abneigung gegenüber Frankreich und für seine Gegnerschaft

zu Preußen, als dem Lande, das 1795 -- und dann später
1805 - Österreich im Stiche gelassen hatte3'.

27 «Ausflug» II, p. 5 f. In «Theoderich» II, Anm. 5, spricht Hurter
von den « beiden Helden unseres Jahrhunderts >, Erzherzog Karl und

Napoleon.
2' Geburt I, 1, p. 99.
-' Geburt I. 1. p 59 f.
30 Dafür einige Belege: «Ausflug» II, p. 1, berichtet Hurter, wie

er bei tler « Geschichte des siebenjährigen Krieges nur dann wahres
Vergnügen fand, wenn ein Sieg der österreichischen Heere erzählt wurde»;
ahnlieh «Geburt» I, 4, p. 40: «Die gewonnenen Schlachten des Königs
von Preußen machten mich traurig, ich jubelte nur, wenn der eiserne

Würfel für Österreich fiel;; und erklärend hiezu «Geburt» I, 4, p. 84:

« So wurden die aus den Sturmeswellen der Gegenwart hervorgebrochenen
Anschauungen auf die Vergangenheit übertragen ». — Nach der Niederlage
von Austerlitz schrieb Hurter seinem Vater: «Die Folgen seines (des

Königs von Preußen) schändlichen Betragens wird, wie ich hoffe und

wünsche, noch die Mitwelt erleben, denn, wenn Österreich gefallen und

Rußland gedemütigt ist, so wünsche ich nichts mehr, als daß auch eine

Dynastie und ein Reich, das von seiner Existenz an bis jetzt durch eine

Reihe von Gewalttätigkeiten und Eidbrüchen und schändlichem Betragen
und Treulosigkeit sich erhalten, gestärkt und vergrößert hat, doch auch

einmal gezüchtigt werde» (Heinrich von Hurter I, p. 28). Als Hurter
in Amsterdam, wohin er sich als Ferienaufenthalt nach beendigten Uni-



— 292 —

Mit den bestimmenden Momenten dieses Knabenlebens: mit
Haß gegen Revolution, mit traditionalistischer Rückschau, mit

Altschweizer Freiheitsverlangen und orientierter außenpolitischer
Zu- und Abneigung, verband sich eine unbestimmte Sehnsucht.

Schon zuhause, wie wir meinen und es der Zeit entsprach, von

einer leichten Aufklärungsatmosphäre umgeben 31, fand er diese

verstärkt in der Schule vor. Mit Widerwillen wurde er hier von

dem aufklärerischen Geschichtsunterricht mit seiner

Geringschätzung des Mittelalters erfüllt, die Menschen, die von jenem
als «nüchtern» gepriesen wurden, kamen ihm so dürr, mager
und spindelicht»32 vor, er träumte demgegenüber als Ritter
hinziehen zum heiligen Kampfe», sehnte sich «nach der einsamen

Zelle des Klosterbruders»3- und die geschmähten Gestalten des

kirchlichen Mittelalters sah seine Phantasie «in nebelhaften

Gebilden, wie etwa bei der Dämmerung Berge, Bäume und Schatten

versitätsstudien in Göttingen begeben hatte, gerüchtweise von einem preußischen

Sieg bei Jena hörte, fühlte er sich « in ein mißliches Dilemna
versetzt (« Geburt» I, 4, p. 79). « Eimerseits hätte ich jauchzen mögen, daß

der Usurpator, als welcher er mir stets vorkam, endlich seinen Meister

geflinden habe; andererseits quälte mich der Neid, daß nun den Preußen

sollte gelungen sein, was das Jahr zuvor Österreich unter so großer
Anstrengung erfolglos versucht, und erfolglos deswegen vorzüglich, weil eine

deutsche Macht um den Preis von Hannover noch ärgeres getan hatte,
als bloß dasselbe im Stich zu lassen» («Geburt» I, 1, p. 148). So konnte

er in seinem «Innozenz» mißbilligend ausrufen: «Welcher Tadel über die

Bestrebungen der Päpste, durch friedliche Mittel die griechische Kirche

wieder der lateinischen zu vereinigen, und welches Lob über Friedrich II.

Eroberung von Schlesien» («Innozenz; I, B. 7, Anm. 454), und sich

gegen die Anmaßung Preußens, <: Praeceptores Germanie in der

Geschichtsschreibung spielen zu wollen, wenden (Schreiben an Hugo Hurter

vom 6. Oktober 1859; bei Heinrich von Hurter II, p. 391), sich dagegen

kehren, « daß Tacitus zum Propheten des Preußentums verschwatzt werden

sollte» («Geburt III, p. 304).
31 V. Anm. 6. Aufklärerisch-pietätischen Charakters waren auch die

wenigen geistlichen Autoren, die Hurters Mutter las: so tler Schweizer

Johann Jakob Heß (1741 bis 1828) und Lavater. Einzelne Verse Gelkrt-
scher Lieder hat Hurter schon im vierten Lebensjahre auswendig hersagen

können.
32 «Geburt» I, 1, p. 113.
33 a. a. O.



— 293 —

wohl unterschieden werden, nicht aber in bestimmten Umrissen
sich darstellen»31. «Eine dunkle Ahnung) bewegte ihn zugleich,
«daß es etwas anderes geben müsse, als die wässerichten
Gedichte eines Zachariä, als die langweiligen Lustspiele eines

Geliert, als die wortreichen Romane eines Wieland »3i, und < mit
manchem», was ihm «als unumstößliche Wahrheit aufgestellt
wurde >, nicht sich begnügend, «fühlte er nur, daß ihm etwas
mangle >, er «suchte», aber was er «fand wagte er sich «dennoch

nicht zu gestehen»36. Im Einklang mit dieser nach einem
Aufschwung verlangenden Ader seines Wesens konnte auch das

erste katholische Fest, dessen (1803) der reformierte Knabe
Zeuge war - eine Fronleichnamsfeier im benachbarten
Benediktinerkloster Rheinau — auf ihn «tiefsten Eindruck 3T machen,
verständlich bei einem religiösen Erleben, das bei allem
Verlangen nach positiver Lehre «mehr Glaubensfähigkeit als Glau-
bensbewußtsein 3" war. Wir glauben, daß auf Grund solcher
Züge auch dieser Knabe, der unter sturmbewegten Zeitereignissen

in traditionalistischer aufklärerischer Einbettung lebte, der
an den Geschnissen Anteil nahm und doch abseits von ihnen, ein-

34 « Geburt» I, 4, p. 56.

'S «Geburt» I, 1, p. 142.
36 Schreiben an Johannes von Müller von Anfang 1809; in «Geburt»

I, 1, p. 170.

37 Aus einem «Fragment von Lebensnotizen» (1808) in «Geburt»
I, 4, p. 52. — Hiemit stimmt überein, was Hurter von seiner Abneigung
gegenüber dem Konfirmandenunterricht sagt, der mit seinen Predigten
seine Phantasie nicht befriedigte («Geburt; I, 1, p. 106 f.), daß er dem
Gebet, als seine «Gefühle» anregend, den Vorzug vor der Predigt gab
(«Geburt» I, 4, p. 26 f.), daß er später in seinem geistlichen Beruf, der
ihm mehr oder minder aufgezwungen wurde, « eine wahre Fürsorge
göttlicher Gnade sah », die ihn erst zu einem « Festhalten an einer objektiven
Offenbarung) führte («Geburt» I, 4, p. 64), obzwar er dies schon früher
« aus den Eindrücken der Jugend » als das « allein Richtige », « Beglückende
erkannte» («Geburt» I, 4, p. 125), daß er auf die Bedeutung, die für
sein religiöses Leben «die Anmutung von außen» hatte, ausdrücklich
hinweist, als er, unter dem Eindruck seines Aufenthaltes im Kloster St.
Blasien, sich als Protestant zur Marienverehrung hingezogen fühlte («
Geburt» I, 4, p. 86, 99).

3ä «Geburt» I, 1, p. 179.



— 294 —

sam unter Büchern39, ohne sich aktiv beteiligen zu können 10,

sein Dasein verbringen mußte, mit jener deutschen Jugend des

ausgehenden achtzehnten Jahrhunderts Berührungspunkte hatte,
« die tiefschmerzlich an der Zerrissenheit der Zeit, an der
hochmütigen seelischen Armut und Aufgeklärtheit, an dem Schwanken
zwischen Reflektion und Gefühl, an dem Zwiespalt zwischen
Geist und Leib» litt, die herausverlangte «aus diesem Dualismus,

tiefinnerst überzeugt von der sich doch einmal
offenbarenden E nheit und Allheit des Lebens, die sie ersehnte»41.

Hurter hat in Schaffhausen all den Unterricht genossen, den
diese Stadt ihm bieten konnte. Nachdem er schon in seinem
sechsten Lebensjahre durch einen alten reformierten Geistlichen
für das Gymnasium vorbereitet worden war42, trat er mit
beginnendem siebenten daselbst ein, absolvierte die vorgeschriebenen

sechs Klassen und kam dann in die höhere Lehranstalt,
das dreiklassige sogenannte «Collegium humanitatis wo er
aber seiner Jugend wegen über vier Jahre zubrachte. An beide

Anstalten, die ihm eine im wesentlichen humanistische Bildung
zuteil werden ließen, hat er keine angenehme Erinnerung
geknüpft; vor allem nicht an das Gymnasium, da er ein
mittelmäßiger Schüler -- sich hier von den Lehrern, wie schon früher
vom Vater und seinen Kollegen, benachteiligt fühlte. Beide
Schulen befriedigten ihn nicht; Abneigung gegenüber aller
Philosophie, Verlangen nach einer anderen, nicht aufklärerischen,
Geschichtsbetrachtung regten sich in ihm und schwer hat er den

mechanischen Abrichteunterricht in den alten Sprachen getadelt.
Wenn Hurter später dennoch «gelehrte Schule», die «dem Unterricht

für rein wissenschaftliche Gegenstände dienen sollten,
«völlig in Anspruch nehmen wollte für einen «zweckmäßigen

50 Von seinem Vater ein «Bücherfresser gescholten («Geburt» I,
4, p. 23); über die von ihm gelesene Literatur v. «Geburt) I, 1, p. 46 f.).

40 Nur bei der Gegenrevolution von 1802, als das Gerücht die Stadt
durchschwirrte, das auf dem Heimmarsch begriffene Kontingent
Schaffhausens werde von den Zürichern angegriffen, verbrachte er eine Nacht
unter Waffen. 1801 bis 1802 war Hurter Mitglied des Kadettenkorps
von Schaffhausen (Heinrich von Hurter I, p. 11).

11 Kluckhohn, p. 29.
42 V. Anm. 14.



— 295 —

Unterricht in den alten Sprachen»; wenn er diese als < die Fundamente

aller echten gediegenen Geistesbildung erklärte, die
« allein » den « Schlüssel zu den reichhaltigen Fundamenten alles

Denkens, Wissens und Geschmackes» böten, und meint: «Nie
hat einer, dem gründliche Kenntnis derselben abging, mit
vollständigem Recht auf den Namen eines Gelehrten Anspruch
machen können. Keine Schulanstalt verdient den Namen einer
höheren Anstalt, wenn dieselben darin nicht gründlich und
umfassend gelehrt werden >; wenn er fordert, daß wirklich in
deren «Geist» eingeführt werde, und dafürhält, daß das gründliche

philologische Studium in höherem Sinne die Geistesbildung
des Menschen vollende so wie nichts anderes, weil «in den

Alten der Denker den reichsten Stoff, der Gelehrte einen

unerschöpflichen Gegenstand zu Forschungen, der Kunstfreund
die unübertroffenen Formen alles Schönen und der Geschäftsmann

die herrlichsten Vorbilder der Tüchtigkeit, des Hochsinns
und des üemütsadels findet4'; wenn er darüber klagt, daß in
seiner Jugend beim Sprachunterricht nicht « Synomik, Bau der

Sprache, Geist der Sprache, Verhältnis des Deutschen zu dein
Lateinischen»41 in Betracht gezogen wurde; wenn Hurter somit
trotz gegensätzlicher Jugendeindrücke ein warmer Fürsprecher
humanistischer Bildung werden konnte, so ist dies wohl, neben

nicht zu erstickender persönlicher Vorliebe, vor allem dem
Eindrucke, den die Persönlichkeit und die Vorlesungen Christian
Gottlob Heynes '¦"* zu Göttingen auf ihn machten, zuzuschreiben.

Als Friedrich Hurter im Herbst 1804 an die Universität
Göttingen kam, um Theologie zu studieren, ¦- ein Studium, das

nicht aus Neigung von ihm ergriffen wurde, sondern ihm nur
als Sprungbrett zu irgend einer wissenschaftlichen Tätigkeit
dienen sollte, - hatte diese Hochschule ihren Höhepunkt für

13 «Schuleinrichtungen», p. 35, 30, 38, 40, 47.
41 «Geburt» I, 4, p. 18; ähnlich a. a. O., p. 54; auf einen vertieften

Sprachunterricht, auf seine Bedeutung «für Geschmacksbildung, feines
ästhetisches Gefühl, Beurteilungsgabe >, verweist Hurter «Ausflug) II,
p. 5 1 f.

'' Hurter spricht von der < Verehrung für Heyne (Geburt). I, 4,

p. 79), «seines unvergeßlichen Lehrers und Gönners ((Zur Einführung»,
p. XVI).



— 296 —

die Bedeutung des deutschen Geisteslebens bereits überschritten.
Die « Georgia Augusta » nahm zwar noch immer durch äußeren

Glanz, durch eine Reihe alter berühmter Männer und eine große
Anzahl Studierender»41'- die überragende Stellung unter Deutschlands

Hochschulen ein, aber nach wie vor blieb in Göttingen,
das schon vor etlichen 30 Jahren an Johannes von Müller «den
Geist der Aufklärung» vermittelt hatte17, nur der «gesunde
Menschenverstand > kathederfähigu der neuen Geistesströ-

miing jedoch, der idealistischen Philosophie, stand die Universität

teilnahmslos gegenüber. Der Unterricht der Universität hat
somit auf Hurter, der, wie schon bemerkt, nach einem
seelischen Aufschwung verlangte, vor allem negativ gewirkt. Die

Kirchengeschichte eines Planck, die Dogmatik eines Stäudlin,
die Exegese eines Eichhorn49 haben ihn in seiner Abneigung
gegenüber dem Rationalismus bestärkt und seine Liebe für das

kirchliche Mittelalter gefestigt, die Theologie mit ihrer Kritik
und Interpretation des Christentums hat sein Glaubensbedürfnis
abgestoßen und er hat deren Studium nur lässig betrieben. Von
seinen UniversitätslehrernM hat ihn, wie es scheint und oben

16 « Die Universität Göttingen », p. 10.

" Jaggi, P- 44.
48 Schmidt-Dorotic, p. 29.
43 Gottlieb Jakob Planck, Professor in Göttingen für Kirchen-

geschichte und Dogmatik seit 1784; Karl Friedrich Stäudlin, Professor
in Göttingen für Dogmatik und Moral seit 1792; Johann Gottfried
Eichhorn, Professor in Göttingen für Exegese und morgeniändische Sprachen
seit 1788 (Saalfeld).

30 Außer den genannten Lehrern in Göttingen fuhrt Heinrich von
Hurter (I, p. 16) noch an: Tychsen (Thomas Christian Tychsen,
Professor in üöttingen für Arabisch, Hebräisch, Persisch, Exegetik, Paläo-

graphie seit 1788 (Saalfeld)) und Fiorillo (Johann Dominikus Fiorillo,
Professor in Göttingen für schöne Künste seit 1799 (Saalfeld)); da er
sich hier aber auf einen Brief Hurters vom 25. Oktober 1804, also kurze

Zeit nach seiner Ankunft in Göttingen (3. Oktober) stützt und Hurter
«Geburt» I, 4, p. 65, ausdrücklich sagt, daß er < im Rückblick auf auf
fünfthalb» im Collegium humanitatis «zugebrachte Jahre auf Kollegien
keinen großen Wert setzte» und «deren nie mehr als vier» hörte,
«exegetische bei Eichhorn, kirchenhistorische bei Planck, einmal Dogmatik bei

Stäudlin, am liebsten griechische Altertümer und Pindar bei Heyne», ein

anderes Mal berichtet, daß er «ein Kollegium über Apollonius von Rhodius



— 297 —

gezeigt wurde, nur Heyne31 angezogen; Vorlesungen hat Hurter
aber überhaupt nur spärlich, zuletzt gar nicht mehr, besucht.

Auf die Tatsache, daß er trotz seiner historischen Neigungen
keinen der Göttinger Historiker hörte, weder den alten Schlözer,
noch Heeren oder Sartorius, ist schon von anderer Seite52

hingewiesen worden. Wenn auch nicht in dem Maße wie ein

Moser, Niesbuhr, Görres, so ist doch Hurter in dem engeren,
profan-historischen Felde Autodidakt gewesen. Was Hurter aus

Göttingen an seine Entwicklung positiv mitbestimmendem
geistigen Erleben heimgebracht hat, ist ihm nicht durch die Georgia
Augusta vermittelt worden. Wie der Historiker Heinrich Luden,
der ein halbes Jahrzehnt früher in Göttingen studierte, erst durch

Freunde, die aus Jena kamen, - - wo um die Wende des

Jahrhunderts, mit- und nacheinander, Fichte, Schelling und Hegel
lehrten, mit der idealistischen Philosophie und der Romantik
bekannt wurde 3, so ist auch Hurter in beide und damit in
das positiv bedeutsame Erleben seiner Universitätsjahre — durch
einen Studenten aus Würzburg, wo nun Schelling wirkte'14,
eingeführt worden: durch Franz von Ittner, nachmals Professor der
Chemie zu Freiburg im Breisgau.

Hurter hat im ersten Jahre seines viersemestrigen Aufenthaltes

in Göttingen wie vordem in Schaffhausen — ohne

engeren Anschluß an seine Kollegen gelebt; in der Freundschaft

mit Ittner hat er, der den «bildenden Einfluß mit (sie!)
Altersgenossen »6j bei sich vermißte, der sich weder aus seinem «

bisherigen Ideenkreise herausgerissen», noch diesen «durch das

bei Mitscherlich (Christoph Wilhelm Mitscherlich, Professor in Göttingen
für griechische und römische Literatur seit 1794 (Saalfeld)) hören

wollte», so handelt es sich wohl hier nur um einen Inskriptionsbericht
von Vorlesungen, die Hurter eigentlich nie besuchte.

61 Christian Gottlob Heyne, Professor in Göttingen für Altertumskunde

seit 1763 (Saalfeld).
32 Wegele in «Allg. D. Biogr.»; irrtümlicherweise führt W. auch

Gatterer an — dieser war schon 1799 gestorben.
M Heller, p. 142.

64 1803 bis 1806 (Falckenberg, p. 407).
53 V. Anm. 14.



— 298 —

Messen der Kräfte besonders gefestigt, entwickelt, erweitert»56

fühlte, der sich selbst darin charakterisierte, er gleiche dem

Stahl, der ohne Berührung mit dem Stein keine Funken von

sich geben kann »5:, -- erst in dieser Freundschaft mit Ittner nat

Hurter erstmals vertrauten Umgang gefunden. Durch Ittner
wurde Hurter mit den romantischen Dichtungen eines Tieck und

Novalis bekannt, durch Ittner, der mehrere Jahre Philosophie
studiert hatte, lehrte Hurter deren neuen Idealismus kennen,
und wenn er von ihm seine Ansichten über Geschichte, Kunst

und manche so im Leben als in der Wissenschaft»•" vernahm,

so steht bei einem ehemaligen Schüler Schellings zu erwarten,
daß dies vornehmlich im Sinne dieses Philosophen geschah,

dessen Anschauungen er auch sonst in dem Studentenkreis, in
dem er nun verkehrte, durchklingen hören konnte ¦"•'¦'. Selbst

gelesen hat Hurter damals keines von den neuen philosophischen
Werken "', und wenn wir in Betracht ziehen, daß er, nach seinem

56 «Geburt» I, 4, p. 74.
,T Geburt I, 1, p. 186.
M In dem Brief an Johannes von Muller vom Beginn 1809, a. a. O.,

p. 170.
•VJ Hurter erwähnt einen Landsmann und früheren Mitstudenten zu

Schaffhausen, Mediziner und Schiller Schellings («Geburt I, 4, p. 75),
dann unter seinen « näheren Bekannten (a. a. O.) Christian Schlosser,
Christian Schlosser, ein Neffe von Goethes Schwager und jüngerer Bruder
des Literaturhistorikers Johann Friedrich Heinrich Schlosser, ein

nachmaliger Freund Hurters (1837 besuchte ihn Hurter auf seiner Rückreise

von Göttingen auf seinem Stifte Neuburg bei Heidelberg und schloß mit
ihm Freundschaft (v. Geburt I, 4, p. 217 f.; Innozenz IV, p. 214,
Anm. 114, B. 32, Anm. 825)); Christian Schlosser und sein Bruder traten

später zur katholischen Kirche über, von dem gesagt wurde, tlaß er,
als er 1805 nach Göttingen kam, « für tlie Schelling'sclie Philosophie
schwärmte (Rosenthal I, p. 244).

"' Dies geht unseres Erachtens klar aus Hurters eigenen Worten
hervor, wenn er sagt: « Die Grundsätze, welche diese (neue) Philosophie
aufstellte, tlie Folgerungen, die sie zog, die Hinneigung, welche die reich-

begabten Geister, die eine neue Poesie geschaffen hatten, zu ihr zeigten.
dies alles erweckte bei mir einige Vorliebe für dieselbe untl ich würde
mir Mühe gegeben haben, in sie einzudringen, wenn ich nicht bald
geahnt, daß auch ihre Vordersätze mit dem geoffenbarten Christentum eben

nicht besser im Einklang stünden als diejenigen tler Kantischen Philo-



— 299 —

eigenen Geständnis, selbst die theologische Literatur, von der
man annehmen könnte, sie sei ihm in seinem späteren geistlichen
Berufe näher gestanden, nur aus Besprechungen, wie der
«Jenaischen Zeitung» und der «Marburger Annalen kannte, wobei
er die Praxis anwendete, « prinzipiell für schlecht zu halten, was
sie besonders lobten, wenigstens für erträglich, was sie
herabwürdigten » G1, — so gewinnen wir stark die Vermutung, daß Hurter
auch späterhin trotz seiner häufigen leidenschaftlichen Ausfälle
gegenüber der Philosophie, so gegenüber dem «frechen
Übermut unserer Philosophen», die «nur gegen die göttlichen

Sophie» («Geburt» I, 4, p. 76 f.); daran anschließend in Geburt I, 1,

p. 142: «Überzeugt, daß ein wahres Glied der christlichen Kirche keine
Lehren über Gott und die menschliche Seele annehmen dürfe als
diejenigen, welche diese aufstelle, enthielt ich mich dessen, schätzte
aber dennoch die Männer hoch, deren durchdringender Scharfblick einsah,
was dem Zeitalter nottue, woran hauptsächlich es krank liege, und deren
rüstige Kraft keine Gelegenheit unbenutzt ließ, Irrtümer zu bestreiten,
welche der Norden gleichsam zu Glaubensartikeln erheben wollte > (beide
Äußerungen aus einer Niederschrift H.'s 1808); oder wenn er sagt: «Weit
entfernt, allem (iewagten und Unverständlichen der Philosophen und

Philosophaster der neuen Schule beizupflichten oder an der dunklen
Scholastik, die ihre Schriften mit einem Nimbus der Höhe und Tiefe umziehen

soll, Wohlgefallen zu haben, stimme ich ihnen wenigstens darin bei,
daß sie die seichte Nützlichkeitstheorie der letzten Dezennien des

abgelaufenen Jahrhunderts gestürzt haben und dem Skelettieren aller Wissenschaft

ein Ende machend, in alles mehr Leben, Eifer und Wärme brachten »

(in dem Brief an Johannes von Müller vom Beginn 1809 «Geburt I,
4, p. 171). Ober Hallers Zweifel, ob Hurter den von ihm gerühmten
Montesquieu (« Theoderich » I, p. XXIX) wirklich gelesen habe v. sein
Schreiben an Hurter vom 31. Jänner 1808 (« Briefe K. L. von Haller's
an I). H. und F. v. H. » I, p. 8); zitiert wird Montesquieu allerdings von
Hurter (z. B. «Theoderich» II, p. 99), und zwar dessen Esprit des Lois.
Bezüglich Rousseaus gesteht Hurter in dem Brief an Johannes von Müller,
in dem Contract social « nur Weniges gelesen zu haben >.

61 «Geburt» I, 4, p. 103; daselbst: < Weder in jener Zeit, noch
später, sprach die theologische Literatur mich an und noch deutlicher:
« Das Geständnis, daß ich keine theologischen Bücher gelesen habe, kann
daher nicht befremden» (a. a. O., p. 106); so kannte Hurter Schleier-
machers Dogmatik aus einer Rezension der Hallischen Literaturzeitung
(«Geburt» I, 1, p. 191), auf Grund derer er den <; Pantheist Schleiermacher»

verwirft («Geburt» I, 4, p. 106). V. auch «Geburt» I, 4, p. 91.



— 300 —

Dinge schreiben und reden», «der lüderlichen Philosophie des

achtzehnten Jahrhunderts >;, dem «immer öder werdenden Heiden
des Volterianismus», den «ausgespannten Netzen des Pantheismus

und seiner Milchschwester, der Fleischesemanzipation»,
gegenüber Voltaire, «dem Veteran der Gottlosigkeit», oder

Hegel'scher Frechheit»62 -- gewinnen wir stark die Vermutung,
daß Hurter von der eigentlichen Philosophie hauptsächlich
indirekt oder gar durch polemische Werke — wie etwa Barruels
Memoiren c3, dem Werk « Der Triumph der Philosophie im
achtzehnten Jahrhundert» 64 oder Haller's Schriften ,;ä unterrichtet
war.

Selbst die aus zweiter Hand übernommenen Ansichten

Schellings haben aber - wie wir später zu zeigen versuchen

werden 6f' - - bleibende Spuren in Hurters Anschauungen hinterlassen

und Schelling ist, soweit wir sehen, der einzige Philosoph,
mit dessen Denken sich Hurter einmal - wenn auch nur ganz
im Vorübergehen und ohne dessen genauen Sinn zu treffen -
unpolemisch auseinandersetztC7. Nicht nur die Ansicht, auch

62 «Innozenz» IV, p. 411; «Geburt» II, 1, p. 167, 362 f., III, p. 173.
63 Augustin Barruel, S. J. 1741 bis 1S20; Hurter las diese Memoiren

1833 (v. «Briefe K. L. v. Haller's an D. H. und F. v. H. » I, p. 39).
64 Das Werk erschien anonym mit der fingierten Angabe: German-

town by Eduard Albert Rosenblatt 1803. Der Verfasser hieß Johann

Kaspar Müller («Deutsches anonymes Lexikon»); Haller nennt in einem
Schreiben an Hurter als den Autor des Werkes einen Doktor Stark

(Heinrich von Hurter II, p. 359) — in einem Brief an Franz Freiherrn
Rink von Baldenstein in Freyburg bemerkt Hurter: « Ich habe mich ganz
in den <; Triumph der Philosophie geworfen, welcher auch in drei Tagen
weniger gelesen als verschlungen wurde» (1843 — Heinrich von Hurter
II, p. 341).

« V. p. 18 f.
''¦'' V. Teil II dieser Studie.
67 Diese Stelle bei Hurter - nachdem er klar hat durchblicken

lassen, daß er nicht dieser Ansicht ist — in «Innozenz» II, B. 13,

Anm. 462: «Nach der Identitätslehre wäre das Christentum eigentlich
bloß eine Phase des Menschengeschlechts (oder vielmehr eines bedeutenden
Teils desselben), welche in diesen Zeiten — dem Jahrhundert von 1150
bis 1250 — ihren Kulminationspunkt erreicht hätte». Für Schelling
gibt es nicht einen « Kulminationspunkt» des Christentums («Christus
schließt die Welt der Endlichkeit und eröffnet die Unendlichkeit als



— 301 —

diese neue Philosophie widerspreche letzthin «dem geoffenbarten

Christentum», den «Lehren über Gott und die menschliche

Seele»68 - - wohl, auf das Allgemeinste zurückgeführt, in
dem Sinne zu verstehen, daß Schelling die Welt aus Selbst-

objektivationen des Absoluten (Gott) entstehen läßt011, gegenüber

dem christlichen Dualismus mit seiner Gegenüberstellung
von Gott und Welt — hat Hurter bewogen, sich mit ihr nicht
eingehender zu befassen. Von unbestimmter Sehnsucht erfüllt,
wie es der Jugend im allgemeinen, im besonderen der damaligen
eigen war, ein Mensch, in dem immer wieder ein Verlangen
nach Phantasie durchblickt70, hat Hurter für beide vor allem
Sättigung in der lebensfrischeren Form der Romantik, ihrer Poesie,
gefunden und hat dann ihrer «dunkeln Scholastik»71 kühler
gegenübergestanden. In Tiecks — vor allem in dessen « Leben
und Sterben der heiligen Genoveva» — und Novalis Werken,
Chateaubriands «Genie du Christianisme» — das er kurz nach

seiner Abreise von Göttingen las - fand Hurter den ersehnten
seelischen Aufschwung, in einem gefühlsmäßig hingenommenen,
phantasievoll ausgeschmückten und enthusiastisch verkündeten

die Herrschaft des Geistes »), sondern eine ständige Fortentwicklung
desselben (Melius, p. 91, 137ff.; Lisco, p. 33, 54 ff.; Falckenberg, p. 420).

es V. Anm. 60.
«'¦' V. Mehlis, Lisco, a. a. O.

'" Einige Belege: «In reiner Luft ist der Mensch am besten
gestimmt, dem Zuge seiner Empfindungen sich zu überlassen, zu folgen,
wohin die Phantasie ihn zieht» (aus einer Niederschrift von 1808
in «Geburt) I, 1, p. 64). — «Der Glanz der Darstellung (von Chateaubriands

«Genie du Christianisme >), der Reichtum der Bilder, die Anmut
der Sprache fesselten mich, ich fühlte mich ergriffen, gehoben, meine

«Phantasie» angeregt» («Geburt) I, 4, p. 80). — Die «Phantasie»

wird als «das kräftigste Bindemittel des Sinnlichen mit dem
Übersinnlichen bezeichnet (.(Gegen Entfernung des Heidelbergischen
Katechismus (1829) in «Kleinere Schriften», p. 34). Die gotische
Baukunst preist Hurter, weil in ihr «Phantasie» und «in
wohlbedachter Ordnung über dem Ganzen waltender Verstand in seltener
Wechselwirkung sich gegenseitig durchdrangen und durch den innigsten
reinsten Glauben die Weihe erhielten» («Innozenz» IV, p. 630).

71 V. Anm. 60.



— 302 —

Christentum, das aber zugleich doch wieder zurück nach sichtbarer

Form und positiv gegebener Lehre verlangte n.
Nicht nur dieses Mitgehen mit der romantischen Dichtung

spricht für den lebensfrischen Zug beim Göttinger Studenten,
auch sein Wunsch, nach Beendigung seiner Universitätsjahre zu

reisen, nach Paris und Amsterdam, ist ein Zeugnis dafür. Die
Reise nach dem politischen Mittelpunkt des damaligen Europa
wurde ihm indes von seinem Vater verwehrt und Hurter mußte
sich mit der Reise nach Amsterdam, wo Verwandte seiner Mutter
lebten, begnügen. Ein dreimonatlicher Aufenthalt in Amsterdam,
die Rückreise entlang des Rheins, mit einem Abstecher nach

Heidelberg, wo er bei Görres Antrittsvorlesung zugegen war73,
und ein mehr als zweimonatliches Verweilen im säkularisierten
Benediktinerstift St. Blasien im Schwarzwald, mit dessen

Aufhebung der Vater von Hurters Freund Ittner betraut war,
bildeten den Abschluß von Hurters Studienzeit. Februar 1S07

kehrte Hurter nach Schaffhausen zurück, um gegen seinen inneren

Willen, nur des Broterwerbes wegen, reformierter Geistlicher zu

werden, ein Beruf, der ihm anfangs so wenig zusagte, daß man

Hurter noch 1819 von Freundes Seite für den Posten eines
Stadtschreibers von Schaffhausen ins Auge fassen konnte.
Umsonst waren Hurters Hoffnungen, auf Grund seines historischen

Erstlingswerkes, der «Geschichte des ostgotischen Königs
Theoderich und seiner Regierung», durch Johannes von Müllers
wie es scheint auch Karl Ludwig von Hallers71 Protektion,

72 Daß auch dies letztere Moment selbst dem «im letzten Grunde
pantheisierenden » Novalis nicht fremd war, zeigt Meinecke, « Weltbürgertum

und Nationalstaat», p. 76; in katechismusmäßiger Prägung tritt es in
Chateaubriands Schlußbekenntnis hervor (Chapitre XII, Livre 8):

« Le christianisme est parfait, les hommes sont imparfaits
Or, une consequence parfaite ne peut sortir qu'un principe imparfait.
Le christianisme n'est donc pas venu des hommes,
S'il n'est pas venu des hommes, il ne peut etre venu que de Dieu.
S'il est venu de Dieux, les hommes n'ont pu les connaitre que par

revelation.
Donc le christianisme est une religion revelee ».
7; Dieser Antrittsvorlesung gedenkt Hurter noch 1839 («Ausflug» II,

p. 358).
74 Dies läßt sich aus einem Briefe K. L. von Haller's an David



— 303 —

irgend eine akademische Anstellung zu finden; auf den Wunsch

seines Vaters und des Antistes übernahm Hurter 1808, noch

nicht 21 Jahre alt, eine Landpfarrei.
In diesem Sichfügen nach dem Wunsche des Vaters und

des Antistes, sei es auch nur ein Weichen vor den gegebenen

Umständen, manifestiert sich für uns auch ein sonst bei Hurter
in entscheidenden Lagen seines Lebens wiederkehrender Cha-

rakterzug, auf den wir deswegen zu sprechen kommen, weil das

Urteil des ersten, Hurter unpolemisch würdigenden Historikers
dadurch in einem Punkte eine Einschränkung, vielleicht richtiger
gesagt nur eine Interpretation, erfahren muß, wenn Hinter unter
anderem auch als der Historiker bezeichnet wird, in dessen

Denken so viel von Zwingiis Kämpfermut lag 7\ Denn, ob

es sich nun tun minderw ichtige Angelegenheiten in seinem Leben

handelt, so um den bereits erwähnten Vorsatz, Paris zu

besuchen, wozu sich unser Schweizer durch Studien schon

eingehender vorbereitet hatte, oder ob er an entscheidenden
Wendepunkten seines Daseins steht, wie jetzt bei der Frage der
Berufswahl oder später (1819), da er sich wieder gegen seinen

innersten Wunsch durch seine Familie bestimmen läßt, von der

Eheschließung mit Bertha von Ittner, der Schwester seines

Universitätsfreundes, abzustehen, weil deren katholischer Glaube der

Familie Hurters ein unüberbrückbares Hindernis schien7:, —

eine Stellungnahme, die uns, ex post betrachtet, bei Hurter, dem

späteren Konvertiten, wie eine Ironie des Schicksals anmutet
oder ob es schließlich um sein eigentliches, innerstes und

persönlichstes Kernproblem geht, seinen schrittweisen Weg vom
reformierten Geistlichen zum Katholizismus, auf welchem Wege

er selbst von seiner Resignation von der Würde eines Antistes

Hurter vom 13. Dezember 1807 vermuten ((.Briefe K. L. von Haller's
an D. H. und F. v. H. » I, p. 7). Es handelt sich in diesem Briefe um
ein «theologisches Katheder», als welches, falls obige Vermutung
begründet ist, wieder in erster Linie eines an der neubegründeten Akademie

zu Bern in Frage kommt, wo Haller eben seine Tätigkeit begonnen hatte.
73 Srbik II, p. 233.
'¦'¦ Vielleicht ist der oben erwähnte Plan, Hurter den Stadtschreiberposten

von Schaffhausen zu verschaffen, mit diesen Eheabsichten kausal

verknüpft, um ihm dadurch die Ehe leichter zu ermöglichen (Vi.



— 304 —

von Schaffhausen (18. März 1841) bis zu seiner Aufnahme in
die römisch-katholische Kirche (16. Juni 1844) noch dreieinviertel
Jahre brauchte, — all das ist weit entfernt von einem impulsiven,
sich über die Macht der Umstände kühn hinwegsetzenden Handeln.

Nicht in dem Sinne darf demnach das oben zitierte Urteil
ausgelegt werden und ein stürmischer Kämpfermut war auch

dem, von der Ausführung unabhängigen, bloßen Denken Hurters
fremd, der wußte, daß oft zwischen dem « idealen > und «dem
realen Standpunkt Gebirge sich türmten, Abgründe gähnten»
und der sich nicht für so «beschränkt: hielt, dagegen
«ankämpfen zu wollen»77. Die Hemmung, der Hurters Kämpfermut

unterlag, zeigt sich, um nur ein Beispiel anzuführen,
besonders deutlich bei der Frage, die die ganze Schweiz zu Beginn
der Vierzigerjahre bewegte: wie man sich angesichts der von
Aargau verfügten Klosteraufhebungen, die von der Mehrzahl der
Schweizer Kantone gedeckt wurden, verhalten solle. Hurter
gehörte zu den entschiedenen Gegnern der, auch heilte7^ als
solches erkannten, Verletzung des positiv in der Bundesverfassung

von 1815 gegebenen Rechtes. Die impulsive Regung
darauf, die auch Haller verfocht7-' und die von der Luzerner
Konferenz der bundestreuen Kantone (1S43) und endlich im
Sonderbund von 1845 zum Ausdruck kam, war, daß die
Minorität der Kantone sich nach dieser Rechtsverletzung auch

nicht mehr durch die Verfassung gebunden fühle und, indem
sie sich als eigenes, von der Majorität unabhängiges Staatswesen

konstituiere, auch für sich den alten Bund für hinfällig erkläre.
Anders Hurter. Er wollte, daß die bundestreuen Kantone auch

weiterhin an der Verfassung von 1815 festhalten, sich als die

eigentlichen Hüter dieser Gemeinschaft hinstellen, die Majorität
aber als durch ihren Verfassungsbruch außerhalb des Bundes

stehend von jenen erachtet werde, um so eine Scheidung in «

Eidgenossenschaft und Meineidgenossenschaft»so herbeizuführen.

77 «Geburt» I, 4, p. 136; ähnlich «Innozenz: III, p. 99.
78 Sbrik II, p. 162.
79 V. seine Briefe vom 2. August, 6. September, 10. November 1843

an Hurter (« Briefe K. L. v. Haller's an B. H. und F. v. H. » II, p. 103 ff.).
80 Bei Hurter passim; so im Brief an Haller vom 3. August 1843



— 305 —

Dieser letztere Vorschlag, so haarspalterisch der Unterschied
auch auf den ersten Blick erscheint, war sicherlich, sofern man
auf Hilfe von Seiten des Legitimitätsgedankens und seiner
Vertreter rechnete, der taktisch klügste. Was uns aber hier
interessiert, ist eben nur der Umstand, daß Hurter, obwohl er zu
den erbittertsten Gegnern des Verfassungsbruches gehörte, nicht
impulsiv darauf reagierte, wie selbst Haller, sondern den Weg
wählen wollte, der ihm das größere «moralische Gewicht»81
versprach, doch auch hiebei noch von persönlicher Furcht und

Skrupeln geplagt*•- war. Nicht als ein blindes Drauflosgänger-
tum dürfen wir demnach das Wort von «Zwingiis Kämpfermut»
deuten, jedenfalls nicht in den Abschnitt seines Lebens bis zu
seiner Konversion, wenn Hurter sich auch in noch so scharfen
Ausfällen ergeht. Wie sein persönlichstes Handeln der impulsiven

Stoßkraft entbehrte, so war auch sein eigentliches Denken

von allgemeinen Erwägungen und Prinzipien abhängig. Und
welche Erkenntnis gewinnen wir noch aus diesen Erörterungen?
Erst durch die Annahme von -- trotz des Wunsches danach83 —
durchaus nicht freitätig bestimmten, sondern durch die Umwelt
stark mitdiktierten Lebensschicksalen gewinnen wir den Glauben
an Hurters zu innerst gefühlte Religiosität, da er eben die von
außen bewirkten Abbiegungen von seiner selbst gewollten
Lebensrichtung der göttlichen Vorhersehung anheimschreiben
konnte und auch anheim schrieb, — ein Glaube, der deshalb
für uns von Bedeutung ist, weil er uns hindert, in Hurters
Religiosität nur eine Verkleisterung politischer Ideen zu sehen,

mag auch Hurter selbst das politische Moment bei seiner
religiösen Entwicklung mitunter in den Vordergrund rücken84.

(Heinrich von Hurter I, p. 107) oder als von Hurter aufgegriffener
Gedanke in Konstantin Siegwart-Müller's Brief an Hurter vom 17. Juli 1843

(«Briefe v. K. S.-M. an F. v. H. » I, p. 16).
81 Im oben erwähnten Schreiben Hurters an Haller vom 3. August

1843.
»L> V. Hurters Brief an Haller vom 31. Juli 1S43 (Heinrich von

Hurter I, p. 3051).
83 V. u. a. die bezeichnende Stelle «Geburt» I, 4, p. 16.

84 So in seinen Schreiben an den König Ludwig von Bayern vom

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte. IX. Heft 3 4



— 306 -
Der schicksalhafte Einfluß, den der Zwang, Landpfarrer-5

werden zu müssen, für Hurters geistige Entwicklung hatte, ist
schon früher von anderer Seite, wenigstens andeutungsweise,
gestreift worden -\ Dadurch wurde er wieder von der unmittelbaren

Berührung mit der Romantik abgeschnitten und in eng-
räumige Verhältnisse versetzt, dürstend nach geistigem Anschluß
sich selbst überlassen. Berücksichtigen u ir, daß Hurter in dieser
Weise die noch bildsamen Jahre seines Lebens verbrachte, daß

er auch später noch als Stellvertreter des Antistes (Triumvir)
von Schaffhausen (seit 1824) und als dessen Vorstand der
Geistlichkeit (seit 1835 Antistes) nur sporadisch und auf kurze

Entfernung über die Grenzen seines Schweizer Vaterlandes
hinauskam, bis mit 1837, was uns fast symbolisch anmutet -

mit seiner Reise zur Jahrhundertfeier"7 der Georgia Augusta
nach Göttingen, die Reihe seiner Auslandsreisen einsetzt, die
ihn in beinahe jährlicher Folge nach Frankfurt, Mailand, München,

Wien, Paris und schließlich nach Rom führen,
berücksichtigen wir ferner, daß er auch erst, soweit wir sehen können,
seit dem Erscheinen seiner «Geschichte Papst Innozenz des

Dritten und seiner Zeitgenossen»s8 in regeren brieflichen Ge-

6. Dezember 1844 und an Metternich (Anfang 1845) (Heinrich von
Hurter II, p. 55, 125).

85 1808 bis 1810 war Hurter Pfarrer in Beggingen, von da ab, bis

zu einer Versetzung in die Stadt Schaffhausen (1824), in Lölmiiigen,
beide Orte im Kanton Schaffhausen.

sc Wegele in « Allg. D. Biographie
87 1734 wurden in Göttingen bereits die ersten Vorlesungen

gehalten, am 17. Dezember 1737 erfolgte aber erst die feierliche
Inauguration (« Die Universität Göttingen p. 7).

88 Das Werk erschien in folgender Reihenfolge:
a) Erster Band, erste Auflage 1833,
b) Zweiter Band, erste Auflage 1834,
c) Erster Band, zweite Auflage 1836,
d) Dritter Band, erste Auflage 1838,
e) Erster Band, dritte Auflage 1841,

f) Vierter Band, erste Auflage 1842,

g) Zweiter Band, zweite Auflage 1842,

h) Dritter Band, zweite Auflage 1843,

i) Vierter Band, zweite Auflage 1844.



— 307 —

dankenaustausch trat, so meinen wir zu verstehen, wie hier der
Boden bereitet war, um Hurter wieder in traditionalistisches
Denken zu zwängen, wie die bloß aus engräumigen Verhältnissen
gewonnene lebendige Anschauung der Welt ihn, den Gegner des

Rationalismus, nun selbst, ohne sein Wissen, der Ratio, nur in
anderer Form, zuführen konnte, jener «Gegenbewegung der
Ratio gegen die Individualvernunft als Regulator und Richter
aller Einrichtungen; einer Ratio, die über den einzelnen die
überindividuelle Gebundenheit, über und gegen den Subjektivismus

das objektiv gegebene Allgemeine setzte»"». Und wir
meinen zu verstehen, daß diese geistige Isoliertheit nicht dazu

beitrug, aus Hurter einen Historiker heranzubilden, der mit
lebensvollem Schwung die Geschichte erfaßte und eines der
Ziele, das er sich bei seiner Geschichtsschreibung gesteckt hatte,
nicht «trocken und langweilig»110 darzustellen, zu erreichen, so-
daß für ihn auch heute noch das Wort Treitschkes Geltung hat,
seine Darstellung sei «trotz der massenhaft angesammelten
malerischen Einzelzüge schwerfällig und ohne Leben»91; - meinen
zu verstehen, wie dieser Historiker, an geistiger Anregung und
historischem Material beschränkt, so manchen historischen
Vorwurf, den er zwischen seinem « Theoderich ;> und seinem « Innozenz

III.» ins Auge gefaßt hatte, fallen lassen mußte9-, wie

89 Srbik I, p. 342.
90 «Geburt» I, 4, p. 117.
;'1 Treitschke IV, p. 474.
92 So blieb der dritte Band von Hurters Geschichte des ostgotischen

Königs Theoderich und seiner Regierung, der den « Charakter des Königs
und die Reichsverwaltung, den « Zustand des Volks, die Quellen des
Erwerbs und wenig über wissenschaftliche Bildung» handeln sollte
(«Theoderich», Vorrede zum zweiten Band, p. XV), unvollendet, doch
soll dessen Manuskript vorhanden sein (Heinrich von Hurter I, p. 39 und
«Briefe K. L. v. Haller's an D. H. und F. v. H., Anm. 4); so stand
Hurter vor der bereits begonnenen Preisaufgabe des National-Instituts in
Paris — «Quel fut sous le gouvernement des Gothes l'Etat civil et
politique de l'Italie?» Quels furent les prineipes fondamentaux de la legis-
lation tle Theoderic et de ses successeurs? et specialement quelles furent
les distinetions qu'il, etablit entre les vainqueurs et les peuples vaineus»
- ab («Geburt) I, 4, p. 101 ff.); so spielte er mit dem Gedanken einer

«Geschichte tler Hohenstauffen » (Brief an Johannes von Müller vom An-



— 308 —

Hurter so disponiert werden konnte, für den in ihm gehemmten

Ehrgeiz und die erstickte geistige Regsamkeit auf journalistischpolitischem

Felde Ersatz zu suchen, was damit begann, daß er

1814, im selben Jahre, da seine Arbeit am «Innozenz III.» ihren

Anfang nahm, und durch zwanzig Jahre, bis um die Zeit des

Erscheinens von dem ersten Band dieses Werkes, gemeinsam mit
einem seiner Brüder die bereits von seinem Großvater und Vater

publizierte «Schaffhauser Zeitung», unter dem geänderten Titel
« Schweizerischer Korrespondent >, herausgab, eine Koinzidenz

von historischem und journalistisch-politischem Streben, die uns

zeigt, daß auch Hurter damals wieder, wie um die Zeit seiner

Universitätsjahre durch sein theologisches Studium und sein

Arbeiten an dem «Theoderich», gleichsam zwei Eisen im Feuer

hatte, und daß erst, wie wir glauben, der äußere Erfolg, die

Zustimmung, die seine Geschichte des mittelalterlichen Papstes

fand, Hurter dazu führten, sich in erster Linie als Historiker zu

fühlen; was weiterhin zur Folge hatte, in ihm selbst bei seiner

seit der Julirevolution - genauer seitdem diese präludierenden
verfassungsändernden Bestrebungen in der Schweiz der letzten

Zwanzigerjahre — gesteigerten politischen und religiösen
Anteilnahme das subjektive Bewußtsein zu erwecken, sich in Urteil
und Handlung nach der als Historiker gewonnenen Erkenntnis

zu verhalten.

Nebst dem Milieu, in das Hurter wider Willen versetzt

wurde, lag eine zweite schicksalhafte Bestimmung für ihn darin,

daß, soweit wir sehen, der einzige Mensch, mit dem er während

seiner dreißigjährigen Schweizer Abgeschiedenheit in intensive

geistige Berührung kam, Karl Ludwig von Haller war, in dem

die alte Schweiz wieder ihr Haupt in einem ihrer echtesten«

fang 1809, «Geburt» I, 1, p. 173) oder einer Darstellung des Lebens

Papst Gregors VII. «Geburt» I, 4, p. 97); sammelte Material zu einer

Geschichte der Langobarden («Geburt» I, 4, p. 102); -- von späteren

in den von uns behandelten Zeitraum fallenden unausgeführten historischen

Plänen Hurters ist uns der eines Werkes über Papst Bonifatius VIII.
bekannt (v. den darauf bezüglichen Hinweis in dem Brief Haller's an

Hurter vom 19. Juli 1843 in « Briefe K. L. v. Haller's an D. H. und

F. v. H.» II, p. 101, resp. Anm. 136).



— 309 —

Söhne» erhob93. Den um fast zwanzig Jahre älteren Berner,
der einer dem Milieu unseres Schweizers homogenen patrizischen
Familie entstammte, hat Hurter im August 1799, als jener sich

auf der Flucht vor den neuen helvetischen Gebietern seiner

Vaterstadt befand, in Schaffhausen flüchtig kennen gelernt und

im darauffolgenden Winter hat er diesen jüngeren Freund seines

Vaters, bei dessen gelegentlichen Besuchen, mehrmals zu

Gesicht bekommen. Als dann Hurter von der Universität
heimkehrte, hat sich, wie es scheint94, sein Vater an seinen nunmehr

als Professor der neu errichteten Akademie zu Bern wirkenden

Freund Haller gewandt, um für seinen Sohn eine akademische

Stellung zu erlangen, und dieser selbst hat ihm, wohl als eine

Empfehlung seiner Fähigkeiten, sein Werk über Theoderich
gesandt. Vor dem Schicksal, Landpfarrer werden zu müssen, hat

Haller Hurter nun nicht bewahrt, doch hat er in der dadurch

angeknüpften Korrespondenz Hurters «Gelehrsamkeit» und
«allumfassenden Überblick der ganzen Geschichte», «die Reinheit
des Ganzen von allen sophistischen Irrlehren unserer Tage und

die mutige Verteidigung der Geistlichkeit und des Christentums »

bewundert, hat ihn zu den «gründlichen und zugleich
rechtschaffenen Gelehrten» gezählt und bedauert, wenn Hurter «auf

einer Pfarrei verrosten müßte»95. Er, der Ältere, sprach den

Wunsch aus, mit Hurter «in nähere Bekanntschaft zu treten »9S

und gab «dem Ganzen» seinen «innigsten Beifall»97; und, als

Hurter sich bald darauf daran machte, eine vom National-Insti-
tute in Paris gestellte Preisaufgabe aus der ostgotischen
Geschichte zu bearbeiten98, schrieb ihm Haller sogar: «Wer in

ganz Frankreich sollte fähiger sein als Sie, diese Frage zu

93 Meinecke, «Weltbürgertum und Nationalstaat», p. 226.

94 V. Anm. 74.

95 Alle Zitate nach dem Briefe Hallers an Hurters Vater vom 27.
Dezember 1807 («Briefe K. L. v. Haller's an D. H. und F. v. H.» I,
p. 7 f.).

96 Brief Haller's an Hurter vom 31. Jänner 1808 a. a. O. I, p. 8.

97 Brief Haller's an Hurter vom 25. Juni a. a. O. I, p. 9.

98 Brief Haller's an Hurter vom 20. Mai 1809 a. a. O. I, p. 19. V.
Anm. 92.



— 310 —

lösen?»99 Doch Haller beschränkte sich nicht auf dieses

überschwengliche Lob. Er, der in seiner 1807 in Bern gehaltenen
Antrittsvorlesung «über die Notwendigkeit einer anderen obersten

Begründung des allgemeinen Staatsrechts und in seinem
eben damals erscheinenden « Handbuch der allgemeinen Staatenkunde

» (1808), wie dann später (seit 1816), nur breiter
ausladend, in seiner «Restauration der Staatswissenschaft», die

ganze Staatslehre aus «dem höchsten Prinzipe philosophisch und
rechtlich zu deduzieren vermeinte, «daß die sogenannte
Souveränität oder höchste Gewalt in nichts anderm als in der

eigenen persönlichen Unabhängigkeit des Fürsten besteht 1",
und der für diese von ihm gefundene Wahrheit, wie für jede
Wahrheit, « den Charakter des Altertums, der Allgemeinheit, der

Perpätuität»1U1 in Anspruch nahm, er, Haller, las aus Hurters
«Geschichte des ostgotischen Königs Theoderich» eine
historische Exemplifizierung seines aufgestellten höchsten Prinzipcs
heraus, dergestalt an einem der möglichen Typen 10-, dem eines

rechtlichen Eroberers. Haller, dessen Gedankenwelt, wenigstens
soweit er ihr selbst eine theoretische Formulierung gab, nicht
nur einen «Anflug von Aufklärung und Rationalismus»103
besaß, sondern die sich in erster Linie von einer die «Vernunft
«Natur der Sache erfassenden «obersten Idee > a priori lenken
lassen wollte, einer Idee, der die Erfahrung immer nur
beweisend, aber nicht Erkenntnis gewinnend, dienend zur Seite
stehen sollte 4 ', und der demzufolge in dem Historiker nur den

99 Brief Haller's an Hurter vom 31. Januar 1808 a. a. O. I, p. 8.
100 So formuliert in Haller's « Restauration > I, p. X.
»oi Brief Haller's an Hurter vom 16. Juli 1845 («Briefe K. L.

v. Haller's an D. H. und F. v. H.» II, p. 131).
102 Haller teilte die Staatstypen ein in: «Fürstentümer und

«Republiken»; erstere schied er wieder in den Typus tler «unabhängigen
Grundherren » oder « Patrimonial-Fürsten >, den der < unabhängigen
Feldherren » oder der « militärischen Staaten » (deren Idealtypus war der rechtliche

Eroberer) und in den der « unabhängigen geistlichen Herren » oder
der « Priester-Staaten ».

103 Meinecke, «Weltbürgertum und Nationalstaat >, p. 226.
101 V. diesbezüglich vor allem die ungemein charakteristische

Formulierung in Haller's « Restauration » I, p. 9 samt tler dazu gehörenden



— 311 —

die Beweise für seine Staatslehre herbeischaffenden Handlanger
sah, - Haller hat Hurter auf Grund seines Urteils über den

«Theoderich» von allem Anfang an zu einem Verfechter seiner

Staatslehre heranbilden wollen103 und ihm zu diesem Zwecke

als Gegengabe sogleich sein « Handbuch der allgemeinen Staaten-

kunde > übersandt1 "¦'¦. Und dennoch hat dann, seit der Wende des

ersten Jahrzehnts durch über zwanzig Jahre, jeder direkte
Verkehr zwischen Haller und Hurter geruht und wir wissen nur,
daß jener durch diese Zeit hin Hurters ganze Familie in
wohlwollender Erinnerung behalten hat107. Der Grund für die lange
Pause in den Beziehungen der beiden Männer läßt sich nicht

mit Bestimmtheit angeben und wir können nur vermuten, daß

diesem von vornherein nicht persönlich gehaltenen, sondern nur
auf sachliche Interessen gestellten Verkehre, durch Hurters
langes Schweigen als Historiker und durch das Fehlen bewegterer

Ereignisse in der Schweiz der Vorjulizeit, der Boden

entzogen wurde, der sich erst wieder fand, als um 1830 in der
Schweiz die Gruppierung für oder gegen die alten, seit der
Restauration von 1815 gegebenen, Verhältnisse aktuell wurde.
Damals, 1830, hat Hurter die Beziehungen zu Haller wieder
angeknüpft, indem er ihn für seinen auf Seiten des Alten stehenden

«Schweizerischen Korrespondent 10" zu gewinnen suchte109; von

Anm. 2 mit ihrer aus der Mathematik geholten Analogie über «Begriff

> untl « Erfahrung ».
105 v. Haller's Briefe an Hurter vom 31. Januar, 25. Juni 1808 und

2(1. Mai 1809 («Briefe K. L. v. Haller's an I). H. und F. v. H. > I).
106 Heinrich von Hurter irrt, wenn er den «Theoderich nach dem

«Handbuch der allgemeinen Staatskunde» erscheinen läßt (Heinrich von
Hurter I, p. 38); der entgegengesetzte Tatbestand geht klar aus Haller's
Briefen vom 31. Januar 1808 und 25. Juni 1808 a. a. O. hervor.

101 Wie aus einer Denkschrift, die Haller während seines Pariser
Aufenthaltes (1822 bis 1830) als publiciste attache au Ministre tles affaires
etrangeres « Über den gegenwärtigen Zustand der Schweiz und die gegen
die Eidgenossenschaft zu befolgende Politik (1. September 1S24)
verfaßte, hervorgeht (Reinhard, p. 70).

108 Hurters eigene Charakteristik über dieses Blatt Befeindung
p. 72, «Geburt) I, 1, p. 199, I, 4, p. 111.

109 Diesen Schluß meinen wir aus Haller's Brief an Hurter vom
6. Dezember 1830 («Briefe K. L. v. Haller's an D. H. untl F. v. H. » I,

p. 18) ziehen zu dürfen.



— 312 —

nun ab, bis zu Hallers Tod (1854), blieb Hurter mit ihm in

regem Gedankenaustausch. Beide Männer sandten sich gegenseitig

ihre neuen schriftstellerischen Erzeugnisse zu und sprachen
darüber wechselseitig ihre Meinung aus, beide teilten sich ihre
politischen Ansichten mit und stimmten, mochten sie auch taktisch
bisweilen andere Wege im Auge haben110, darin überein, die
restaurierte Verfassung der Schweiz und die dadurch bedingte
Stellung der katholischen Kirche gegenüber Neuerungsversuchen
zu schirmen; beide gaben einander bei ihren späteren Reisen
ins Ausland Empfehlungsschreiben mit; und Haller hat Hurter
sogar bei seinem, allerdings gescheiterten, Plan, einen «Bund
der Getreuen» in der Schweiz zu stiften, für die Stelle eines

ersten Bundesbruders in Schaffhausen ausersehen111. Für Haller
war Hurter, an dem er es rühmte, in der Restauration der
Staatswissenschaften < sogar Stoff zu predigen»"- zu finden,
einer seiner Schüler, der, wie kein anderer, den Geist der
Restauration der Staatswissenschaften «richtig erfaßt, so fruchtbar

angewendet und gleichsam in succum et sanguinem
verwandelt»113 hatte, ein Lob, das er freilich auch dem Bischof

Ugolino von Fossombrone in ganz ähnlicher Form gespendet
hat114. So läßt es sich schon hier, ehe wir noch auf Hurters
Gedanken näher eingegangen sind, verstehen, daß man ihn, der
selbst auf die Bedeutung Hallerischen Denkens für seine Person

hingewiesen hat113, der seinen älteren Freund himmelhoch preisen

110 V. z. B. oben hinsichtlich der Aargauer Klosteraufhebungen.
111 1833; darüber Haller's Briefe an Hurter vom 7. März und

20. Mai 1833 («Briefe K. L. v. Haller's all D. H. und F. v. H. - I,

p. 34 ff.), ferner Reinhard, p. 79 ff. und Heinrich von Hurter I, p. 84 f.
112 Brief Haller's an Hurter vom 22. November 1831 («Briefe K. L.

v. Haller's an D. H. und F. v. H.» I, p. 25).
113 Brief Haller's an Hurter vom 17. April 1832, a. a. O. I, p. 28.
114 Brief Haller's an Hurter vom 25. August 1845, a. a. O. II, p. 137.

116 V. Hurter's Brief an Haller vom Beginn des Sommers 1S08

und die dem beigefügten Bemerkungen («Geburt» I, 1, p. 89), die in der
Form unpersönlicher gehaltenen Worte in «Ausflug» I, p. 326 ff. und
die Stelle in seiner « Eingabe an den Kleinen Rat, den Rücktritt aus den

Behörden erklärend» (28. Januar 1831), wo er sich auf seine «aus der
Geschichte und der Biologie der Staaten geschöpfte Überzeugung» be-



— 313 —

konnte11' und ermuntert hat, einen Auszug seiner Restauration
der Staatswissenschaften zwecks weiterer Verbreiterung des

Werkes zu verfassen117, daß man ihn beim ersten Versuch
die Wurzeln seines Geistes anzudeuten, kurzweg einen « Schüler
der Hallerischen Staatslehre) genannt hat118. Doch auch wir
sehen jedenfalls eine schicksalhafte Bestimmung, die aus dem
Verkehr mit Haller für Hurter resultierte, darin, daß an Haller
die von Jugend auf um Hurters Seele werbende traditionalistische
Stimme seines Innern eine mächtige Stütze fand, daß hier ferner
ein Historiker in so nahe üeistesverbindung mit einem Manne

trat, dem der Historiker, seiner innersten Überzeugung nach, nur
Handlanger für seine Maximen war, der, bei aller Achtung, die

er der empirischen Geschichtsschreibung zollte, diese dann doch

wieder, damit freilich im inneren Widerspruch, durch rationale
Gesichtspunkte leiten wollte und in diesem Sinne auch auf
Hurter einzuwirken suchte119, — daß schließlich dieser Mann das

ruft « Biologie » deutliche Anlehnung an Haller's « Makrobiotik » der
Staaten! — («Kleinere Schriften», p. 47).

115 So in «Ausflug» II, p. 120 f.; über die Aufnahme eben dieser
Lobeshymne bei Haller v. seinen Brief an Hurter vom 29. April 1840
(«Briefe K. L. v. Haller's an I). H. und F. v. H. » I, p. 60).

117 Haller's Briefe an Hurter vom 19. März, 17. Mai und 2. Juni
1841, a. a. O. I, p. 72 ff.

118 Srbik II, p. 232.
119 So in einem Briefe an Hurter vom 31. Januar 1808: «Wenn mein

Handbuch einer reformierten allgemeinen Staatenkunde vollendet ist, welches

aus einem ganz anderen höchsten Prinzipe philosophisch und rechtlich
deduziert, doch mit der Erfahrung aller Zeiten und Länder übereinstimmt,
so werde ich Sie ersuchen, solches mit Ihrer bewunderungswürdigen
Geschichtskenntnis, in deren (sie!) Sie mir weit überlegen sind, zu durchgehen

und mir für jeden einzelnen Satz noch mehrere Beispiele und
Bestätigungen an die Hand zu geben oder auch mir zu sagen, ob Sie

irgendwo in der ganzen Geschichte ein einziges widersprechendes Beispiel
kennen»; — oder in seinem Brief an Hurter vom 25. Juni 1808: « Es (das
« Handbuch ») wird Sie in manchen Grundsätzen und Ansichten befestigen,
worauf Ihr guter Geist Sie ohne dem (sie!) geführt hätte und vorzüglich
Ihr Interesse an der Geschichte erhöhen, indem es Ihnen die Gesichtspunkte

anzeigt, welche darein (sie!) vorzüglich aufzufassen sind»; —
noch viel später, als Haller von Hurters Berufung als österreichischer
Historiograph hörte, schrieb er ihm (31. August 1845): «Mir scheint, die



— 314 —

persönliche Kernproblem Hurters, die Konversion, ihm

vorweggenommen hat.

Um die traditionalistischen Bande, die sich um Hurter in
den dreißig Jahren nach seiner Rückkehr von der Universität
legten, zu begreifen, müssen vor allem drei Momente
berücksichtigt werden: seine schon erwähnte geistige Isoliertheit, die

Stütze, die sein Denken an Haller fand, und die neuerlich um

die Wende des zweiten und dritten Jahrzehnts in ganz Europa,
und besonders in der Schweiz, einsetzende politische Unruhe, die

in ihm seine Kindheitserinnerungen an die Revolution neuerlich
wachrief und seiner Abneigung gegen derlei Bestrebungen die

endgültige Festigung '-0 gab. Hurter selbst hat auf noch eine

Quelle seines traditionalistischen Denkens, vor allem bezüglich
seiner Stellung zur Kirche, hingewiesen: auf die Rückwirkung,
welche die Beschäftigung mit der Geschichte Papst Innozenz III.
auf deren Historiker ausübte1-1. Auf ein gefestigtes Urteil dar-

leitende Hauptidee einer solchen Geschichte sollte, besonders von Ihrer
Seite, darin bestehen, zu zeigen, 1. wie rechtmäßig das Haus Österreich
alle seine Besitzungen erworben und mehr als kein anderes Fürstenhaus
alle Privat- und Korporationsrechte respektiert hat. 2. Wie es zu jeder
Zeit, mit Ausnahme einzelner weniger Fehler, tlie katholische Religion
und Kirche beschützt, Deutschland von dem gänzlichen Triumph tles

Protestantismus, el. h. der Verwerfung jeder billigen Autorität, tlen kräftigsten
Damm entgegengesetzt habe. Alles übrige könnte dann kürzer gefaßt
werden». («Briefe K. L. v. Haller's an D. H. und F. v. H. I, p. 8,

resp. I, p. 11, resp. II, p. 138 f.).
180 Ober die Festigung durch die Julirevolution passim z. B. « Innozenz

> I (Vorrede zur ersten Auflage), Kleinere Schriften, p. XXXII
(Vorwort) oder « Befeindung», wo er tlie Julisonne» die «Glut> nennt,
«welche aus dem durch vielfache moralische Fäulnis geschwängerten
Boden (der Schweiz) die verborgenen Drachenzähne schnell zur grimmigen
Saat aufschießen ließ» (p. 65) und meint, «tlie entschiedensten Männer
der Revolution von 1798» (in der Schweiz) verhielten sieh zu denen der

Julizeit «sowohl im Bezug auf ihre Maßregeln, als auf den innern
Zusammenhang und das systematische Eingreifen derselben ineinander, wie
eben aufgetlungene zu freigesprochenen Lehrjungen (p. 16). Scharf hebt

Hurter den graduellen Unterschied beider Revolutionszeiten, wobei ihm
die von 1830 für die Schweiz weit verderblicher scheint, in Aufzeichnungen
aus dem Jahre 1835 hervor (Heinrich von Hurter I, p. 86).

'-' Z. B. (Innozenz) I (Vorrede zur dritten Auflage).



— 315 —

über müssen wir verzichten, da, um den tatsächlichen Einfluß
zu ermessen, den die Anschauungen dieses Papstes und seiner
Zeit auf Hurter machen konnten, ein historischer Neubau dieser
Geschehnisse nötig wäre. Unsere Meinung geht aber dahin, daß,
wenn schon Hurter andererseits wieder von einer «Wechselbeziehung

122 zwischen seiner Geschichte Papst Innozenz III.
und seinen eigenen Anschauungen oder von der « Wahlverwandtschaft

»123 seines Charakters mit dem des Papstes sprechen
konnte, das Werk über Innozenz und seine Zeit nicht in erster
Linie Quelle, sondern bereits Spiegel des Hurterischen
Traditionalismus ist. Wir glauben, daß selbst Hurters religiöse
Stellungnahme und seine schließliche Konversion nicht als u n -

mittelbares Produkt des Versenkens in mittelalterlich-katholischen

Denken zu deuten sind, sondern daß auch hier ein fester
Grund gelegt war durch traditionalistisches Festhalten an jenem
«alten, echten Protestantismus des Luthertums und des
Calvinismus» im Sinne Trötsch'1-', der «als Gesamterscheinung
trotz seiner antikatholischen Heilslehre durchaus im Sinne des
Mittelalters kirchliche Kultur ist und « Staat und Gesellschaft,
Bildung und Wissenschaft, Wirtschaft und Recht nach den supra-
naturalen Maßstäben der Offenbarung ordnen» will und «wie
das Mittelalter überall die Lex naturae als ursprünglich mit dem
Gottesgesetz identisch» sich eingliedert. Traditionalistisches
Festhalten an jenem alten Protestantismus, noch dazu an seiner
rigorosesten Form des Calvinismus, zu einer Zeit, da der seit
der Wende des siebzehnten Jahrhunderts daneben aufstrebende
Neuprotestantismus mit seiner Emanzipierung des Staates von
der Kirche und des Einzelnen vom strengen Dogma sich immer
weiter von ihm entfernte, hat Hurter erst aufnahmsfähig für
mittelalterlich katholischen Denken gemacht.

Doch trotz aller traditionalistischen Bande, die in den dreißig
Jahren seines fast rein schweizerischen Aufenthaltes um Hurters
Stelle warben, schien es uns von vornherein unmöglich, ihn
damals als allein hiedurch bestimmt zu betrachten. Nicht nur der

122 «Geburt) I, 1, p. 305.
123 « Kleinere Schriften p. XXIX (Vorwort).
121 Tröltsch, p. 25.



— 316 —

Umstand, daß sich Hurter in Göttingen inmitten eines
romantisierenden Kreises bewegt hat, wovon der Eindruck doch nicht

spurlos verschwunden sein konnte, hielt davon ab, auch

Hurters Charakter ist, so paradox dies fürs erste auch klingen
mag, bis zu einem gewissen Grad romantisch. Wir haben oben 125

von der Polarität in Hurters Charakter gesprochen, von der

Spannung, die zwischen seinem «Drang nach lebendiger Tat»,
wie wir es nannten, und seinem « Hang zum theoretischen,
kontemplativen Betrachten des Lebens» bestand, und dies zunächst

auf ein mutmaßliches Blutserbe von Seiten seiner Eltern
zurückgeführt. Aber manifestiert sich in dieser Zerrissenheit, wenn
Hurter einerseits inmitten des kirchlichen und politischen Lebens

seines Kantons und der Schweiz stand und Schriften im Interesse

der reformierten Geistlichkeit126, der Rechte seiner Vaterstadt

gegenüber dem umliegenden flachen Lande127 veröffentlichte

oder, um nur noch ein markantes Beispiel zu nennen, in
einer Schrift für eine innere Vereinigung der Schweizer
Benediktinerklöster eintrat128, Dinge, die in keinem irgendwie
gebotenen Zusammenhang mit seiner Stellung als Geistlicher oder
selbst als Herausgeber einer Zeitung sich befanden und
demgegenüber von seiner Sehnsucht sprach, in Gedanken in die
Vergangenheit zu flüchten129, die Stunden, die er in stiller
Abgeschiedenheit mit seinem «Innozenz» verbrachte, als die
glücklichsten bezeichnete130 und sich bei seinen Besuchen von Klöstern

123 V. den Text bei Anm. 13.
126 So über die Besteuerung der Geistlichkeit (1819) oder die

Besoldung der Geistlichkeit (1823).
127 Wie «die Verfassungs-Revision im Kanton Schaffhausen in den

Jahren 1824 und 1826» (1826) oder «wie die Stadt Schaffhausen zu
ihren Freiheiten, Besitzungen und Gütern, Rechten und Häusern kam»
(1832).

128 « Über innere Begründung der schweizerischen Benediktinerklöster.
Sendschreiben an einen Ordensgeistlichen» (1827).

129 Brief an Johannes von Müller vom Beginn 1809 («Geburt» I, 4,

p. 94), «Innozenz» I (Vorrede zur ersten Auflage), «Innozenz» II (Vorrede

zur ersten Auflage).
130 «Innozenz» I (Vorrede zur ersten Auflage), «Innozenz» II (Vorrede

zur ersten Auflage), «Innozenz» IV (Vorrede zur ersten Auflage),
«Geburt» I, 1, p. 206.



— 317 —

in deren ruhigen Atmosphäre «heimisch und glücklich»131 fühlte,
manifestiert sich in solcher Polarität nicht als tiefster Hintergrund

etwas von dem zerklüftetem Lebensgefühl der Romantik
mit ihrem ewigen Schwanken zwischen den Extremen? Oder
das Problem von Hurters Konversion. Im Auge behalten, daß

gerade traditionelles Festhaltenwollen am Altprotestantismus
den Weg zu katholischem Denken in der damaligen Zeit ebnen

konnte und zugegeben, daß politischer Traditionalismus bei

Hurter in erheblichem Maße witgewirkt hat, ihn der legitimsten
und widerstandsfähigsten der christlichen symbolischen Bekenntnisse

zuzuführen; neben diesem traditionalistischen Wege führte
damals noch ein anderer nach Rom, die romantische Sehnsucht

nach dem Unendlichen, das ihr aber zugleich in einer ihr
Verlangen nach sinnesfrohem Schauen und Hören befriedigenden
Form im Leben leibhaft entgegentreten sollte, — eine Sehnsucht,
die sie für die Mystik und den Kult des Katholizismus empfänglich

machte. Wenn nun Hurter es als «unwidersprechlich»
fühlte, daß «beim Gottesdienst durch den Kanal der Sinne der
Geist in reinere und höhere Stimmung versetzt« werde132, daß

jenen die Orgel «verherrlicht», indem sie «mit ergreifender
Macht, auf den Wogen der Töne, den Geist himmelan hebt, und

in geheimnisvollem Wirken die stille Wärme der Andacht sanft
durch die Gemüter verbreitet»133; wenn er die katholischen
Feste des Mittelalters «als Sinnbilder, Mittel der Belehrung»
betrachtete, «die nicht dem Wort allein gleichsam in Pacht

gegeben sein kann>13i, und urteilt, sobald «eine Religion die

131 « Heinrich von Hurter» II, p. 498; v. auch Hurters Äußerung
hinsichtlich seiner Eignung fürs Klosterleben, da er sich zu St. Blasien
aufhielt («Geburt I, 1, p. 157).

132 «Geburt> III, p. 61, ähnlich «Geburt» I, 1, p. 58.
133 « Innozenz » IV, p. 669.
134 a. a. O. IV, p. 366, resp. Anm. 21; «Innozenz I, p. 709 nimmt

Hurter Stellung gegen «eine Zeit», — die Reformation —, welche glaubte,
«Erhebung und Andacht könnten, von sinnlicher Anregung unabhängig,
ihren höchsten Flug erreichen, einzig durch geistige Kräfte geweckt und
erhalten werden — « Innozenz IV, B. 32, Anm. 828 läßt H. die

Äußerungen eines «geistreichen Mannes» folgen: «Wer Gott in seinem Geist
nicht erreichen kann (wer aber kann dies?), der suche ihn in Bildern: er



— 318 —

Blüte ihrer Entwicklung erreicht hat, so verkörpert sie sich

gleichsam in den Bauwerken, die sie hervorruft»135; wenn für
Hurter die Phantasie das «erhabene Organ der Religion»13S,
«das kräftigste Bindemittel des Sinnlichen mit dem Übersinnlichen

war»137; wenn er an der katholischen Messe die

Verbindung von «Wort und Symbol, Sache und Wesen Ii8 rühmen
konnte und als eines der Kennzeichen ihrer Katholizität
bezeichnet hat, daß < selbst der Verlust des einen oder des anderen
der äußern Sinne, des Auges oder vornehmlich des Ohres, von
fruchtbarer und segensvoller Teilnahme an derselben nicht
ausschließen würde '•'•', indem sie nämlich zu allen Sinnen spreche;
wenn er, schon ziemlieh knapp vor seiner Konversion, für sich

bekannte: «Mögen die starren, eisigen, zum Formalismus ihres

sogenannten Wortes verdammten Protestanten sagen, was sie

wollen, Symbole und Kultus sind eine lebendigere und

ergreifendere, zugleich aber unveränderlichere und allgemein
verständlichere Predigt als diejenige ihrer verrühmtesten (sie!)
Predikanten> 110; -- alle diese «wenn» reihen Hurter zum Teile
den von der Romantik kommenden Konvertiten an. Höher als

auf ein solches «zum Teile) wird ja von uns überhaupt der
Grad romantischen Denkens, richtiger Fühlens, bei Hurter seit
seiner Rückkehr in die Schweiz nicht veranschlagt; denn suchen

wir schon hier, in diesem ersten Teil, den geistigen Habitus
unseres Schweizers formelhaft zu erfassen, so erkennen, oder
besser ahnen, wir ihn als eine Richtung konservativen Denkens,
in der Romantik und Traditionalismus sich vermengend begegnen.

Wir haben es uns zur Aufgabe gemacht, Hurters Denken bis

irrt nicht. Die Reformation wollte die Menschen von dem Bilde zu Gott
selbst erheben. Aber die meisten haben keine Kraft zu diesem Fluge
gehabt ».

135 « Innozenz » IV, p. 626.
136 a. a. O., B. 32, Anm. 828.
137 «Kleinere Schriften», p. 34 («gegen Entfernung des

Heidelbergischen Katectiismus aus dem Gymnasium», 1829).
1 - «Geburt) III, p. 13.
139 a. a. O., p. 26.
110 Brief Hurters an seinen Sohn Franz aus Rom vom 10. April

1844 (Heinrich von Hurter II, p. 3).



319

zu seiner Konversion zu betrachten, und dabei in diesem ersten

Teil, wenn wir immer wieder seine dreißigjährige geistige
Isoliertheit vom Auslande betonten, von der Zeit seit 1837, da

dieses Eis mit einem Male gebrochen wurde, abgesehen.
Verschiebt sich aber durch die Einbeziehung dieser letzten Jahre
des von uns zu behandelnden Zeitraumes nicht der ganze Standpunkt

der Betrachtung und lassen sich da nicht plötzlich eine
Unzahl geistiger Einflüsse bei unserem Schweizer feststellen?
Aber schon der Umstand, daß es ein mehr als Fünfzigjähriger
war, bei dem sich solche Einflüsse hätten geltend machen müssen,
eine Altersstufe, da bei der überwiegenden Mehrzahl der
Menschen das Denken seine festen Grundlagen längst erreicht hat,
läßt nicht recht an ihre originäre Stärke glauben. Das Neue nun,
was auf Hurter aus dem damals aufgenommenen intensiven
Verkehr mit Katholiken, besonders Süd- und Südwestdeutschlands,

einwirken konnte, war der seit den Dreißigerjahren
regeneriert einsetzende politische Katholizismus. Aus bewußtem
Kampf gegen die gottlose umstürzlerische Revolution von 1789
und ungestilltem religiösen Verlangen der « Erweckungszeit > der
Napoleonischen Kriege sind seine Quellen entsprungen, aus
Traditionalismus und Romantik. Mag auch in den verschiedenen
Kreisen des regenerierten politischen Katholizismus jeweils die
eine oder andere Wurzel die ursprünglichere gewesen sein,
wie etwa in dem Kreis der 1821 in Mainz gegründeten
Zeitschrift «Der Katholik), mit dessen führenden Häuptern, Andreas
Räß (später Bischof von Straßburg) und Nikolaus Weis (später
Bischof von Speyer), Hurter 1838 in Berührung kam11, der

Traditionalismus, der den Schülern der von der Revolution
verfolgten Colmar und Liebermann11-' von Natur aus eingeimpft
war, während in dem Münchner Görreskreise, mit dem Hurter
ebenfalls Ende der Dreißigerjahre Fühlung nahm113, wie schon

141 Auf seiner zweiten Reise nach Frankfurt lernte er beide zu Freyburg

im Breisgau kennen.
112 Josef Ludwig Colmar — durch Napoleon zum Bischof von Mainz

gemacht; Bruno Liebermann -- Leiter des dortigen geistlichen Seminars.
113 Mit Professor Georg Philipps, der mit Guido Görres, Josef

Görres' Sohn, gemeinsam seit 1838 die «Historisch-politischen Blätter»,



— 320 —

der Name seines Mittelpunktes erwarten läßt, romantisches
Denken das Primäre war, - mag auch jeweils die eine oder
die andere Wurzel die ursprünglichere gewesen sein, so laufen
doch beide Geistesströmlingen in den Dreißigerjahren engver-
schwistert ineinander über, um, wenn wir vom religiösen
Bekenntnisse absehen, letzten Endes in den großen Strom vormärzlichen

konservativen Denkens einzumünden. Nichts Hurter
Fremdes empfinden wir demnach in der Grundstimmung solchen

Denkens und sehen darin nur eine neuerliche Stärkung seines

eigenen. Auch die spezielle Note, die jenem Denken als

katholischem eigen war, — eigen aus einer weit älteren Schicht

traditionellen Denkens als des durch die französische Revolution
heraufbeschworenen -, von kirchlich-religiöser Basis aus die

Erscheinungen der Welt zu betrachten und ordnen zu wollen,
zu eifern gegen die seit Jahrhunderten sich steigernde Säkularisation

des einst von der Kirche geleiteten Lebens, auch jene
Note war altprotestantischem Denken nicht heterogen. Durch
diese spezielle Note mit ihrer kirchlich-transzendenten Betrachtung

alles Lebens wurde es solchem Konservatismus gegebenenfalls

möglich, im Interesse von Kirche und Religion sich mit
dem Liberalismus in dem Bestreben nach schwacher Staatsgewalt
zu begegnen1". Auch dieser Zug findet sich bei Hurter. Doch

das publizistische Organ des Görres-Kreises, herausgab, wurde Hurter
1837 bei der Säkularfeier der Georgia Augusta - wozu jener als
Deputierter der Universität München kam (« Die Säkularfeier der Georgia
Augusta», p. 43) - bekannt. -- Erst seit 1838 kann nach dem Obigen
Hurter Artikel in jenen Blättern veröffentlicht haben; Heinrich von Hurter
I, p. 117 gibt irrtümlich das Jahr 1836 an. — Mit dem Mittelpunkt des

Kreises, Josef Görres, bei dessen Antrittsvorlesung H. 1806 in Heidelberg
zugegen war und den er Herbst 1820 in Schaffhausen «öfters sah»

(«Ausflug» II, p. 358 — den näheren Zeitpunkt schließen wir aus Sepp,

p. 156 f.), traf er persönlich näher erst bei seinem zweiten Besuch in

München (Sommer 1840) zusammen, da er zugleich noch ein anderes

prominentes Mitglied dieses Kreises, Medizinalrat Ringseis, kennen lernte.
114 Der theoretische Gegensatz bleibt aber auch dann immer

bestehen, daß es dem Liberalismus um das Ertlenglück des einzelnen, tler
kirchlich-transzendenten Betrachtung, um die durch liberale Formen zu

ermöglichende Erfüllung religiöser, auf das Jenseits gerichteter, Gebote

geht.



321

gerade dafür werden wir die Erklärung nicht in dem Anschluß
an die katholische Staatslehre zu suchen brauchen, für die jüngstens

wieder mit Recht darauf hingewiesen wurde, sie enthalte
letzten Endes nichts Bindendes «über die Form der Verfassung»,
sondern wahre sich hierin «vollste Freiheit»113. Denn wie in
jeder religiösen Auffassung des Lebens, so schlummert auch
im Calvinismus, - man denke an Calvins Ideal einer
aristokratischen Herrschaft, bei anfänglicher Anerkennung aller
Aristotelischen Verfassungstypen, und sein Abfinden mit einer bloßen
«Verankerung der Aristokratie in der (damaligen) Monarchie der
Gegenwart», deren Bestand durch das Widerstandsrecht der
Stände, wenn es das Interesse der Religion gebot, revolutionär
angetastet werden durfte11;, — schlummert auch im Calvinismus
die Tendenz, die Formen des Diesseits vor dem Jenseits
erblassen zu lassen. Was aber noch wichtiger ist, — die Romantik,
die Hurter miterlebt hat, nahm ja die proteusartige Verwandlung
aller Form bei jeweils gleichbleibendem Inhalt zu einer der
Grundlagen ihres Denkens147. Es bleibt unsere Meinung, daß

der wiederangeknüpfte Verkehr mit dem Auslande für Hurter
nichts Neues, sondern nur Stärkung des bereits in ihm
vorhandenen Denkens brachte. Schicksalsschwer hat jedoch dieser
Verkehr auf Hurters Stellung gelastet, weil er zu einem
Zeitpunkte einsetzte, da in die bisher katholisch-evangelische
konservative Einheitsfront in Deutschland durch den Kölner Kirchenstreit

eine Bresche gelegt wurde. Bis dahin haben Protestanten,
wie die Brüder Gerlach oder Heinrich Leo, Katholiken, wie der
Freiherr von Haxthausen, Konvertiten, wie Georg Philipps, Haller
oder Jarke, gemeinsam an dem seit 1831 erscheinenden «Berliner

Politischen Wochenblatt» gearbeitet145, gingen Mitglieder

115 Bergsträßer, «Geschichte der politischen Parteien in Deutschland

», p. 30.
14,3 Zum Ganzen v. Baron, «Calvins Staatsanschauung»; Zitat nach

A. O., p. 93.
117 Auf den bedeutenden Einfluß, den dies auch heute noch auf unser

geisteswissenschaftliches Denken übt, verweist Rothacker, «Einleitung»,
p. 116 ff.

118 Meinecke, «Weltbürgertum und Nationalstaat», p. 240.

Zeitschrift für Schweizetische Geschichte, IX, Hett 3 5



— 322 —

des Görreskreises, wie Ringseis und Moy, die Vertreter der
Universitäten München und Würzburg in der bayrischen
Kammer1111, «in vielen Fällen mit dem Vertreter der Universität
Erlangen, mit dem Juristen Friedrich Julius Stahl zusammen »13°,

dem aus dem Judentum stammenden protestantischen Konvertiten
und späteren Führer der preußischen Konservativen, der in

seinem 1830 bis 1837 erscheinenden Werke, «Die Philosophie
des Rechts nach geschichtlicher Ansicht», das Denken des
Vorkölner konservativen Protestantismus zum Ausdruck brachte,
wenn ihm der «richtig > verstandene Protestantismus :< als

religiöses wie als politisches Prinzip (der Freiheit), nicht der

Gegensatz des Katholizismus, und daher nicht das Prinzip der
« Revolution sondern nur die Korrektur der Irrtümer des

Katholizismus und die notwendige Ergänzung des katholischen
Prinzips (der Autorität)» war151. Nach dem 20. November 1837,
der Gefangensetzung des Kölner Erzbischofs Klemens August
von Droste-Vischering durch die preußische Regierung wegen
seiner Unbeugsamkeit, gemischte Ehen einzusegnen, änderten
sich diese einträchtigen Beziehungen. Jarke z. B. trat damals

von seiner Mitarbeit an dem «Berliner Politischen Wochenblatt»

zurück132 und die von einem Kenner für die bayrische
Kammer formulierte Parole der Zukunft hat weitaus allgemeinere
Bedeutung: «Die bis jetzt zusammen gegangen auf politischem
Gebiete, werden sich erbittert bekämpfen auf dem kirchlichen)133.
Hurter hingegen hat sich durch das Kölner Ereignis in seinem
Wirken als Anwalt der Schweizer Klöster oder in seiner kurz
vorher aufgenommenen Unterstützung des ersten katholischen
Kirchenbaues in Schaffhausen nicht beirren lassen, durch welch
letztere Verwendung er nun in dem Grafen Franz von Enzen-

berg, dem damaligen Vorstand des Kirchenbauausschusses, seinen

zweiten -- auch dem rein persönlichen Leben dienenden Freund

i4'J Bergsträßer, « Der Görres-Kreis», p. 255.
13u a. a. O, p. 265.
131 Martin, p. 363.
152 Bergsträßer, « Geschichte der politischen Parteien in Deutschland »,

p. 28.
153 Bergsträßer, « Der Görres-Kreis», p. 266.



— 323 —

gewann154. Doch wichtiger: Hurter fand damals Anschluß an
katholische Männer, denen im Sinne altkonservativen Denkens,

das « wie den Liberalismus und die Demokratie, wie die
Revolution von unten, so auch die Revolution von oben»153 --
bekämpfte — die Tat der protestantischen preußischen Regierung
als revolutionär erschien und die darin eine lebensvolle Bewahr-
heitung ihrer Gleichung Revolution Reformation sahen.
Ungeachtet des damals von Görres in seinem Athanasius (1838)
ausgesprochenen Tadels: «Was die Reformation im kirchlichen
Gebiete erwirkt, das hat die Revolution ins Politische des Staats
übertragen»1517, beteiligte sich Hurter als einer der Ersten an
dem neubegründeten Organ des Münchner Kreises, den «

Historisch-Politischen Blättern für das katholische Deutschland >, das
als eines seiner Zwecke bezeichnete, «dem katholischen Deutschland

Materialien, Hilfsmittel und Winke zur Bildung eines
selbständigen Urteils über die politischen wie über die Tagesereignisse

zu liefern»137. Schicksalsschwer hat solcher Umgang auf
Hurters Stellung gelastet — als Protestant, vor allem als Antistes
der reformierten Schaffhauser Geistlichkeit; denn hiedurch wurde
er zu einer Zeit, da er, unserer Meinung nach, subjektiv noch

nicht die Schwelle zum katholischen Bekenntnis überschritten
hatte, in die Gefolgschaft eines Kreises gebracht, der nun im
Innersten kein Nebeneinander der christlichen Konfessionen mehr
kannte, sondern den Ton auf den zweiten Teil des Mottos vom

Katholik verlegte: «Christianus mihi nomen, catholicus

134 Diesen Eindruck gewinnen wir, da Hurter in «Geburt» über
sein Privatleben leider sehr zurückhaltend ist, aus Heinrich von Hurter I,
Kap. XXVI, p. 377 ff. («Hurters innige Freundschaft mit der gräflichen
Familie Enzenberg»); über Enzenberg noch einige gelegentliche
Erwähnungen in « Briefe K. L. v. Haller's an D. H. und F. v. H.», über
seine Tochter Agnes in « Briefe v. K. S.-M. an F. v. H.».

155 Martin, p. 344.
166 Zitiert nach dem bei Bergsträßer, « Der politische Katholizismus»

I, p. 70 ff. abgedruckten Fragment aus « Athanaius ».
157 Zitiert nach dem bei Bergsträßer, a. a. O. I, p. 78 ff. abgedruckten

«Ersten Rundschreiben der historisch-politischen Blätter» vom 10. Feber
1838.



— 324 —

cognomen»158. Was machte Hurter jene Gefolgschaft möglich?
Auf den weiteren, tieferen, Hintergrund des hierin zu Tage
tretenden Denkens werden wir später zu sprechen kommen159.

Hier sei nur nochmals auf die schon früher erwähnte Tatsache

hingewiesen, daß der Altprotestantismus, dem Hurter
angehörte100, dem Katholizismus weit näher stand, als dem Neu-

protestantismus, in dem — im Gegensatz zu beiden —, um die
Worte von Tröltsch zu gebrauchen, die «Fides qua creditur»
der « Fides quae creditur übergeordnet»lfil ist. Und so empfand
Hurter an dem Kölner Ereignis und seinen Folgen nur die Freude
über den « alten Recken des Glaubens », der sich gegenüber den

«exegetischen Adumbrationen und dogmatischen Lehrbüchern»

überhaupt, -- wenn auch auf katholischer Seite, — «aufgerafft»
hat und nun < hin und wieder kraftvoll durch die Länder

schreitet»162, und konnte in der Haltung jener Katholiken ein

Beispiel für die Protestanten seines Sinnes sehen1;3.

168 Trotz dieses Mottos hatte Görres, solange der Ton auf dessen

erstem Teil ruhte, 1825 im «Katholiken», nachdem er zwar mit
Nachdruck für den katholischen Glauben eingetreten war, über die Reformation
urteilen dürfen: «Mögen die lateinischen Völker sie unbedingt verwerfen;
wir Deutsche können es nicht und dürfen es nicht, weil sie aus dem

innersten Geist unseres Volkes hervorgegangen und sich auch nahezu so

weit wie er verbreitet hat. Dieser Geist ist kurz diese ganze Masse

antiseptischer Eigenschaften, die Gott in diese Nation gelegt, um der
Fäulnis, wozu besonders der wärmere Süden sich neigt, so oft es not tut,
abzuwenden» (Grauert, p. 52 f.).

159 V. Teil III dieser Studie.
1(70 Ein eklatantes Beispiel hiefür liefert Hurters Stellung zum

Heidelbergischen Katechismus; er hat, als dessen Beseitigung in Schaffhausen

drohte, in « Für den Heidelbergischen Katechismus ein öffentliches Votum »

(1828), sowie iii «Gegen die Entfernung des Heidelbergischen Katechismus»

Bemerkungen an den damaligen Schulrat gerichtet (Juli 1829) —

(«Kleinere Schriften », p. 5 ff., resp. 32 ff.) - sich für seine Beibehaltung

kräftig eingesetzt, den er schon 1821 den «prächtigen, festen, gewaltigen
Wehrstein an der Kirche» genannt hatte (Schuleinrichtungeii, Anm. p. 18)

und von dem er später erklärte, er habe in ihm «die Gruiidlehren des

Christentums klar, bündig, folgerichtig dargelegt » gefunden (« Geburt» l,
4, p. 126).

1« Tröltsch, p. 99.
1,32 «Ausflug» II, p. 210.



— 325 —

Wir brechen diese Skizze ab. Wir wollten in ihr keine
ausführliche Biographie von Hurter geben; die näheren Tatsachenereignisse

seines Lebens können, soweit sie nicht schon hier

Erwähnung fanden oder im Nachfolgenden noch gestreift werden,
in der Lebensbeschreibung nachgelesen werden, die der Sohn

von seinem Vater gab, deren Kenntnis bei unserer Untersuchung
überhaupt, um Gesagtes nicht überflüssigerweise nochmals sagen
zu müssen, stillschweigend vorausgesetzt wird. Der Zweck
dieser Skizze ist für uns aber erreicht: den geistesgeschichtlichen
Hintergrund zu ahnen, um uns so weder, den Einzelnen von seiner

Zeitgebundenheit lösend, mit dem Sohne verleiten zu lassen,
Hurter «ein Denkmal zu setzen» vom alleinigen Wunsche
beseelt, daß er «im Andenken der Mit- und Nachwelt in gleicher
Weise fortlebe»161, noch ihn mit Treitschke als «plump,
unbelehrbar, stierköpfig wie die meisten Schweizer Reaktionäre»165

abzukanzeln, sondern in ihm nur einen Exponenten zweier
verschiedener und immer mehr ineinander überlaufender
Geistesströmungen zu sehen, der Romantik und des Traditionalismus,
des Traditionalismus in seinem Erwachsen aus doppelter Wurzel:
als Protest gegen die französische Revolution und die seit
Jahrhunderten fortschreitende Säkularisation der Welt.

163 « Kleinere Schriften», p. XIII (Vorwort); v. über das Kölner
Ereignis auch «Geburt» I, 4, p. 337.

164 Heinrieh von Hurter I, p. X.
165 Treitschke IV, p. 475.

(Schluß folgt.)


	Studie über Friedrich Hurter bis um die Zeit seiner Konversion (1787-1844)

