Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 6 (1926)

Heft: 1

Artikel: La charte de saint Sigismond pour Saint-Maurice d'’Agaune 515
Autor: Reymond, Maxime

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-68556

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-68556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La charte de saint Sigismond pour Saint-Maurice d’Agaune 515.

Par Maxime Reymond.

Les sources actuelles.

La relation du concile d’Agaune, du ler mai 515, autrement
dit le document enregistrant la fondation et la dotation de I’ab-
baye de Saint-Maurice en Valais par le roi de Bourgogne saint
Sigismond, a attiré depuis longtemps l’attention de la critique.
Le texte original n’existe plus. Il se présente a nous aujourd’hui
sous la forme de trois recensions différentes:

19 Un parchemin de la fin du Xlle siecle, conservé aux
archives de l’abbaye de Saint-Maurice, et dont le texte a été
reproduit par Gremaud dans le Mémorial de Fribourg et par
Aubert dans le Trésor de I’Abbaye de Saint-Maurice.

20 Les premieres pages d’un cartulaire de 1’abbaye, écrit au
XIVe siecle, conservé actuellement aux archives royales de Turin,
et qui a été publié dans le tome XII du Gallia Christiana.

3° Un manuscrit perdu, qui participe des deux textes pré-
cédents, et qui n’est connu que par la reproduction qu’en fit le
Pere Sigismond de Saint-Maurice dans son Histoire du glorieux
sainct Sigismond martyr roy de Bourgogne, imprimée 2 Sion en-
1666. -\ : :

Examinons tout d’abord les caractéres particuliers de ces
divers documents:

Le manuscrit de Saint-Maurice,

Ce parchemin, que nous désignerons par la lettre Z, a une
largeur de 0,458 m. et une hauteur de 0,554 m. L’écriture est de
la seconde moitié du Xlle siécle ou du début du Xllle siecle.

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte VI, Heft 1 1



.

Il porte au dos une ancienne inscription presque completement
effadée, une autre du XVe siécle: «donum beati Sigismundi
regis». Une autre plus moderne répéte ces mots et ajoute:
« Frontispicium fundationis sanctae et auctae domus Agaunensis ».
Il a été catalogué au XVlIlle siecle par ’abbé Charlety: «No. 1
dons des rois, environ 515».

Il en existe a Pabbaye une copie du XVIle siécle, dans le
Liber Salvani, sous ce titre: « Verissima fundationis sive dotatio-
nis abbatiae sancti Mauricii copia». ,

Les publications de Gremaud, Mémorial de Fribourg, Fri-
bourg, 1857, t. IV, p. 337—343, et d’Aubert, Trésor de I’Abbaye
de Saint-Maurice, Paris, 1872, p.203—206, ont rendu cette version
familiere aux érudits.

Le cartulaire de Turin.

Le second texte, que nous nommerons T, occupe les feuillets
1 et 2 du cartulaire de I’abbaye de Saint-Maurice, conservé aux
archives royales de Turin, 1ére section, Bénéfices de la les monts,
paquet 10, No. 2ter. C’est un registre de papier grand in quarto
du XIVe siecle.

Fait intéressant et curieux: c’est de ce cartulaire et non
pas du manuscrit précédent que sont tirées la plupart des copies
existant encore aujourd’hui aux archives de ’abbaye, soit:

10 Manuscrit 19: « Chartes abbaye de St. Maurice ». Ff.1—35:
« Copia instrumenti fundationis monasterii S. Mauricii agaunensis
a sancto Sigismundo». L’auteur de cette copie est le chanoine
H. de Macognin; date: 1634—1635.

20 A la fin du méme recueil une copie analogue.

30 Manuscrit 6. Liber Agaunensis, du chanoine Berody, mort
en 1646, folio 1: «Copia fundationis secundae abbatiae Sancti
Mauricii agaunensis ».

40 Historia ecclesiae S. Mauricii, de Berody, p. 23, verso:
donation.

50 Liber actorum monasterii Agaunensis, de "abbé Charlety,
vers 1770, vol. 1, p. 17: « Fundatio a Sigismundo facta».

69 Historia abbatiae S. Mauricii, du chanoine Michelet,
XVIlle siecle, p. 8.



S R

I1 existe ailleurs d’autres copies, moins correctes:

10 Manuscrit a la Bibliothéque royale de Turin, storia eccl.
No. 78 (Meiranesio, memorie storiche), p. 204—207, du XVlIile
siecle. -

20 Manuscrit Holstein, p. 25—29 v.: « Fundatio agaunensis

sive Tarnatensis monasterii per s. Sigismundum Burgundionum
regem, ex archivo eiusdem monasterii». :
. Enfin, ce texte a été édité, pour la premicere fois par Le
Laboureur, dans les Masures de Uabbaye royale de [’Isle-Barbe
lés Lyon, Lyon, p. 28, et surtout, dans le Gallia Christiana, Paris,
1770, t. XII, p. 421 —424, et dans les Acta Sanctorum, Anvers,
1751, sept. VI p. 362355

Divergences des deux versions.

Relevons tout de suite les divergences essentielles des deux

lecons Z et T

Z

1° In nomine Domini nostri Jhesu
Christi. Cum regnaret in Burgundia
pius rex Sigismundus feliciter, convo-
catis sexaginta episcopis totidemque
comitibus pridie Kalendas maii, venit
Agaunum, quem locum sanctus Mau-
ricius cum suis commilitonibus pre-
ciosi sui sanguinis effusione celebrem
reddiderunt, ibique a predictis epis-
copis de salute anime sue consilium
exposcens his verbis eos alloquitur;...

20 Tunc sanctus Mauximus Gene-
vensis episcopus ait; .. ..

3% Tunc sanctus Theodorus episco-
pus urbis Sedunensium ait: «Vellem
audire et agnoscere que causa desi-
derii re (gis sit), parati sumus jus-
sionem eius implere». Tunc clementis-
simus rex ait: «Instancia cordis mei
est ut vestris salubribus consiliis ser-

T
19 In timore Domini nostri- Jhesu
Christi, cum felicitate regnante domino
nostro Sygismondo pio, sub die pri-
die Kal. maii a sexaginta episcopis

_totque comitibus, habito concilio in
_Dei nomine Agauno publice idem rex
.exorsus est dicere; . . ..

2° Tunc sanctus Maximus urbis ge-
nevensis episcopus ait; . . ..

3% Tunc sanctus Theodorus episco-

pus urbis Sedunensium ait: Instantia
“cordis mei est ut proferam sermonem

vestris salubribus consiliis, quid agen-
dum sit de beatorum martyrum The-

baerorum corporibus, id est Mauricii

cum suis commilitibus qui pro Deo

1 Les lecons que nous donnons ici different 1égérement des textes pu-
bliés; c’est qu’elles ont été collationnées sur les originaux, 'un a Saint-Mau-
rice, Tautre a Turin.



Z
monem proferem (us) quid agere de-
beam de beatorum martyrum Thebeo-
rum corporibus, id est beati Mauricii
cum suis comilitonibus quia pro Deo
summo tot caterve a Mauximiano pe-
rempte fuerunt etinhumate iacent....»

4° Inito conmsilio ad regem disce-
runt: Visum est nobis bonum esse
ut clementia regis basilicam tantis
martyribus dignam de regiis sumpti-
bus construere precipiat et eorum tan-
tum corpora quorum nomina nobis
comperta sunt, id est beatorum Mau-
ricii, Exuperii, Candici, Victoris, infra
ambitum ipsius basilice decenter se-
peliantur; reliqua vero corpora muni-
tissimo atque aptissimo sub ipsa ba-
silica uno congerantur in loco et sub
eximia custodia custodes deputentur,
ne forte, quod absit, falsatores ex eis
furentur; ibique officium psallendi die
noctuque indesinenter constituatur, ...

5¢ Et virum sanctissimum in omni-
bus operibus bonis comprobatum Ynne-
modum inipso loco constituamus abba-
tem, quia et ipse accersitus a venera-
bilibus episcopis una cum sanctissimis
viris Achivo, Ambrosio, Probo et ce-
teris viris sanctissimis ad hoc opus
suscipiendum de monasterio Granensi
venerat. Una cum rege omnibus pla.
cuit consilium istud. Post hec inter se
agitabant cum preclaro rege Sigis-
mundo episcopi quam regularis insti-
tucionis norman psallentibus imponere
deberent . . ..

6° Rectum mihi videtur ut, secun-
dum plenissimam devotionem doni
regis, de psallendi institucionibus fiant
quinque norme, id est Granensis, In-
solana, Jurensis et Meluensis, seu
donni Probi succedentes sibi officiis

T
summo a Maximiano peremti sunt et
inhumati.

4° Inito concilio ad regem disce-
runt: Visum est nobis bonum esse
ut tantum quorum nomina nobis com-
perta sunt, id beatorum Maurici, Exu-
perii, Candidi, Victoris, infra ambitum
basilicae quam clementia regis ad hoc
opus orpare iussit sepeliantur; reliqua
vero corpora congerantur in tutissimo
loco atque aptissimo, in uno conden-
tur loco et sub eximia custodia sanc-
tissimi custodes deputentur, ne forte,
quod absit, falsato ex eis furentur, et
officium psallendi die noctuque inde-
sinenter constituatur, . . . .

59 Et virum sanctissimum in omni-
bus operibus bonis comprobatum in
ipso loco Ymmemodum constituerunt
abbatem qui et accersitus a venerabili-
bus episcopis una cum sanctissimis
viris S. Acivo, S. Ambrosio, S. Proto
et ceteris viris sanctissimis qui ad hoc
opus suscipiendum de monasterio Gra-
nensi venerant. Hec episcopi inter se
agitantes cum praeclaro rege Sigis-
mundo quam monachis regulae insti-
tutionem imponere deberent . . ..

6° Recte michi videtur ut, secundum
plenissimam devotionem dni regis, de
psallendi institucionibus fiant VIIII
norme, id est Granensis, Islana, Ju-
rensis et Meluensis et cetere et suc-
cedentes sibi officiis canonicis, id



y 4
canonicis, id est Nocturnis, Matutinis,
Prima, Secunda, Tercia, Sexta, Nona,

Vespertina, et cum pace die noctuque

indesinenter Domino famulentur.

7° Venerabilis vir Vivenciolus urbis
Lugdunensis archiepiscopus una cum
aliis episcopis diXx: «Optimum nobis
videtur ut munificenciam ad regem
habeant, exortacionem et doctrinam
ad sedem apostolicam.

8° Ego Sigismundus, gracia Dei rex
Burgundionum, cum assensu predic-
torum sexaginta episcoporum totiden-
que comitum, in loco qui dicitur Agau-
nus, ubi sanctorum Thebeorum, qui
sanguinem pro Christo fundere non
dubitaverunt, corpora tumulata sunt,
monasterium construere, in quo ve-
nerabilis Ymnemodus abbas consti-
tutus est, cepi cogitare in memetipso
quid facerem de luminaribus vel sti-
pendiis monachorum ibidem Deo
servientium,

9° Dono itaque Deo et sancto Mau-
‘ricio et ibidem famulantibus, in pago
vel territorio Lugdunensi, Viennensi
et Qratianopolitano et Augusta Ca-
meraria curtes nuncupatas his nomi-
nibus: Briogia, Cacusa, Olgana . . .;
et in pago Genevense alias curtes ita
nuncupatas; Communiacum, Maria-
num; et in pago Bisunticensi Salinum
cum castro de Bracon, Miegens; et in
pago Valdense, in fine Aventicense seu
Juranense alias curtes sic nominatas;
Muratum, Auronum, Bo .. ... (ef-
facé), Wadingum, Luliacum, Lustria-
cum; et in pago Valensi alias curtes
ita nominatas: Contextis, Sidrium,
Leucam, Bramosium, Bernonam, Au-

T
est Nocturnis, Matutinis, Prima, Se-
cunda, Tercia, Sexta, Nona, Vesper- "
tina, in pace die noctuque indesinen-
ter Domino famulentur.

7° Venerabilis vir Vivenciolus urbis
Lugdunensis episcopus iura cum aliis
episcopis dixit: «Optime nobis videtur
ut munificenciam ad regem habeant,
exortacionem habeant et doctrinam ad
sedem apostolicam. :

8° Propterea ego Sigismundus, gra-
cia Dei rex Borgondionum, Christo
auspice consideravi una cum supra-
dictis LX episcopis totque comitibus
de iam dicto monasterio quod voca-
tur Agaunum quod nunc Diio adiu-
vante infra regnum nostrum Borgon-
dionum construximus et venerabilem
virum Ymnemodum sicut prediximus
ibidem constituimus abbatem ubi tanta
et talia sacra corpora thebeorum mar-
tirum que pro Christo eorum sangui-
nem non dubitaverunt fundere, ad
luminaria vel stipendia monachorum,
quid aque debo, nisi sicut.

0° In pagis vel territoriis Lugdu-
nensi, Viennensi, Qratianopolitano et
Augusta Cameraria et pago Ge-
nevensi, seu et pago Valdensi, et fine
Aventicensi et Lausonensi et Besun-
tiensi curtes sic nuncupatas: Briogia,
Olona, Cacussa, Vobregio, Statis, Cu-
miniaco, Mariniaco, Munatto, una cum
appendiciis earum, et in pago Valense,
et in valle Augustana que est a fini-
bus Itallie, alias curtes 1. Contestis,
Sidrio, Bernona, Leuca, Bromusio,
Duodecimo paterno in civitate Au-
gusta turrem unam que respicit ad
occidentem, Levva, Lagona, Gizorolis
et Morga.



z

lonum, Villiacum, Wouregium, Ac-
annis, Actunellum cum Silvano, et
omnes Alpes (a capite lacus usque
Martiniacum); et in vaulle Augustana,
que est a finibus Italie, in civitate
turrem unam que respicit ad Occi-
dentem et alias curtes ita nominatas:
Elewa, Lagona, Gisorolis, Morgam.

10° Et ut hec donacio auctoritate
nostra firmior habeatur et per tempora
conservetur, et per manus nostre signa-
culum omni tempore optineat firmi-
tatem, sigilli nostri inpressione corro-
boramus et communimus, et epis-
copos et comites qui huic dono pre-
sentes fuerunt subscribere precepimus:
Viventiolus urbis Lugdunensis archie-
piscopus subscripsit. Mauximus Ge-
nevensis episcopus subscripsit. Victor
urbis Gratianopolitane episcopus sub-
scripsit. Videmarus comes signavit.
Fredebundus comes signavit. Gon-
deulfus comes signavit.
comes subscripsit. Agano comes sub-
scripsit. Bonefacius comes signavit.
Theudemundus comes signavit. Frede-
boldus comes signavit. Data sub die
madias in virorum fletu prope Agau-
num monasterio feliciter. Amen.

Benedictus-

10° Et hec donatio auctoritas nostra
firmior habeatur et per tempora con-
servetur, et per manus nostre signa-
culum omnique tempore obtineat fir-
mitatem. Subscriptiones ita sunt: Ma-
ximus wurbis Genevensis episcopus
subscripsit. Theodorus urbis Sedunen-
sium episcopus subscripsit. Victor
urbis Gratianopolitanus episcopus sub-
scripsit. Viventiolus urbis Lugdunensis
episcopus suscripsit. Vindemarus co- -
mes sig. Fremundus com. sig. Gon-
deulfus com. sig. Benedictus com.
suscr. Agano com. subscr. Bonefacius
com. subscr. Theudemundus com.
subscr. Fredeboldus comes subsecr.
Data sub die Ydus maii in virorum
fletu propre Auganno monasterio
feliciter.

La copie du Pére Sigismond.

La troisieme recension a retenir de I’acte que nous analysons
est celle du Peére Sigismond de Saint-Maurice, que nous marque-
rons par la lettre S, et qui figure dans son Hisftoire du glorieux
Sainct Sigismond martyr roy de Bourgogne, p. 375—380, sous ce
titre: «Copia Fundationis monasterii Sancti Mauricii Agaunei-
sis». A la fin, p. 380, on lit: «Cette copie est extraicte fidelle-
ment de mot a mot de la copie antique, qui se conserve dans les
archives du celebre monastere de Sainct-Maurice d’Agaunon »..

Comparée aux précédentes, cette version offre les caracté-
ristiques que voici:



1° Méme texte que T.

20 Méme texte que T.

30 L’¢évéque Théodore est dit: « Octodunensis », ce que nous
ne trouvons nulle part ailleurs. Pour le surplus, texte de T.

40 «Visum est nobis bonum esse ut si tantum quorum no-
mina comperta», — le reste comme au T, sauf a la fin: au lieu
de «ibique-venerat»: «et constituatur officium psallendi die
noctuque indesinenter ». _

5°¢ Comme au T, sauf Aerico et Prophetano au lieu d’Acivo
et de Proto. ' |

6° « Novem norme id est Gravensis, Iscana, Surensis et Mel-
vensis et caeterae ut». S n’a pas Poffice de Seconde. Le reste
comme au T.

7° «Venerabilis vir Vivenciolus urbis Lugdunensis episcopus
una cum aliis episcopis dixit: Optime nobis videtur ut muni-
ficenciam ad regem habeant, exortacionem et doctrinam ad Sedem
apostolicam ».

89 «Propterea ego» etc. comme dans T.

00 «In pagis vel.territoriis Lugdunensi, Viennensi, Gratiano-
politano et Augusta Cameraria curtes sic nuncupatas: Catusa,
Briogia, Olgana, et in pago Genevensi alias curtes ita nuncupatas
Communiacum, Mariniacum, et in pago Bisuntinensi, Saliumno
cum castro de Pracon, vallemo de Mieges, et in pago Waldense
in fine Aventicensi seu Juranense alias curtes sic nuncupatas
Murattum, Auronum, Wadingium, Bedelofei, Luliacum, Lustria-
cum» etc. comme Z jusqu’a Martiniacum, puis: «et in valle Au-
gustana turrem unam quae fespicit a occidentem, Clewa, Lagona,
Levira, Gizocolia et a Morga». _

10° La mention du sceau royal donné par Z manque a S,
comme a T. L’évéque Théodore est dit d’Octodunensis. Les
comtes d’appellent Fredemondus, Gurdeulfus, Teudemundus. La
date est exprimée comme suit: « Data sub die idus maii propre
Agaunum monasterium feliciter ».

D’une maniere générale, ce texte S suit le texte T, avec
quelques fautes de lecture, mais il suit le texte Z, pour ce qui
concerne les noms de lieux, avec quelques mauvaises variantes.
S s’inspire-t-il de T et de Z ou d’un ancétre commun, ou d’un



i C B

manuscrit indépendant? Ces deux derniéres hypothéses sout
possibles. Nous croyons cependant qu’il est basé sur le texte T,
avec de simples variantes tirées de Z, et la correction d’Octo-
dure, qu’un religieux averti du XVlle siecle a fort bien pu faire
de lui-méme. Nous ne retiendrons en conséquence de cette
version qu’une ou deux variantes qui éclaireront la lecon dou-
teuse des autres textes.

La charte de Rodolphe 1II, de 1017.

Comme on I’a vu plus haut, la version tirée du cartulaire
de Turin est la plus connue. C’est celle que les érudits de ’abbaye
ont copiée de préférence au dix-septieme et au dix-huiticme
siecle. Elle a eu la premiere les honneurs de I’impression, le
Gallia christiana et les Bollandistes ’ont répandue au loin. La
version du parchemin de Saint-Maurice doit sa vogue a la publi-
cation de I’abbé Gremaud, elle la mérite par I'antériorité de la
copie — Xlle au lieu de XIVe siécle — et par sa forme géné-
ralement plus correcte. C’est pourtant a un autre point de vue
que nous devons nous placer pour déterminer laquelle des deux
recensions se rapproche le plus, comme facture générale, de
Poriginal primitif disparu. '

La divergence essentielle entre les deux lecons Z et T ne
porte pas sur des questions de forme, tournures de phrases, ex-
pressions plus ou moins anciennes, omissions ou substitutions
d’un mot a un autre. Elle porte sur I’énumération des biens
concédés par le roi Sigismond au monastére d’Agaune. Il existe
tout d’abord un arrangement différent de ces biens. T les
groupe en deux catégories: les pays a 'ouest du monastere et
ceux a lest et au sud, Z les répartit pays par pays, en suivant
d’ailleurs un ordre analogue. Puis et surtout, le nombre des lo-
calités indiquées est sensiblement différent.

- A premitre vue, cette différence ne s’explique pas. Mais
elle s’éclaire immédiatement lorsqu’on compare ces deux docu-
ments avec un troisiéme, trés connu, celui par lequel, le 15 février
10172, le roi Rodolphe III de Bourgogne donna ou restitua a

2) Mémorial de Fribourg, t. IV, p. 357. Aubert, Trésor de Saint-Mau-
rice, p. 214.



AR N

Pabbaye de Saint-Maurice un grand nombre de localités dans
diverses régions. L’acte original de cette donation existe en-
core aux archives du monastére. Il nous permet toutes véri-
fications utiles. ‘ , :

Si nous mettons en regard de ce troisieme document les deux
premiers, nous aboutissons au tableau comparatif que voici: :

i -z T 1017
In pagis vel territoriis Lugdunensi, Viennensi, Gratianopolitano
et Augusta Cameraria

Briogia : Briogia
Cacusa Cacussa
Olgana Olona
(un ou deux Vobregio
~ mots effacés) Statis
In pago Genevense
Communiacum Cuminiaco Communiacum
Marianum Mariniaco :

In pago Besuntiensi

Salinum

Bracon

Miegens ;

In pagoValdense, infine Aventicense seu Juranense (Lausonensi)

Muratum Munatto

Auronum Auronum

B oo ‘ ] Bedolosci

Wadingum Wadingis

Luliacum Lulliacum

Lustriacum Lustriacum
Puliacum
Sigiciacum
Vivesio

In pago Valense

Contextis Contestis

Sidrium Sidrio

Leucam ‘ Leuca

Bramosium Bromusio

Bernonam Bernona

Aulonum . Aulonum

Viliacum

Wouregium : Vobreium



Z T 1017
Actanis '
Actunellum
Silvano
Duodecimo Paterno Nares

In valle Augustana

Turre Augustam Turre Augustam
Elewa Lewa

Lagona Lagona
Gisorolis Gizorolis
Morgam Morga

Nous aurons a revenir sur chacun de ces noms de lieux.
Pour le moment, il nous suffit de constater ceci:

Trois groupes de localités de la liste Z manquent a la
liste T, soit:

1° Le groupe de Salins, avec le faubourg de Bracon et le
~vallon de Mieges en Franche Comté.

20 Celui du pays de Vaud: Oron, Vuadens, Lutry, Lully,
avec Ollon. ,

3° Le groupe d’Otans prés Vernayaz, avec Autanelle et
Salvan, en Valais.

Ce ne peut étre par omission, car les omissions auraient
porté sur trop de noms et trop de groupes de noms. Il parait
certain que le document que copiait T ne contenait pas ces
indications. S’il ne les contenait pas, il en résulte que les lo-
calités comprises dans ces trois groupes ne figuraient pas dans
le texte de la donation de saint Sigismond dont il se servait,
et par 1a méme que la recension Z est.en réalité un remaniement
et une amplification d’un document antérieur.

La comparaison méme que nous venons de faire nous permet
de déterminer a partir de quelle époque ce document antérieur
a été remanié et pourquoi. L’origine des possessions de ’abbaye
de Saint-Maurice a Salins et a Otans nous échappe, il est vrai.
Nous savons seulement qu’en 943 le monastere céda au comte
Aubri de Maiacon?® une partie des biens qu’il possédait a Salins;
peut-étre ces droits remontent-ils A 'un des diplémes des rois

8 Monumenta Historiae Patriae, Chart, t. 1I. col. 19--20; Poupardin,
Royaume de Bourgogne, p. 215.



L R

mérovingiens Clotaire, Dagobert, Thierry et Chilpéric qu’une
chronique d’Agaune connaissait encore au IXe siecle 4, mais dont
toute trace a disparu deés lors. Quant a la région d’Otans, une
bulle d’Eugeéne III, de 11465, mentionne les églises de Silvanum
et d’Othonellum, tandis que celle d’Alexandre III, en 11785,
ne cite que celle d’Autanne, mais il s’agit bien des mémes lieux:
la potestas d’Otans pres de Trient?, dans laquelle se trouvait
une croix qui fixait la limite & Pouest de la puissance temporelie
de I’évéque de Sions. Otans a disparu et a fait place a Ver-
nayaz, tandis que sur la hauteur Salvan s’est développé et a
recu au milieu du XIIle siécle les franchises de Saint-Maurice;
mais tout cela ne nous apprend rien sur ses origines.

En revanche, nous savons que le principal lot des biens
particuliers 4 la recension Z, a été donné au couvent en 1017
par le roi de Bourgogne Rodolphe III et que c’est dans le
diplome de ce dernier que Z a pris son énumération. Si 1’on
en pouvait douter, il suffirait d’ajouter que la phrase de Z «et
omnes Alpes a capite lacus usque Martiniacum» dérive mani-
festement de celle de Rodolphe III «et alpes Sancti Mauricii
totius capud laci vallis». Sans doute, le dernier des Rodolphiens
déclare simplement «restituer» ces territoires 4 I’abbaye, — et
ce fut peut-étre la réalité pour Commugny et pour Ollon —
mais c’est 134 surtout une formule pieuse, et en tout état de
cause le monastére d’Agaune ne jouissait pas de ces biens au-
paravant, puisqu’ils ne figurent pas dans le cartulaire de Turin.

C’est donc a partir de 10179, qu’a été rédigé le parchemin
Z, — nous savons d’ailleurs par DP’écriture qu’il est du Xlle
siecle — par la combinaison du dipléme de 1017 avec un texte
plus ancien. Pourquoi? Le terme de «restitution» que nous

* Aubert, Trésor, p. 208.

5 Aubert, Trésor, p. 218.

& Aubert, 7résor, p. 220.

" Gremaud, Documents sur le Valais, t. 29, p. 140.

8 Gremaud, Documents sur le Valais, t. 29, p. 197, et t. 33.

® Nous dirions méme aprés 1049, car certains indices montreraient que
cette recension est contemporaine de la copie de la chronique d’ Agaune, conservee
“aujourd’hui aux archives du monastére, et que suit une bulle de Léon IX de
1049, attribuée a tort a Léon III ou IV. Nous en reparlerons.



Sl AR

venons de relever dans la bouche de Rodolphe III peut, peut-
étre, expliquer ce remaniement. Dans P’acte qu’il copiait, le ré-
dacteur de Za vu la mention de Commugny, qui se trouve aussi
dans le diplome rodolphien. Il a pu penser que les autres lo-
calités mentionnées dans ce dernier acte avaient la méme origine
et a pu supposer une omission qu’il a voulu corriger. Peut-étre
aussi a-t-il voulu réunir sous le patronage de Sigismond les
donations des souverains du second royaume de Bourgogne, ce
qui peut s’appliquer au groupe de Salins. Mais ce n’est qu’hypo-
theses.

Ce qui nous importe ici, c’est de constater que le parchemin
Z n’est qu’une recension fortement remaniée, et que nous trou-
vons dans T la copie d’un document antérieur tout au moins a
’année 1017, et par 12 méme plus rapproché du texte primitif.
C’est pourquoi nous devons prendre T pour base de notre étude.
Toutefois, une remarque importante s’impose. C’est que si T
suit un meilleur modele, il écrit deux siécles aprés Z, et que,
quelque fidélité qu’il ait mise asuivre son texte, sa langue s’est
davantage modernisée, et il arrivera parfois que Z, plus prés de
Poriginal, nous donnera une formule, une orthographe plus con-
formes a ce dernier. Aussi n’aurons nous garde de le négliger.

Le modele carolingien.

D’autant moins que le modéle qui a servi a T aussi bien
qu’a Z n’est lui-méme pas le texte primitif, mais un remaniement
de V’époque carolingienne. La preuve en est manifeste.

10 Les textes des Ve et Vle siecles disent toujours Acaunum
et non pas Agaunum. Le g n’apparait qu’au milieu du Vlile
siecle, notamment dans le dipléme de Clovis II du 22 juin 653,
confirmant les privileges de ’abbaye de Saint-Denis o1 la
psalmodie perpétuelle a été établie & I’imitation. du « monasthi-
rium Sancti Mauricii Agaunis»1°. Comme nos différents textes
écrivent toujours Agaune, il est probable que leur modele donnait
déja cette graphie.

10 Pertz, Diplomata imperii, p. 20. On lit cependant Agaunensi dans la
chronique de Marius, évéque de Lausanne, mort en 593, mais nous ne pos-
sédons pas le texte original.



gl e

20 Sigismond, qualifié de pieux au début de Vacte, est
appelé plus loin « gracia Dei rex Borgondionum ». Or, la formule
n’est pas mérovingienne. Elle figure, il est vrai, dans différents
diplomes des rois francs, mais seulement dans des copies re-
maniées du neuviéme sidcle, pour le moins. Sauf erreur, elle
parait pour la premiére fois, le 22 mars 769, dans un dipléme
authentique de «Carlomannus gratia dei rex Francorum vir in-
luster»1, Les rois de Bourgogne de la seconde race se quali-
fient de rois pieux, de sérénissimes rois; toutefois, mais au XI®
siecle seulement, Rodolphe III se dit: «divina gratia rex» dans
Pacte de donation du comté de Vaud a I’évéque de Lausanne en
101112, dans sa donation a Saint-Maurice méme en 101713,

3° Dans [’énumération des biens donnés au monastere
d’Agaune, le roi dit qu’il les donne, donavi, dans toute leur
intégrité. Or, Julien Havet a établi4 que sous les Mérovingiens,
le terme consacré n’est pas «dare», mais «concedere» et qu'un
usage constant veut qu’on enveloppe ce terme dans une circon-
locution -particulierement 4 la mode i cette époque, «visi fuimus
concessisse ». Sans doute, la chancellerie de Bourgogne (premiere
race) a pu avoir une habitude différente, mais les rois de race
franque n’ont pas davantage employé la formule «dare» en
Bourgogne, et c’est 1a une innovation des Carolingiens. i

40 La formule « Et ut hec donatio auctoritate nostra firmior
habeatur et per tempora conservetur» est également carolingienne.
Elle est presque identique a la formule qu’emploie Charlemagne
en 77115: «Et ut haec auctoritas firmior sit vel per tempora
melius observetur», et avant lui Pepin en 760 «Et ut haec
firmior habeatur vel per tempora melius conservetur ». Laformule
mérovingienne est, dans un dipléme de Clotaire 1I en 62517: «Et
ut hec auctoretas nostris et futuris temporibus firma permaneat»,

11 Miihlebach, Acta Karolinorum, p. 65.
12 M. D. R, t. VII, p. 1.
" 13 Aubert, Trésor, p. 214. Rodolphe I se dit en 898: «Divina annuente

gratia serenissimus rex». (Cart. laus. 286.)

14 Havet Questions mérovingiennes, t. 1, p. 122.

15 Havet, Questions meérovingiennes, p. 172.

16 Sickel, Diplomata Karolingorum.

17 Pettz, Diplomata imperii, p. 13.



— 14 —

dans Marculfe 18: « Et ut presens auctoritas tam presentis quam
futuris temporibus inviolata permaneat». Un diplome de Childe-
bert ler, de janvier 5281, donne il est vrai exactement la méme
formule que notre texte: « Et ut haec auctoritas firmior habeatur
et per tempora conservetur», mais il n’est connu que par une
copie du IXe siecle et ne saurait ainsi étre invoqué en l’espéce.

Ces indications — auxquelles d’autres pourraient étre ajou-
tées — sont suffisantes pour nous permettre d’affirmer que les
recensions T et Z se basent, non pas sur un dipléme original,
mais sur un remaniement de I’époque carolingienne, soit du
neuvieme siécle. On peut méme préciser a quelques années pres.
T qualifie Viventiole d’évéque de Lyon. Or le premier titulaire
de ce si¢ége qui soit appelé archevéque est Agobard au concile
de Langres et 83020, puis Rémy au concile de Savonniére de
3592, Le modele de T est donc probablement antérieur a cette
derniere date, ce qui le ferait contemporain de la Chronique
d’Agaune écrite sous I’évéque-abbé Heymeric peu apres 82522,
Z a sans doute cru a une erreur dans Pattribution du mot
episcopus a Viventiole; aussi le remplace-t-il par archiepiscopus,
pour suivre 'usage de son temps.

Un remaniement mérovingien?

On pourrait se demander si entre ce remaniement carolingien
et le texte original, il n’y a pas un intermédiaire mérovingien
du VIle siecle. Ce qui pourrait donner a le penser, c’est emploi
a la fin du document du mot feliciter qui n’apparait qu’en 625 23,
dans un dipléme authentique; ce sont les signatures des évéques:
«Viventiolus urbis Lugdunensis episcopus», le mot urbis ne
figurant que trés rarement dans les souscriptions: ainsi au concile

18 Zeumer, Formulae, p. 44. _

19 Pertz, Diplomata imperii,p. 35.

2 Concilia aevi Karolini, Concile de Langres du 20 novembre 830, p. 682.

2t Giry, Manuel de diplomatique, p. 336, Jean, archevéque de Lyon, signe
le 22 aofit 812 un diplome de Charlemagne en faveur de 'abbaye de Saint-
Denis (Diplom. Karol. t. 1, p. 432) mais le texte n’est connu que par une
copie du XIlle siecle.

22 Aubert, Trésor, p. 208.

28 Pertz, Diplomata, p. 13. ®



e TR

de Bordeaux vers 6702¢; c’est emploi abusif du terme sancius
appliqué aux évéques et aux premiers religieux d’Agaune; ce
sont d’autres termes encore que nous releverons plus loin. Ces
indices ne nous paraissent toutefois ni décisifs ni suffisants. Ils
peuvent s’expliquer simplement par le fait que ‘le remanieur
- carolingien avait certainement des diplomes et des textes méro-
vingiens sous les yeux. D’ailleurs notre attention doit porter
surtout sur ce caractére essentiel du document carolingien, qui
est d’étre lui-méme la combinaison et peut étre méme la simple
juxtaposition de deux originaux différents: une relation du
concile d’Agaune et le diplome de Sigismond.

Deux éléments primitifs distincts:
La relation, le diplome.

L’existence de deux documents primitivement indépendants
parait pouvoir étre aisément établie.

10 D’abord, il y a deux dates. La Relation du concile
d’Agaune dit que les évéques et les comtes furent réunis a
Agaune «pridie Kalendas maii» (Z) ou «sub die pridie Kal.
maii», ce qui revient au 1er mai (515), ’expression «sub die»
signifiant: en ce jour, et non pas le jour avant, ainsi qu’on peut
le voir par comparaison avec les actes du concile d’Epaone, du
15 septembre 51725, En revanche, si dans Z la charte de Sigis-
mond est datée: «sub die madias», expression qui est mani-
festement incompléte, T, et avec Iui S, a «sub die ydus maii»,
ce qui revient au 14 mai. La charte de Sigismond a donc été
expédiée quatorze jours aprés la tenue du concile, ce qui n’offre
rien d’anormal, mais implique l’existence de deux documents
distincts. |

20 Le premier document finit naturellement par les mots:
« Et ideo, Deo auxiliante monachi, de exortacione sancta con-
fortati inconvulsa stabilitate et indivisa karitate permaneant. Et
sicut nunc est gloriosissimi regis devotio subpleta et omnium est
consensus », ‘dit T. Z ajoute: «sic imperpetuum conservata atque

24 Concilia aevi Merovingici, concile de Bordeaux 663— 675, p. 216.
% Concilia aevi Merovingici, p. 19.



i ¢ S T

roborata», ce qui ne fait qu’accentuer le sens, mais tout est dit
apres cela, et ce qui suit est manifestement une adjonction.

30 Cette adjonction, c’est la charte elle-méme, que T fait
débuter par le mot: «Propterea» pour la relier a ’acte précé-
dent, mais ot Z met simplement « Ego Sigismundus » suivi par ’ex-
pression «gratia dei rex Burgondionum », formule manifestement -
carolingienne 2, avec peut-étre le résumé qui suit de ce qui a
été décidé au concile, et qui compléte la liaison, sans d’ailleurs
étre d’une utilité évidente a cette fin. A elle seule, cette for-
mule «gratia dei rex» nous permettrait de dire que la soudure des
deux textes ne s’est faite qu’a 1’époque carolingienne.

Nous devons maintenant examiner séparément chacun de
ces deux documents.

La charte de saint Sigismond.
La chancellerie de Sigismond.

Logiquement, nous devrions commencer par Pétude de la
Relation, mais la Charte nous présente de meilleurs points de
comparaison, dont nous pourrons tirer parti pour ’examen de la
Relation elle-méme. C’est pourquoi nous ’aborderons en premier
lieu.

L’examen comparatif du diplome bourguignon offre cette
difficulté particuliére que nous ne possédons aucune autre charte
de Sigismond, mais seulement quelques fragments de sa cor-
respondance 2 avec le pape, ’empereur, I’archevéque Avitus et
d’autres, laquelle ne peut nous servir ici. Il n’existe méme aucun
diplome d’un autre roi de sa famille, aucun document officiel si
ce n’est les lois promulguées par son pére Gondebaud 2. Nous
ne savons par conséquent rien des caracteres spéciaux de sa chan-
cellerie. Nous ne pouvons donc comparer le document de 515
qu’a ceux émanant des chancelleries mérovingiennes, et encore
ne possédons-nous pour ces derniers aucun diplome original du
sixieme siecle, ceux que nous avons n’étant connus que par des
copies du neuviéme siecle ou postérieures. C’est dire que 1’ab-

26 QGiry, Manuel de diplomatique, p. 318.

2 M. G. H. Auct. antig. t. VI, p. 35.
% M. G. H. Legum, t. 111, p. 497.



EEER Lt

sence, dans ’acte de donation de saint Sigismond, d’une formule
particuliere des documents mérovingiens ne peut étre invoquée
contre son authenticité. Sous cette réserve, voyons les formules:

1° L’ensemble de la charte d’Agaune commence dans T
par Pinvocation: «In timore Domini nostri Jhesu Christi». Ce
terme fimore ne figure dans aucun dipléme mérovingien ou caro-
lingien. Il n’existe pas non plus dans les actes qui émanérent,
des le Xe siecle, de la chancellerie du monastére méme de Saint-
Maurice, et qui est généralement: «In nomine Dei eterni»®.
Aussi le copiste de Z 1’a-t-il remplacée par la formule courante
des les temps mérovingiens: «In nomine Domini nostri Jhesu
Christi». Faut-il voir dans la formule de T l’invocation originale
qui figurait en téte du dipléme de Sigismond, ou la laisser a
sa place au début du récit de ’assemblée d’Agaune? Rien ne
nous permet de nous prononcer. En fait, les diplomes méro-
vingiens authentiques ne portent aucune invocation, et Sigis-
mond peut n’en avoir pas employé davantage que les rois francs
Clovis et Childebert. Certaines recensions de la loi Gombette
portent, il est vrai, I’invocation: « In Dei nomine », mais les plus
anciennes ne remontent qu’au IXe siécle et toutes ne 'ont pas.
Quant aux actes des conciles mérovingiens et carolingiens, aucun
ne débute par une telle invocation. II faut donc admettre qu’elle
est particuliere au rédacteur original de 'un ou ’autre des docu-
ments, relation ou charte, et tout ce que nous pouvons ajouter,
c’est qu’elle correspond bien a l’esprit scrupuleux de Sigismond.

20 La suscription: « Sigismundus gratia Dei rex» est, comme
nous P'avons vu, du IXe siécle. La lecon « Borgondionum» que
donne ensuite T est conforme a la prononciation mérovingienne.
On la retrouve dans la loi Gombette. Toutefois les manuscrits
— copies, il est vrai — qu\e" nous avons d’Avitus et de Grégoire
de Tours, mettent « Burgundionum ».

30 La recension Z a une formule: «dono itaque Deo et
Sancto Mauricio et ibidem famulantibus», qui n’appartient pas a
I’époque mérovingienne oiut la donation est faite a un personnage

29 Hist. Patriae Mon., Chart., t. 1I, col. 36 et suiv. La plus ancienne
charte de ce recueil est de 942,

Zeitschrift fiir Schweizerisclie Geschichte VI, Heft 1 2

X,



s R

déterminé®® — ce serait ici Ymnemodus, abbé du monastere
d’Agaune — et non pas au monastére lui-méme, personnifié dans
son patron, conception qui est propre au régime carolingiern.
Mais T a une version plus simple: «de rebus meis dono dona- -
tumque imperpetuum esse volo hoc est»; que suit 1’énumération
des biens concédés; Dattribution «ad locum prefatum sancto
Mauricio» ne venant qu’aprés. Rien ne s’oppose i ce que la
formule de T soit originale. Locum est encore employé a Lau-
sanne en 911 et 9613 dans le sens d’autel ou de chapelle, mais
il était déja dans les temps mérovingiens. Clovis II, confirmant,
le 22 juin 65332 les privileges du monastere de Saint-Denis
Pappelle locum sanctum et méme simplement [ocum.

4° Nous avons déja parlé de la formule d’approbation par
le roi. L’annonce de sa signature: «manus nostre signaculum
omni tempore optimat firmitatem» est assez intéressante. Le
signaculum, qui annonce le monogramme du roi, est déja de la
tin de Pempire romain3s, Il figure dans nombre de diplomes
mérovingiens, malheureusement seulement dans des copies. Charle-
magne l’emploie encore en 771%, mais non ses succesSeurs.
« Manus nostra» est carolingien aussi bien que mérovingien %o
Z ajoute un sceau, sigilli nostri, mais cette indication n’est pas
dans T et elle ne nous arrétera pas.

5° Contrairement aux usages de la chancellerie méroviu-
gienne, aucun referendaire n’est indiqué comme ayant présenté
Pacte: Syggolenus optolit, dit-on en 625%. Mais les plus anciens

30 Ce point a été précisé par Fustel de Coulanges dans son étude sur
Pimmunité. Origines du systéme féodal, p. 336.

31 Cart. laus., p. 91, 344.

832 Pertz, Diplomata imperii, p. 20.

38 Giry, Manuel de diplomatique, p. 592.

34 Sickel, Diplomata Karolinorum, p. 91, Cf. Havet, Questions méro-
vingiennes, t. 1, p. 172.

35 On le voit dans les actes de Louis ’Aveugle, roi de Provence (890—
923). Poupardin, Recueil des actes des rois de Provence. Son contemporain
Rodolphe de Bourgogne emploie I'expression: manus propria (Cart. laus. 81)
et manus nostra (Cart. laus. 53). ‘

% Diplomata imperi, p. 13. Nous n’avons pas, sur ce point, de do-
cument authentique plus ancien. i



o T S

diplomes mérovingiens n’en indiquent pas, et au surplus la
- mention du référendaire a pu étre donnée en notes tironiennes
que le scribe carolingien n’a pas jugé utile de reproduire.

6° La formule de la date est nettement mérovingienne. Elie
ne distingue pas, comme dans les diplémes carolingiens, entre
datum, la date, et actum, le lieu. « Data sub die ydus maii in Viro-
letum 37, propre Augauno monasterio feliceter» dit T. « Data ..
Julias. anno XLI regni nostri. Sterpiniaco feliciter», dit Clotaire
IT en 625%. «Data sub die X Kal. Julias. Anno XV (I) regni
nostri. Clipiaco, in Dei nomine feliciter» dit Clovis II en 656 3.
 «Data mense julio anno IIl. Actum Valentiana feliciter», écrira
en 771 ¢ Charlemagne, et sa chancellerie continuera de la sorte.
Il manque a la formule de T P’année du régne de Sigismond.
Ou bien elle manquait, ce qui n’est pas sans exemple, ou bien
elle a été sautée par le remanieur carolingien. Elle se déduit
d’autres documents. Marius. d’Avenches fixe 4 I’an 515 la fon-
dation du monastére, I’homélie d’Avitus, qui remercie le 22 sep-
tembre Sigismond de ses largesses, établit qu’a ce moment la
donation était chose faite. La démonstration faite par Mgr
Besson sur ce sujet est convaincante#. La finale Amen a été

ajoutée par Z. Elle est carolingienne et méme postérieure. Elle
n’est pas dans T. ;

7° Le texte cite des passages bibliques: Matthieu V 7, Luc
X141, Matthieu XIX 29. Il est possible qu’il s’agisse 12 d’une
interpolation carolingienne. Toutefois, les deux premiers passages
se retrouvent dans un dipléme de Pepin, maire du palais, en
faveur du monastére d’Echternach, dipléme du 13 mai 706,
dans lequel apparait I’évéque Willibrod, et dans le testament
méme de celui-ci . Seulement, ces documents ne sont connus

87 Nous corrigeons ici «Virorum fletu» par «Viroletum» (Verolliez) d’aprés
Mgr Besson, Origines chrétiennes, p. 84.

8 ad.-p. 13

2 id.p 2L

40 J. Havet, Questions mérovingiennes, t. 1, p. 172.

41 M. Besson, Monasterium Acaunense, p. 85 et suiv.

2 Diplomata imperii, p. 94.

3 Anal. Boll., t. XXV, 1906, p. 173.



— 20 —

que par des copies du Xlle siecle, de telle sorte qu’on n’en peut
rien conclure.

Les ,,pagi“ de la charte: le pagus Waldensis.

Les biens que donne le roi Sigismond sont compris dans
les régions que Z énumeére comme suit: «In pago vel territorio
Lugdunensi, Viennensi et Gratianopolitano et Augusta Cameraria
...et in pago Bisunticensi... etin pago Waldense in fine Aventi-
cense seu Juranense ... et in pago Valensi ... et in vaulle Au-
gustana...». C’est 1a une énumération treés réguliere, a DIex-
ception toutefois de la double mention d’Aeoste que nous ex-
pliquons d’autre part. En revanche, la distribution des noms dans
T est autre: «In pagis vel territoriis Lugdunensi, Viennensi,
Gratianopolitano et Augusta Cameraria et pago Genevensi,
seu et pago Valdensi, et fine Aventicense et Lausonensi et Be-
suntiensi ... et in pago Valense, et in valle Augustana...». S
s’inspire de Z, avec cette différence qu’il place le pagus Bisunti-
nensis entre celui de Geneve et celui de Vaud.

Si nous observons ces listes, nous voyons employées trois
expressions différentes: Territorium, pagus et finis. Elles n’ont
pas une valeur identique.

Territorium est 'un des mots employés au sixiéme siecle
pour désigner un diocese. Grégoire de Tours 'emploie couram-
ment dans ce sens avec ferminus, tandis que pour lui civitas et
urbs désignent la ville épiscopale. Ainsi: «Villas vero, quas ei
rex a fisco in territurio Sessionico indulserat, abstulit et basilicae
contulit beati Medardi»#. — « Egressus autem basilicam sanctam,
cum iter ageret per Audisiodorensem territurium, ab Erpone duce
Guntchrammi regis compraehensus est»#. — «lInceptum est
autem hoc prodigium ab urbis Carnotine territurio». — «Vo-
‘sagensim territurii Biturgi pagum»+". — « Martins Arvernae urbis
abba eiusdem terreturii fuisse incola fertur»#. — Presque tou-

4 M. G. H. Script. rerum merov,, t. 1, p. 193,
45 id., p. 206. '

46 id., p. 360.

47 id,, p. 373.

48 id,, p. T18.



g e e

jours, le contexte indique clairement qu’il s’agit d’une circon-
scription ecclésiastique déterminée, d’un diocese. C’est dans le
méme sens que ce terme est employé dans des documents offi-
ciels, tels que les actes des conciles. Celui d’Orléans en 538
dit: «Ut in episcopi discussione consistat de his qui ni civitate
sua hac territorio consistent»#, Celui d’Orléans de 549 parle
des lépreux et infirmes qui vagabondent «tam territoriis quam
civitatis» % et sont i la charge des évéques. En 573, le concile
de Paris, écrivant & I’évéque de Reims, lui dit: «Quod castrum
nec ad terreturium civitatis vestrae nec ad vestram provinciam
manifestum est pertenere »?. Ces textes ne laissent aucun doute:
territorium est un terme de 1’époque de Sigismond qui signifie
diocése ou évéché, et le roi donne a Saint-Maurice des biens
dans les diocéses de Lyon, de Vienne et de Grenoble.

Et d’Augusta Cameraria, ajoute le texte. On a traduit ces mots
par Aoste, mais la ville d’Aoste que ’on entend par la ne s’est
appelée qu’Augusta Pretoria. Nous croyons qu’il faut chercher
ailleurs. Augusta Cameraria est pour nous la localité que la
table de Peutinger®® et une charte de 890 environs® appellent
simplement Augusta, localité appelée aujourd’hui Aoste et qui
se trouve sur la route de Vienne a Seyssel, au diocese de Gre-
noble, prés de Pont-de Beauvoisin. Le rédacteur carolingien igno-
rant son existence 1’a confondue avec la ville d’Aoste et la fait
passer du rang des curtes a celui des ferritorii. Plus tard, il est
vrai, ’acte parle de la vallée et de la cité d’Aoste, mais il n’y
a aucun rapport entre la mention d’Augusta Cameraria et la
leur. Quant aux biens de I’abbaye dans la vallée d’Aoste, ‘on
remarquera que cette vallée ne fut rattachée i la Bourgogne et
a la province de Vienne que par le roi franc Gontran vers 574 5.
Mais le roi Sigismond était le gendre du roi d’Italie Théodoric,
et comme tel il a pu fort bien avoir un pied a terre a Aoste —-

49 Concilia aevi Merovingici, p. 20.

5 jd,, p. 107.

51 id., p. 14T7.

B2 Des;ardms Géographie de la Gaule, t. IV, p. 153—154.
8 Cartulaire de Grenoble, p. 259 et 519.

3¢ Chronig. Frédégaire, t. 1V, p. 45 (éd. Krusch p. 143).



s (R

la tour d’occident — et des biens dans la région. On ne peut
en tout cas — alors méme qu’on suspecterait ici une interpolation
— faire remonter aux rois Rodolphiens seulement la donation
des biens au Val d’Aoste: le texte carolingien la mentionnait.

Pagus a un sens moins déterminé que ferritorium. Grégoire
de Tours emploie quelquefois un mot pour Pautre: in pago
Sessionico, in pago Tholosano, etc. mais aussi il entend par la
simplement une région. Le pagus deviendra une subdivision du
territorium, soit de V’ancienne civitas, et Grégoire met déja le
pays des Vosages dans le diocese de Tours. Il sera gouverné par
un comte; quelques textes obscurs font méme supposer i quelques
auteurs que le pagus peut parfois s’identifier &4 une paroisse 5.
Nous n’avons pas a discuter cette thése, mais simplement & bien
nous rendre compte que le terme de pagus employé comme
équivalent de celui de diocése n’est pas impropre sous la plume
d’un scribe de 515, et que pour tous les pagi indiqués, il répond
a une réalité, sauf toutefois en ce qui concerne le pagus Wal-
densis, .qui n’a jamais eu d’évéque particulier. Mais reste 2
savoir comment cette derniére expression s’est introduite dans
le texte. ‘

Finis a un sens plus restreint encore. «La finis, dit Fustel
de Coulanges, n’est pas autre chose qi’un domaine, et, le plus
souvent, un tres grand domaine. On peut s’en convaincre en ob-
servant combien il est fréquent qu'un méme domaine soit appelé
villa et finis...%. Ne pensons pas que la finis soit un canton,
un territoire quelconque; dans nos chartes mérovingiennes, la
finis est toujours un domaine; elle appartient 3 un propriétaire,
et ce propriétaire dispose d’elle 4 son gré». Tel est le sens du
mot finis 2 1’époque mérovingienne: ce n’est certainement pas
celui que le diplome de Sigismond veut donner i I’expression:
«in fine Aventicense seu Juranense», alors surtout que, d’aprés
Z, elle doit s’appliquer a des localités aussi distantes l'une
Pautre que Vuadens, Oron, Lutry et Lussy. Mais la- finis est
en réalité, chez nous, une circonscription administrative dé-
terminée qui parait équivaloir 4 ce qu’est en France la vicaria,

55 Imbart de la Tour, les Paroisses rurales du IVe au Xle siécle, p. 76.

56 Fustel de Coulanges, L’allen et le domaine rural, p. 266.



St e

Sous les Rodolphiens, nous voyons une finis Runingorum, in
- pago Lausannensi®, qui s’étend sur plusieurs localités a 1’ouest,
au sud et a ’est de la cité de Lausanne: Mézery, Ecublens,
Renens, Biez, Mornex, Chailly. De méme nous voyons une finis
Graniacensi, comprenant outre Granges, les villages de Combre-
mont et de Dénezys. Ce ne sont pas les Rodolphiens qui ont
créé ces subdivisions: ils les ont héritées des Carolingiens, et
elles sont probablement nées sous les Mérovingiens par une
dérivation du sens primitif. Les Carolingiens considéraient donc
la finis comme une subdivision territoriale du pagus, et cette
constatation peut, peut-étre, nous donner la clef de la tournure
extraordinairement compliquée que donne notre texte: «in pago
Waldense, in fine Aventicens¢ seu Juranense ».

Il est possible que le texte primitif ait porté: «in pago
Aventicense seu Juranense ». Frédégaire connait un pagus Aventi-
censis , oit se trouve Wangas (Berne), dont la notoriété vient
de la défaite que les Alamans y infligérent aux Burgondes; il
connait le pagus Ultrajoranus, gouverné par un duc et s’étendant
a plusieurs comtés. Le mot Ultrajoranus n’est plus employé apres
Frédégaire; il est possible que chez nous on ait dit plus simplement
pagus Juranensis. Mais au moment out le scribe carolingien re-
maniait le diplome de Sigismond, on ne parlait plus de pagus
Aventicense ou Juranznse, mais de pagus Waldensis. L’expression
est constatée pour la premieére fois en 765¢. Pour moderniser
son texte, Pécrivain aura intercalé I’expression nouvelle avant
Vancienne, ne considérant plus celle-ci que comme une sub-
division, une finis, pour employer 'expression de "époque. C’est
ainsi qu’il aura obtenu cette combinaison sans analogie dans le
reste du document: «in pago Waldensi, in fine Aventicense seu
Juranense». Plus tard, le copiste du Turin aura fait plus: ne
comprenant plus rien au mot Juranense — nous sommes arrivés

57 Cart. laus., p. 80, 82, 87, 88, 95, 98, 231.

58 id., p. 342, 344.

59 Fredegalre, Auct. ant, t. 1V, p. 138 cf. P.-E. Martm, Etudes critigues
sur la Susse 4 Pépoque merovmg:e/me, p- 178, 380; F. Loth Revue hzstorzque,
1914, p. 305, 337

6 Y. H. P. Chart, t. 11, p. 1—2.



— O

au XIVe siecle — mais connaissant la terminologie ecclésiastique,
il Paura remplacé par Lausonense, qui a le mérite de doubler
correctement Aventicense, et qui est d’ailleurs employé déja au
début du Xe siecle s,

Ne laissons toutefois pas partir sans autre Juranense. Ce
terme nous est précieux, parce qu’il en éclaire un autre, pré-
cisément celui de Waldense qui nous intrigue. Lorsqu’on I'em-
ploie, il évoque immédiatement le souvenir du Jura. Mais il y a
une autre région a laquelle il s’applique, le Jorat, c’est-i-dirg
le territoire qui s’étend des hauteurs au nord de Lausanne jus-
qu’assez loin, presque jusqu’a Saint-Cierges. Ce plateau com-
prend entre autres la grande forét du Jorat, plus vaste autre-
fois qu’elle ne 1’est aujourd’hui. Or, le Jorat, comme le Jura,
c’est la «Joux» qui vient du celtique ou du ligure iure et
signifie forét; tandis que Vaud, Waldense, dérive trés probable-
ment d’un appellatif germanique romanisé, Gaut, Waut, qui
signifie également foréte. De telle sorte, qu’en définitive I’ad-
jectif Waldensis ne serait autre que la transcription burgonde du
latin Juranensis, le premier s’étant substitué au second dans les
milieux officiels oit ’élément burgonde, soit germanique, do-
minait. : _

- La précision que nous indiquons relativement au Jorat peut
aussi expliquer mieux encore que nous ne ’avons fait jusqu’a
présent, le remaniement du neuviéme siécle. Il est possible que
le texte que le scribe a eu sous les yeux ait porté les mots: «in
pago Aventicense, in fine Juranense», ce dernier terme s *appli-
quant spécialement au Jorat, et correspondant -aux «fines Ru-
ningorum, Graniacensis et Resoldingis» qui apparaissent au Car-
tulaire de Lausanne. Aprés avoir introduit le pagus Waldensis —
lequel comprenait Avenches — il a considéré le pagus Aventi-
censis comme une simple finis au méme rang que celle du Jorat.
Une certaine logique I’y amenait.

Mais Pexpression de pagus Waldensis n’est pas confinée
au Jorat. En 765 déja, elle a débordé, puisque Torny y figure ¢,

81 Cart. laus., p. 344, charte du 24 aoit 911.

62 E. Muret, dans le Dictionnaire historique du canton de Vaud, art. Joux
et Vaud.

% M. Besson, Revue historique vaudoise, 1909, p.113.



L ER e

alors que topographiquement il doit étre classé dans la finis
Granaciense, en dehors des limites dy Jorat. En 839, Louis le
Débonnaire donne le comté de Vaud a son fils Lothaire$. En
885, on dit «in pago Lausanense sive waldense» %, mais la pre-
miere expression resta attachée au dioceése, dont le comté de
Vaud ne fut finalement qu’une des parties.

Quoi qu’il en soit de la valeur de ces hypotheses, nous
sommes évidemment ici en présence d’une altération du sens
primitif. Waldensi a remplacé Aventicensi, et 'on ne peut se
baser sur le diplome de 515 pour affirmer Pexistence a cette
date d’un pagus Waldensis. La critique des textes nous ameéne
méme a Daffirmation contraire, et a cette proposition que dans
le document original le pagus Aventicense devait étre joint aux
territoriis de Lyon, Vienne et Grenoble. Quant aux localités
figurant dans ce diocése, T n’en place qu’une, semble-t-il, Mu-
natto, les autres localités ayant été ajoutées par Z apreés 1017.

Oi1 se trouvaient les domaines donnés par Sigismond.

L’énumération des localités ou domaines donnés par le roi
Sigismond ne manque pas d’intérét, surtout si "on s’efforce de
les identifier, en en observent soigneusement le groupement.

Z nous dit tout d’abord que dans les dioceses de Lyon, de
Vienne, de Grenoble et d’Augusta Cameraria sont les localités
de Briogia, Cacusa, Olgana,; suivent un ou deux mots effacés
que nous retrouvons dans T, avec Vobregio et Statis. C’est dong,
dans ces diocéses 13, et non ailleurs, que nous devons chercher
ces domaines, et nous avons vu plus haut qu’en réalité Augusta
Cameraria doit étre identifiée avec Aoste, au diocése de Gre-
noble, et devait étre a Vorigine la premiere localité mentionnée.

De cette énumération, le nom qui attire le plus notre
attention est Vobregio.

1° Vobregio n’est ni Vouvry (Valais) ni Vuibroye (Vaud)
puisqu’il faut le chercher- dans les dioceéses situés au sud-ouest
du lac Léman. C’est assez facile. C’est dans le diocese de

M. G. H. Annales Bertiniani, p. 434.
85 Cart. laus., p. 275.



O

Grenoble que nous trouvons Vobregio au moyen de la forme
attardée Vopredium en 1034 mais qui est déji Vouredo en
998 %7, Voloredo en 1100¢%s, et qui est maintenant Vourey, dans
le département de !’Isére, arrondissement de Saint-Marcellin, &
moins qu’il ne s’agisse de Veurey prés de Grenoble méme. Le
6 mars 998 Berteric et Ermengarde donnérent & I’église de
Vienne léglise de Vouredo, dans 1’ager de Salmorenc®. Au
moyen-age, et ceci est intéressant, Vourey avait une église Saint-
Martin avec un prieuré bénédictin dépendant du prieuré de
Moirans ™. L’abbaye de Saint-Maurice avait perdu, depuis long-
temps peut-étre, ce domaine, mais il est curieux de voir que la
vie religieuse s’y était maintenue. Relevons que laforme Vobregio
est nettement mérovingienne; pour une localité du méme nom,
Vouvray dans P’Indre-et-Loire, on a Vobridius en 775 ™.

29 Statis est probablement une mauvaise lecture pour Scalis,
et avec cette appellation, nous restons dans le diocése de Gre-
noble. Scalis, c’est aujourd’hui L’Echelles, dans le département
de la Savoie, arrondissement de Chambéry, a quelques kilo-
metres au nord de Vourey. Ici encore, si Pinfluence directe
d’Agaune s’est perdue, la vie religieuse y est demeurée. Au
moyen-age, I’église Sainte-Marie de Scalis était doublée d’un
prieuré de 'ordre de Saint-Jean de Jérusalem 2,

3° Olgana n’est pas loin. Z'a Olgana, qui est probable-
ment Pappellation primitive, T a Olonna qui nous aidera 2 identi-
fier la localité. Olonna était un bois situé prés de UIsére, droit
au-dessus de Grenoble. Le patrice Abbon en dispose en 801
dans son fameux testament™. Plus tard, sous la forme Aulane,
en 10407 et 11107, on le voit disputé entre I’évéque de Gre-

8 Cartulaire de S. Hugues de Grenoble, p. 24.
87 Cartulaire de S. André le Bas, de Vienne, p. 6.
8 Cartulaire de Grenoble, p. 185.
% Cartulaire de S. André le Bas, p. 6.
" Cartulaire de Grenoble, table. '
i Sicxel, Diplom. Karol, t. 1, p. 145.
"a_En 1497, Cartuizire de Grenoble, table.
" Cartulaire de Grenclle, p. 31.
- " id., p. 20
™ id., p. 94.



s DR

noble et le comte Guigues d’Albon. En 1140 75; on écrit ;Ola/zei.‘

Il ne s’agit sfirement pas d’Ollon, qui est dans le canton de
Vaud actuel.

4° Cacusa est un nom connu. Holder connait le cognomen
Cacusia s, relevé sur une inscription en Savoie, et applique ce
nom au plateau des Cassiéres, qui est précisénient dans le méme
arrondissement de Saint-Marcellin en Isére oili nous avons vu
Vourey. On pourrait aussi penser a Chaussan au diocése de
Lyon pres de Mornant (Rhone), mais Videntification de Holder
est fort acceptable. :

5° Briogia est, comme les noms précédents, un nom tres
ancien. Il parait dériver du celtique brio = pont, avec un suffixe
gia, qui s’emploie dans des noms de riviere. Ce nom pourrait
s’appliquer i une autre localité du méme arrondissement de
Saint-Marcellin, Brion. Il existe aussi dans le Centre Brioux et
Brioude (Brigiosum en 696) 8, mais leur origine est autre, et
ils sont en tout cas hors de la région qui nous est délimitée.
Peut-étre aussi s’agit-il du nom ancien de Pont-de Beauvoisin
qui est tout pres d’Aoste ou Augusta Cameraria. '

Viennent ensuite deux localités au diocese de Geneve: Com-
muniacum et Marianum d’apres Z, Cuminiaco et Mariniaco
d’apreés T.

0° Communiacum. L’ldentlflcatlon de ce nom n’est pas dou-
teuse, puisque Commugny est demeuré jusqu’au treizieéme sitcle
entre les mains de I’abbaye de Saint-Maurice, qui y eut de graves
démélés avec ses avoués, le seigneur de Blonay et le comte de
Genevois. - Le fait que Commugny est indiqué dans la donation
de Rodolphe ne suffit pas pour faire exclure cette localité de la
liste des domaines donnés par Sigismond. Entre ces deux actes,
il y a eu cinq siécles, et entre temps cette terre a pu changer
bien des fois de mains, "historique que on a de c2s tribulations
au Xlle siécle simplement suffit 4 le démontrer *.

7 id,, p. 243, 251.

* Holder, Alt-Celtischer sprachschatz, t. 1, col 669.

"8 Holder, I, 679.

™ Victor van Berchem, Un conflit & avoueric an XlIe siécle, Commugny
et Pabbaye de Sainte-Maurice, Revue d’histoire sui.se, 1922.



— 928 —

70 Marianum. T a Mariniaco, ce qui devrait s’entendre de
Marignier en Haute-Savoie, prés de Rumilly, ou d’une localité
du méme nom prés de Bonneville. Mais la lecon Marianum
donné par Z, qui s’appliquerait au hameau de Marin, entre Evian
et Thonon, se justifie mieux par le fait que cette localité était
encore en 10398 une terre de ’abbaye de Saint-Maurice; ’abbé
Burcard la donne en prestaire 4 son familier Louis, dont on fait
descendre les seigneurs d’Allinges.

Z a maintenant Salins, Bracon et Mieéges en Franche Comté,
au diocése de Besancon, mais nous avons vu qu’il s’agissait 1a
d’une interpolation; nous ne nous y arréterons pas. Nous agirons
de méme pour les localités du pays de Vaud indiquées par Z
seul d’apres le diplome de 1017: Oron, Bouloz, Vuadens, Lully,
Lutry. Il ne reste plus de commun avec T et a reprendre ici que:

8° Munatto que Z' corrige en Muratum. On a rendu ce
dernier nom par Morat, mais cette attribution est douteuse.
D’abord, Morat, Murat, est un nom de lieu trés répandu, et
aucun souvenir de Saint-Maurice ne s’étant conservé dans la
ville de ce nom — résidence royale fortifiée sous Rodolphe IiI
— on ne peut affirmer qu’il s’agit bien d’elle. Puis, parce qu’il
est possible que la graphie de T soit exacte, et que nous nous
trouvions en présence d’'un Monnaz, tel qu’il y en avait au Xlile
siecle au pays de Vaud, prés de Mossels!, précisément dans la
région d’Oron-Bouloz ol nous savons que le monastére d’Agaune
avait des biens. Dans Z, Muratum est suivi immédiatement
d’Auronum et de Bedelosci.

Il faut ici remarquer qu’avant 1017, Saint-Maurice avait
déja au pays de Vaud des biens importants dont Porigine est
inconnue. On en trouve la mention, notamment, dans des actes du
IXe et du Xe siécles transcrits dans le méme cartulaire de Turin
qui a reproduit ’acte de 515. Le cartulaire de Lausanne et les.
chartes du monastére de Romainmotier, pour la méme époque,
fournissent aussi des renseignements utiles. Il en résulte qu’en
dehors de la région -autour de Saint-Maurice et qui- reléve -du

80 M. H. P, Chart. t. 11, col. 130.
8t M. D. R, t. XIl, Cart. Hautcrét, p. 1.



Bnge, e

pagus Valensis, ’abbaye de Saint-Maurice avait des domaines
dans la région de Vevey et le territoire de Vassins, celle de
Villeneuve, les environs de Lutry; Prilly prés de Lausanne, le
territoire entre 1’Aubonne et la Venoge, notamment a Lully,
Lussy, Sévery, Colombier, Aclens, Itens, Cuarnens; puis dans
la Broye autour de Moudon et d’Oron #2; enfin, dans la partie
fribourgeoise du pagus Waldensis, soit a Rue, & Morlens, Vuar-
marens et Esmont au sud de Moudon, a Vuadens, Morlon, Villar-
beney, Riaz et Marsens autour de Bulle; La Neirigue, Ferlens,
- Massonnens, Vuisternens en Ogo et Grenilles en Ogo, Torny et'
Middes au sud de Payerne 3.

Viennent ensuite une série de localités situées au pagus
Valensis:

99 Contestis, qui est aujourd’hui Conthey, Conter en 1179 8,
et qui est semblable & Confestus 5, nom d’un évéque de Bayeux
mort vers 513. Z a ici le lecon Contextis, qui est tout aussi
probante que la premiere, puisque Confextosst est un nom de
personne figurant sur une inscription d’Autun. La localité aurait
ainsi tiré son nom de celui d’'un homme.

100 Sidrio, que 1’on identifie sans difficulté avec Sierre,
qui est encore Sidro en 11318 et devient Sirro au siecle suivant.

11° Bernona, aujourd’hui Bernune, dans la paroisse de
Venthone au district de Sierre . ;

120 Leuca, qui est Loueche, Leuca en 11708 et au Xllle
siecle.

13° Bromusio, qui est Bramois, Bramosium en 1201 %,

82 Reymond, dans le Dictionnaire historique du canton de Vaud, art.
Saint-Maurice; essentiellement d’apres le t. 11 des Chartes des M. H. _'P.

8 M. H. P., Chart. p. 51, 68, et Ch. Morel, Observations onomastiques.

8 M. D. R, t. XXIX, p. 110.

85 Holder, op. c. col. 1108; Duchesne, Fasfes épiscopaux de Uancienne
France, t. 11.

86 Holder, col. 1108.

87 M. D. R, t. XVIII, p. 307.

i chtzotmmrz historique de la Suisse, t. 1, art. Bernune, de M. I'abbé
Tamini.

8 M. DR, t. XVHL p. 357:

% M. D. R, t. XXIX, p. 141.



— 30 —

14° Duodecimo Paterno. Nous n’avons aucune idée de ce
que cela peut étre. Est-ce une localité entre Suse et Turin?
Z Tignore et a, en lieu et place: Ollon avec Villy, Olonun et
Viliacum, Vouvry, Wouregium, Otans, Otanelle et Salvan, Octanis,
Actunelluns et Silvano, qui sont siirement d’une date postérieure;
des formes antérieures a celles-ci, Aulonum et Vobreium, se
trouvent dans le diplome de 1017. Remarquons en passant
qu’Ollon et Villy, au canton de Vaud actuel, se trouvent bien
dans le pagus Valensis, si pagus équivaut quelquefois réellement,
comme nous "avons vu, a diocése.

Notons encore que le diplome de 515 ne dit rien des droits
de I'abbaye de Saint-Maurice sur les localités les plus voisines
de I'abbaye: telles que Bex, Gryon, les Ormonts, Lavey d’une
part; Chouex, Verossaz, Epinacey, .Evionnaz de Pautre. Une
bulle d’un pape Léon (? III, 795—816, ou IV, 845—855) parle
bien de Spinaceti; mais le contexte ne parait pas indiquer qu’il
s’agit d’Epinacey, et d’allleurs ce document est certainement
postérieur 92, :

Enfin, T mentionne les localités situées dans la vallée
d’Aoste qui est aux confins d’Italie. Il ne dit pas, chose i noter,
le «territorium» ou le «pagus» mais simplement la vallée, «in
valle Augustana» et nous savons qu’il ne faut pas P’identifier
avec le « pagus Augusta Cameraria» du début de la nomenclature,

15° Aoste, — soit une tour a occident de cette ville. Nous
ne voyons plus de mention deés lors de cette possession %,

9t 11 s’agit peut-étre de Duo decimum que Pltinéraire de Bordeaux a
Jérusalem place sur la Doire, entre Suse et Turin, en face de la Doire (Des-
jardins, Géographie de la Gaule, t. IV, p. 35).

%2 Aubert, Trésor de Saint-Maurice, p. 213. 1l y a lieu de comparer
ce texte avec celui d’une bulle de Léon IX, de 1049, contenue dans le car-
tulaire de Turin et reproduite par les M. H. P. Chart, t. 11, p. 146.  Cest
évidemment le méme acte, et c’est par erreur qu’on l'attribue 4 Léon III ou 2
Léon IV pour ce motif qu'il suivait la Chronigue d’Agaune, écrite vers 830.
Mais nous n’avons pas l'original de cette Chronique (qui ne mentionne d’ail-
leurs pas cette bulle), seulement une copie du XlIe sigcle, que I'on peut par
conséquence admettre comme étant postérieure a 1049,

% Ni le Cartulaire de I'évéché d’Aoste, ni le Livre des cens, de Mgr Duc,
n’y font allusion.



dage.

16°. Levva. Z a Elewa. S a ici Clewa. On pourrait songer a
Cleive, dans la Valpeline, en amont d’Aoste %4; en 1177, la «villa
de Clivaz»® avec la dime dépendait du Saint-Bernard. Mais il
s’agit plutot d’Elevaz, dans le val de la Thmle sur la route
de Morgex au Petit Saint-Bernard.

17° Lagona, localité que nous n’avons pu identifier, a moins
qu’il ne s’agisse de Licone, au dessus de Morgex.

_ 18° Gizorolis. Z a Gisoronis, S, Gizocolia. Localité égale-
ment inconnue, que Gremaud ® rapproche de Gignod, sans beau-

coup de vraisemblance. Peut-étre Chezerola, au dessus de
Brissogne. '

199 Morga, qui est probablement Morgex, en amont d’Aoste,
mais peut-étre aussi Morge, 'Morgia en 1300%, Morgi en 1184 9,
au dessus de Morgex, dans la paroisse de la Salle.

Nous pouvons faire des réserves sur la forme de l'un ou
’autre de ces noms de lieux, mais des noms tels que Briogia,
Vobregium, Olgana, Cacusa, Contestis, Sidrio, ne permettent
point de douter de leur antiquité, et nous ne voyons pas que
I’ensemble ne puisse pas étre de la période mérovingienne.

La donation du bourg de Saint-Maurice.

Relevons encore en faveur de l'authenticité de la charte
primitive de saint Sigismond qu’aucune des versions ne commet
la bévue de faire donner par le roi au couvent le bourg de
Saint-Maurice, qui évidemment n’existait pas encore. Il y avait
sans doute non loin de 13 une localité romaine, et méme ante-
romaine, Tarnaiae ou Tarnadae, autour de laquelle les Nantuates
se groupaient au temps de César®, mais les distances données
par Ulitinéraire d’Antonin et la table de Peutinger montrent
qu’il faut la placer plutét en aval, 4 Massongex, qu’a Saint-

* Augusta Pretoria, 1922, et Carte de la vallée d’Aoste.

95 M: DRy 1. XXIX, po 104

% Mémorial de Fribourg, t. 1V, p. 343. Un Gyzolis est mentlonne au
IXe s. dans la région des Apennins (Dipl. Karol, t. 1, p. 309).

T [ ivre des cens, Miscellanea di Storia Italiano, 3¢ s., t. 1V.

% M. H. P, Chart, t. I, col. 933.

99 M. Besson, Origines des évéchés, p. 3.



— 32

Maurice méme. Lorsque les martyrs thébéens eurent été¢ déposés
dans la premiére basilique, celle de saint Théodore, des habi-
tations civiles se grouperent sans doute tout autour. L’auteur
de la Vita Abbatum Acaunensium spécifie méme que le roi
Sigismond éloigna les familles séculiéres qui habitaient autour de
la basilique et qu’il les remplaca par des moines . Mais il ne
put expulser que celles qui avaient pénétré dans Vintérieur des
lieux saints. La vie ne cessa pas forcément dans "agglomération
civile et elle se développa sfirement apres 515, sous l'influence
des pélerinages. Aujourd’hui encore on peut voir a 1’abbaye
et a Véglise paroissiale de Saint-Maurice plusieurs inscriptions
romaines trouvées sur les lieux, et des colonnes d’édifices civils
romains importants sont enchassées dans les fondations méme
de ’abbaye. Il est possible qu’elles viennent de 7Tarnadae. Mais
il est tout aussi bien acceptable qu’elles proviennent d’Agaune
méme. Apres 515, les souverains burgondes, mérovingiens et
carolingiens conserverent leur autorité sur cette localité, malgré
I’influence du voisinage, et ce ne fut que Rodolphe III qui, en
1017, donna au couvent la moitié du bourg de Saint-Maurice,
avec le four et le moulin, et les deux tiers du péage du seli.
I1 est possible que le monastére ait déja possédé l'autre moitié,
mais il est possible aussi que Rodolphe III lui-méme se la soit
réservée, pour assurer ’autorité du comte et ses revenus fiscaux,
ceux du tonlieu ou des douanes, qu’il percevait nécessairement
a ce passage. En tout cas, I’absence, dans le document de 515,
de toute mention de donation de ce genre témoigne en sa faveur.

La formule de donation.

La formule de donation des biens énumérés dans la charte
doit attirer maintenant notre attention. T a la formule suivante:
«de rebus meis dono donatumque imperpetuum esse volo hoc
est, in pagiis ... et appenditiis et adiacentiis earum, id est terris,
domibus, edificiis, mancipiis, liberis, libertis, plebeiis, acolis,
vineis, silvis, olivetis, campis, pratis, pascuis, aquis, aquarumque

100 M. Besson, Monasterium Acaunense, p. 91.
101 Aubert, Trésor de Saint-Maurice, p. 215.



NS

decursibus et incursibus, mobilibus et immobilibus seu decimis
exquisitum, totum ad integrum, quidquid ad ipsas villas aspicere
videtur ad locum prefatum sancto Mauricio donamus tradimus
atque indulgemus ea vero ratione, ut ab hac die ipsas res superius
intimatas predicta casa Dei vel rectores eius...». Z a une formule
plus compliquée dans laquelle il fait intervenir trois fois le nom de
saint Maurice, et qui est évidemment rémaniée. Mais que peut-on
penser de la formule de T? La formule: «casa Dei vel rectores
eius» peut étre de I’époque. Les évéques réunis a Clermont en
535, parmi lesquels Grammatius d’Avenches, se qualifient de
recteurs de leurs églises dans une lettre au roi Théodebert 12
«Casa Dei ad domnum sacerdotem» est dans un dipléome de
Childebert I pour Anisola de janvier 528103; il est vrai que nous
ne le connaissons que par une copie du IXe siecle, et il faut
descendre jusqu’a 710 pour le trouver dans un diplome de
Childebert III1%¢ et jusqu’a 804 pour le constater dans les actes
d’un concile 1. Mais ce que la formule de 515 a de particulier,
c’est "énumération des habitants des domaines: «mancipiis, li-
beris, libertis, plebeiis, acolis», Z remplace libertis (affranchis)
par servis. Les diplémes mérovingiens originaux ne connaissent
aux VIe et VIle siécles que les mancipiis, les acolis apparais,
sent dans un dipléme de Clotaire en 6561 (acolabus), les
libertis sont dans les formules de Tours’ qui datent de 1’é-
poque carolingienne, mais refletent un état de choses antérieur;
I’expression plebeiis, dans une formule de ce genre, n’apparait
quw’en 794 dans un diplome de Charlemagne. Ces constatations
nous imposent cette conclusion: la formule primitive, que
nous ignorons, a été remaniée par le copiste de 830. Toutefois,
il ’a fait sur le vu d’un diplome du VIlle siécle, car 1’énumé-
ration en question, avec ses appellations caractéristiques, n’est -
plus employée par les chancelleries royales du neuvieme siecle.

102 Concilia aevi Merovingici, p. 71.

103 Diplomata imperii, p. 6.

104 Diplomata imperii, p. 69. -

105 Concilia aevi Karolini, p. 232.

06 Diplomata imperii, p. 31.

107 Zeumer, Formulae Turonenses, p. 137.

Zeitschrift filr Schweizerische Geschichte VI, Heft 1 3



s BA Y

La concession de 'immunité.

Le roi Sigismond va plus loin dans ses concessions a
I’abbaye: il lui accorde I'immunité, c’est-a-dire interdit a tout
agent de P"administration, comte, juge, fiscalin, de pénétrer
dans le monastere, et d’inquiéter ’abbé et les moines. T expose
cette concession comme suit: « Propterea hanc (homo) donationein
nostram fieri iussimus per quam omnino iubemus ut nullus de
fidelibus nostris de iudiciaria potestate predictam casam Dei vel
beatorum martirum et rectores eius et monachos ibidem con-
sistentes inquietare vero calumpniam praesumant». Z a une ré-
daction un peu différente dans la forme: «Precipimus itaque et
omnino interdicimus ut nullus de fidelibus nostris seu de iudi-
ciaria potestate ipsam casam Dei et beatorum martirum et rectores
eius et eos qui ibidem Deo deserviunt inquietare vel calumpniam
infferre presumat».

Ces deux rédactions différentes pourraient faire croire que
T et Z n’ont pas travaillé sur le méme document, mais sur deux
actes paralleles. Mais c’est peu probable, car les divergences
ne portent absolument que sur des questions de forme: de plus
ou moins belle latinité, et les paroles essentielles demeurent
exactement les mémes. Ce que nous reléverons plutot, c’est gue
la formule n’a pas la rigueur des formules mérovingiennes con-
nues. Celle de Marculfe, par exemple, dit: «Ut nullus judex
publicus quislibet judiciaria potestate accinctus in villis ipsius
monasterii nullum debuisset habere introitum ... ut neque vos
(judices) neque juniores neque successores vestri necnulla publica
judiciaria potestas quoque tempore in villas...aut ad audiendas
altercationes ingredire, aut freda de quaslibet causas exigere;
nec mansiones aut parates vel fidejussores tollere non presu-
matis 109 »,

Cette formule-ci est arrivée a la synthése de la notion de
Pimmuniié: elle prévoit tous les cas et en définit toute ’étendue.
Celle du dipléme de 515 est beaucoup plus simple, beaucoup
plus limitée. Elle ne s’applique pas a tous les biens du monastere,

109 Zeumer, Marculfi Formularum, No. 44. Fustel de Coulanges, Les
Origines du systéme féodal, p. 368. '

.



B e

mais au seul couvent de Saint-Maurice. FElle n’interdit pas for-
mellement aux fonctionnaires royaux de pénétrer dans le mo-
nastere, mais seulement d’inquiéter les moines et de leur causer
des difficultés. En fait, c’est bien 13 le sens de I'immunité, mais
elle est ici sous entendue, en germe. Il semble bien que nous
soyons au début d’une institution qui prendra rapidement une
grande extension et dont les diplémes mérovingiens nous montrent
déja I'épanouissement. Rappelons-nous que la formule de Mar-
culfe est du milieu du septitme siecle, tandis que le diplome
de Sigismond est antérieur de prés d’un sieécle et demi, un con-
temporain de Clovis. L’expression «fidelibus nostris et judiciaria
potestate » est elle-méme mérovingienne; ceux qui ont la «judi-
ciaria potestas» ne sont pas seulement des juges. Elle est
classique et embrasse tous les fonctionnaires de Padministration
royale. Les fideles sont les familiers du roi, et la dix-huitieme
formule de Marculfe nous montre précisément la déclaration du
roi recevant dans sa frustis 110, sous sa protection, un de ses fidéles.
Il est vrai que Charlemagne parle encore de ses fideles 11, mais
ce sont ses ducs et ses comtes et ses juges, tandis que notre
formule donne de fait le pas aux familiers sur les fonctlonnalres
Elle a, ainsi, des chances d’étre plus ancienne.

Les signataires de la charte: les évéques.

La charte de 515 est signée des évéques Viventiole de Lyon,
Maxime de Genéve et Victor de Grenoble. T ajoute un qua-
trieme personnage: Théodore de Sion, mais nous verrons plus
loin comment il a été introduit dans la liste et pourquoi il doit
en étre €liminé; nous ne nous en occuperons pas maintenant.
D’autre part, nous avons constaté déja que T donne i Viventiole
son titre véritable d’eveque tandis que Z le qualifie a tort d’archi-
episcopus.

L’existence des trois évéques Viventiole, Maxime et Victor
ne fait pas de doute. Tous trois assistent au concile d’Epaone
en 517 et plus tard deux au concile de Lyon. Il y a plus: nous
savons que tous trois étaient en relations directes et étroites

ito Zeu1ner, Formulae, p. 55.
111 Sickel, Diplom. Karol, t. 1, p. 75.



— 36 —

avec le roi Sigismond. On posséde en effet une partie de la
correspondance de I’évéque Avitus de Vienne, le grand inspirateur
du roi de Bourgogne dans sa lutte contre les Ariens, dont on
connait "homélie relative a la fondation du monastére d’Agaune.
On voit ce prélat échanger des lettres avec les €évéques
Victor et Maxime, et aussi avec Viventiole qu’il salue d’abord
comme simple prétre et avec lequel il continue a converser
lorsque celui-ci fut appelé au siége de Lyon 2. Avitus ne parti-
cipe pas personnellement au concile d’Agaune et a la rédaction
de la charte du 14 mai 515, mais ce sont ses collegues les plus
intimes qui interviennent. Cette correspondance constitue un
témoin précieux en faveur de la donation de Sigismond.

Pourtant, nous remarquons qu’au concile d’Epaone !, Vi-
ventiole signe: «episcopus ecclesiae Lugdunensis», Victor «epi-
scopus in Christi nomine civitatis Gratianopolitanae», Maxime
de méme. Or, dans la charte de 515 tous trois sont qualifiés
«urbis ... episcopus». Les premiéres signatures sont conformes
aux documents contemporains. Celles de la charte le sont moins.
Cette formule «urbis episcopus» ne se retrouve ailleurs qu’au
concile de Bordeaux1* (663—675) et auparavant dans les for-
mules de Marculfes. Elle constitue un des indices qui pour-
raient faire croire A un premier remaniement mérovingien de
cette époque. Mais il est probable que le scribe carolingien, de
la premiere période carolingienne, a eu sous les yeux des mo-
deles antérieurs et que c’est ainsi lui-méme qui a pu introduire
ces réminiscences dans l’acte.

On est surpris de ne pas voir parmi les signataires de la
charte Constancius, qui pouvait étre en 513 déja évéque d’Octo-
dure 116, et qui assiste encore au concile d’Epaone en 517. Mais
son absence ne peut étre invoquée contre I’authenticité de I’acte.
Ila pu étre malade, n’étre pas parmi les familiers duroi, n’avoir
pas été favorable a érection d’un couvent qui devait échapper a

1z M, G. H. Auct. antig., t. VI, p. 35.

Y3 Concilia aevi Merovingici, p. 19.

4 Concilla aevi Merovingici, p. 216.

us Zeumer, Formulae, p. 43, 47.
116 M, Besson, Origines des évéques de Genéve, Lausamze et Sion, p. 8 et 41.



M s

son autorité 117, L’absence de l’évéque Avitus de Vienne pour-
rait davantage étre relevée, mais peut aussi étre expliquée.

Notons enfin la graphie Mauximus pour Maximus dans la
charte et trois fois sur quatre dans la relation du concile que
donne Z. Cette forme barbare parait assez conforme a la lecon
de Voriginal.

Les signataires de la charte: les comtes.

La charte est encore signée par huit comtes. Les uns souscri-
vent, subscripsit, comme les évéques, les autres signent, signavit.
Cela veut-il dire que les uns ont souscrit de leurs noms, tandis
que les autres n’ont apposé que leur signet? Ou plus simple-
ment, ne sommes-nous en présence que d’une fantaisie du scribe
qui aura interprété la lettre S, tant6t dans un sens tantét dans
Pautre? Nous ne savons. La question, au surplus, a peu d’im-
portance.

I1 est plus intéressant de savoir que, sur ces huit comtes,
trois apparaissent dans le préambule de la loi des Burgondes,
oeuvre de Gondebaud, le pére de Sigismond, en 501. Ce sont
Fredemundus, Vindemarus (Widemeris) et Gondeulfuss. Gon-
duljus est aussi au sixiéme siécle le nom d’un évéque de Noyon
et d’'un évéque de Laon®. Le comte Fredemundus est le comn-
temporain de deux homonymes, évéques 'un de Coutances et
Pautre d’Albi2, Des autres comtes de la charte, 1’'un, le comte
Teudemundus, a un répondant dans un évéque de Chilons et un
évéque d’Angouléme du méme siécle . Agano est de la méme
famille étymologique qu’un Aganulfus de 692122, Sans doute,
nous retrouvons "un ou P’autre de ces noms a une époque posté-
rieure. C’est ainsi qu’un Hagano est évéque de Bergame en
845128 le Libri confraternitatem Sancti Galli1?* mentionne des

17 | esne, Histoire de la propriété ecclésiastique en France, t. 1, p. 128.
us M. G. H.," Legum, t. 111, p. 528—529.

119 Duchesne, Fastes épiscopaux, t. 111, p. 103, 138.

120. Duchesne, Fasfes épiscopaux, t. 11, p. 43.

121 Duchesne, Fastes épiscopaux, t. 11, p. 70, et t. 111, p. 96.

122 Diplomata imperii, p. 55.

122 M. G. H.  Epist. Karol. aevi, t. 111, p. 345.

12¢ M. G. H. Libri confraternitatem Sancti Galli, p. 10, 54, 157, 167.



SR |-

Agana, Agano, Aganus au neuvieme siécle. Mais "ensemble de
ces noms est bien mérovingien. Deés I’époque carolingienne, la
contraction des mots commence: T écrira Fremundus, qui est
carolingien, tandis que Z a conservé Fredemundus; de méme
Fredeboldus deviendra Fredolus.

Quant aux autres comtes, Benedictus, Bonifacius, ils ne four-
nissent aucun trait particulier caractéristique.

Conclusion.

L’examen de détail auquel nous venons de procéder nous
montre clairement que la «charte de Sigismond» ne se présente
pas a nous dans sa pureté originelle.

Le texte primitif a peut-étre déja été remanié a I’époque
mérovingienne, au septieme ou au huitiéme siecle, mais c’est peu
probable & notre avis, et il faut plutét attribuer au remanieur
carolingien, écrivant vers 830, ayant sous les yeux des diplomes
mérovingiens, relativement récents, les passages qui peuvent
s’inspirer de ces textes. :

- Tel qu’il se présente sous nos yeux, le document est de
rédaction carolingienne. Mais il a subi plus tard deux remanie-
ments différents. Au Xlle siecle, Z ’a transformé en donnant &
certains passages une rédaction nouvelle et plus ample que
Pancienne, et en outre en y introduisant des éléments nouveaux,
tirés d’autres documents, notamment du diplome royal de 1017.
Au XlVe siecle, laissant de c6té la version de Z, T a copié dans
le cartulaire de Turin directement le texte carolingien, en se
bornant a rajeunir quelques expressions, I’orthographe de certains
mots, alors que, pour les phrases qu’il n’avait pas complétement
refaites, Z avait conservé les anciennes formes. C’est pourquoi
la comparaison constante des deux documents est nécessaire pour
saisir le texte primitif.

Voild pour les questions de forme. Pour ce qui concerne
les dispositions essentielles de la charte, telles qu’elles se trou-
vent dans T, nous constatons qu’aucune n’est a écarter de la
rédaction originale. Les évéques et les comtes souscripteurs du
diplome sont bien des contemporains et méme des familiers de
Sigismond. La formule de la concession de I’immunité est une



SIGETD. - R

formule primitive. La forme des noms des localités données par
le roi appartient bien a son époque. Enfin, aucun de ces éléments
essentiels n’est contredit par un autre document.

C’est pourquoi nous pouvons conclure en disant que le roi
Sigismond a réellement donné le 14 mai 515 a I’abbaye de Saint-
Maurice Pimmunité et les biens énumérés dans la rédaction T,
et que seule la forme du document a été remaniée plus tard, a
deux ou trois reprises. Nous considérons en conséquence le
diplome de saint Sigismond comme un acte authentique, digne
de foi, malgré les interpolations qu’il a subies.

La relation du concile d’Agaune.
Le récit.

Nous arrivons maintenant a la partie essentielle du texte
que nous analysons, la premieére, celle qui contient la relation de
’assemblée d’Agaune et de la fondation du monastére de Saint-
Maurice. e

Rappelons tout d’abord en quelques mots ce qu’il contient.

Le roi Sigismond vient & Agaune avec soixante évéques et
autant de comtes. Le souverain dit que, quoiqu’il ait défendu la
foi catholique contre les Ariens, il est dans la tristesse et il
demande aux prélats ce qu’il doit faire pour plaire a Dieu.
L’évéque Maxime de Geneéve le réconforte. L’évéque Théodore
de Sion lui demande quels sont ses désirs. Le roi répond qu’il
est poussé a élever des églises a saint Maurice et aux autres
martyrs thébéens et qui sont sans sépulture. Les évéques acquies-
cent, et ils décident que ceux des martyrs dont les noms sout
connus seront inhumés dans le cloitre de la basilique construite
par Sigismond: les autres recevront au dehors une sépulture
convenable. Ils ajoutent que le tombeau des martyrs sera gardé
par des moines qui chanteront, nuit et jour, les psaumes. Pour
_diriger cette psalmodie, les évéques ont fait choix de I’abbé
Ymnemodus, du monasteére de Grigny, qui est déja arrivé a Agaune
avec les saints hommes Achivus, Ambrosius et Probus. Les
éveéques discutent ensuite de la régle a imposer aux moines, qui
devront tout leur temps au chant, et ne se livreront ainsi pas au



— 40 —

travail manuel; c’est pourquoi le roi les a déja fait bénéficier
de ses largesses. L’évéque Victor de Grenoble propose que,
pour la psalmodie, les moines soient divisés en cinqg groupes,
ceux de Grigny, de I’Isle Barbe, du Jura, de Vaud (? Melvensis)
et de D. Probus, qui chanteront nocturnes, matines, prime, se-
‘conde, tierce, sexte, none et vépres. Le roi demande que les
évéques décident a qui, du monastere, appartiendra la muni-
ficence, ainsi que I’exhortation et la doctrine, afin qu’il puisse
fortifier la régle adoptée de son autorité. L’évéque Viventiole
repond qu’il est bon que les moines vivent de la munificence
du roi, et que, pour ’exhortation et la doctrine, ils relevent du
siege apostolique. Puis il définit les droits et les obligations
de ’abbé Ymnemode et des moines, disant qu’en cas de diffi-
culté grave, I’abbé devra recourir au si¢ge apostolique. Et comme
la dévotion du roi a produit son effet avec le consentement de
tous, que cette dévotion se conserve a toujours et soit fortifiée.
Suit I’acte de donation de biens que nous avons analysé.

Nous sommes donc en présence d’une narration bien or-
donnée et bien conduite, qui arrive réguliérement a ses fins, la
fondation du monastére d’Agaune et son organisation, et la
glorification de P’oeuvre et de la dévotion du roi. Il ne s’agit
point de décisions de discipline ou de doctrine intéressant I’en-
semble de la chrétienté, décisions prises par des évéques ré-
unis a Poccasion de la dédicace d’une église, comme a Arles en
524, comme a Arras en 529. Nous sommes ici en présence d’une
assemblée mi ecclésiastique mi civile?, agissant sous la prési-
dence du roi en présence du peuple, et cette assemblée n’a
d’autre but que de fonder, de doter et d’organiser un monastere.
Ce n’est point, a proprement parler, un proces verbal officiel,
destiné A étre signé par les intéressés, car aucune formule finale
n’annonce des signatures, et la fin de la narration est telle
qu’elle se détache nettement de la charte suivante, a laquelle elle
n’est liée sans doute que depuis le remaniement carolingien. C’est
la relation correcte et claire d’un événement important, sans
particularité lui donnant un caractere officiel.

125 Nous devons cependant noter la présence de laiques au concile con-
temporain d’Epaone.



Sans doute, y a-t-on vu jusqu’ici un long préambule du
dipléme de Sigismond, mais il faut remarquer deux choses: que
I’assemblée ne s’est pas tenue le méme jour qu’a eu lieu la
promulgation du dipléme (ler et 14 mai); que les événements
ne se sont pas tenus au méme lieu (le premier & Agaune, le
second a Vérolliez); que le raccord des deux documents est
manifestement postérieur; qu’il y a entre les deux une contra-
diction apparente: Sigismond donne le 14 mai des biens qui
paraissent étre entre les mains des moines avant le ler imai,
contradiction qui n’est qu’apparente, mais qu’un rédacteur unique
n’aurait toutefois pas faite; qu’enfin le style de la relation est
différent de celui de la charte et complétement dégagé des
formules officielles.

- Tout ceci nous autorise a voir dans ce récit, moins un
proces verbal officiel, qu’une narration bien documentée, et une
relation complétement indépendante a l’origine du diplome de
Sigismond. Mais cette relation doit-elle étre considérée comme
un exercice littéraire basé sur le dipléme, ou comme un récit
contemporain authentique, et dans ce dernier cas possédons-
nous la version originale, ou bien un remaniement? Telles sont
les questions essentielles que nous devons nous poser.

L’intervention de saint Théodore.

Que nous ne soyons pas en présence du texte original, cela s
ne fait pas de doute. La version actuelle du diplome de saint
Sigismond est de I’époque carolingienne. Elle est soudée a la
relation du concile. Celle-ci est donc de la méme époque. Elle
porte d’ailleurs en elle-méme des traces manifestes d’'une compo-
sition postérieure au temps de Sigismond. L’une des plus ca-
ractéristiques est P’intervention de Théodore, évéque de Sion.

On sait qu’en 515, il n’y avait pas d’évéque a Sion, mais
a Octodure ou Martigny 126, et que suivant toute vraisemblance,
I’évéque d’Octodure est a cette date Constancius qui, au concile
d’Epaone en 517, figure a un rang dont il ne faut pas exagérer I'im-
portance, puisque plusieurs noms sont intervertis dans les listes

126 M. Besson, Origines des diocéses, p. 41, 44.



R | R

des signataires des conciles d’Epaone et de Lyon, mais qui .
permet toutefois d’affirmer qu’il n’était pas un nouveau venu.

Donc, Théodore n’était en 515 évéque ni d’Octodure ni de
Sion, et il y a dans le texte une interpolation certaine. Cette
interpolation est d’au moins soixante-dix ans postérieure 2
Pévénement, puisque le sitge d’Octodure était en 585 transféré
a Sion®?", On peut supposer qu’elle est oeuvre du scribe caro-
lingien, qui se sera apercu que, dans un événement aussi im-
portant, aucun évéque du Valais n’apparaissait, et qui aura
d’autant plus été tenté de suppléer a cette lacune qu’au temps
olt il vivait, ’abbé de Saint-Maurice était en méme temps
¢véque de Sion. Et pour nom d’évéque, il a choisi le plus
connu, celui de Théodore, augmentant — volontairement, peut-
€tre par ignorance — la confusion entre les événements du
quatriéme siecle, la découverte des restes des martyrs, et celui
- du sixiéme, la construction de ’abbaye.

Toutefois, I’intervention du pseudo-Théodore ne suffit pas
a compromettre la valeur du récit. De ce dernier, il y a deux
versions tres différentes: celle de T et celle de Z. D’apres
T, c’est Théodore, qui propose d’élever des églises a saint
Maurice et a ses compagnons. Mais si on le compare 3 Z —
comme nous l’avons fait plus haut — on voit immédiatement
que, distrait et trompé par la répétition d’un ait: T a simple-
ment sauté deux lignes de [’original, comprenant les paroles
mémes de Théodore et le commencement du discours du roi,
ce qui lui a fait mettre dans la bouche de I’évéque des propos
qui, en réalité, d’aprés Z, I’ont été par Sigismond. Des lors,
Pintervention de Théodore se réduit A cette simple parole:
«Tunc sanctus Theodorus episcopus urbis Sedunensium, ait:
Vellem audire et agnoscere que causa desiderii regis sit parati
sumus iussonem eius implere». Supprimez cette phrase, rien
n’est modifié du sens du contexte. L’interpolation est négli-
geable. Il semble méme que le rédacteur carolingien ne s’en
soit plus souvenu lorsqu’il a relevé les souscriptions des évéques,
car il n’y fait point revenir Théodore. Z, en effet, n’en parle pas.
Omission de sa part? Elle est peu vraisemblable sur un tel nom.

127 Concilia aevi Merovingici, p. 30.



i

C’est plutot parce que le rédacteur carolingien n’avait pas pris
la peine d’accorder les signatures avec son texte de la relation.
T aura constaté cette négligence apparente. Il aura corrigée
en ajoutant la signature de Théodore. C’est a tort. Elle doit
réellement étre éliminée.

Les 60 évéques et les 60 comtes.

Faut-il aussi considérer comme une interpolation la mention,
au concile d’Agaune, de 60 évéques et d’autant de comtes?
Peut-étre y a-t-il ici une simple altération d’un mot. Il est
impossible que le roi Sigismond ait pu réunir 34 Agaune autant
de hauts dignitaires. Au concile d’Epaone, en 517, il ne peut
grouper que vingt-quatre évéques, et un vingt-cinquieéme est re-
présenté 2. En 301, son pére Gondebaud promulgue la loi
des Burgondes en présence de trente-et-un comtes!®. Ces deux
assemblées contiennent probablement le nombre maximum des
évéques et des comtes du royaume, que le souverain ait pu
réunir en méme temps. Mais ce nombre méme est intéressant.
Le total des dignitaires des deux catégories fait 56. Si, dans le
texte que nous avons sous les yeux, nous remplacons fofgue par
ef, nous demeurons dans la vraisemblance, et cela est d’autant
plus admissible que le remanieur carolingien a une tendance
manifeste a amplifier. Notons que le fotgue se trouve aussidans
la chronique d’Agaune écrite au moment méme de ce remaniement,
sous P’abbé Herluin 13,

On objecte que trois évéques et neuf comtes ont seuls signé
la charte de saint Sigismond. Ce que voyant, ’abbé Gremaud 131
proposait de lire IX au lieu de LX, et d’admettre neuf évéques
et autant de comtes. Mais cette correction ne s’impose pas.
D’abord, elle ne résout pas la question du nombre méme des
évéques. Puis, pour nous, la charte de saint Sigismond est une

128 Concilia aevi Merovingici, p. 20—30.

122 M. G. H. Legum, t. 111, p. 528—520.

80 Mém. Frib., t. IV, p. 344. Aubert, Trésor de Saint-Maurice, p. 207.
Encore faut-il observer que nous n’avons pas le texte original, mais une copie
du XIe siecle, cf. M. Besson, Anfiquités du Valais, p. 60.

18t Mem. Prib; £ 1V, p. 338,



— 44 —

chose, le récit de 'assemblée d’Agaune en est une autre. L’as-
semblée a bien pu réunir soixante dignitaires ecclésiastiques et
civils. Elle les a méme trés probablement groupés, car la fon-
dation du monastere d’Agaune a certainement été 'un des événe-
ments les plus considérables du régne de Sigismond et a dit
attirer une grande foule.

Mais P’acte de donation de biens n’a pas été expédié a ce
moment la. Lorsque le concile s’est tenu, le récit lui-méme
Iindique, le roi avait déja fait ses libéralités. Il les a sans doute
confirmées et étendues le ler mai 515. Mais le diplome royal
n’a été expédié que plus tard: la foule s’était dispersée. Il ne
restait plus a la cour du roi que ses familiers, ses intimes —
et certes, les trois évéques en étaient — et c’est i eux seuls
que la chancellerie royale s’est adressée pour la souscription de
Iacte. Il est d’ailleurs possible que la Relation ait été elle-
méme rédigée apreés le diplome, et qu’elle se soit inspirée des
noms des trois évéques. Toutefois, il faut insister sur ceci, que
Iauteur de la Relation a dfi les connaitre personnellement,
puisqu’elle fait de Maxime de Geneéve un habile orateur, ce
que nous savons d’autre part, par les lettres d’Avitus.

La mention des martyrs thébéens.

L’un des passages les plus intéressants de la Relation du
concile d’Agaune est, dans la bouche du roi, la mention des
quatre martyrs thébéens Maurice, Exupeére, Candide et Victor.
Cette énumération se base sur la Passio Acaunensium Martyrum,
d’Eucher, évéque de Lyon, dont 'original est du second quart du
Ve siecle et dont on possede une copie du septieme. Ce texte a
subi, lui aussi, plusieurs interpolations 32. La plus ancienne est celle
suivant laquelle les eaux du Rhéne, passant prés d’un tombeau,
mirent a découvert un corps, que les gens d’Agaune porterent
aupreés des autres reliques des martyrs, et qu’ils nommerent
Innocent. Trois évéques, Protais d’Octodure, Domitien de Geneve
et Grat d’Aoste, assisterent a la cérémonie. La date de cet
événement ne peut étre déterminée avec siireté. Des évéques,
Domitien de Geneve figure dans la liste de Saint-Pierre, a un

132 M. Besson, Monasterium Acaunense, p. 46.



Sl

rang qui lui assignerait le neuvieme siécle, mais cette liste est
peu siire, et Domitien y occupe visiblement une place anormale.
Protais d’Octodure est inconnu par ailleurs; si la mention que
Pinterpolateur en donne est exacte, il vivait avant 583, puisqu’a
cette date, son évéché était transféré a Sion; un Protais, évéque
de Sion, assiste au concile de Chalons vers 650, mais il ne peut
guere étre question de celui-ci. Saint Grat, premier évéque et
patron de la ville d’Aoste, vivait aprés 451, mais Mommsen
attribue au Ve siécle une pierre tumulaire & la mémoire d’un
Uratus episcopus®, qui serait un autre personnage. On peut
donc placer au Vle siécle la revelatio d’Innocent, et le Martyro-
loge hieronymien, que Mgr Duchesne date de la fin de ce siecle,
le mentionne dans sa plus ancienne recension. Or, — et ceci
est particulierement intéressant pour nous — le roi Sigismond
ne parle pas de ce martyr Innocent. I’acte du concile d’Agaune
est donc antérieur a cette interpolation. Il est siirement du Vle
siecle. Mgr Besson fixant aux environs de 520—530 13 la mention
d’Innocent, la Relation serait ainsi réellement contemporaine de
la fondation du monastére. :

Un autre passage de la Relation, relatif aux corps des
martyrs thébéens, demande a étre expliqué. Le roi constate
qu’ils sont infusmati, sans sépulture. Il n’est pas possible
d’entendre cette déclaration a la lettre, le contexte le démontre.
Ce que le roi désire, c’est qu’on éleéve a chacun d’eux une
église; ce qu’il demande aux évéques, c’est de voir comment on
pourrait accorder cette demeure convenable, konorifice. Cela
veut dire que les martyrs étaient sans sépulture digne d’eux,
sans doute parce que l’église ancienne, élevée vers 380 par

133 [’abbé Besson, dans ses Mémoires pour I'histoire des diocéses (1756)
attribue cette pierre & un évéque Graf du VIile siécle sans autre référence,
il admet que c’est A lui que se rapporte la Revelatio d’Innocent, mais celle-ci
ne peut étre reculée a cette époque, car elle est sfirement antérieure a une
autre interpolation, l'inlerpolation C, qui est de la fin du VIe siecle. Cf. Mgr
Besson, Monasterium Acaunense, p. 57.

13¢ 11 y a quelque flottement dans I'esprit de lauteur, qui, faisant ab-
straction du document de 515, est tenté de fixer cette interpolation a une
date antérieure. Cf. p. 39, 55, 57, du Monasterium Acaunense et p. 40 des
Origines des diocéses.



WS . R

saint Théodore, était délabrée et ouverte a tous vents. Et les
évéques de répondre: que l’on construire une basilique digne de
tels martyrs, de regiis sumptibus, des deniers royaux, pour
les quatre martyrs dont on connait les noms, de telle sorte
qu’ils soient dans le cloitre, ambitus, de la dite église; les
autres corps seront placés sous la basilique, sub ipsa basilica,
en un lieu convenable et sous bonne garde. Les prélats ne vont
donc pas aussi loin que le roi ne le leur proposait: ils con-
siderent comme trés convenables les dispositions réduites qu’ils
énoncent. Le passage s’explique ainsi, sans que ’on soit réduit
a supposer l’interpolation d’un ignorant.

La fondation du couvent. | _

Il 'y a déja une basilique & Agaune au temps de Sigismond.

Le monastére existe méme déja avant le ler mai 515. On le
sous entend a plusieurs reprises. « Ecce iam dictus Sigismundus
— dit le texte — monasterium largitator opibus ditavit». Avec
ces largesses, un bitiment a déja été construit, mais ’hiver qui
prend fin a peut-étre été rigoureux, et ’on s’apercoit que [’on
a oublié certains détails. Les évéques recommandent notamment
a "abbé de mettre a la disposition des moines une salle chauffée.
Les -moines sont déja 13, et avant méme sa nomination officielle,
’abbé Ymnemode est arrivé de Grigny 2 Agaune (venerat)
pour en prendre la direction, avec 1’aide d’autres religieux. En
réalité, les évéques arrivent & Agaune en plein travail de construc-
tion, pour y mettre le sceau, pour en définir officiellement or-
ganisation et fixer la regle. Mais précisément parce que le
monastere se garnit déja, la vieille basilique de Théodore n’est
plus suffisante, et c’est ce travail nouveau que les évéques in-
diquent au roi. Tout ce processus indique bien qu’il ne faut pas
voir dans la Relation du concile d’Agaune un procés verbal
officiel: c’est une narration dans laquelle des événements suc-
cessifs sont traités en raccourci. Mais c’est une relation bien
contemporaine, puisqu’elle ne fait aucune allusion a la mort de
’abbé Ymnemode, que ’on sait pourtant avoir survécu quelques
mois seulement a la fondation du couvent, puisqu’on a retrouvé
sa pierre tombale qui indique sa mort au 3 janvier, de I’année



e R

516 déja, d’apreés ce qu'on peut déduire de la Vita Abbatum 1%,
Ymnemode est encore vivant, pour le rédacteur de la Relation.

La psalmodie perpétuelle.

La premiere reégle que pose les évéques concerne la psal-
modie perpétuelle. Le terme qu’ils emploient est psallentium,
qui est bien l’expression courante au Vle siécle, celle de la
Vita Abbatum et de la Vita Sancti Probi, celle d’Avitus et aussi
celle de Grégoire de Tours, qui en use une dizaine de fois
dans ses Histoires, sans jamais employer le mot psalmodia 3,
Celui-ci ne deviendra courant qu’au VIlle siécle. La Chronigue
d’Agaune dit encore, en 830, il est vrai: « quinque norme psal-
lentium », mais sans doute sur le vu du document de 515.

La vie des premiers abbés d’Agaune ne dit rien du mode
d’organisation de cette psalmodie, et ce n’est qu’en 765 que 1’on
trouve mention du nom d’un des choeurs, celui de la furma
Meldensis *". C’est pourquoi le passage de la charte: «de
psallendi institucionibus fiant quinque norme, id est Granensis,
Islana, Jurensis et Meluensis, seu donni Probi succedentes sibi
officiis canonicis, id est Nocturnis, Matutinis, Prima, Secunda,
Tercia, Sexta, Nona, Vespertina et in pace die noctuque in-
desinenter Domino famulantur» parait 3 premigre vue suspect
d’interpolation.- Il y a 12 un probléeme a éclaircir.

Les choeurs des moines.

Sur un premier point, il'y a deux lecons différentes. Ou Z
a lu guinque norme, T a le chiffre VIIII, que S a reproduit sous
la forme novem. D’autre part, ’énumération des choeurs est
différente: Z a «Granensis, Insolana, Jurensis et Meluensis seu
donni Probi», tandis que T se borne i dire: « Granensis, Islana,
Jurensis et Meluensis et cetere ».

Le mot norma tout d’abord. Il signifie régle, et particuliére-
ment regle monastique. Devons-nous entendre ici qu’il y avait

135 M. Besson, Monasterium Acaunense, p. 151, 180. M. Besson, Anti-
quités du Valais, pl. XXXII.

136 M. G. H. Avitus, Auct. antig., t. VI, 2, Grégoire de Tours, Rer.
scrip. merov., t. L

BM. H. B, Chart. t. 1 p. 12,



— 48 —

a Agaune cinq régles différentes? Oui et non. Les évéques
instituent un monastére, un abbé, une régle générale. Mais cela
n’empéche point que les choeurs, formés d’éléments différents
comme origine et comme adaptation a la psalmodie, aient une
discipline intérieure, une regle particuliere. De telle maniere
que par rnorma, il faut entendre ici le groupement, la subdivision,
bien plus que la régle elle-méme. C’est dans un sens analogue
que, dans une charte du 8 juin 717 en faveur de I’évéché de
Metz, ChilpéricII écrit: « Leutbertus abba une cum norma plurima
clericorum desservire videntur%; il y a d’autres exemples a
appui. La littérature du temps de Sigismond est trop pauvre
pour fournir des exemples contemporains, mais nous devons
constater que 1’équivalent furba, pour groupe de moines, n’appa-
rait que plus tard. On la trouve au milieu du VIle siécle dans
" une formule de Marculfe concernant un privilege royal en faveur
d’une abbaye, «ubi ad presens illi abba vel turba plurima mo-
nachorum » 1%, et nous la voyons a la méme époque dans un
privilege original de Clovis Il en faveur de ’abbaye de Saint-
Denis, du 22 juin 653: «et scilecit ordene, ut sicut tempore
domini et genetoris nostri ibidem psallencius per turmas fuit
instetutus, vel sicut ad monasthirium Sancti Mauricii Agaunis die
noctuque tenetur, ita in loco ipso celebretur » 14, [’exemple méme
est caractéristique: dans une allusion a la regle de Saint-Maurice,
turma remplace ici norma. Une charte de Chrodegang, évéque
de Metz, de 770, caractérise élégamment la différence entre les
deux termes: « Turbam monachorum sub sancta norma vitam
degentes coacervavit»14, Il apparait bien que le mot nrorma
a précédé celui de furma dans le sens de groupement monastique.
A Saint-Maurice méme, nous aurions la norma Meluensis en 515,
la turma Meluensis en T705.

Le nombre des choeurs. Il est lié a "énumération méme de
ces normae. Z en compte cinq et les nomme tous, quatre par
un nom de lieu, le cinquieéme par un nom d’homme. T en indique

138 Diplomata imperii, p. 19.

139 Zeumer, Marculfi formularum, p. 41.
‘140 Diplomata imperii, p. 20.

141 Ducange, art. Norma.



S e

neuf, mais il ne nomme que les quatre premiers, ajoutant: ef
cetere. Ici encore la lecon Z nous parait meilleure. Elle désigne
quatre choeurs par leur lieu d’origine, et le cinqui¢me, vrai-
semblablement formé d’éléments hétérogenes, par celui du prétre
Probus qui en avait la direction, et qui est sans doute celui
que la Vita Abbatum considére comme ’un des meilleurs colla-
borateurs des premiers abbés, dont le propre biographe célébre
Pardeur dans la psalmodie; cette circonstance méme témoigne
en faveur de la véracité du récit. Mais T aura trouvé que ce
nom d’homme s’alliait mal aux noms de lieux précédents, et
il Ya supprimé. Il P’a supprimé d’autant plus volontiers qu’il
avait sous les yeux un mot quingue mal formé ou dont les
trois derniéres lettres étaient effacées, et qu’il aura pris pour le
chiffre VIIII: Pécriture carolingienne ne rend pas cette confusion
invraisemblable. Méme en comptant le choeur de Probus, il
n’avait pas son compte de neuf: c’est pourquoi il en a remplacé
la mention par les mots: ef cefere. Un autre argument montrant
qu’il s’est trompé, est que la’ C/zromque de 830 donne aussi le
chiffre quinque qw’a lu Z.

Laissons maintenant le choeur de Probus, qui n’a plus rien
4 nous apprendre, et considérons les quatre autres. L’identi-
fication des noms des deux premiers choeurs n’offrira pas de
orandes difficultés. Granensis est évidemment Grigny, ou l'un
des “monasteria Grinescensia dont parle Avitus a P’évéque
Maxime de Genéve42, Que ce soit I'un des monastéres du
diocése de Grenoble ou l'un de ceux du dioctse de Vienne,
peu nous importe ici: il s’agit en tout cas du couvent dont
venaient ’abbé Ymnemode, Achive et d’autres. Insolana (Islana,
T) est évidemment le monastére de 1’ile Barbe prés Lyon, dont
le collaborateur et successeur d’Ymnemode, Ambroise, avait été
’abbé; lui aussi a dii certainement entrainer des moines a sa
suite. '

" L’identification des deux autres noms est plus difficile.

Si Pon songe que la Vita Patrum Jurensium a été rédigée
au Vle siéclei®® au monastére de Condat, plus tard Saint-

u2 M. G. H. Auact. Antig, t. VI, p. 01.
43 M. Besson, Origines des évéchés, p. 211,

Zeitschrift filr Schweizerische Geschichte VI, Heft 1 : 4



RSN e

Claude, on en conclura tout naturellement, comme ont fait
jusqu’ici tous les commentateurs, qu’il s’agit de ce monastere,
lequel est, par excellence, celui du Jura. Mais 'un de ces
Péres était saint Romain, le fondateur du couvent de Romain-
motier, qui est aussi dans le Jura, et dont I’histoire nous
échappe a peu prés complétement. L’expression Jurensis, que
le diplome de saint Sigismond identifie avec Aventicensis,
s’applique par le fait aussi bien a Romainmoétier qu’a Condat.

Quant au terme Meluensis, qui est dans T aussi bien que
dans Z, il déroute toute critique. Il ne peut-étre question ni de
Meaux ni de Melun, qui sont trop loin et sans aucun rapport
avec Agaune, ni de Moudon au Pays de Vaud, qui est en latin
Minnodunum. Le Gallia Christiania a supposé une faute de lec-
ture et a corrigé Meluensis en Lerinensis (Lérins), lecture qui
aurait certainement quelque intérét, mais qu’il est impossible
d’admettre, car Meluensis était certainement dans la rédaction
carolingienne, puisque T et Z la reproduisent, et que la
turma Meldensis de 765 la rappelle. Mgr Besson constate 4
que, dans cet acte du 8 octobre 765, par lequel Ayroenus donne
au couvent de Saint-Maurice une terre a Torny au pagus Wal-
densis; cette donation est faite au profit de la furma appelée deux
fois Meldensis et deux fois Waldensis, que me et wa peuvent |
étre aisément confondus, et que l'on peut ainsi identifier les
deux noms. Mais on peut hésiter devant cette conclusion. Nous
ne connaissons ce document que par la copie du cartulaire de
Turin qui est du quatorziéme siécle, et qui modifie beaucoup
de noms propres. Il est possible que le copiste, retenu par le
qualificatif pagus Vualdensis, ait fait une confusion avec la furma
Meldensis, et qu’il ait appliqué au choeur un terme qui en réalité
ne se rapportait qu’au pays. Puis le texte de 515 dit Meluensis
— peut-&tre Melvensis et non pas Meldensis, — et ce ne peut pas
au commencement du Ve siécle étre ’équivalent de Waldensis,
le 4 n’ayant pu i cette époque se transformer em v ou en &
Enfin, comme nous avons montré que Jurensis = Waldensis, il
n’est gulre possible d’admettre que dans le texte de 515, on
ait mis « Jurensis ef Waldensis», a moins que le terme Jurensis

144 Revue historique vaudoise, 1909, p. 113.



e e

- se soit appliqué au versant occidental du Jura et ait désigné
Condat, et celui Waldensis se soit rapporté au versant oriental,
soit Romainmdtier, in saltu Jorensi, d’aprés Jonas 1557 pntra
Alamanniae terminum, dit Grégoire de Tours s, Mais peut-étre
trouvera-t-on la distinction un peu subtile. Si cependant ’on
n’admit pas ce raisonnement, nous ne pouvons supposer qu’une
seule autre hypothése: c’est que Meluensis désigne un monastére
disparu, dont on a perdu tout autre souvenir — (il y a d’autres
exemples du fait, ainsi les différents monastéres de Grigny,
comme les couvents de Saint-Paul et de Saint-Etienne, a2 Lau-
sanne) — et dont le nom se traduirait au]ourd’hm par Meaux
ou par quelque chose d’approchant. ‘

En tout cas, le mot norma et I’énumération des cinq choeurs
plaident en faveur de I’antiquité du passage controversé.

Les heures canoniales.

Les heures des offices divins, au monastére de Saint-Maurice,
sont réglées par le document de 515 en méme temps que ’on
désigne les choeurs. Leur énumération souléve, elle aussi, quel-
ques difficultés. Citons: Nocturnes, Matines, Prime, Seconde,
Tierce, Sexte, None, Vépres. ‘

La'premiére observation 147 est que I’on compte ainsi huit
services divins, alors que la reégle ecclésiastique et monastique
fut d’abord de cinq offices — Nocturnes (Vigile), Laudes (Ma-
tines), Sexte, None et Vépres — auxquels on ajouta Tierce, et
enfin Prime, soit au total sept offices, pour se conformer 2
cette parole du Psalmiste: « Sept fois pendant le jour j’ai chanté
tes louanges». Pour s’y attacher, ’abbé Gremaud traduisait:
« Matines nocturnes» ce qui nous parait étre une erreur. La
liturgie n’était pas, dans les premiers siécles, fixée comme elle
le fut plus tard, ni quant aux noms, ni quant au nombre d’heures

e M. Q. H. Seripiserov, 1. IV, p. 63.

146 M. G. H. Scrip. rer. merov., t. 1, p. 665. P.664: l'oratoire de Saint-
Romain est <Inter Burgundiam Alamamiam que sita Aventicae adiacent civitati.»

47 Sur tout ceci, voir D. Cabrol, Le livre de la Priére antique, et D. ].
Baudot, Le Bréviaire romain, 1907, qui résume et compléte les études anté-
rieures. - ~ ;



e e

méme. Mais on voit que saint Ambroise célébrait les Vigiles
et les Laudes matutinae, que la Vie de Sainte Mélanie la jeune
distingue entre Nocturnes et Matines, qui répondent aux mémes
dévotions: nocturnes = vigiles; matines = laudes; que Cassien
enfin avait introduit dans les monastéres vers 1’an 400 I’heure
de prime (six heures du matin), pour empécher les religieux de
tomber dans la mollesse. On observe ensuite un glissement des
mots: matines s’entend dans le sens de nocturnes, laudes rem-
place matines. Rien ne nous autorise & admettre la correction
de P’abbé Gremaud.

Devons-nous supprimer l’offlce de seconde, qui nest in-
diqué nulle part ailleurs et en aucun temps? Devons-nous n’y
voir qu'une distraction du copiste carolmglen qui aura compte:
prime, seconde, tierce? Nous ne le croyons pas davantage. L’office
de seconde a certainement été voulu par les évéques réunis a
Agaune, puisqu’ils ne fixent d’obligation particuli¢re aux moines
qu’a cette héure 1a: c’est celle oit ils doivent faire leur coulpe
au chapitre. Il nous parait manifeste que les évéques burgondes
prirent texte di fait que les religieux n’étajent astreints a aucun
travail manuel, mais uniquement a la priere et au chant, pour
augmenter le nombre de leurs offices. Il faut y voir une mani-
festation particulierement vive de la ferveur que les eveques
voulaient imprimer aux moines d’Agaune.

Ceci nous montrerait déji qu’une telle préoccupation devait
étre étrangére au remanieur carolingien de la charte, vivant a
une époque oit la récitation des psaumes était fixée avec plus
de précision et d’uniformité. Il y a pour le croire, une autre
raison encore. L’abbé Gremaud a déji fait observer que la liste
de 515 ne comprend pas Poffice de complies. Mgr Duchesne
remarque de son c6té que cet office n’a pas d’attestation plus
ancienne que la régle de Saint-Benoit, qui est contemporaine a
la fondation du monastéere d’Agaune, et ne s’est répandue que
plus tard dans les Gaules. C’est exact pour I’Occident, car les
complies paraissent avoir été connues en Orient des le début
du Ve siécle. Mais c’est en effet la régle de Saint- Benoit qui
la répandit en Italie et en France dans le courant du Vle siecle.
Son omission dans la regle d’Agaune est ainsi caracterlsthuc



et prouve, elle aussi, que nous ne sommes pas en présence
d’une interpolation du IXe siécle. : e :

‘L’autorit€ sur le couvent.

Continuons maintenant notre examen de laRelation du con-
cile d’Agaune. Le roi Sigismond est satisfait de la maniére dont
la question de la psalmodie perpétuelle a été réglée, mais il
pose cette question nouvelle: « Quid vobis videtur de munificentia
monasterii et exortacione doctrine, vel qualiter ipsi monachi
vivere, debeant?» Et I’évéque Viventiole de lui répondre: « Op-
timum nobis videtur ut munificenciam ad regem habeant, exorta-
cionem et doctrinam ad sedem apostolicam». Les moines doivent
dépendre de la munificence du roi, et du pape pour P’exortation
et la doctrine. :

Qu’entend-on ici par munificence du roi? Les évéques con-
naissent parfaitement les libéralités du souverain. Ils les ont
constatées en sa présence. C’est sur la base de ces largesses
que les moines ont été exonérés du travail manuel, et que le
chant continu a été introduit. Pourquoi donc cette question du
roi? C’est que munificence n’a pas ici le sens habituel de bien-
fait, comme on le voit dans d’autres documents. Pour en com-
prendre le sens véritable, c’est 2 un autre texte burgonde qu’il
faut se rapporter, a la loi Gombette édictée par le pére de
Sigismond. Au chapitre 54, alinéa ler14, il est question d’agris
et de mancipiis, de tenures et de serfs, que Iintéressé tient du
roi, nostra munificencia potientur. Le sens exact peut étre dou-
teux. Mais il est précisé par ’article 5 du chapitre 38 ot I'on
voit apparaitre un munificentia nostra legatum®. Munificence
est pris nettement ici dans le sens d’autorité royale, de sou-
veraineté, et c’est bien ainsi que I’abbé Gremaud 1’avait com-
prisi©, Or, ce sens n’existe avec cette précision que dans la
loi de Gondebaud, et son emploi a Agaune, "année méme qui

148 Jubemus igitur, quicquid abhis, qui in agris et mancipiis nostra
munificentia potimetur, etc.»

149 «Si talis persona est, quae ex munificentia nostra legatum possit ex-
cipere, ipse tantum sua, expensa legatis una nocte praeparet mansionem.»

180 Mémorial de Fribourg, t, IV, p. 330.



o o B i

a précédé la mort de ce souverain, est remarquable. Le monast¢re
de Saint-Maurice relévera donc du roi au temporel; pour le
spirituel, pour la discipline et la doctrine, il ne relevera pas
de I'évéque diocésain d’Octo dure — qui d’ailleurs n’apparait pas
dans l’acte, peut-étre pour un motif personnel — mais il dé-
pendra directement du siege apostolique. Rendez a César ce
qui est a César. Le César burgonde donne d’ailleurs largement
biens et immunité. Mais il maintient son droit de souveraineté,
'sa munificence, comme d’ailleurs Pont fait, sous une forme ou
sous une autre, tous les rois mérovingiens dans leurs diplomes
d’immunité. Si nous possédions les diplomes de Clotaire II,
de Clovis II, de Thierry III, de Dagobert III et de Chilpéric II,
qu’indique la Chronique d’Agaune, nous y trouverions sans doute
quelque formule analogue.

La régle d’Agaune.

~ Cette question réglée, les évéques définissent la regle du
nouveau monastére. Se fondant sur I’homonymie, on a voulu
attribuer a ce couvent la regle de celui de Tarnate, Ternay, au
diocese de Grenoble. L’abbé Gremaud avait déja douté que
cette identification fiit possible. Mgr Besson la repousse dé-
finitivement, montrant en particulier que, si la régle de Tarnate
peut dériver de celle de Saint-Césaire d’Arles, si méme elle
s’inspire des statuts de Lérins, elle fait d’autre part des em-
prunts a la regle de Saint-Benoit et elle est par conséquent
postérieure a la fondation du monastere d’Agaune. Cela étant,
elle ne peut étre attribuée a celui-ci. Elle en differe d’ailleurs sur
un point essentiel. La régle de Tarnate admet le travail manuel

des moines, et elle ne connait pas la psalmodie perpétuelle.
Au surplus, il est visible que la régle d’Agaune ne s’inspire
pas plus. de la régle de Tarnate qu’elle ne inspire. Telle que nous
la connaissons — nous ne connaissons vraisemblablement qu’ua
texte remanié et amplifié 12 — cette regle de Tarnate entre dans
des détails minutieux: organisation monastique trés développée,
détails précis: que le laboureur chante 1’alleluia en poussant sa
charrue, que le moissonneur répete les psaumes de David en

151 Migne, Patrologie latine, t. LXVI, p. 977 et suiv.



i TR

essuyant la sueur de son front, et tandis que le vigneron émonde
le cep recourbé, qu’il fasse entendre les hymnes du roi prophéte;
qu’il n’y ait que deux repas par jour, l’'un a midi, "autre i six
heures; il est défendu de manger, méme des fruits sauvages, et
de boire, méme de l'eau, entre les repas; tous feront la cuisine
a leur tour; le moine remettra aussitdt a4 son supérieur les lettres
et les présents recus; les religieux n’assisteront jamais aux repas
de noces; si un postulant a amené ses troupeaux, ’abbé pourra
les acheter et en lui remettre le prix, dont il pourra disposer
librement, etc. etc.

De toute autre conception est la régle d’Agaune. A vrai
dire, les évéques réunis a Saint-Maurice ne 1égiférent pas, comme
ils le feront deux ans plus tard 4 Epaone; mais a 'imitation
d’autres prélats, tels que saint Césaire, ils se bornent a des
instructions générales, a des conseils. Que les moines se livrent
nuit et jour & loraison, la lecture et la méditation; qu’ils
jetinent comme dans les autres couvents; qu’ils aient les véte-
ments et le lit, le manger et le boire, le réfectoire, le dortoir,
et la salle chauffée; que tout soit en commun; que les moines
obéissent a I’abbé et ne fassent rien sans ses ordres; qu’il puisse
se décharger sur les doyens du gouvernement des religieux;
que le chapitre se réunisse chaque jour aprés Poffice de se-
conde; que les jeunes se soumettent sans murmurer aux décisions
des prieurs; que les fautes graves soient punies suivant les
canons, et les fautes légeres par I’abbé avec le consentement
des freres; si quelqu’un, par révolte, concussion, querelle, essaie
de violer la regle, nosfra institucio, que Vabbé ait recours
au siége apostolique; mais qu’il se souvienne qu’il vaut mieux
prévenir que frapper; qu’aucun moine ne sorte du monastere sans
permission. ;

I1 faut ici relever la mention des deux seules catégories de
dignitaires dont parlent les évéques, les decani et les priores.
Les doyens avaient a Vorigine la conduite de dix moines, et
Cassien, au début du cinquiéme siecle, en parle & plusieurs re-
prises 12, Saint Augustin, a la méme époque, dit que chaque

152 Textes réunis dans Thomassin, Ancienne et nouvelle discipline de
P Eplise (€d. Guérin), L. 1L, p. 313, t. 1L, p. 272



_56_'

moine leur remettait le travail de ses mains: « Opus suum tradunt
eis quos decanos vocant, eo quod sint denis praeposite »; que les
doyens disposaient de tout le temporel: «decani cum magna
sollicitudine omnia disponentes», et qu’ils étaient comptables a
Pabbé: «rationem reddunt illi quem patrem (abbas) vocant». Ces
attributions rentrent bien dans le cadre des instructions des
évéques qui entendent que les doyens déchargent 1’abbé d’une
partie du gouvernement des religieux. D’autre part, les évéques
définissent les droits des prieurs: «quidquid a prioribus ordi-
natum fuerit juniores sine murmuracione admipleat ... etegredi
de monasterio sine permissu prioris nullus presumat». On ne
voit pas trés bien, & ces deux mentions, en quoi les prieurs se
distinguaient des doyens. Ceux-ci étaient-ils chargés particuliére-
ment de la besogne administrative et ceux-la de la discipline?
Mais peut-étre faut-il simplement traduire priores par anciens.
Le prieur, en temps que dignitaire spécialisé, n’est cité que par
saint Grégoire le Grand, i la fin du sixieme siécle: «Ut ad
prioratus locum pertingeret, etc.: ille prioris obtinet locum, etc.».
Remarquons que la régle de Tarnate ne parle ni de prieur, ni
de doyen, ce qui la différencie une fois de plus de celle de Saint-
Maurice.

Les évéques du concile d’Agaune, posant des principes géné-
raux de discipline et d’administration, n’entendent cependant pas
que leurs directions puissent suffire. Ils demandent que I’abbé
actuel, soit Ymnemode, rédige des institutiones par chapitres,
sur la base de I’ancien et du nouveau testament, afin que ces
institutiones soient observées par ceux qui viendront plus tard.
C’est Pannonce d’une régle précise, particuliére, au monastere
d’Agaune. Il est peu probable que ’abbé Ymnemode ait pu
achever ce travail, puisqu’il mourut déja le 3 janvier 516 1%.
Ce fut peut-étre l’ouvrage de son successeur, I’abbé Am-
broise, mais la Vita abbatum Acaunensium ne le précise pas.
Elle ne parle que du réglement de la psalmodie par le premier
abbé, réglement qui peut n’étre que celui-la méme qui avait été
arrété par les évéques. Aucune régle spéciale d’Agaune n’appa-
mépitaphe lui attribue bien tout le mérite de cette regle, mais il
a vécu trop peu pour avoir pu la mettre au point. ’



e e

rait plus tard dans aucun écrit. Si elle a jamais existé, elle a
df1 étre emportée dans 'un des tourbillons causés par Dinter-
vention des grands de ce monde et qui ont mis en péril, a
plusieurs reprises, sous les Mérovingiens et méme les Caro-
lingiens, la vie méme du monastére. Ce qui est certain, c’est
qu’aucun souvenir ne s’en est conservé, si ce n’est par la mention
que telle abbaye francaise, ainsi la royale abbaye de Saint-Denis,
avait adopté la psalmodie perpétuelle comme elle 1’était a Saint-
Maurice. C’est i Saint-Denis, par conséquent, que l'on pourrait
trouver des particularités de cette regle dlsparue mais nous
sortirions du cadre de cette étude.

La langue de la Relation.

Ce que nous venons de dire de certains traits partlcuhers
de la Relation du concile d’Agaune fait comprendre que la langue
.employée dans ce document reflete celle de lorigine, celle aussi
des différents remaniements. Prenons quelques exemples.

1° Le qualificatif de Saint attribué aux évéques Maxime,
Victor et Théodore, ainsi qu’aux premiers abbés, n’est certaine-
ment pas d’un contemporain, mais doit se rapporter au re-
maniement carolingien. Nous retrouverons mieux les expressions
originales dans les mots: «venerabilis vir Vlventiolus aimus pater
Ymnemodus ». _ ,

20 La lecon Mauximus, au lieu de Maxime, pour 1’évéque
de Geneve, donnée par Z trois fois sur quatre, ainsi que dans
la signature, nous parait étre la lecon primitive que T a mo-
dernisée.

3% Les expressions: oporfunum, istutucione, humiliamini
pour illuminamini, edisceretis pour edificetis, instrue pour instru-
ite, adunavi pour convocavi, ad adnutiandum pour annunciare, ad
implendum pour adimplere, malignancium pour malignam, ser-
mocianibus, inocentes, iis pour his, Gracinopolitane pour Gratia-
politane, possimus pour possumus, actoritate pour auctoritate,
subpleta pour suppleta, adimpleant pour explicent, permissu pour
permissione, sont des barbarismes qui rappellent la langue méro-
vingienne mieux que la renaissance carolingienne.



Mo e

4° Le passage: « Audi ergo beatissimum apostolum Paulum
dicentum: exercere teipsum ad pietatem» jusqu’d «ewangelium
gloriae beati» (texte original de Z) ou «beate Dei» (texte im-
primé dans le Mémorial) manque totalement dans T et parait
étre une interpolation de Z.

5¢ Clementissimus rex n’est pas un titre officiel de chan-
cellerie, mais les rois mérovingiens, méme les plus cruels, se
targuaient volontiers de leur clémence, et ce titre ne paraitra pas
déplacé ici. :

La caractére général de la Relation.

Ainsi donc, derriére les formes des Xle, XIle et méme XIVe
siecle, derriere méme le grand remaniement carolingien, nous
pouvons retrouver dans la Relation du concile d’Agaune, aussi
bien que dans le diplome royal, I’élément burgonde primitif, et
nous pouvons constater que ce fond burgonde est 1’élément
essentiel. La seule addition qui en vicie réellement le fond est
Pintervention de saint Théodore: elle n’ajoute rien au récit, elle
n’en modifie pas méme le sens. La mention de soixante évéques
et d’autant de comtes peut étre aisément étre expliquée par une
erreur de transcription. En revanche, les éléments principaux du
récit témoignent de son authenticité: le fait qu’il se base sur la
Passio d’Eucher avant la revelatio d’Innocent, I’emploi du mot
norma au lieu de furba pour désigner les choeurs de religieux,
la mention primitive d’une finis Jurensis que ’on dégage derriére
le remaniement carolingien, et qui explique P’apparition posté-
rieure de ’expression équivalente de pagus Waldensis, ’emploi
de certains mots burgondes, tels que munificencia, la définition
des heures canoniales, certaines précisions données sur la régle
d’Agaune, enfin la concordance des personnages mentionaés
dans la Relation avec les évéques présents au concile d’Agaune.
Mais nous voyons venir une objection. La Relation a été basée
sur la Charte originale de Sigismond, afin qu’elle puisse servir
de préambule a ce document remanié au IXe siécle. Cette ob-
jection n’est pas sérieuse pour les motifs que voici:

10 C’est dans la Relation que les barbarismes particuliers
a la langue mérovingienne sont les plus nombreux.



s e

20 Un scribe carolingien n’aurait pas pensé a rédiger un
préambule ayant des allures de procés verbal. Il aurait commencé
par des considérations générales sur la piété du roi, la miséri-
corde divine, le martyre des soldats thébéens. Tout cela nous
est épargné.

3° Le dialogue entre les évéques et le roi aurait été dé-
veloppé plus amplement et avec une autre tournure au IXe siecle.
Nous sommes ici en présence d’une manifestation oratoire de
jet plus spontané et primitif, telle qu’en montrent d’autres écrits
des temps mérovingiens.

40 Si le rédacteur de la Relation avait travaillé un certain
temps aprés le ler mai 515, il n’aurait pas manqué de faire
allusion a la dédicace de I’église d’Agaune qui eut lieu le 22
septembre suivant; a la mort de I’abbé Ymnemode, trois mois
apres, le 3 janvier 516, peut-étre méme a la mort de Sigismond
en 522. Or, il n’y a rien de tout cela dans le récit. L’auteur
ignore tout ce qui s’est passé apreés le ler mai 515, et rien ne
nous autorise a lui refuser la qualité de témoin.

Conclusions générales.

C’est pourquoi nous nous sentons autorisé a conclure cette
étude, que l’on trouvera peut-étre trop longue, encore qu’elle
soit néanmoins incompléte et qu’elle puisse étre poussée davan-
tage dans le détail, de la maniére suivante:

10 Le parchemin Z, qui est aux archives de Saint-Maurice,
est celui qui, sur certains points, a gardé le mieux certaines
formes originales. Mais c’est un document remanié, recomposé
apres 1017, par Padjonction d’éléments nouveaux empruntés
au dipléme de Rodolphe III en faveur de Saint-Maurice. Ce
remaniement est peut-étre méme postérieur a 1049. La copie
que nous en avons date de la fin du XIlIe siécle, et il est possible
ce soit Poriginal de ce remaniement.

20 La recension T, qui est aux archives de Turin, ne date
que du XIVe siecle, elle ne repose pas sur le texte de Z, mais
sur le document qui a servi de base a la rédaction de Z. Elle est
quelquefois d’une orthographe et d’une forme plus modernisées



o e

que Z, mais ce n’est qu’une copie, vraisemblablement fidéle, de
son modele, et non pas un remaniement.

30 Le modele de Z et de T est un document du début de
I’époque carolingienne, antérieur au moment ol les évéques
métropolitains, comme celui de Lyon, se qualifient d’archevéques;
il est contemporain de la Chronique d’Agaune écrite vers 830.
Ce document carolingien a disparu.

40 Le clerc carolingien était sous l'influence de documents
de la seconde période mérovingienne, soit des VIle et VlIlle
siecles, ainsi qu’en témoigneraient certaines expressions du
diplome royal. Ces expressions ne suffisent pas pour permettre
de croire A lexistence d’un intermédiaire mérovingien.

5° Le rédacteur du texte carolingien a réuni et soudé deux
actes distincts: une relation du concile d’Agaune du ler mai
515, contemporaine du concile, mais sans caractére officiel, et
un diplome du roi Sigismond du 14 mai 515.

6° Ces deux documents prlmltlfs ont été altérés par le
scribe du IXe siecle, mais ont néanmoins conservé dans leurs
traits essentiels le caractére des documents authentiques du début
du sixieme siécle.

70 L'un et P'autre prouvent que le monastére d’Agaune a
été réellement fondé le ler mai 515 par le roi Sigismond et
doté par lui pour permettre a des religieux de louer perpétuelle-
ment Dieu sur le tombeau des martyrs thébéens.

N



	La charte de saint Sigismond pour Saint-Maurice d'Agaune 515

