
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 6 (1926)

Heft: 1

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 134 —

Marchetti-Selvaggiani, Franciscus, später Erz¬
bischof von Seleucia in Isauria

in Spezialmission 6. VII. 1915—30. III. 1918
Maglione, Aloysius in Spezialmission 30. III. 1918—8. XL 1920
Maglione, Aloysius, Erzbischof von Cesarea

in Palästina Nuntius 8. XI. 1920

Besprechungen — Comptes rendus

Urgeschichte des Thurgaus. Ein Beitrag zur schweizerischen Heimatkunde
von K. Keller-TARNUZZER und Dr. H. Reinerth. Druck und Verlag
von Huber & Co. in Frauenfeld 1925.

Das neueste Werk auf dem Gebiete der schweizerischen urgeschichtlichen

Forschung verdient in jeder Beziehung eine Besprechung. Die
beiden Verfasser haben sich derart in ihre Aufgabe geteilt, daß H. Reinerth
den allgemeinen Teil als « Urgeschichte des Thurgaus » verfaßte, während
K. Keller in den «Quellen zur Urgeschichte des Thurgaus» das gesamte
Fundmaterial verarbeitete. Es liegt in der Natur der Sache, daß der
statistische Teil zu wenig Aussetzungen Anlaß bietet, sofern er sorgfältig
gearbeitet ist. Das ist nun hier der Fall. Prinzipiell hätte man freilich
gewünscht, daß die Funde jeder Gemeinde von der Urzeit bis zu den
Karolingern übersichtlich nacheinander aufgeführt worden wären, während
man nun die betreffende Gemeinde unter jeder Fundperiode nachschlagen
muß. Auch wäre es besser gewesen, gerade in der Fundstatistik Hypothesen

zu vermeiden und nicht wie S. 171 von einem «ostischen»
Steinhammer oder anderswo von Zeit 1—4 des Neolithikums zu sprechen. Was
soll der Laie damit anfangen? Der Fachmann weiß genau, daß eine
allgemein gültige Chronologie des Neolithikums noch nicht vorliegt und die
hier vorliegende Einteilung sich eng anschließt an die Reinerth'sche, die
sich hauptsächlich auf die Form der Steinbeile und Gefäße stützt und
andere Kriterien, wie Silexpfeilspitzen, ganz außer Acht läßt. Nach diesen
prinzipiellen Aussetzungen aber muß die Zuverlässigkeit dieses
Fundinventars gebührend anerkannt werden. Keller hat sich die Mühe genommen,
sämtliche Fundnotizen von F. Keller und J. Heierli nachzuprüfen und
zwar auch im Gelände und damit viele unsichere Angaben aus der
Literatur auszumerzen. Dabei hat er feststellen müssen, daß eine ganze Anzahl
hallstättischer Grabhügelfunde, die mit thurgauischen Ortsangaben in
schweizerischen Museen liegen, gar nicht aus dem Thurgau stammen. Sie
sind von gewissenlosen « Ausgräbern » unter falscher Flagge an den Mann
gebracht worden. Solche Betrügereien hören mit dem Momente auf, wo
die schweizerischen Museen nur noch lokal gesicherte Fundstücke erwerben.
In den Literaturangaben sind nicht nur historische und archäologische
Zeitschriften, sondern auch Tageszeitungen herangezogen worden, ein Ver-



— 135 —

fahren, das gelegentlich sehr weit führt und meist ohne Schaden
unterlassen werden kann. Dafür werden nun alle wichtigen Fundstellen des

Thurgaus in Wort, Plan und Bild festgehalten. Es seien nur erwähnt der

Lageplan der neolithischen Ansiedlungen Bleiche Arbon, Steckborn, der

Grundriß des römischen Kastells von Burg-Stein bei Eschenz, sowie der

Übersichtsplan der Brücke und des Bades bei Eschenz, die aus der Römerzeit

stammen. Hier findet man auch die von Wild festgestellte Römerstraße

zwischen Eschenz und Pfyn. Dazu kommen drei wichtige Siede-

lungskarten, die Urzeit bis zur Frühgeschichte behandelnd. Zusammenfassend

kann man der Arbeit von K. Keller hohe Anerkennung zollen.

Die Arbeit von H. Reinerth war weniger entsagungsvoll, aber schwieriger

als die seines Mitverfassers. Er suchte in fließender und anschaulicher

Sprache das thurgauische Volk in die Urzeiten zurückzuführen und

in ihm das Verständnis für diese Zeiten zu wecken. Dabei ging er von
der Landschaft aus und suchte aus den Schwankungen des nacheiszeitlichen

Klimas die Siedelungsmöglichkeiten der urgeschichtlichen Stämme im Thur-

gau zu beleuchten. Dieser Aufgabe ist er auf hervorragende Weise gerecht

geworden. Wie gefährlich es gelegentlich ist, auf die Angaben anderer

ohne Nachprüfung abzustellen, beweist die Annahme von Dünen bei

Moosseedorf, die auf H. Garns zurückzuführen ist. Die von Reinerth erwähnte

Freilandstation der Magdalenienzeit, die dort auf dem Moosbühl gefunden

wird, liegt nach unsern Ausgrabungen von 1924/25' eben nicht auf Dünen.

Weniger glücklich war H. Reinerth mit dem Versuche, die urgeschichtlichen

Verhältnisse im Thurgau mit den europäischen in Zusammenhang

zu bringen. H. Reinerth nimmt z. B. an, zu Beginn der Jüngern Steinzeit

seien Völker aus Osten, Westen und Norden in die offenen
Landgebiete der Schweiz eingewandert. Die Nordleute seien (S. 28) die Indo-

germanen gewesen. Aus ihrer Verschmelzung habe sich eine Mischkultur,
die Pfahlbaukultur (2200—700 vor Chr.), gebildet. Da ist H. Reinerth

unseres Erachtens über das Ziel hinausgeschossen. Auch E. Wähle äußert

sich in seiner « Vorgeschichte des deutschen Volkes » mit aller Entschiedenheit

dahin, daß lediglich mit der Möglichkeit gerechnet werden könne,
daß die Träger des Vollneolithikums mit Kenntnis des Kupfers Indo-

germanen gewesen seien, denn es habe in Europa neben den Indogermanen
noch andere Völker gegeben, die wie sie im Besitze der vollneolithischen
Kultur gewesen seien.

Schließlich darf noch erwähnt werden, daß der Verlag diese neueste

Urgeschichte des Thurgaus in würdiger Weise ausgestattet hat und daß

das Werk durch finanzielle Beiträge von Behörden, Gemeinden und
Privaten zu einem prächtigen Heimatbuch gestaltet werden konnte.

B e rn O. T s c h u m i.

Marc Peter. Uneamie de Voltaire Mme. Gallatin. Collection «Vieille Suisse»

ä Lausanne. Aux Editions Spes. Ouvrage orne de 7 gravures horstexte

et de vignettes dans le texte. 115 pages.
Als Voltaire 1758 in seine neuerworbene Besitzung in Tournay ein-



— 136 —

zog, krachten Artillerie-Salven, schrillten die Pfeifen und klangen die
Trommeln, während artige Landmädchen Blumen und Früchte darboten.

Durch den Kauf des Landsitzes, der vornehmlich den Theateraufführungen

dienen sollte, trat der gefeierte Dichter in nachbarliche
Beziehungen zu der Familie Gallatin, die eine Besitzung in Pregny bewohnte.
Die Frau des Hauses, eine geborene Vaudenet, Gattin des Genfer
Patriziers Abrah. G., sollte die getreue und begeisterte Freundin seines
Alters werden. Es ergab sich von selbst, daß zwei ländliche Gutsbesitzer,
die ihren Boden mit Liebe anbauten, mannigfache, tägliche
Interessengemeinschaften pflegten. Die kurzen Mitteilungen Voltaires beziehen sich
auf Weinlese, Ernte und kleine, peinliche Rechtshändel, die von der
bereitwilligen Frau G. geschlichtet werden. Sie beglückt ihn mit frischen
Feigen, er bedankt sich mit Theatereinladungen, bei denen Tochter und
Schwiegertochter der Freundin mitwirkten. Als Billette, die zum Eintritt
in das Theater berechtigen, dienen oft gewöhnliche Spielkarten, zu diesem
Zweck trug der sparsame Philosoph immer ein abgegriffenes Kartenspiel
in der Tasche.

Außer diesem nachbarlichen Verkehr verband die beiden die Freundschaft

für einen gemeinsamen Bekannten, den Landgrafen Friedrich von
Hessel-Kassel. Dieser Fürst hatte einst — einer alten Tradition folgend
— als Zwölfjähriger Genferboden betreten, um seine Studienjahre dort zu
verbringen. Er verkehrte in den vornehmen Genferfamilien und lernte
auch Mlle. Vaudenet kennen. Voltaire war ihm 1743 am Hofe Friedrichs
des Großen begegnet. Prinz und Philosoph hatten sofort Gefallen aneinander

gefunden. Der seit 1760 regierende Landgraf beschloß 1766, dem
Ort seiner Studienzeit einen Besuch abzustatten, wobei er Mme. Gallatin
wiedersah. In dem sich anschließenden Briefwechsel zwischen der rüstigen
Genferin und dem Fürsten variieren unaufhörlich die Nachrichten über den
gemeinsamen « großen Freund ». Doch vergißt Mme. G. nicht, dem
Landgrafen bei Gelegenheit die schmeichelhaften Aussprüche Voltaires über
seinen «philosophischen Prinzen» mitzuteilen und man sieht aus den
Briefen der Frau, wie eng der Schloßherr v. Tournay und seine Nachbarin
befreundet waren. Voltaires Gesundheitszustand nimmt einen breiten Raum
in den Briefen ein und humorvoll erzählt die kluge Freundin von den
tausenderlei Krankheiten des Patriarchen v. Ferney, der sich gerne als
« Leidender, Sterbender und alter Kranker » gefiel und den man beleidigte,
wenn man ihn für gesund hielt. Für den Landgrafen kopiert die Nimmermüde

Voltaires Manuskripte, der Fürst dankt mit Übersendung von
Spargelsetzlingen, um die Manie des Alten für seinen Garten zu befriedigen.

Unter den Schützlingen, die Frau G. Friedrich von Hessen empfahl,
befand sich auch der nachmals berühmte Mallet du Pan, der zum
Professor an der Kasseler Akademie ernannt wurde. Nach dessen kurzem,
stürmischem Aufenthalt suchte die Genferin einen Nachfolger « von reiferem
Alter, der sein Glück mehr zu schätzen weiß», und fand ihn in ihrem
Landsmann Luchet. Voltaires sehnlicher Wunsch war es, den Besuch



— 137 —

Friedrichs in Ferney zu erleben, doch der Prinz konnte nicht abkommen
und lud deshalb Frau G. und ihre Tochter nach Kassel ein. Bei Gelegenheit

ihres Besuches hoffte die Freundin Voltaires eine schon früher mit
dem Fürsten eingegangene Unterhandlung zu gutem Ende zu bringen.
Die finanzielle Lage des Kaufmanns G. hatte sich bedenklich verschlimmert
und es ist bemühend, zu lesen, wie die tapfere Frau versucht, ihren
landgräflichen Freund zu materieller Hilfe zu bewegen. Als vorsichtiger
Kenner in Geldangelegenheiten hielt sich Voltaire klüglich zurück, der
Prinz lehnte es ab, eine Anleihe zu gewähren. Nach ihrer Heimkehr mußte
Frau G. dem Gutsherrn v. Ferney ihre Erlebnisse am Kasseler Hof erzählen.
Als sie aber von einem Bildnis berichtete, das der Landgraf zu Ehren des

Philosophen aufrichten ließ, blieb der entzückte Voltaire «ohne Worte,
indem er Zeichen der Bewunderung von sich gab».

Die letzten Jahre der Freundschaft waren getrübt durch ein
fortschreitendes Beinleiden Frau G., die an den wachsenden Triumphen des
Theaters v. Ferney nicht mehr teilnehmen konnte. Voltaire führte 1778
seine längst geplante Reise nach Paris aus, um sich von aller Welt huldigen
zu lassen. Das ging so schnell von statten, daß die in ihrem Winterquartier
in Genf leidende Freundin sich nicht einmal verabschieden konnte. Als
Frau G. hörte, daß der Dichter in Paris Unterhandlungen wegen eines
Hauskaufs angeknüpft, gab sie jede Hoffnung auf ein Wiedersehen auf.
Da der Landgraf nach dem Tode Voltaires dessen Bibliothek nicht ankaufen
konnte, bot ihm Mme. G. die in ihrem Besitz befindlichen Briefe und
Manuskripte des Dichters an, die der Prinz aber verschmähte. Frau G.
letzte leidende Jahre waren besonders durch die Flucht eines Enkels nach
Amerika verbittert. Doch machte dieser Genfer in der neuen Welt eine
glänzende politische Karriere. Ihm fielen nach dem 1792 erfolgten Tod
der Großmutter die Briefe Voltaires zu.

Der verdienstvolle Herausgeber der meist unedierten Billete Voltaires
an Mme. G., Marc Peter, gibt in seinem klar und fließend geschriebenen
Verbindungstext ein treffendes, oft ergötzliches Bild der letzten Jahre des
Patriarchen v. Ferney. Die vorzügliche Darstellung, die durch gut
gewählte Bildnisse und zeitgenössische Vignetten glücklich unterstützt wird,
zeigt uns einen Voltaire im intimen Freundeskreis, der kulturgeschichtliches,

literarisches und menschliches Interesse erweckt.
Zürich. R. Schudel-Benz.

Eberhard Freiherr von Danckelmann. Der kriegerische Geist in den
rheinischen Bischofsstädten und die Ministerialität zu Zeiten Heinrichs IV.
(SA. der Vierteljahrsschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Bd. 18,

1.2.)
Wenn die militärisch wenig tüchtige Bevölkerung der Rheinstädte vor

allem im 11. Jahrhundert es verstanden hat, aus eigener Kraft das Joch
der Territorialherren abzuschütteln und im Gegensatz zum lokalen Episkopat
zur Autonomie sich durchzuringen, verdankt sie diese Erfolge dem Stande
der Ministerialen.



— 138 —

Mag auch hier die römische Tradition dem germanischen Element
sich aufgedrängt und in ihm den alten kriegerischen Geist wachgehalten
haben, so ist nach Danckelmann doch ihr Einfluß auf die Entwicklung des

Städtewesens von nicht zu unterschätzender Bedeutung gewesen. Die

vom Kaiser zum Kriegsdienst herangezogenen geistlichen Fürsten
bedienten sich der Ministerialen, um dieser Pflicht nachzukommen. Daher

mag die Verwechslung der termini ministerialis und miles herrühren;
meines Erachtens drückt ersterer nur ein Dienstverhältnis, der andere
einen militärischen Grad aus. Nach Zürcher Quellen z. B. sind in dieser
Zeit nicht alle Ministerialen milites und nicht alle Ritter ministerielles. Die
Klosterreform von Hirschau löste diese Verbindungen, die Ministerialen
wurden vielerorts durch die Konversen verdrängt und ersetzt. Dadurch
erbittert und durch weitere bischöfliche und laikale Eingriffe bedroht, führte
jetzt die Dienstmannschaft einen heftigen Kampf gegen den Grundherrn.
Die Anlehnung an die Bürgerschaft der Städte, zu der sie durch Heirat
und Amt in engste Beziehungen traten und mit der sie sich schließlich
verschmolzen, räumte ihnen eine höhere soziale Stellung ein. Mit ihrem
kriegerischen Geist durchdrangen sie die Bürgerschaft und machten sie

zur Erringung der Autonomie kampfbereit. — In Basel, wo Bischof Burkart
die Partei Heinrichs IV. ergriff und Bauern und Vasallen beschwören ließ,
ist vom Stande der bischöflichen Dienstmannen die militärische Organi-
sation der Bürgerschaft ausgegangen. In Straßburg, das Heinrich IV.
infolge seiner Reichstreue und des ihm geleisteten Beistandes gegen den
Bischof mit besonderen Handelsprivilegien bedachte, trat mit dem
Erstarken des bürgerlichen Elementes und vor allem der Handwerker auf
Grund kriegerischer Leistungen eine innerliche Umwälzung in die
Erscheinung. Eine besondere Rolle spielten die Ministerialen in Mainz, wo
sie in allen Nöten zum Könige treu hielten und zu dessen Schutz sich
mit den Bürgern zusammenfanden. In Köln führte der Zwist Erzbischof
Annos mit dem Burggrafen, dem Richter seiner Ministerialen, zu einer
gewaltigen Erhebung der letztern. Überall ist die Ministerialität die treibende
Kraft, und ihr kriegerischer Geist überträgt sich auf die Bürgerschaft.

Diese lehrreiche Studie stützt sich auf gründliches Quellenstudium und
liefert einen schönen Beitrag zur Ministerialenfrage.

Zürich. Guido Hoppeler.

Helene Stadler: Paul-Henri Mallei, 1730 -1807. Lausanne, 1924, Impri-
merie commerciale, 200 pages in 8°.

Paul-Henri Mallet est une interessante figure de Genevois eosmo-
polite. Jeune professeur ä l'Universite de Copenhague, voyageur en Nor-
vege, ä Paris, en Allemagne — les Maisons de Brunswick, de Mecklem-
bourg, de Hesse le choisissent comme historien ä gage — Mallet rentre
ensuite dans sa patrie, frequente les salons de la ville haute et les chäteaux
voisins, prend part aux intrigues de la politique, defend contre les uovateurs
les droits du Conseil, vitupere contre Rousseau, promene partout, et



— 139 —

jusqu'ä Coppet, son masque de politesse, son bon-sens un peu froid, son
amertume mal dissimulee.

En second lieu, par le hasard de la Situation qu'il occupa long-
temps ä Copenhague, Mallet a exerce une influence considerable sur la
litterature du XVIIIe siecle. Son Histoire de Danemark et ses autres

ouvrages historiques ont eu un mediocre retentissement, mais tous les
admirateurs de la «poesie de nature», tous les preromantiques ont lu son
adaptation francaise de YEdda, qui apportait ä l'Europe lässee de Jupiter
et des Muses la revelation d'Odin, des Walkyries et de la mythologie
scandinave.

L'idee etait donc excellente de publier une etude d'ensemble sur
Mallet, que l'on ne connaissait guere que par l'ouvrage ancien de SjsmondL
Les terres mesurees, nivelees, sont vastes aujourd'hui, et il est beau de

pouvoir labourer un sol ä demi-inculte.
11 n'est pas certain que Mlle. Stadler ait tout ä fait reussi dans sa

tentative. Elle aurait du, me semble-t-il, diviser son livre en deux parties
distinctes: la premiere eüt ete consacree ä la biographie de Mallet et ä son
Voyage en Norvege, oü apparaissent clairement quelques traits psycho-
logiques de l'auteur, tandis que la seconde eüt ete une etude des oeuvres
historiques et litteraires, et de leur influence.

On nous permettra d'attirer l'attention de Mlle. Stadler sur quelques
defauts de sa documentation. Le röle de Mallet ä Geneve, lors des
troubles de 1765 et des annees suivantes, fut sürement plus important
qu'elle ne le dit. Sans doute, eile analyse en detail l'opuscule intitule Des
Interets et des devoirs d'un Repubücain, par un citoyen de Raguse, qui
propose un moyen terme entre l'aristocratie et la democratie, mais eile
ne dit rien d'une mission que fit ä Versailles Mallet, accompagne de

Chapeaurouge, ä la suite de laquelle les plenipotentiaires durent faire,
en 1780, les « honteuses retractations » qu'elle mentionne sans les expliquer
(cf. les Memoires d'Is. Cornuaud. Geneve 1912, p. 202). Elle ne sait pas

que son heros redigea, avec le meme Cornuaud, son ami, une Relation de

la conjuration (1782) qui fut envoyee aux ministres des puissances ga-
rantes (cf. la Bibliographie de Rivoire, No. 2339). Signaions enfin qu'une
note manuscrite, dont eile ne parle pas (on la voit en marge de l'exemplaire
de la Bibliotheque Publique de Geneve. Gf. 315, vol. 140) attribue ä Mallet
«la plus grande part» des Lettres ecrites de la Campagne, dont l'auteur
«officiel» est son ami Tronchin.

II semble aussi que Mlle. Stadler aurait pu definir d'une rnaniere
plus precise Mallet historien, montrer quel usage il fait des sources, les
idees de «partisan des lumieres» qu'il introduit dans son recit. Voltaire,
et surtout Montesquieu sont parmi ses auteurs preferes; nul doute qu'il
emprunte ä celui-ci autre chose encore qu'une theorie des climats (Pre-
face des Monuments de la Mythologie scandinave) qui joue dejä son role
dans l'Esprit des Lois.

Pour ce qui est de VEdda et de son influence, Mlle. Stadler n'avait



— 140 —

qu'ä suivre l'exemple de M. Van Tieghem, qui a etudie, dans une these
de Paris, Ossian en France, et qui a consacre recemment plus de 100

pages de son Preromantisme (Paris. 1924. Rieder) ä l'influence de la
poesie, de la mythologie scandinaves et surtout du livre de Mallet sur la
litterature europeenne du XVIIIe siecle. Ici encore, on regrette quelques
insuffisances. Mlle. Stadler se donne la peine de resumer pour nous
YEdda, mais eile nous dit d'une facon tres vague ce qui a passe du texte
primitif islandais dans la version francaise, par l'intermediaire des tra-
ducteurs latin et suedois ä l'aide desquels Mallet a etabli ses « extraits».
On n'ignore pas, en Scandinavie, le degre de fidelite de la traduction
latine de Resenius, que Mallet a pris pour point de depart de son travail,
et il Jeüt ete curieux de voir de pres ce que cet homme de societe, ennemi
de la « superstition » et peu sensible ä la poesie, a conserve de la «bar-
barie » nordique dans son francais limpide et sans saveur.

Le chapitre de Mlle. Stadler sur l'influence de Mallet est une sorte
de resume de l'etude de M. Van Tieghem. On trouvera en plus quelques
details sur la fortune de VEdda au XIXe siecle, chez Hugo, Leconte
de Lisle et d'autres poetes, mais on souhaiterait que ces indications tres
breves fussent illustrees par un ou deux exemples, qui feraient mieux
comprendre quels elements precis et quelle qualite de poesie on a empruntes
au monde mythologique du nord. Et pourquoi ne pas mentionner au moins
les poemes «ossiano-scandinaves» publies en France par Saint-Genies,
Proisy d'Eppe, le Vicomte d'Arlincourt, de 1814 ä 1824, ä la veille de
l'eclosion du veritable romantisme?

Certaines de ces adjonctions eussent grossi peut-etre ce livre au delä
du possible; d'autres auraient demande ä l'auteur des recherches plus
poussees. Au demeurant, nous nous en voudrions de ne pas affirmer,
en terminant cette note, que le travail de Mlle. Stadler, quelles que soient
ses imperfections, peut rendre de tres reels Services; il temoigne d'un
labeur important et nous offre un canevas sür, dans le reseau duquel
viendront se loger peu ä peu, au hasard des investigations des historiens,
les faits et les commentaires nouveaux qui acheveront de constituer le
«dossier Mallet».

Geneve. Marcel Raymond.

Martin Hürlimann. Die Aufklärung in Zürich. Leipzig 1924, Verlag Al¬
fred Kröner. 243 S.

Dieses Buch ist gleichzeitig mit dem 2. Band meines « Schweizerischen
Protestantismus im 18. Jahrhundert» ausgearbeitet worden und konzentriert
sich auf die Aufklärung in Zürich, während mein Buch die ganze
evangelische Schweiz umfaßt. Es wäre für uns beide wertvoll gewesen, wenn
jeder von uns das Werk des andern gekannt hätte, denn eine solche Arbeit
erfordert geradezu das Zusammenwirken des Historikers mit dem
Theologen. In den Hauptzügen stimmen wir gut zusammen; auffallend ist,
wie der nichttheologische Historiker schroffer als der Theologe die Auf-



— 141 —

klärung als Feind der Religion taxiert und ihr geradezu die Entwertung-
der Religion zuschreibt.

Den Ausgangspunkt bildet, wie natürlich, die zürcherische Orthodoxie,

verkörpert zu Beginn des Jahrhunderts in Antistes Klingler. Hier
vermißt man eine Skizze der zürcherischen Institutionen: Katechismus,
Liturgie, Gesangbuch etc.; der Autor zieht beinahe einzig die Bekenntnisformel

in Betracht. Ob die Aufklärung mit diesen alten Heiligtümern ganz
oder halb aufzuräumen vermag, das wird einen gewissen Gradmesser für
ihre Kraft bedeuten. Rationalistische und pietistische Bewegungen
bereiten dann die geistige Umwälzung vor. Das Rationalistische wird dabei
überschätzt; auch vermißt man jede klare Anschauung der pietistischen
Bewegungen; die Inspirierten werden fälschlich von «jener
böhmischholländischen Bewegung im 17. Jahrhundert» abgeleitet, während sie in
Wirklichkeit ein Ableger des französischen Inspirationsgeistes sind. Gewiß
hat auch der Pietismus kirchenzersetzend gewirkt, daneben aber Kritik
und Spott der rationalistisch veranlagten Zürcher hervorgerufen wie später
Lavater. Gut ist die Stellung Winterthurs als eines natürlichen Oppositionszentrums

beobachtet.

Die eigentliche Aufklärung dringt vom Ausland her — durch
Auslandsreisen der Zürcher und durch die Verbreitung ausländischer Bücher —
in Zürich ein. Die Umwälzung beginnt dann zuerst im allgemeinen Geistesleben:

Naturwissenschaft, Dichtkunst, Logik und überhaupt Philosophie, und
erfaßt erst von da aus Theologie und Kirche. Diesen Gang der Entwicklung

hat Hürlimann gut verstanden, nur daß er die Freiheit Scheuchzers

— er läßt ihn die kopernikanische Theorie einführen — stark überschätzt.
Die von Bodmer und Breitinger angeführte Literaturbewegung würde ich
in diesem Zusammenhang noch höher einschätzen, jetzt unterstützt von
H. Schöffler, Das literarische Zürich 1700—1750. Als von mir in meinem
Buch übersehen erwähne ich die Einführung der Logik Christian Wolffs
durch Breitinger. Man vermißt aber in diesem Zusammenhang den mächtigen

Einfluß der französischen Philosophie (Voltaire und Rousseau) und

der deutschen Popularphilosophie. Für Theologie und Kirche war
epochemachend das Jahr 1737 durch die Wahl Wirzens zum Antistes und Zimmermanns

zum theologischen Professor; damit zog ein neuer Geist in die
Zürcher Kirche ein, wobei nur Hürlimann fälschlich die Wahl des Antistes
der zürcherischen Geistlichkeit zuschreibt, während in Wahrheit der Zürcher
Rat aus einem Dreier-Vorschlag des Examinatoren-Konvents auszuwählen
hatte. Aber mit den drei Schlagwörtern Orthodoxie, Pietismus und
Rationalismus ist hier und anderswo schlechterdings nicht auszukommen;
weder Zimmermann noch Wirz waren Rationalisten, sondern beide
Vertreter einer vernünftigen Orthodoxie, wie wir die große Übergangsbewegung

zu benennen haben.
Wir sind nun allmählich auf der Höhe der Entwicklung angelangt,

die Hürlimann — sicher mit Unrecht — als « völlige Herrschaft der Aufklärung
und des Rationalismus» bezeichnet. Er findet hier geradezu das Muster-



— 142 —

beispiel einer organischen Entwicklung und hebt in diesem Zusammenhang

das «Zürcherische» an diesem Prozeß hervor. Es wird sicher kein
Zufall sein, daß die beiden Reformatoren-Städte Zürich und Genf auch
in der Aufklärung voranmarschierten; aber ob wir diese Zusammenhänge
nachträglich geographisch, wirtschaftsgeographisch und völkisch konstruieren

können, bleibt immer fraglich und scheint mir nicht viel einzutragen.
Dagegen ist Hürlimann in seinem 5. Kapitel, wo er unter dem Titel «Im
Zeichen der Aufklärung» die zürcherische Kulturblüte schildert, ganz
besonders auf der Höhe. Er hebt hier den überhandnehmenden Optimismus
hervor, verfolgt die Hebung des sittlichen Lebens und die Hebung der
allgemeinen Bildung und geht dann der Ausbreitung der Künste und
Wissenschaften in allen Detailgebieten nach. Es folgt eine Skizze der Zürcher
Gesellschaft; daran anschließend wird von der Schulreform und der Hebung
des wirtschaftlichen Lebens gehandelt. Er hat hier in großer Kürze ein
reiches Material verarbeitet, von dem ich bedaure, nicht profitiert zu haben.
Ich muß freilich zur «Hebung des sittlichen Lebens» ein großes
Fragezeichen setzen; sie stimmt nicht zu der von Hürlimann selbst später
hervorgehobenen « Entwertung der Religion ».

Unter dem Titel « Die rationalistische Schule» glaubt Hürlimann das
Endergebnis der theologischen Entwicklung zu erfassen; er denkt dabei
an die Breitinger, Steinbrüchel, Hottinger, Usteri, deren Schriften und
Reden seine Zitate entnommen sind. In einem lose angefügten Satz, der
vermutlich erst nach Einsicht meines 2. Bandes hinzugesetzt wurde, ist
noch der Name Heinrich Corrodis erwähnt. Dagegen muß allerdings von
theologischer Seite Einsprache erhoben werden. Breitinger mit all seinen
nächsten Schülern und Freunden gehört zu den typischen Vertretern der
vernünftigen Orthodoxie, wie er dann auch gerade gegen allen Offen-
barungs- und wunderlosen Rationalismus stets eine ablehnende Stellung
bezog. Auch die jungen Verfasser des Realregisters zur Zürcher Bibel,
Tobler, Lavater und Heß, gehörten eben dieser Übergangsrichtung an,
für die der Name «Rationalismus» sehr schlecht paßt. Hürlimann hat
sich diese Zusammenhänge verschleiert, indem er lauter Zitate bringt, in
denen das Kirchliche und Biblische des Glaubens dieser Männer nicht zum
Ausdruck kommt. Ganz anders verhält es sich mit dem jungen Henri
Meister, dem enfant terrible, das direkt aus der Quelle der französischen
religionsfeindlichen Aufklärung schöpfte, und mit Corrodi und Klauser,
den Jüngern des konsequenten deutschen Rationalismus. Hier kann man
wirklich von einer rationalistischen Schule reden, die konsequent daran
arbeitete, alles Übervernünftige und Übernatürliche vernünftig und natürlich

zu deuten. Man mag meinetwegen von zwei Etappen innerhalb der
einen Entwicklung reden, aber ohne scharfe Unterscheidung verbaut man
sich das richtige Verständnis.

Hürlimann geht dann den Wirkungen der Aufklärung im kirchlichen
Leben nach. Hier bringt er den jährlichen Bettag, eine gemeinevangelische
Institution, in ganz falsche Verbindung mit der Einführung der vierten



— 143 —

Kommunion, mit der jener gar nichts zu tun hat. Er handelt dann von
der Liturgiereform und zwar von der zahmen von 1769, während er
die viel einschneidendere, modernere von 1794 nicht zu kennen scheint. Die
Reform der Predigt veranschaulicht er gut an dem Gegensatz der beiden
Antistes Wirz und Ulrich, nur daß ich bei dem letzteren weniger die
Gefühlswärme als die Macht klarer Verständigkeit hervorheben würde. Aber
auch Ulrich war nichts weniger als Rationalist und für den Rationalismus
sind erst die Predigten des viel jüngeren Salonion Klauser charakteristisch.

Überraschend setzt das 8. Kapitel mit der Entwertung der Religion
ein. Wir hören von der aus Gleichgültigkeit stammenden Toleranz, von
der Verweltlichung vieler Pfarrer, von der Steigerung des Erwerbsinnes
und dem Überwuchern der Politik über die Religion; auch der Religionszustand

des Volks erscheint jetzt in düsterer Beleuchtung. Man ist auf
diese Wendung im Urteil des Verfassers nicht recht vorbereitet, aber offenbar

ist das sein Haupt- und Lieblingsgedanke, daß das Steigen der Kultur
ein Sinken der Religion zur Folge hat. Daß es abwärts geht mit der
Religion, beweisen ihm gerade die Rettungsversuche einzelner ernster Christen,
beginnend mit Antistes Wirz und gipfelnd in Lavaters Kampf zur Rettung
des Christentums. Leider versagt der Verfasser gerade in dem Lavater

gewidmeten Kapitel; statt uns von den geistigen Kräften und Ideen
Lavaters ein richtiges Bild zu geben, begnügt er sich, eine karrikaturartige
Charakteristik des Zürcher Propheten zu entwerfen, ihm alle seine Fehler

wie Kritiklosigkeit, Oberflächlichkeit, Dilettantismus, sentimentale Eleganz
und elegante Frömmigkeit vorzuwerfen und zum Beweis zwei Episoden aus

seinem Leben, den Sendschreiben-Streit und Lavaters Kampf auf der Synode,

mit ganz ungerechtfertigter Ausführlichkeit dem Leser vorzuführen. Noch

schwächer fällt nachher die Charakteristik des Antistes Heß aus: «Eine
Vereinigung von Elementen der Orthodoxie, des Pietismus und des

Rationalismus» — nichtssagender kann man diesen Mann nicht charakterisieren.

Inzwischen wird uns Pestalozzi — sicher zu dessen Erstaunen —
als das religiöse Genie, das wir in Lavater vergeblich gesucht, vorgeführt.
Diese ganze Schlußpartie ist gründlich verfehlt, so daß wir zu dem Urteil
kommen, das Buch von Hürlimann sei eine tüchtige Leistung, soweit es

den Aufstieg der Aufklärung als einer weltlichen Kulturbewegung schildere,
es versage aber, sobald es ins theologische Gebiet übergreife, womit wir
dem Verfasser kein Unrecht anzutun hoffen.

Basel. PaulWernle.
Ernst Weinmann. Geschichte des Kantons Tessin in der späteren Regenerations¬

zeit 1840-1848. (Schweizer Studien zur Geschichtswissenschaft XIII.
Band 2. Heft). Zürich 1924, Gebr. Leemann & Co. A.-G., 177 Seiten.

Die Zürcher Dissertation von Heinrich Gubler über die Geschichte

des Kantons Tessin von 1830—1841 (1906) hat in vorliegender Arbeit,
ebenfalls einer Zürcher Dissertation, eine treffliche Fortsetzung gefunden.
Der Verfasser hat seine Darstellung im Manuskript bis zum Jahre 1851

geführt; er bringt hier aber nur die Abschnitte, die bis zur Einführung



— 144 —
»

der neuen Bundesordnung reichen (November 1848), zum Abdruck. Die
Fortsetzung soll, wie im Vorwort angedeutet ist, erst publiziert werden,
wenn einmal auch das Material für die Periode 1851—1855 vollständig
gesammelt ist.

Die verständig und übersichtlich gegliederte Arbeit beginnt mit einer
Darlegung der Leistungen der liberalen Ära auf dem Gebiete der
Volkswirtschaft, der Verwaltung und des Unterrichtswesens und läßt erst an
zweiter Stelle eine Geschichte der politischen Entwicklung folgen. Diese
Anordnung ist zweifellos zweckmäßig, erklärt sich doch vieles in der
politischen Geschichte des Kantons aus den bedrängten finanzpolitischen
Verhältnissen, manches auch aus den unbefriedigenden Unterrichtsverhältnissen,

die erst von den Liberalen einheitlich und systematisch reorganir
siert wurden. Der Verfasser hätte hiebei vielleicht auch auf die starke
Auswanderung der Tessiner nach der Lombardei eingehen können (falls
darüber Zahlen zur Verfügung stehen); es wäre interessant gewesen, über
den Umfang dieser Bewegung, Stand und Herkunft der "Ausgewanderten
etc. näheres zu erfahren, umso mehr, da die österreichische Regierung
in Mailand gerade in diesen Emigrierten eines der wirksamsten Druckmittel
gegenüber der tessinischen Regierung besaß und dieses Moment somit
auch in die politische Geschichte direkt eingriff. Doch hat der Verfasser
die Besprechung dieses Themas wohl für seine Fortsetzung aufgespart,
in der es erst eigentlich aktuell werden wird.

Die Darstellung gründet sich hauptsächlich auf die gedruckten Akten
und die Berichte der Zeitungen, sowohl der tessinischen wie der
außerkantonalen. Direkten archivalischen Forschungen ist nur weniges
entnommen. Um so wertvoller ist es, daß Eligio Pometta dem Verfasser
ein großes ungedrucktes Material zur Benutzung überließ. Die Darstellung
strebt mit Erfolg nach Unparteilichkeit, ist präzis und zeigt politisches
Verständnis. Sie erweckt den Eindruck, daß es vor allem Schwierigkeiten
wirtschaftlicher Art, d. h. die in der Natur des Landes liegenden
ökonomisch engen Verhältnisse gewesen sind, die die Liberalen an einem
vollen Eifolg gehindert haben: jede Neuerung mußte mit unverhältnismäßig
hohen Opfern erkauft werden und diese Opfer, sowie die unvermeidlichen
Verletzungen regionaler Interessen vermehrten die Zahl der Anhänger
der konservativ-geistlichen Partei. Dabei wurde erst noch in militärischen
Dingen beinahe unverantwortlich gespart, so daß die tessinischen
Bataillone im Sonderbundskrieg nichts weniger als Ehre einlegten.

Weinmanns Arbeit dürfte wohl auf lange hinaus als abschließende
Geschichte des Kantons Tessin im letzten Jahrzehnt vor dem Sonderbundskrieg

zu gelten haben.
Basel. Eduard Fueter.


	Besprechungen = Comptes rendus

