Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse
Band: 5 (1925)
Heft: 3

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

LOuIsS BLONDEL. La tour de Lancy; histoire d’un domaine pendant six siecles.
Geneve 1924, Imprimerie Kiindig. 81 Seiten und 2 Beilagen.

Der vorziglichen, im Jahrgang 1921 (Seite 222 ff.) dieser Zeitschrift
angezeigten Abhandlung Blondels iiber die Genfer Vorstiadte und ihre Topo-
graphie reiht sich eine ebenso sorgfaltig ausgestattete Arbeit desselben
Autors iiber den Edelsitz Lancy bei Genf an. In eigentiimlicher Weise durch-
kreuzten sich im Mittelalter in Lancy Rechte und Besitzungen verschie-
dener Herren, eine Erscheinung, die ihre Parallele in den rechtlichen Zu-
stinden der deutschen Schweiz hat und die der Verfasser in tbersichtlicher
Weise auf einem farbigen Plan zur Darstellung bringt. Der einzige Ver-
band, der vom Mittelalter bis zum Ende des 18. Jahrhunderts eine ge-
wisse Stabilitit aufweist, ist die Kirchgemeinde. Auf Grund dieser Studie
zur lokalen Bau- und Verfassungsgeschichte tritt die Kleinheit und Zer-
splitterung der alten Republik Genf so recht in Erscheinung, die erst
1815 und 18160 durch die Abtretung franzoésischer und sardinischer Land-
striche eine gewisse Milderung erfuhr. Damals trat auch Lancy, voriiber-
gehend Aufenthaltsort von Pictet-de Rochemont, dank den Bemiihungen
dieses groBen Genfer Patrioten, in den Staatsverband des Kantons Genf
(vgl. auch die von Edouard Chapuisat bearbeitete Karte zur « territorialen
Entwicklung des Kantons Genf 1815—1816 » in Heft 9 der Schweizer Kriegs-
geschichte). Die mit geschmackvollen Federzeichnungen ausgestattete Studie
enthilt eine Fiille wertvoller Einzelziige zur genferischen Kulturgeschichte.

Zirich. Anton Largiader.

ERNST STAEHELIN.  Der Jesuitenorden und die Schweiz. Geschichte ihrer Be-
ziehungen in Vergangenheit und Gegenwart. Basel 1923, Verlag leﬁfrg
& Lichtenhahn, VI-}-158 Seiten. -
Vor allem moge im Titel des vorliegenden Buches ein Irrtum richtig-
gestellt werden: Es gab und gibt keinen Jesuiten-« Orden», sondern nur
eine « Gesellschaft Jesuy. Allerdings ist die Bezeichnung « Jesuitenorden »
schon liangst allgemein gebriuchlich und vielleicht aus diesem Grunde vom
Verfasser gewihlt worden. Aber ‘da es sich zwischen Orden und Gesell-
schaft um groBe organisatorische Unterschiede handelt, um Unterschiede,
auf denen das Wirken der Jesuiten aufgebaut ist, hidtte in einer mehr oder
minder wissenschaftlichen Arbeit auch auf den rechten Namen Riicksicht
genommen werden sollen.
Im allgemeinen diirfen wir dem Verfasser, der sich bereits durch seine
Beschiftigung mit der Reformationsgeschichte und mit Oekolampadius



— 352 —

einen tiichtigen Namen gemacht hat, fiir das Buch dankbar sein. Die Lite-
ratur iiber die Jesuiten ist weit verstreut und von verschiedenstem Wert
und namentlich fir den schweizerischen Boden war die Forschung auf
verhiltnismiBig wenig zuverlassige Fiithrer angewiesen. Staehelin ver-
zichtete von Hause aus fiir seine Arbeit auf Heranziehung von archi-
valischem Material; er hat bloB eine aus gewissenhafter Beschiftigung
mit der vorhandenen Literatur entstandene Hochschul-Vorlesung erweitert
dem Publikum dargeboten. DemgemaB ist das Buch zu bewerten in seiner
vorteilhaft knappen Fassung und mit seinén mancherlei eben aus der Lite-
ratur eingeschlichenen Mingeln. Jedenfalls ist es stets interessant, von
nichtkatholischer Seite ein Urteil {iber die Gesellschaft Jesu zu vernehmen.

Ihr eine vollkommen objektive Betrachtung zu widmen, ist ohne Zweifel
eine schwierige Aufgabe. Die Gesellschaft Jesu ist noch heutzutage ein
im Glaubens- und Gefithisleben der Menschheit wirksamer Faktor und
ihre Tatigkeit war seit ihrer Grindung immer intensiv auf das Ganze ge-
richtet. Aus welchem AnlaB nun immer einschligige Darstellungen ge-
schrieben werden, die Gefahr liegt nahe, die Tatsachen irgendwie zu ver-
wischen. Ohne tiefes Eindringen in die Volker- und Individualpsychologie
kann dieses Gebiet vom Historiker nicht bearbeitet werden.

Jener Gefahr ist nun Staehelin in anerkennenswertem MaBe entronnen,
obwohl er obendrein seinen Ausgang anscheinend mehr vom religiosen als
rein historischen Interesse nahm. Gegeniiber der nach dem Weltkrieg auf-
gestandenen Furcht vor cinem moglichen VorstoB der katholischen Kirche
mit Hilfe der Jesuiten wollte er es auf eine Selbstbesinnung des Prote-
stantismus ankommen lassen, auf die Frage, ob dieser noch iiber geniigend
Waffen zur Abwehr verfiige. Aber gerade unter dieser Voraussetzung
verdient der Verfasser alles Lob dafiir, daB er in seiner gut und fliissig
geschricbenen Erzahlung die Polemik nahezu ganz vermied. Das in acht
Kapitel gegliederte Buch schildert die Geschichtr der Jesuiten in der Schweiz
seit dem 16. Jahrhundert bis 1847 und schlieBlich die Schicksale der her-
vorragenderen Jesuiten schweizerischer Herkunft in der Fremde bis zur
Gegenwart. Stellenweise und besonders im letzten Kapitel 1aBt sich Staehe-
lins Darstellung geradezu wie eine Apologie der Jesuiten lesen; wir diirfen
uns manchmal fragen, ob denn der Verfasser seinen Zweck im Auge be-
halten habe. Doch darauf antwortet er uns selbst am Schlusse (S. 1481)
seines Buches. Nicht der Kampf gegen den Katholizismus war bei der
Niederschrift in ihm wirksam, sondern die Angst um den Protestantismus.
Staehelin vermag einerseits einen Aufstieg der Menschheit im Schatten der
katholischen Kirche nicht gelten zu lassen, anderseits sieht er im Prote-
stantismus nicht Kraft genug, um diese Aufgabe zu {bernehmen, weil es
da an einer gewaltigen Streitmacht gleich der Gesellschaft Jesu fehlt.
Wenn also der Verfasser dieses Gefiihl auch seinen Lesern mitteilen wollte,
dann war es sehr klug, sich aller moglichen Objektivitat zu befleiBen und
die historisch bezeugten Lichtseiten gegeniiber weniger gut belegten



— 353 —

Schattenseiten hervorzuheben. Sicher lieB Staehelin gerade durch sein
Motiv das Buch an Wert fiir den Geschichtsfreund gewinnen.

Von grundlegender Bedeutung muBte natiirlich fiir die ganze Dar-
stellung werden, wie der Verfasser die zeitgendssische Stimmung beim
« Aufmarsch » der Jesuiten in der Schweiz erkannte. Er schildert sie fol-
gendermaBen: Seit Beginn des 14. Jahrhunderts stiirmte der Mensch im all-
mihlich erstarkenden BewuBtwerden seiner Wiirde und Souverinitit gegen
die « objektiv gewordene religiose Lebensordnung » (das System der katho-
lischen Kirche) und fand am Ende dieser Renaissancebewegung seinen
Wunsch in der Reformation erfiillt; indessen arbeitete aber auch die katho-
lische Kirche an einer machtigen Restauration, die am 4. Dezember 1503
mit dem Trienter Konzii abgeschliossen wurde; und als StoBtruppe dieser
Restauration, somit als Feinde der Renaissance, kamen die Jesuiten auch
in die Schweiz.

Dieser stimmende Akkord erscheint mir in den einzelnen Tonen ver-
fchlt.  Wenn Staehelin auf Grund beniitzter Literatur die herkémmliche
Anschauung vertritt, daB erst von der Renaissance die Souverinitit und
Individualitit des Menschenlebens gewiirdigt wurde, dann muB angemerkt
werden, daB uns Dietrich Schifer erkennen lehrte, wie dieses Verdienst
dem Mittelalter und nicht der Renaissance zukam. Seit Burdach und Josef
Nadler wissen wir ferner, daB in der Renaissance, und zwar schon vor
dem 14. Jahrhundert beginnend, eigentlich das Streben nach sittlicher und
religioser Wiedergeburt am Werke war. Fassen wir also die damalige Lage
richtig auf, so erfahren wir, daB der Mensch wihrend der sogenannten
Renaissance aus tiefer sittlicher und religioser Verkommenheit sich heraus-
zuarbeiten strebte, ohne daBl die vorhandenen Mittel dazu ganz geniigten.
In der Masse lag viel weniger das Verlangen, sich von der « objektiv
gewordenen religiosen Lebensordnung » zu emanzipieren, als im Grunde
die Sehnsucht nach energischer Hilfe, um zur alten religiésen Zufrieden-
heit zuriickkehren zu konnen. Daritber diirfen noch so sehr blendende
Schlagworte und Konstruktionen nicht tiuschen. Uber die religiésen Ver-
hiltnisse der Schweiz unmittelbar vor der Reformation ist zwar eine aus-
reichende Gesamtdarstellung noch nicht geschrieben. Aber wer den da-
maligen Tiefstand des religiosen Lebens im Schweizervolke ungefiahr kennen
will, braucht bloB im ersten Bande von Albert Biichis grandioser Schiner-
Biographie das in jeder Hinsicht vollendete Kapitel iiber den Berner Jetzer-
prozel (1508—09) zu lesen.

In seinen « Grundlagen des 19. Jahrhunderts » bezeichnet H. St. Cham-
berlain das Wesen der Renaissance als « die Geburt eines noch nie Da-
gewesenen »; auch Staehelin scheint dieser Ansicht zu sein. Wir diirfen
beiden zustimmen, aber in einem besonderen Sinne. Die Renaissancezeit
erfand, was das Mittelalter nicht kannte und auch die Vorzeit nicht: die
Organisation der Menschen und damit die Ausléschung der Individualitit.
Dadurch wurde der Boden gleichermaBen bereitet fiir die Erfolge der Re-



— 354 —

formation und der Gesellschaft Jesu; innerhalb eines ganz neuen Elementes
kamen Schnsucht und Erfiillung einander entgegen.

In diesem Zusammenhang wire es gewil falsch, die Gesellschaft Jesu
obenhin als purc¢ Reaktion gegeniiber der Renaissance zu erkliren. Sie
hatte keine andcre Aufgabe, als die Reformation sich stellte: die Erfiillung
der religiésen und sittlichen Sehnsucht Europas. Ja, wihrend die Refor-
mation mit ihrem eigenwilligen Hinaustritt aus dem System der katho-
lischen Kirche durchaus nicht neuartig wirkte, tat dies im Gegenteil die
Gesellschaft Jesu mit ihrer die Geister unerhért packenden Methode.
Stachelin erhebt trotz seiner unverkennbaren Hochachtung der Leistungen
der Gescllschaft Jesu immer wieder den Vorwurf, daB diese das Volk in
« mittelalterlichen Bindungen » festhalten wollte und will. Wire er sich
dariiber klar gewesen, wie sehr just das Mittelalter auf kirchlichem Boden
individuell und kraftbewuBt neuschaffend gewirkt hat, dann hitte er diese
Formulicrung kaum gewagt. Dem Ausdruck « mittelalterliche Bindungen y
liBt sich iiberhaupt kein praziser Inhalt geben. Und wenn damit das
System der katholischen Kirche gemeint ist, wie es im Trienter Konzil
festgelegt wurde, so ist die Bezeichnung erst recht falsch. Was anderes
sollte die Gesellschaft Jesu verteidigen als die Lehre ihrer Kirche?

Im allgemeinen entsprach es vollstindig einem neuen Geiste, dab die
Jesuiten auch in der Schweiz sofort die Hand auf die 6ffentlichen Schulen
legten. Darin ahmten sie freilich nur das Beispiel der Reformatoren nach
und sehr gut hat diesbeziiglich Staehelin (S. 10) auf die damalige Schulnot
der katholischen Schweiz gedeutet. Ferner paBten sich die Jesuiten vollig
den jeweiligen Zeitstromungen an. Im vorliegenden Buche wird ganz
richtig dargestellt, wie sie etwa dem Geiste des Barocks durch Aus-
nittzung des Theaters und anderer sinnfilliger Mittel entsprachen. Dem
Geiste der Zeit entgegenwirkend, hitten weder sie noch die Reformatoren
etwas ausrichten kénnen. Neu an der Reformation war besonders das
Betonen der nationalen Note auf dem durch die Renaissance fiir die Or-
ganisation bereiteten Boden. Nur scheinbar steht dazu im Gegensatz die
Gesellschaft Jesu. In Wirklichkeit war die Schopfung des Ignatius von
Loyola, der als echter Baske auBerhalb der europiischen Volkerfamilie
stand, mit ihrer vollkommenen Negation des nationalen Gedankens inner-
halb ihrer Schar nicht minder neu und unmittelalterlich; dadurch war
eben der Zug zur Organisation ins GroBe und Ubernationale geférdert, die
Jesuiten waren stets befahigt, sich iiberall den nationalen Eigenheiten an-
zubequemen und in solchem Belang keinen Widerstand hervorzurufen.
Endlich liegt in der Einrichtung und Erziehung der Gesellschaft Jesu ein
Kern, der so unmittelalterlich wie nur moglich ist, den aber Staehelin doch
ganz iibersah. Um sich und die Seinen von dem geistigen Chaos und der
Hysterie der Zeit zu befreien, organisierte Ignatius eine derartige Geistes-
disziplin, daB in den Mitgliedern der Gesellschaft Jesu lediglich der Ver-
stand herrschen durfte und jede Herrschaft des Kérpers iiber den Ver-



— 355 —

stand (Hysterie: Verzickungen u.s.w.) ganz ausgeschaltet blieb. Durch
diese Geistesdisziplin standen die Jesuiten natiirlich allen Massenbewegungen
vollig frei oder hochstens als Fithrer gegeniiber. Aber gerade diese un-
mittelalterliche Freiheit muBte den Widerstand bei den Massen hervorrufen,
den die Ubernationalitit nicht weckte. Die Masse merkte namlich allerorten
nach und nach instinktiv in den Jesuiten ein Element, das fiir die Massen-
suggestion unangreifbar blieb; und aus der Verfassung heraus, die stets
das Nichtassimilierbare haBt, kehrte sich die anfingliche Schwirmerei fiir
dic Jesuiten in Feindschaft um. Von diesen Dingen aber nahm Stachelin
keine Notiz; wire er aber damit bekannt gewesen, dann hitte er uns die
kausalen Zusammenhinge wohl plausibler dargestellt und wir wiren nicht
mit den landldufigen, aber oberflichlichen Motiven abgespeist worden.

Es war auch in der Schweiz am Anfang der Reformation nicht gar
so weit her mit dem Pochen auf die Wiirde und Souveranitit des Menschen;
dieser Gedanke wurde erst spiater von der Geschichtsauffassung in die Ge-
samtbewegung gelegt. Zunichst war die Opposition gegen Rom und die
Verzweiflung iiber verrottete Zustinde maBgebend. Wir kdénnen heute in
rein historischer Betrachtung wohl sagen, daB die religiése und vielleicht
auch politische Entwicklung der Schweiz eine andere Bahn gegangen
wire, wenu Luthers, Zwinglis und Calvins Taten nach oder wenigstens
gleichzeitig mit dem Auftreten der Jesuiten in der Schweiz geschahen.
DaB die Reformation nicht die Wiinsche aller befriedigte, bewies das AuBen-
bleiben einer Anzahl von Kantonen. Jedoch um das Geschehene zu be-
seitigen, geniigte das religiose Genie eines Carlo Borromeo aicht mehr
und auch fiir die Jesuiten war es reichlich zu spit, als sie zum ersten Male
den schweizerischen Boden betraten und sich 1574 in Luzern niederlieBen.
Jedenfalls ist klar, daB die in der Renaissance wirksame Sehnsucht nach
« religioser Wiedergeburt » auch in der Schweiz in zwei neuen Formen
erfilllt wurde: durch die Reformation und die Gesellschaft Jesu.

Mit solchen Einschrinkungen ist des Verfassers Erzihlung des Ein-
zuges der Jesuiten nach Luzern, Freiburg, Basel, Wallis, Solothurn und
sonst aufschluBreich und sehr zu loben; nicht minder die Schilderung ihres
Wirkens auf schweizerischem Boden vom 16. bis zum 18. Jahrhundert.
Geradezu erheiternd manchmal, doch auch recht belehrend ist das Kapitel
itber den Kampf zwischen dem schweizerischen Altprotestantismus und
den Jesuiten. Mit einiger Wehmut diirfen wir aus der Gegenwart auf jene
Vergangenheit zuriickblicken, die im GenuB der erfundenen Buchdrucker-
kunst schwelgte und so freigebig. mit Lettern, Druckschwirze und Papier
zu schweren Folianten oft fragwiirdigen Inhalts war. Gern lesen wir auch
die Schilderung der Jesuitentatigkeit im Zeitalter der Aufklirung. Aber
es ist da erst recht nicht verstandlich, warum der Verfasser so se¢hr die
schroffe Ablehnung dieses Zeitgeistes seitens der Jesuiten betont. In der
Form haben sich diese ja jedem Zeitgeist gefiigt; aber die Sache durften
sie denn doch nicht preisgeben. Und in der Tat hat die Aufklirung dem



— 356 —

fiigsameren Protestantismus viel tiefere Wunden geschlagen als der katho-
lischen Kirche.

Dal} eine religiose Korperschaft von der Bedeutung und Organisation
der Gesellschaft Jesu stets in irgend einem Zusammenhang mit gewaltigen
Geistesrevolutionen stehen muB, leuchtet ein. Sie traten auf als Bekampfer
eines geistigen Chaos und Vollender der Renaissance in ihrem Sinne; sie
ficlen der Aufklarung zum Opfer und kamen wieder nach der Einkehr
von der groBen Revolution; aus der Schweiz vertrieb sie abermals der
aus der Julirevolution genidhrte Radikalismus. Auch dariiber folgen wir
der Belchrung durch das vorliegende Buch mit viel Dank.

Im Mittelpunkt des Kapitels « Der Kampf um die Jesuiten in der
Schweiz wihrend des 19. Jahrhunderts » steht natiirlich die Wiederberufung
der Gescllschaft Jesu nach Luzern. Die temperamentvollen und inter-
essanfen Darlegungen des Verfassers bediirfen jedoch einiger Erganzung.
Zunichst scheint Staehelin an der Meinung festzuhalten, daBl der Sonder-
bundskrieg just durch die Jesuitenfrage hervorgerufen wurde. Demgegen-
itber méchte ich immer wieder betonen, daB die Angelegenheit der Jesuiten
bloB ein miterregendes Moment fiir die groBe Auseinandersetzung war,
die aus einer Verfassungs- und politischen Rechtsfrage kam. Zeitgendssische,
auf den Augenblick eingestellte Urteile diirfen uns diesbeziiglich nicht irre
machen. Ferner sollte (S. 122) angemerkt werden, daB, als 1845 die Jesuiten
in Luzern einzogen, zwar Siegwart-Miiller, nicht aber Bernhard Meyer
sich zum Verteidiger der Jesuiten bekehrt hatte. Als Bernhard Meyer nach
der Niederlage des Sonderbundes ein Asyl in Osterreich suchte, diente ihm
bei Metternich gerade die unentwegt gegnerische Haltung in der Jesuiten-
frage als Empfehlung. In religiéoser Hinsicht war Metternich kein Freund
der Gesellschaft Jesu; aber die Ansicht ist auch falsch, daB er sie fiir
die Politik als Forderin des Konservativismus besonders schatzte. Wie er
sich deshalb ziemlich leicht bereitfinden lieB, in Rom gegen den Einzug
der Jesuiten in Luzern Vorstellungen zu erheben (aber hauptsichlich im
Interesse der oOsterreichischen Politik), darf nicht wundernehmen. Nicht
die Jesuiten in der Schweiz wollte Metternich in seiner Sonderbundspolitik
verteidigen, sondern die Ruhe Osterreichs. Darum hat er dem Sonder-
bunde Geld, Waffen und beinahe auch einen Oberkommandanten spendiert.
Was es also heifien soll, daB Staehelin (S. 122) unter die Verteidiger der
Jesuiten auch Metternich zidhlt und notiert: « Metternich sandte statt der
erwarteten Armee wenigstens einen Reitlehrer fiir die sonderbiindlerischen
Offiziere », ist unerfindlich. Die Sendung eines Osterreichischen Reitlehrers
zum Sonderbund wird allerdings als kleine Episode in meiner Abhandlung
« Des Fiirsten Friedrich zu Schwarzenberg Anteil am Sonderbundskriege »
(Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte 1921) erwiahnt, aber Staehelin
hitte aus dieser Abhandlung wohl Wichtigeres entnehmen kénnen; so
sonderbar darf Literatur denn doch nicht « verwertet» werden.



— 357 —

Hingegen vermisse ich eine Besprechung der eigentiimlichen Haltung
der Gesellschaft Jesu, bevor sie um die Mitte des 19. Jahrhunderts aber-
mals ihre Wirksamkeit in Luzern begann. Aus der Literatur wissen wir
lingst, daB die Jesuiten diesmal genau so wie im 16. Jahrhundert zogerten
und hauptsiachlich aof ihren Mangel an geeigneten Kriften verwiesen. Zu-
treffend lehrt Staehelin auch (S. 109), daB die josephinisch orientierte Geist-
lichkeit Luzerns den Jesuiten nicht giinstig war, was diese auch wissen
muBten. Ferner war der Gesellschaft Jesu gewifi durch Metternichs Ein-
schreiten klar gewesen, daBl ihr neues Auftreten in Luzern von Schwierig-
keiten fiir Osterreich begleitet sein wiirde. Und dennoch taten sie den
verhingnisvollen Schritt. Dariiber wird noch manches zu sagen sein. Jeden-
falls glaubte 1843 nicmand in der katholischen Schweiz daran, daB die
Jesuiten wirklich wieder nach Luzern gehen wollten, und die Gesellschaft
Jesu wuBte auch selbst, daB sie dort mehr Schaden als Nutzen stiften
konnte. Wartete sie bloB auf eine bessere Gelegenheit oder lieB sie sich
1845 trotz besseren eigenen Wissens von den Luzerner Politikern iiber-
reden? Fir eine betreffende Erorterung ist hier kein Raum; ich will hier
aus Wiener archivalischem Material nun ein Stick wieder-
geben, das sicher des Interesses nicht ermangelt und einen wichtigen Ein-
blick gewahrt.

Der osterreichische Geschiftstriger in der Schweiz, v. Philippsberg,
hatte im Mai 1843 in Freiburg eine Unterredung mit dem Jesuitenprovinzial
Kaspar Rothenflue. Von Metternich angewiesen, brachte Philippsberg das
Gespriach auf das Verhiltnis der Jesuiten zu Luzern und Rothenflue teilte
ihm wortlich folgendes mit: « Die Erziehung der Luzerner Jugend ist
zum Teil in sehr schlechten Hinden. Luzern ist kaum der Revolution ent-
ronnen; es hat sie miihselig ecingedimmt, geschweige denn véllig aus-
gerottet. Die dortige Jugend ist fast atheistisch und sehr viele ihrer Priester
sind ganz irregeleitet. Allerdings gibt es dort auch gute Priester und
wenn die Regierung eine gute Auswahl zu treffen versteht, kann sie viel-
leicht mit Gliick die Jugenderziehung reformieren mittelst der Krifte im
eigenen Lande. Es sind bereits drei Individuen am Luzerner Kollegium
schr gut ersetzt worden und fiir den Augenblick handelt es sich.nur noch
um sicben andere. Fiir die Dauer jedoch wird man kaum der Notwendig-
keit entgehen koénnen, das Erziehungsgeschift einer einzigen religiésen
Kérperschaft anzuvertrauen, um da Einheitlichkeit zu erzielen. Wir aber
denkennichtdaran und diirfen nicht darandenken! Der
Augenblick ist noch nicht gekommen. Wir werden dort
gewill nichts Gutes ausrichten konnen. Versetzen Sie sich
nur fiir einen Moment an unsere Stelle. Der GroBe Rat verlangt uns; die
Regierung will uns nicht haben. Wir sind bei einem Teil des Klerus, mit
dem alle Radikalen der Schweiz ihre Stimmen vereinigen, verhaBt. Welcher
verwerflicher Mittel hat man sich nicht bedient, um unsere Missionire zu
verleumden! Da wiren die protestantischen Prediger noch die gemiBig-

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte V., Heft 3 7



— 358 —

testen. Man hat uns jedes Wort verdreht, ja man ist so weit gegangen,
einen ganzen Band von Reden zu drucken, die nie von uns gehalten
worden sind. Und die Regierung von Luzern! Ach, mein Herr, wenn
Sie bloB den unwiirdigen Brief gelesen haben, den die Regierung, ge-
trieben vom GroBen Rat, an uns gesandt hat! Einen Brief, als wollte man
uns gleich im voraus aufmerksam machen: ¢ Hiitet euch, wir kennen cuch;
ihr seid eine Bande, gegen die man sich waffnen muB, wenn schon nicht
mit Flinten, so doch wenigstens mit Picken und Hellebarden». Das Volk
liebt uns, das ist wahr. Aber man weiBl, daffi das Volk nur ein In-
strument in den Handen derer ist, die sich seiner zu bedienen verstehen.
Sicher liebt uns auch die Freiburger Bevolkerung. Recht schon! Aber ge-
rade diese Bevolkerung wird es sein, die, wenn die Regierung uns nicht
mehr hilt, uns bei der ersten Gelegenheit hinausjagen wird. Sie ist be-
reits in diesem Sinne von den Radikalen und allen Freimaurerlogen be-
arbeitet worden, deren Ziel es ist, uns das Pensionat wegzunehmen. Wir
werden mit Vergniigen abziehen, denn es gibt keinen unter uns, der nicht
den Missionédrstand vorziehen wiirde. Und noch etwas. Ich liebe ein
langsames, aber sicheres Vorgehen. Die allzu brillanten Erfolge sind nicht
die bleibenden. In meiner Provinz habe ich fast hundert Priester, wovon
nur zwei Drittel Schweizer sind. Dank dem Eifer, der uns beseelt, ge-
niigen wir allen an uns gestellten Anforderungen. Um aber den Kreis
unserer Titigkeit zu erweitern, miifte man auch die Zahl unserer Mit-
arbeiter vergroBern. Dazu brauchen wir aber Zeit. Urteilen Sie nun selbst,
mein Herr, ob wir unter den gegenwirtigen Umstinden unseren Einzug
nach Luzern wiinschen konnen. Sie fragen mich, ob man in Rom iiber
diese Einzelheiten unterrichtet ist. Ja, mein Herr, man weif davon und
es ist sehr notwendig, daB man dort davon weiB ».

Herr v. Philippsberg muBte sich selbstverstindlich iiberzeugen, ob
ihm der Provinzial nicht eine blof fiir Metternich berechnete Rede ge-
halten hatte, und begab sich zu seinem Vertrauten, dem Freiburger Alt-
Tagsatzungsabgeordneten Herrn Forell, um auch ihn auszuholen. Ohne
von der stattgefundenen Unterredung etwas zu wissen, wiederholte Forell
fast den ganzen Gedankengang Rothenflues und betonte, daB dieser als
klarschender Mann sich durchaus weigere, nach Luzern zu geheu.

Zu dem ganzen Bericht machte Philippsberg fiir Metternich die An-
merkung: « Wenn die Jesuiten sich tatsidchlich nicht mit Luzern belasten
ko nnen, wire es nicht viel kliiger gewesen, dem Winke zu folgen, den
Euer Durchlaucht ihnen im vergangenen September gegeben haben? Wenn
die Jesuiten im Anfang diese Frage kurz abgeschnitten hitten durch die
Erklirung, daB sie sich mit Luzern nicht belasten wollen, dann hatte
ihre Sache nur gewinnen kénnen und sie hatten der Schweiz diesen ebenso
unheilvollen wie nutzlosen Hader erspart .

Die Schweizer Jesuitenfrage darf wirklich nicht dem Konto von Metter-
nichs Politik zugerechnet werden. Als die Jesuiten 1845 trotz allem Vor-



— 359 —

ausgegangenen nach Luzern kamen, nahm der Osterreichische Staatskanzler
diese Tatsache mit groBem Bedauern zur Kenntnis; er hatte keine Macht
und kein Recht gehabt, sie zu verhindern.

Da fiir die Schweiz die Jesuitenfrage schon seit langem nur mehr
cine historische Angelegenheit ist, wird es gerade auf diesem Boden all-
mihlich immer leichter werden, mit strenger Objektivitit dariiber zu ur-
teilen. Jedenfalls wird dies Streben durch Biicher wie Staehelins vor-
liegende recht gelungene Arbeit sehr geférdert.

Freiburg in der Schweiz Arnold Winkler.

LUIGI FASSO. Avventurieri della penna del Seicento. Firenze 1924, Le Monnier,
pp. XV-353.

Das Buch breitet in ungemein knapper Darstellung die Resultate lang-
jahriger Studien vor uns aus, die den Verfasser aus den Archiven und Biblio-
theken von Florenz und Rom nach Genf, Paris und London fithrten. Das
Gliick war ihm dabei in ungewohnlichem MaBe hold, denn der neu auf-
gefundene reiche Briefwechsel des berithmten Florentiner Bibliophilen
Antonio Magliabechi, eine groBe Zahl unbekannter Episteln von Conrart,
Pierre Bayle, dem Kardinal Mazarin, dem toskanischen Geschaftstrager
Terriesi in London, die Ausziige aus den Genfer Rats- und Konsistorial-
akten: all das enthillt uns ein ungemein lebendiges Stiick Kulturgeschichte
vom Ende des 17. Jahrhunderts. Und zwar ist es ein sehr intimer Aspekt,
unter dem wir den Sonnenkoénig Ludwig XIV. und seine in feierlichen
Allongeperiicken regierenden Kollegen erblicken: wie sie ndmlich von
Gliicksrittern ausgebeutet werden und in zorniger Ohnmacht den Libellisten,
nachdem er bereits eine Schandschrift gegen sie losgelassen hat, doch
wiederum bezahlen, damit er sie kiinftig verschone!

Das unerreichte Vorbild dieser Abenteurer war Pietro Aretino ge-
wesen. lhin strebten, ohne freilich seine Genialitit zu erreichen, die
Libellisten nach, deren Schicksal Fasso verfolgt. Vorab der « Historiker »
und ungeheuerliche Vielschreiber Gregorio Leti. Neben ihm sein Lands-
mann Arconati Lamberti, dessen Biographie einen wie die wahre Ironie
des Geschickes anmutet. Als dritter konnte sich der wackere Theologe
Tomaso Tomasi freilich beklagen, in eine so wenig erfreuliche Gesellschaft
geraten zu sein: geschihe es nicht, um ihm sein gutes Eigentum, die
bisher Leti zugeschriebene Vita del duca Valentino zuriickzuerstatten. —
Da Leti und Lamberti sich vielfach mit der Schweizergeschichte beriithren
und ihre Lebensumstinde bisher ‘nur sehr unvollkommen bekannt waren,
moge hier das Wesentliche aus der kritisch gereinigten Vita angefiihrt sein.

Gregorio Leti, 1630 aus vornehmer Familie zu Mailand geboren, er-
hidlt seine Erziehung von Jesuiten und soll nach dem Willen des ihn be-
treuenden Oheims, des Bischofs von Acquapendente, Priester werden, da-
gegen war er niemals Monch. Doch sein heiBes Blut treibt ihn erst aben-
teuernd in Italien herum. wobei er zum Broterwerb eine Reihe bedenk-



— 3060 —

licher erotischer Schriften verfaBt: 1l letlo fiorito, Il parlatorio delle monache
etc. 1657 nach Paris unterwegs, kehrt er in Genf an, wird Calvinist und
heiratet die Tochter des angesehenen Arztes Antoine Guérin. Erst als
Italicnischlehrer und Druckereikorrektor, dann als freier Literat haust er
nun volle 22 Jahre in der Stadt Calvins und publiziert eine Masse pscudo-
historischer Werke, anonymer Libelle u. dgl. Am eintrigiichsten waren
dabei die Funktionen des geheimen politischen wie literarischen Agenten
einer langen Reihe von Staaten und Fiirsten: von Genua, Modena, Parma,
Savoyen, Venedig, der « Elettori di Braﬁdeburgo, di Sassonia, di Baviera,
del Palatino, i principi di Vittemberg, di Brunsvich, d’Hassia e di Cassel».
Er amtet auch mehrfach bei Grenzstreitigkeiten zwischen Neuenburg und
Bern (1679) oder in einem Zwist zwischen Venedig und Zirich (1676) etc.
(p- 60) und bezog entsprechende Pensionen. Sein eigentlichstes Vertrauens-
amt aber bestand darin, die in Genf erscheinenden Libelle von ihrem Druck
aufzuspiiren, im Manuskript anzukaufen und zu vernichten. So geschah
es sonderlich fiir Cosimo IlI. von Toscana, der durch seinen Eheskandal
der Spottiust besonders ausgesetzt war und in dessen Interesse Leti bei-
spiclsweisc eine Schmihschrift La Margarita ridotta in pillole rechtzeitig
erwarb und verbrannte — offenbar war es ein Wortspiel zwischen margarita-
Perle und Marguerite v. Orléans, der Gattin des GroBherzogs (p. 19).
Von 1672 weg beginnt der interessante Briefwechsel mit Magliabechi: aus
dem Fasso unter anderem die erbauliche Feststellung zieht, daB die reich-
lichen und teilweise wertvollen Literatennachrichten im IIl. und zum
Teil im 1V. Band der [Italia regnante Letis samt und sonders von
Magliabechi stammen — darunter vorziiglich ein michtiges Lob des Herrn
Magliabechi von Herrn Magliabechi selbst! Ob Leti bei der Abfassung
seiner Vita di Sisto V, worin er das Leben des Papstes in cinen eigentlichen
Schelmenroman verwandelt, wirklich einfach geschwindelt oder, wie er es
behauptet, mindestens romische Libelle benutzt hat, bleibt unentschieden.
Dagegen sind (wie Beneducci bewies) von den vierzig angeblichen Briefen
des Traiano Bocealini 32 von Leti einfach erfunden, 6 stark verindert und
blof 2 wirklich echt! Und ihnlich scheint es um die berithmten Lettere
di fra Paolo Sarpi zu stehen, von denen bereits Magliabechi urteilte: er
halte sie fiir gefilscht ob ihrem schlechten Stil und dem allzu heltigen
Protestantismus (p. 62). Die Vita di Filippo II machte 1679 dem Auf-
enthalt Letis in Genf ein jihes Ende: die Genfer Pastoren hatten von
jeher weder seinen Glaubenseifer noch seine Schreiberei sehr hoch ein-
geschitzt, die Schriften seien « assez ridicules et meslées de galimathias »
schreibt Jacques Sarasin 1665 in sein Tagebuch. Nun zogen sie aus der
Vita di Filippo Il eine ganze Anzahl von Stellen, in denen katholische
Dogmen (iiber Gnadenlehre, Papst etc.) verherrlicht, wihrend mit dem
Admiral Coligny recht schlecht umgesprungen und Calvin ohne Ehrfurcht

1 Ein Exemplar der seltenen Erstausgabe von 1650 besitzt die Basler
Universititsbibliothek aus dem Besitze Jakob Burckhardts.



— 361 —

genannt wurde. Auch wird Leti filschlich die Abfassung oder mindestens
der Druck des obszénen Buches der sog. Aloysia Sigaea aufgebiirdet. Fast
gleichzeitig stellen sich die protestantischen Orte mit Klagen ein, er habe
in seinem Libello politico dargelegt, wie man Hader und Grenzstreitig-
keiten unter sie tragen konnte (p. 100). So wird der Gescholtene nach
langwierigen Verhandlungen von Genf verbannt. Er hat es bloB der scharfen
Protektion Ludwigs XIV. zu danken, daB er an Hab und Gut ungekrankt
iiber die Grenzen kommt. Leti eilt nach Paris, hat eine Audienz beim
Sonnenkonig: «che si degnd con somma bonta di metltere nel mio entrare
alquanto la mano al cappello» (p. 123), allein die Einladung Ludwigs, doch
gleich beim Pére de la Chaise vorzusprechen, macht Leti stutzig und
als man ihm kurzerhand zwar eine Hofhistoriographenstelle anbietet, als
Kollegen von Boileau und Racine, aber erst nach dem vorgingigen Riick-
tritt in die katholische Kirche, da bringt er doch die geniigende Festig-
keit auf, um Nein zu sagen und nach London an den Hof Karls II. weiter
zu reisen. Auch die schéone Marquise Sidonie de Courcelles, die er einst
in Genf stolz am Arme durch dic Stadt gefithrt, bis sie ihm alcuni
magistrati pitt umaniy» und die «spade d’oro e d’argento» abspenstig
gemacht hatten, besucht er im Gefingnis der Pariser Conciergerie —
ohne dal} sie ihn zu halten vermochte (p. 146 ff.). In England bringt er
zwei Jahre (1680—82) zu, gelangt wiederum bis hart vor den Posten eines
offiziellen Geschichtsschreibers in italienischer Sprache — und verscherzt
abermals sein Gliick durch seine englische Geschichte: Il feafro hritannico
mit unvorsichtigen Angriffen gegen den Herzog von York und die Tories,
sowie eine Menge hoher Herren. Abermals wird er ausgewiesen. Die
Berichte des toskanischen Geschiftstrigers Terriesi an Magliabechi lauten
dabei vernichtend fiir die Erpressungen seines Landsmannes, und wie es
aus bloBer Angst vor seiner giftigen Feder geschehe, dafi auch die im
Teatro Beleidigten sich eilig noch mit reichen Geschenken einstellten. So
zieht unser Gliicksritter mit Weib und Kind ins letzte Exil: nach Amsterdam,
wo er mit Schreiben und Erpressen nimmermiide fortfahrt. Hier verfaBt
er seine Historia Ginevrina und offeriert sie sogleich dem Rate Genfs zum
Ankauf resp. zur Verbrennung um 227 ¢écus dor! (p. 229). Aber die
Genfer, erst geneigt, fanden den Preis offenbar zu hoch und gaben ihm
witrdig keine Antwort. Um 1693 war die Zahl seiner Werke auf iiber
hundert gestiegen, wobei er sich selbst nicht mehr an alle erinnerte: da
er sie oft anonym oder unter dem Namen Anderer oder unter wechselnden
Pseudonymen verfaBt habe! 1701 nahm ihm der Tod die Feder aus der
Hand. — '

Die bisherigen italienischen Biographen haben in Leti einen heroischen
Patrioten gesehen, der vorab in zwei seiner Schriften kraftvolle Worte
gegen die spanische Fremdherrschaft gefunden habe, ferner einen His to-
rik er, dessen Nachrichten iiber die zeitgendssischen Literaten noch heute
wertvoll seien und nicht weniger seine Biographie von Cesare Borgia.



— 362 —

Endlich einen Glaubenshelden, der seiner einmal gefaBten Meinung
treu blieb durchs ganze Leben. Fasso zerpfliickt diesen Lorbeerkranz un-
barmherzig. Er beweist, daB die antispanischen Schriften von Lamberti
stammen, die zeitgenossischen Nachrichten iiber Literaten von Magliabechi
und die Vita des Borgia von Tomasi. Als einzige charaktervolle Tat bleibt
seine Weigerung, abermals zu konvertieren. Je nach dem zu erwartenden
Leserkreis hat Leti Protestanten oder Katholiken gelobt oder getadelt.

In einer Kontroverse mit den Amsterdamer Buchhindlern wird ihm
daher vorgeworfen, religios vollig indifferent zu sein: « Comme l'on voit,
il est bien loin d’étre de noétre Religion. Si on lui demande s’il croit qu’on
se puisse sauver, il prétend que oui et dans la notre et dans toutes les
autres on peut esperer le salut selon lui. Pour moi — dit-il — je suis de ce
sentiment qu’en quelque Religion que ce soit, tout homme qui vit mo-
ralement bien, sans donner aucun scandale et faire tort a son prochain et
qui adore un Dieu infiniment elevé au dessus de toutes les Creatures, je
suis dis-je de ce sentiment, quil y a beaucoup de sujet d’esperer le salut
d’un tel homme. Tellement que tout Chretien, tout Turc, tout Payen
qui aura ces conditions, n’a qu’a venir, M. Leti lui promet I'entrée du
salut» (p. 252). Ob einer solchen ¢« Indifferenz» verfolgte ihn in der Tat
das Amsterdamer Konsistorium. Ob sein religioses Empfinden wirklich
zu ciner so hohen schonen Toleranz gelangt war, entzieht sich unserem
Urteil. Daneben aber ist er von solcher Oberflachlichkeit, Kiuflichkeit,
erpresserischer Skrupellosigkeit, daB Fasso als einzige Entschuldigung die
allgemeine Demoralisation seines Zeitalters anfithrt, die solche Skribenten
schuf und ertrug. —

* *
*

Im Jahre 1673 taucht in Genf ein Mailinder Fliichtling Namens
Giovanni Girolamo Arconati Lamberti auf, dessen Zugehorigkeit zur vor-
nchmen Familie der Arconati Fasso zu beweisen trachtet. Eine bedenk-
liche Reihe von Missetaten hing bereits an seinem Namen, von denen
wenigstens ein Mordversuch zu Rom an Jacopo Altoviti, dem Patriarchen
von Antiochia, feststeht. Er bringt (1672) sich in Genf durch das Ver-
fertigen von Schandlibellen durch, die er vor dem Druck den Betroffenen
zur Erwerbung und Unterdriickung anbietet. Doch daneben verfaBt er
hier jene beiden Schriften, die Leti in den unverdienten Ruf cines guten
italienischen Patrioten brachten: Il governo del duca di Ossuna, 1678: cinen
brennenden Protest gegen das schlechte Regiment der Spanier in Mailand,
und als bewuBtes Gegenstiick: La vita di Bartolomeo Arese, presidente del
senalo di Milano, 1682. Damit hat aber seine idealische Titigkeit griindlich
ihr Ende erreicht. Er beginnt vielmehr sich dem schénen Beruf des po-
litischen Doppelspions zu widmen.

Die geistlichen und Kriminalbehérden Genfs machen immer wieder
Anstrengungen, seiner durch Einsperren und Ausweisen ledig zu werden,
doch umsonst, er heiratet sogar — sehr gegen den Willen eines hohen



— 363 —

Konsistoriums — eine Genferin und findet bei deren Familie Schutz. In
Basel vermutlich wird er Protestant. Als Vertrauensmann des spanischen
Gouverncurs von Mailand bereitet er (Frithling 1684) von Genf aus in Ge-
meinschaft mit in die Schweiz gefliichteten Hugenotten einen Aufstand
im Dauphiné, Languedoc, Vivarais und den Cevennen vor und verkauft
sofort den ganzen Handel samt Dokumenten dem franzosischen Gesandten
M. de Gravel in Solothurn! So sind wir véllig mit dem Nachfolger Gravels,
Michel Antoine Tambonneau, einverstanden, der am 7. Februar 1685 an
Ludwig XIV. berichtet: C’est un homme cognu icy pour un scelerat, qui
n'a ni foy ni religion (p. 306). Doch nun folgt der jahe Umschlag. 1636
taucht Lamberti in Amsterdam auf und ist 1691 bereits Sekretir des eng-
lischen Botschafters im Haag, Lord Portland. Er bleibt in dieser gewich-
tigen Stellung bis 1718. Die hohe Politik bietet ihm nun vermutlich schone
Gelegenheit, die mannigfachen « Vorstudien » und Erfahrungen seines bis-
herigen Lebens zu verwerten! Dann, 1718, zieht sich der Wackere mit
samt der Familie, an Ehren und Gliicksgiitern gesegnet, nach Nyon 7zu-
riick. Allerlei kleinere literarische und historische Arbeiten hatte er in
den vergangenen Jahren veroffentlicht und so unternimmt er ein michtiges,
12 biandiges Werk: Mémoires pour servir a Vhistoire du 18e s. ..., 172434
gedruckt. Schon 1723 wird er Bevollmichtigter des Landgrafen von Hessen-
Kassel in Bern und Genf, wobei ihm der Genfer Grand consecil zwei Ge-
sandte schickt: pour lui faire les civilités du Conseil sur son caractere!
Und als Lamberti 1631 gar Resident des Konigs von Schweden wird, da
fithren ihn die Genfer feierlich zu einem Festschmaus in ihr Hétel de Ville,
von dem ein Menschenalter vorher so oft Haft- und Ausweisungsbefehle
gegen ihn ergangen waren. '

Und die Torwache hat jedesmal anzutreten und die Waffen zu pri-
sentieren, wenn der Herr Gesandte voriiberschreitet.

Lamberti aber verbringt seine alten Tage traulich in Nyon und wird
mit Ehren in der dortigen Kirche 1733 bestattet.

Neben diesen beiden Gliicksrittern nehmen sich die Schicksale des
zu Urbino geborenen D. theol. und Professors an der romischen Minerva,
Tomaso Tomasi (1608--58), sehr drmlich aus. Neben einer Reihe griindlich
vergessener literarischer Arbeiten verfaBte er vor allem die bisher Leti
zugeschriebene Vita dei duca Valentino. lhr erster Teil wurde von Tomasi
dem Kardinal Mazarin eingesandt, der ihm nach der Fertigstellung des
Werkes den Posten eines Hofhistoriographen versprach. Doch die Sache
zerschlug sich und so muBte Tomasi schlieBlich 1655 seinen anonymen
Erstdruck der GroBherzogin von Toscana widmen. Das Werk geriet rasch
auf den Index und kam dann abermals 1670 in Genf heraus, diesmal von
Leti.

Dic¢ geschickte, sich nie im minimen Detail der gewissenhaft erledigten
Vorstudien verlierende Darstellung, die kiihle Unparteilichkeit gegeniiber
den geschilderten Menschen, der Sinn fiir das Kulturhistorische machen



— 364 —

aus dem Werke Fassos eine Leistung, die der italienischen Wissenschaft
zur Ehre gereicht.
Basel Ernst Walser.

MARIE-L, HERKING. Charles-Victor de Bonstetten. Sa vie, ses oeuvres, Lausanne,
1021.

Mlle Marie-L. Herking a publié, il y a déja plusieurs années, cette forte
¢tude sur Charles-Victor de Bonstetten, qui a le double avantage d’étre
tres documentée et d’une lecture attrayante. I faut Iui en savoir gré.
Car Bonstetten, s’il n’a pas été un grand génie, s’il n’a pas laissé d’oeuvre
immortelle, est & coup sir une personnalité remarquable en tant qu’homme
et en tant que Suisse, et c’est justement parce qu'il n’a pas dépassé son
temps, qu’il le reflete avec une fidélité absolue. Contemporain de Goethe,
ayant vécu presque un siecle (1745—1832), il est un représentant des plus
intéressants d’une époque tourmentée de notre histoire, dont il a partagé
les aspirations, les espérances et les déceptions. Patricien bernois, faisant
carriere de magistrat avant de se vouer aux lettres, il a pris une part
active aux événements de son temps, bien qu’au fond il fat plutot un
intellectuel qu'un homme d’action. Faire sa biographie, c’est passer en
revue Ihistoire politique, sociale et littéraire de la fin du 18%me et du
commencement du 19éme  gjecle.

A Berne, ol il est né, il passe une enfance attristée par les cou-
ventions et les traditions du milieu aristocratique auquel il appartient.
L’éducation « opprimante » qu’il recoit provoque en lui trés tét un violent
désir d’indépendance. Son pére, heureusement, l'envoie dans la Suisse
Romande vers sa 158me année, a Yverdon d’abord, puis a Genéve. La il
s’épanouit, sa vie se._transforme, il étudie avec ardeur, il s’intéresse a
P« affaire Rousscau » (1763), il est heureux. Il a le bonheur de s’attirer
I'affection du philosophe Charles Bonnet qui le conseille, le dirige, Iinstruit,
devient son Mentor. Il fréquente les salons des gens «du hauty, visite
Voltaire a Ferney. A co6té de Berne, dont il qualifie le régime de « tyrannie
consommée », Geneve lui parait « un asile de liberté »: elle deviendra sa
patrie d’¢lection. Il y reste jusqu’a sa 228me année, puis il entreprend des
voyages d’études, en Hollande d’abord, puis en Angleterre, ou le grand
potte Thomas Gray le distingue de son amitié. A Paris, ol il se rend
ensuite, il fréquente les Encyclopédistes, auxquels il est présenté par Mme
Necker. Il a des succes mondains, pour les dames «il incarne un berger
de 'Arcadie de Gessner». Aprés un voyage en Italie, il se décide a contre-
coeur A rentrer a Berne, et bientot (1775) il y est élu membre du Grand
Conseil.

Entre-temps il a rencontré a Schinznach, a la réunion de la Société
Helvétique, le jeune historien Jean Miiller, pour lequel il se prend d’une
amiti¢ soudaine et enthousiaste, et qu’il encouragera beaucoup dans la
suite a écrire sa célebre « histoire des Suisses». Miiller de son coté



— 365 —

fortific dans son ami DPintérét aux choses de la patrie. Bonstetten fera
partie du gouvernement bernois pendant 23 ans, au cours desquels il
remplit 3 fois les fonctions de « baillif» & Gessenay; a Nyon (1787
17093), oit il subit les contre-coups de la révolution francaise; a Locarno. En
1708 il assiste a la chute de Pancienne république de Berne, chute qu’il
avait prévue avec Miiller, sans pouvoir y remédier. Il voit sa ville natale
envahie par les Frangais, pillée par ses propres concitoyens, sa vie est
en danger, et comme il se sent pour linstant incapable de rien faire pour
sa patrie, il I'abandonne, il part en exil. Sa carricre d’homme d’état est
finie.

Il s’en va au Danemark, ol il reste pendant 3 ans I’hdte de la famille
Brun, dont il avait fait la connaissance lors de son séjour a Nyon. Il
s'¢tait lié d’amiti¢ avec Mme Brun, femme-pocte trés bonne et tres
cultivée, qui eut sur lui une influence heureuse et durable. Il se met
scéricusement a écrire. En 1801 il revient en Suisse, et y tombe dans un
désordre indescriptible. Convaincu de nouveau, apres quelques efforts in-
utiles, qu’il lui est impossible de sauver «cette triste Troiey, il fait un
deuxieme voyage en ltalie, apres lequel il se fixe définitivement a Geneve.
Il vy vit désormais comme ¢crivain, et devient bientot le centre d’une société
curopéenne. Il assiste au ler juin 1814. Il se lie avec Necker, Pictet- de
Rochemont, Sismondi, Mme Necker-de Saussure, Mme de Staél.... Ce
sont des anrniées douces, comblées d’amitié, productives. Les nuages sont
rares dans le ciel clair de cette existence privilégiée. Bonstetten meurt a
Gentve le 3 février 1832.

Ces indications suffisent pour montrer le profond intérét de cette
vie, que Mlle Herking développe devant nous en lillustrant de nombreuses
citations empruntées a la correspondance inédite de Bonstetten. Nous y
découvrons un observateur trés fin et un écrivain charmant.

Son temps, avons-nious dit, se reflete en lui. Dans sa jeunesse il nous
apparait comme une sorte de « Renéy. Pendant ses voyages d’études il a
passé par une crise de «mal du siecle », qui assombrit un jour son Ame
a tel point, qu’il désira mourir. Son réve d’une vie consacrée aux lettres
explique les nombreux flottements et les hésitations qui précédeérent sa
résolution d’accepter une charge publique. Il se résigna bien difficilement
a quitter ce qu'il croyait «la voie de la gloire et de I'immortalité . Ses
relations d’amitié avec Miiller, Gray, le poéte Matthisson, Mme Brun
portent les empreintes du romantisme: enthousiasme, sentimentalité, lv-
risme, contemplation de la nature. Sa premiére oeuvre, ses « Lettres sur
une contrée pastorale de la Suisse» écrites a Gessenay, proclame le retour
a la nature, et ’admiration des Alpes, que son compatriote Haller avait
éveillée dans tous les coeurs. Ses «ldylles» sont imitées de Gessner.
Plus tard il se fera pédagogue a la suite de Rousseau. Esprit libéral, il
préchera a Bernc la démocratisation du gouvernement dans Iespoir de
prévenir la révolution, dont il partageait d’ailleurs les grandes idées. C’est



— 366 —

grace a cet esprit libéral, conciliant, qu’il put se maintenir a son poste de
Nyon en des circonstances extraordinairement délicates; les Vaudois hais-
saient Berne, et aimaient Bonstetten! Au Danemark, il découvre a son
tour Ossian et la poésie du Nord. Il étudie les vieilles langues du Nord
pour pouvoir lire les « Sagas» dans leur texte. C’est un engouement. Il
va jusqu’d faire de véritables recherches linguistiques et a ¢crire un article
sur Pislandais. C’est lui qui donnera & Mme de Staél le désir de con-
naitre les littératures septentrionales; c’est lui aussi qui lui expliquera
ce qu'est «la société de Schinznach». Avec le temps il penche de plus
en plus vers la philosophie, et au cours de ses voyages il s’intcresse
avant tout & « 'homme », quil étudie partout sur le vif. Sous Pintluence
du « retour & lantique», qui se fait sentir alors dans toute I'Europe, il
décrit ses pérégrinations dans le « Latium », et devient presque un auteur
célebre. 1l dit de méme son mot dans le fameux débat entre « I'Ossianisme »
et le « Classissisme », en écrivant « L’homme du midi et Yhomme du nord ».
Par le coeur et Iesprit il a vécu tout ce qui émouvait alors I'Europe. Il
est un Européen.

Mais il est aussi un Suisse. Il 'est par sa famille; par sa formation
intellectuelle, produit de deux cultures; par son amour de la patrie, qui
doit du reste beaucoup A linfluence de la Société Helvétique, et surtout
A l'amitié de Jean de Miiller, a celle aussi de Fiissli, de Stapfer, de Zschokke.
Le patriotisme pour Bonstetten n’est pas seulement un sentiment, mais
un devoir. S’il a aimé Phumanité, il a aimé la Suisse tout autant, il I'a
servie, et lui a voué sa sollicitude jusqu’a son dernier jour. Son oeuvre,
écrite moitié en allemand, moitié en francais, montre, a de rares exeptions
pres, une tendance significative de notre esprit national: elle veut éclairer
les hommes, elle est écrite en vue d’une action morale. Laissons de c6té
ses projets de réformes, ses traités sur I'"éducation: méme quand il cerit
le ¢ Latium », ce n’est pas seulement pour décrire la « scene des six derniers
livres de PEnéide », c’est aussi pour attirer I'attention du monde sur P'état
lamentable d’un pays désolé, ot sévissent la misere, la famine et les
fievres. Certes, il a vu ce pays autrement que Chateaubriand! C’est cette
tendance qui forme Vunité dans Voeuvre si complexe de Bonstetten. Si
d’ailleurs on veut en expliquer P'étonnante diversité, on devra se rappeler
gquwelle n’est que la projection de la vie de son auteur. Indépendamment
de ses qualités littéraires, elle gardera sa valeur avant tout comme illustra-
tion de cette vie. Elle restera le témoignage d'un esprit trés distingué,
curieux de tout, qui s’étant assimilé sans effort le génie des races méri-
dionales et septentrionales, travailla a éveiller la sympathie des nations
les unes pour les autres, ce qui est proprement un idéal suisse.

Peut-étre trouvera-t-on un jour que sa meilleure oeuvre, c'est sa
correspondance, qui est encore inédite en grande partie, et que Mlle
Herking souhaite de¢ voir publiée intégralement. Nous partageons ce
souhait aprés avoir lu ce livre, qui évoque fort heureusement la figure



— 367 —

de Bonstetten. Car il a toute la précision scientifique, et de plus la clart¢
et Pélégance, c’est-a-dire le style convenant a la description d’'un homme
qui charma ses contemporains par son savoir ¢tendu, son dme sensible,

et la grace de ses manieres.
Basel O. Kluth.

Dr. ARNOLD JAGGL.. Uber Johannes von Miillers Geschichtsauffassung. Bern
1922, Paul Haupt. Akad. Buchhandlung, 8°, IV-|-119 S.

Dic ersten finf Kapitel dieser Untersuchung sind als Berner Disser-
tation herausgekommen; hier liegt uns nun die abgeschlossene Arbeit vor.
Sie ist eine wertvolle Erganzung unserer historiographischen Literatur,
die manche Seite der wissenschaftlichen Titigkeit des Schweizer Geschicht-
schreibers, die verschiedenen Einfliisse, die auf sein Leben und sein Werk
einwirkten, in helles Licht riickt und in ihren Ergebnissen vielfach ein
endgiiltiges Urteii bedeutet. Der Verfasser hat sich nicht damit begniigt,
blof} aus einzelnen Werken oder sogar nur aus Stichproben die Bedeutung
Johannes v. Miillers als Geschichtschreiber darzustellen; er hat seine Werke
gewissenhaft und verstindnisvoll, ohne vorgefaBte Meinung, gelesen, und
er verfiigt auch im wesentlichen iiber die Kenntnis der einschligigen
Literatur bis zu den neuesten Veréffentlichungen. Von den Schriften
Miillers hiitten vielleicht die zahlreichen Rezensionen noch etwas aus-
giebiger ausgeniitzt werden diirfen, weil gerade aus der Besprechung und
Beurteilung der Arbeiten anderer Geschichtschreiber die Ansichten Miillers
iiber die Aufgaben und Methoden der Geschichtschreibung, iiber die von
ihm vertretene Geschichtsauffassung am deutlichsten ersichtlich ist. DaB
der reiche, zum Teil noch ungedruckte NachlaB Miillers, den die Schafi-
hauser Stadtbibliothek aufbewalrt, nicht herangezogen worden ist, méchten
wir dem Verfasser nicht zum Vorwurf machen; fiir die Losung seiner Auf-
gabe war dies nicht erforderlich. — In einer kurzen Einleitung, « historio-
graphische Voraussetzungen », schafft sich der Verfasser die nétige Grund-
lage zu seiner Untersuchung, indem er nachweist, wie sich an Stelle der
individualistisch-rationalistischen Erklarungsweise der Aufklirung, die den
frisheren Zeiten nicht gerecht werden konnte, weil sie alles geschichtliche
Geschehen vom Gesichtspunkte ihrer eigenen Auffassung, vom Standpunkt
der Vernunft, Nitzlichkeit und ZweckmiBigkeit aus betrachtet, allmihlich
einc neue geschichtliche Betrachtungsweise sich herausbildete. Bestimmte
Grundlagen hiefiitr haben schon franzésische Aufklirer — Montesquieu,
Voltaire, Rousseau — geschaffen; Herder forschte nach den Urspriingen
des menschlichen Wesens und Schaffens und stellte die Lehre vom or-
ganischen Werden, vom stillen, unmerklichen Wachsen auf; er fordert
vom Geschichtschreiber, daB er sich in das Zeitalter, in die Himmels-
gegend, in das Wesen der Volker hineinfithle und die geschichtlichen
Erscheinungen nicht nach Gesetzen, die ihnen fremd sind, beurteile. Durch
die Annahme, daB nicht bloB jedem Geschopf, sondern auch den Volkern
eine eingeborne Lebenskraft, eine eigentitmliche Naturanlage inne wohne,



— 368 —

wird die fiir die Geschichtsauffassung des 19. Jahrhunderts grundlegende
Anschauting von der nationalen Bedingtheit des geschichtlichen Geschehens
gewonneit,

Auch die Revolution hat neue historische Erkenntnisse aufgebracht;
an die Stelle der individualistisch-pragmatischen Erklirungsweise der Auf-
klirung tritt der Entwicklungsgedanke. Die Frage nach Zweck und Wert
der Erscheinungen tritt zuriick; der Sturm und Drang setzt an die Stelle
der Autonomie der Vernunft diejenige des Lebens; der Zweck der Ge-
schichtschreibung ist nicht mehr in erster Linie die niitzliche Belehrung
oder kritisches Urteil, sondern sie wird Selbstzweck, in der Romantik so-
gar ein Gegenstand der Andacht und Verehrung; der Staat wird als Person
mit eigenem Genius aufgefaBt, als Gesamtkraft vieler aufeinanderfolgender
Gieschlechter; im positiven Recht anerkennt sie das wahre Naturrecht; sie
weist jede Weiterentwicklung ab, weil sie auf dem Boden der Vergangen-
heit steht. Die historische Schule des 19. Jahrhunderts teilt mit der Ro-
mantik die Vorstellung des Volkes als Gesamtheit der verschiedenen Gene-
rationen, erblickt aber in der gesamten geistigen Kultur den freien Aus-
fluB des Volksgeistes; sie wahrt die geschichtliche Entwicklungsmdéglich-
keit im Gegensatze zur politischen Romantik.

Auf der Grundlage dieser Ausfithrungen sucht nun der Verfasser die
allgemeinen Grundziige der Geschichtsauffassung Miillers, der mitten in
diese wichtige Ubergangszeit gestellt war, zu erfassen. Die Losung dieser
Aufgabe ist bei ihm besonders schwierig, weil bei seiner auBergewdhnlichen
Rezeptivitit, mit der er alle Ideen und Stromungen der Zeit, geistige und
politische, aufgenommen und wiedergegeben hat, und bei der Eigentiim-
lichkeit, daB bei ihm diese Einwirkungen nicht aufeinander folgen und
sich ablésen, sondern vielfach nebeneinander herlaufen und sich durch-
kreuzen, eine abgeklirte Geschichtsauffassung bei ihm nicht zustande ge-
kommen ist. Aufklirung, Sturm und Dratig und schlieBlich die Romantik
haben mit ihren Ideen auf ihn eingewirkt und ihn im Leben und Werk
festgehalten. Bei dem Versuche, diese Einwirkungen im Einzelnen nach-
zuweisen, liegt die Gefahr nahe, aus vereinzelten AuBerungen, die bei dem
erregbaren, von momentaner Stimmung ergriffenen Wesen Miillers vor
allem auch im Briefwechsel sehr haufig vorkommen, Folgerungen auf die
gesamie Geschichtsauffassung abzuleiten, die in ihrer Allgemeinheit kaum
zuliissig sind. Diese Klippe hat der Verfasser wohl nicht in allen Fillen
anstandslos zu umschiffen vermocht. So kommt er denn ofters in den Fall,
eine Behauptung, die er aufgestellt hat, sofort wieder zu beschrinken
oder zu modifizieren. Es ist wohl auch nicht empfehlenswert, auf AuBe-
rungen, die in politischen Gelegenheits- und Tendenzschriften Miillers ge-
legentlich vorkommen, allzu sehr abzustellen. Mit Recht wirft Jaggi einem
seiner Vorginger, Schiick, dem er allerdings nach meinem Eindruck allzu
scharf auf den Leib riickt, vor, daB er sich vornehmlich an die politischen
Schriften Miillers, vor allem an die Schriften iiber den Fiirstenbund, ge-



— 369 —

halten habe. Der schwere Vorwurf aber, daB Schiick die historischen
Biicher Miillers gar nicht gelesen habe, nicht einmal die verschiedenen Vor-
reden zur Schweizergeschichte, scheint mir ungerechtfertigt zu sein. Aus
dem Umstande, daB Schiick nicht zu den gleichen, scharfsinnigen Schliissen
gckommen ist, wie sein Nachfolger, darf ein so vernichtendes Urteil nicht
abgeleitet werden,

Schr gut weist der Verfasser nach, wie sich in den verschiedenen
Beurteilunigen der Schweizergeschichte, von der Bostoner Ausgabe von
1780 bis zur revidierten Leipziger Ausgabe von 1806 und zur letzten Ver-
offentlichung, der ersten Abteilung des fiinften Teils im Jahre 1808, cine
wesentliche Anderung und Entwicklung in der geschichtlichen Auffassung
Miillers erkennen 1aBt. Etwas zu groBes Gewicht wird dagegen auf die
24 Biicher allgemeiner Geschichten gelegt, die, nebenbei gesagt, in der
vorliegenden Fassung nicht mit den Genfer Vorlesungen aus den Jahren
1778—80, aus der Aufklarungsperiode Miillers, iibereinstimmen, sondern
aus einer weitgehenden Umarbeitung in den Jahren 1795 und 1796 in Wien
hervorgegangen sind, also aus einer Zeit stammen, in der bereits ganz
andcre Einfliisse, vor allem derjenige Herders, auf ihn einwirkten. Neben
dem Bruder Miiliers, Johann Georg, der wohl auch hie und da ciner Er-
wihnung wiirdig gewesen wire, weil er an der wissenschaftlichen Arbeit
Miillers den groBten Anteil nahm und ihm oft mit seinen Ansichten und
Ratschligen wertvolle Winke gab, hat vor allem Herder eifrig auf die Aus-
arbeitung der Universalhistorie gedringt. Der Grund, weshalb ich diesem
Werke Miillers keine allzu groBe Bedeutung beilegen mochte, liegt darin,
daB er selbst sic nur als eine Vorarbeit betrachtete und nicht fiir den
Druck reif hielt, weil er vielmehr fiir das abgeschlossene Werk, zu dessen
Ausfithrung er nicht gekommen ist, ganz andere Grundsitze und Zwecke
in Aussicht stellte. —

Etwas eingehender hitte die Stellung Miillers zur Frage der Be-
nittzung der Geschichtsquellen auseinandergesetzt werden diirfen; denn
obwohl ihm die eigentliche Quellenkritik nach ihrer neuen Entwicklung
noch fremd war, hat er doch die Wichtigkeit der Geschichtsquellen voll-
kommen erkannt; in seinen Rezensionen begriift er vor allem diejenigen
Werke, die neue Quellen er6ffneten; in seinen letzten Lebénsjahren dachte
er ernstlich an die Herausgabe einer groBen Quellensammlung fiir die
deutsche Geschichte, wie sie spiter durch die Pertzischen Monumenta
Germaniae historica verwirklicht worden ist.

Die Einteilung des Stoffes in drei Teile: I. Die allgemeinen Grund-
ziige von Miillers Geschichtsauffassung; II. Analyse von Miillers historisch-
politischem Denken und IIl. Miillers Werk im Verhiltnis zu seiner Zeit
und seiner Persénlichkeit bedingt mehrfache Wiederholungen, weil sich die
drei Teile nicht immer scharf auseinanderhalten lassen, sondern haufig in-
einander iibergreifen. Insbesondere gilt dies vom dritten Teile der Ab-
handlung.



— 370 —

Im ersten Kapitel weist der Verfasser nach, daBl Miiller in seiner
Gottinger Studienzeit unter dem EinfluB Schlézers noch ganz auf dem
Boden der Geschichtsauffassung der Aufklarung stand, die Geschichte
vom Standpunkt des praktischen Nutzens auffaBte. Daran hat er auch
noch spiter festgehalten; er sucht auf das offentliche Leben einzuwirken,
praktischen Einfluf auszuiiben, aber nicht mehr in rein rationalistischem
Sinne, sondern mit geschichtlichem und nationalem Geprige. Beim Neben-
einanderlaufen dei dltern rationalistischen Denkweise des 18. Jahrhunderts
und der jiingeren, geschichtlicheren und nationalen des 19. Jahrhunderts
beginnt die letztere mehr und mehr zu uberwiegen. In den beiden fol-
genden Kapiteln werden zunichst die rationalistischen Einfliisse und dann
die Wirkung der geschichtlichen Richtung auf die Geschichtschreibung
Miillers verfolgt.

Im zweiten Teil nimmt Jaggi die Analyse von Miillers historisch-
politischem Denken vor, d. h. die Untersuchung einiger Einzelbegriffe des-
sclben, der Fortschritts- und Humanitiatsidee, in deren Auffassung die
iltere, rationalistische Denkweise neben der jiingern einhergeht, und das
Verhalten Miillers in der Frage des Urteils, in dessen durchaus mafBvoller
Anwendung er von der angriffslustigen Aufklirung abriickt; der Standpunkt
Miillers hierin wird recht bezeichnend mit dem Ausdruck « Relativismus »
bezeichuet, indem er immer das Hauptgewicht auf die Umstinde, auf
die gegebenen Verhaitnisse legt; in allen Formen will er das Gute suchen
und nichts ganz und gar verwerfen. In der Auffassung des Begriifes
« Nation » und « Nationalgeist » wird die besonders starke Berithrung mit
der politischen Romantik nachgewiesen; das starke nationale Fiihlen Miillers
beruht gleichzeitig auf einer gut eidgendssischen, patriotischen Geistes-
richtung. —

Der rein rationalistisch-naturrechtlichen Begriindung des Staates stellt
Miilier eine historische an die Seite; der Staat ist ihm ein selbstandiges,
lebendiges Wesen mit dem Selbstzweck der Macht, und er kommt sogar
zur Verherrlichung der riicksichtslosen Machtentfaltung des Staates im
Kriege, im Geiste des italienischen Staatsmannes und Schriftstellers Machia-
velli, dessen EinfluB auf die politischen Anschauungen Miillers der Ver-
fasser an verschiedenen Stellen recht gut nachweist. Aber diese, dem
Sturm und Drang entsprechende Auffassung wird eingeschrinkt durch die
Verhiltnissc, aus denen Miiller hervorgegangen war, durch das Interesse
seines geliebten Vaterlandes und der Kleinstaaten, das auf der strengen
Wahrung des Rechtes beruhte, und durch den Gedanken des Gleich-
gewichtes, den er zu einem formlichen System ausbildete, das auf sein
politisches Denken einen tiefgreifenden EinfluB ausiibte. Zutreffend weist
hier der Verfasser gegeniiber Schiick auf den Unterschied zwischen der
Auffassung des Gleichgewichtes bei Herder und Miiller hin; Miillers Gleich-
gewichtsidee beruht nicht vornehmlich auf der Forderung der Ausgeglichen-
heit und Harmonie im Sinne Herders, sondern sie teilt eine Hauptansicht



— 3711 —

Machiaveliis und des wirtschaftlichen Liberalismus von der wohltitigen
Wirkung atispornender Gefahr und Konkurrenz. Mit dieser Gleichgewichts-
idee hangt auch das Staatsideal Millers zusammen.

In seinen Ausfithrungen iber die Stellung Miillers zur Idee der Frei-
heit und des historischen Rechtes bestreitet Jaggi die von mir an anderem
Ort ausgesprochene Ansicht vom Widerstreite des Freiheitsprinzipes mit
dem historischen, urkundlichen Rechte. Ich vermag dem etwas gesuchten
Gedankengang nicht zu folgen, wonach der Widerspruch bei Miiller nicht
zwischen dicsen beiden Prinzipien liegen soll, sondern zwischen seinem
historisch-politischen Denken einerseits und seinem Verhalten gegeniiber
den zeitgeschichtlichen Erecignissen anderseits. Die Versohnung zwischen
dem urkundlichen Herkommen und seinem Freiheitsbegriff ist ihim doch
nicht so reibungslos gelungen, wie Jaggi annimmt; der innere Widerstreit
bei Miiller tritt doch bei mancher Gelegenheit, nicht bloB bei der viel-
besprochenen BegriiBung des Bastillensturmes, zutage. DaB er aber ver-
sucht hat, die beiden Prinzipien in seinem System zu vereinigen, habe ich
sclbst angenommen, und ich anerkenne gerne den Nachweis Jaggis, daB
diese Vereinigung bei Miller in der Gleichstellung von Freiheit und Recht
im Sinne Montesquieus zu suchen ist. Im Grunde genommen steht doch
Miiller auf dem Boden des historischen Rechts, das er schlieBlich bis zum
Grundsatz der Legitimitit gesteigert hat, auch hier als Vorginger der
Romantik. — .

Wie Miiller seine Auffassung vom Rechte durch seine Lehre vom
Geiste der Zeit modifiziert hat, von jener iibernatiirlichen Macht, gegen
die jeder Widerstand aussichtslos ist, zeigt der Verfasser in klarer Weise
und wie sich damit die religiosen Gedanken und Gefithle Miillers ver-
bunden haben, indem er in der Entwicklung des Zeitgeistes die Hand
Gottes erblickte; das erklirt die Wandelbarkeit Miillers in seinem po-
litischen Verhalten bis zu seiner letzten folgenschweren Kapitulation gegen-
itber dem gewaltigen Kaiser, dem Gott die Welt in die Hand gegeben
habe. Dabei hitte darauf aufmerksam gemacht werden konnen, daB
Miiller die Zeichen der Zeit kaum richtig erkannt hat; er hat seine
Arbeit und Kraft, vor allem in seiner politischen Titigkeit, durchwegs
staatlichen Erscheinungen gewidmet, die dem Verfall oder der gewalt-
samen Umwandlung iiberantwortet waren: der Genfer Aristokratie, dem
untergehenden geistlichen Fiirstentum, dem verfallenden deutschen Reich,
dem erstarrten fridericianischen Staate in Preufien und schlieBlich dem
ephemeren westfilischen Koénigreiche.

Jaggi bezeichnet die Geschichtsauffassung Miillers als einen « religios
gefirbten Historismus »; die bestehenden Verhiltnisse sind von Gott ge-
wollt oder doch zugelassen.

Im dritten Teil betrachtet der Verfasser Miillers Werk im Verhiltnis
z1 seiner Zeit und zu seiner Personlichkeit. Es ist schon darauf hingewiesen
worden, daB in diesem SchluBteil manche Wiederholungen unvermeidlich



— 3712 —

waren; viele frither ausgefithrte Gedanken und Ansichten werden hier aus
den Zeitverhaltnissen und aus dem personlichen Wesen und Erleben Miillers
zu erkliren versucht, aus seiner auBerordentlich feinen Organisation, die
von Gegenwart und Umgebung ganz umfaBt und «iiberwiltiget» war.
Man wird im allgemeinen den wohlbegriindeten Ergebnissen der Unter-
suchung riickhaltlos beipflichten diirfen. Ein Fragezeichen mochte ich
allerdings hinter die Behauptung setzen, daB die Freundschaftssehnsucht
Miillers an seiner Vaterlandsliebe mitbeteiligt war, daBl diese psychologisch
als ein durch personliche Beziehungen gewecktes, auf Land und Volk
itbertragenes Freundschaftsverhiltnis aufzufassen sei. Der unersattliche
Freundschaftsdrang Miillers hat mit seinem Nationalgefiihl nichts zu tun;
er trigt vielmehr etwas Krankhaftes, Pathologisches an sich. Auch scheint
es mir nicht notig, fiir die religiose Wandlung in seinem Leben, fiir die
Riickkehr zum Glauben der Viter ein bestimmtes Erlebnis des Jahres
1782 in Anspruch zu nehmen; ich vermag ebenso wenig als der Verfasser
ein solches ausfindig zu machen; die Wandlung hat sich vielmehr all-
maihlich vollzogen. Der EinfluB der inniggeliebten Mutter mit ihrem kind-
lich frommen Glauben, der Verkehr mit dem geistreichen und dabei bibel-
gliubigen Philosophen und Naturforscher in Genthod, Bonnet, spiter auch
derjenige mit Herder und viele andere Beziehungen geniigen vollkommen,
um uns zu erklidren, daB Miiller sich bald von dem rationalistisch-deistischen
Standpunkte wieder entfernt hat. Die Zumutung des Glaubenswechsels,
die ihm infolge seiner Schrift « Die Reisen der Papste» von romischer
Seite aus gemacht wurde, hat ihn veranlaBt, im « Gesprich mit Frau B.
im Hof GeiBmar » eine Art von Glaubensbekenntnis abzulegen, in welchem
er selbst erklart, daB er durch das Studium der Geschichte und der Bibel
nach dem Zweifeln der Jugend zur Erkenntnis der staunenswerten Wege
Gottes mit den Menschen gekommen sei, und an einer andern Stelle be-
zeugt er, er sei ¢ von der Historie zum Glaubeny geleitet worden. DaB
diese religiose Einstellung von groBem EinfluB auf die innere Entwick-
lung und die Historiographie Miillers gewesen ist, sei ohne weiteres zu-
gegeben, auch das, daB dadurch die mangelhafte Verkniipfung der ge-
schichtlichen Ereignisse nach dem Prinzip von Ursache und Wirkung teil-
weise erklirt werden kann und daB Miiller durch seinen religiosen Enthusias-
mus sich der Romantik nahert, mit der er sich auch in der Auffassung der
Geschichtschreibung als kiinstlerisches Schaffen berithrte; auch er sucht
mit der Geschichte die Poesie zu verschmelzen, die Erzihlung poetisch zu
verkliren, farbenreich zu malen. So entspricht seine innere Entwicklung in
ihren Hauptziigen derjenigen seines Zeitalters: erste Epoche Aufklirung,
zweite Sturm und Drang, Ausgang Romantik; er steht im Leben und Werk
unter dem Banne seiner Zeit und Umwelt. In dem Werke Miillers erblickt
Jaggi nicht einer Ideenquell, sondern ein michtiges Ideenreservoir, aus
demi sich ganze Geschlechter ihre geschichtliche und politische Bildung
geholt zu haben scheinen. Wiinschbar, wenn auch nicht gerade im Be-



— 3713 —

reiche der Arbeit liegend, wire es gewesen, wenn die Bedeutung Miillers
fiir die jiingeren zeitgenodssischen Geschichtschreiber, sein Einflufl auf das,
was man seine historische Schule genannt hat, etwas naher berihrt worden
ware.

[bas Endergebnis der Untersuchung bringt uns nichts Neues, Un-
erwartctes. Sie ist aber so sorgfiltig und gewissenhaft, nach streng wissen-
schafthcher Methode durchgefiithrt, daB wir dem Verfasser aufrichtigen
Dank fiur seine verdienstvolle Arbeit wissen.

Schaffhausen. Henking.

GOTTFRIED GUGGENBUHL. Biirgermeister Paul Ustert, 1768 - 1831. Ein schweize-
rischer Staatsmann aus der Zeit der franzosischen Vorherrschaft und
des Friihliberalismus. Erster Band. Aarau, 1924. Verlag H. R. Sauer-
linder & Co.

Das Buch, das um die Jahreswende erschienen ist, darf zu jenen
groBen schweizerischen Biographien gezihlt werden, die iiber die Einzel-
personlichkeit hinaus zugleich schweizerische Geschichte und Politik in
groBem Rahmen darstellen. Aber diese Geschichte wird anders geschaut
als in der Schilderung durch den Historiker, der darauf ausgeht, den Ver-
lauf der Dinge in ihrer Gesamtheit zu verfolgen, Tatsachen zu sammeln
und zu ordnen und den Gang der Ereignisse festzustellen. Der Biograph
sicht die Welt vom Standpunkt des Einzelnen an, der als Zeitgenosse
leidend und mithandelnd an den Geschicken des Landes teilgenommen hat.
Die Kenntnis der politischen Geschichte wird mehr oder weniger voraus-
gesetzt, und diejenigen Vorginge erfahren eine breitere Darstellung, an
denen der Einzelne besondern Anteil genommen hat. Wie wir aber die
kimnstlerische Gestaltungskraft bewundern, die ein Historiker wie Dierauer
in der Bewaltigung des Stoffes und in der Zusammenfassung des Mannig-
faltigen an den Tag legt, so sind wir uns auch der Schwierigkeit bewuBt,
die sich dem Biographen entgegenstellt, aus der Verbindung der Lebens-
geschichte mit der politischen Geschichte eine Einheit herzustellen.

Die Losung dieser Aufgabe ist auf die verschiedenste Weise versucht
worden. Nicht selten stehen einander wissenschaftliche Griindlichkeit und
Darstellungsmoglichkeit im Wege. Die rein chronologische Erziahlung ge-
niigt nur, insoweit unser Wissen befriedigt wird. Aber sie gibt nicht das,
was den Reiz der Biographie ausmacht. Diese bedarf im wahren Sinne des
Wortes der Seele. Die psychologische Entwicklung ist ihr Vorrecht.

Es bleibt immer interessant, bei der Lektiire eines Buches auch nach
den literarischen Absichten des Verfassers zu forschen und sich jeweils
Rechenschaft zu geben iiber die Frage, wie er iiber den Stoff Meister ge-
worden ist. Das Urteil freilich bleibt stets ein personlich einseitiges; aber
nicht selten urteilt der Leser zuverlassiger als der Verfasser, denn er tritt
ohne Voraussetzungen an den Stoff heran, einzig in der Absicht, die Dar-
stellung auf sich wirken zu lassen. Und entscheidend bleibt, ob er nach

Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte V., Heft 3 8



— 374 —

der Lektiire eine deutliche, sozusagen greifbare Vorstellung gewonnen,
ihm die geschilderte Personlichkeit sichtbar und gegenwirtig geworden ist.

Das Buch Guggenbiihls ist tiichtige, durch und durch ernsthafte und
solide Arbeit. Er besitzt den Uberblick iiber die so verworrenen Partei-
kimpfe der Helvetik und schildert nun Usteris Entwicklung und Wirksam-
keit aus der umfassenden Kenntnis des Materials heraus. Von der Aus-
dehnung dieses Aktenmaterials geben die Anmerkungen einen Begriff.
Aber immer nur einen unvollstindigen. Usteri war Vielschreiber. Er ge-
horte zu jenen Leuten, die immer etwas zu sagen hatten, ihre Meinung
fiir wichtig genug hielten, daB sie ausgesprochen oder geschrieben werde.
Was andern Qual ist: die Beschiftigung mit der Feder, das war ihm
GenuB. Er schreibt Zeitungsartikel um Artikel, Brief um Brief, seine Kor-
respondenz ist ausgedehnt. Er gibt und verlangt Neuigkeiten, Gedanken-
austausch, Diskussion. Er teilt mit, belehrt, agitiert — kurz, was ihn be-
schiftigt, das verlangt Worte. '

Seine Hinterlassenschaft konnte wohl einen Biographen zuriick-
schrecken. Eine so energische und produktive Persénlichkeit zu schildern
und das Gedachte noch einmal durchzudenken, zu iiberpriifen, abzuwigen:
dazu braucht es Mut. Der Mangel an Aktenmaterial kann schuld daran
sein, daB eine Lebensgeschichte nicht geschrieben wird. Der Uberflu an
Dokumenten kann dieselbe Wirkung nach sich ziehen. So wurde der Mangel
an einer gut dokumentierten Biographie Usteris lingst gefiihlt. Guggen-
bithl hat den Mut gehabt, sie zu schreiben. Gewissenhaft. Fast zu sehr
darauf bedacht, nichts zu unterlassen, was zur Vollstindigkeit des Bildes
beitriige. Und doch wieder, schon um des Raumes willen, gezwungen,
Verzicht auf vollstindige Mitteilung zu leisten. Jenen Verzicht, der einem
so schwer fillt, und der doch seinen Lohn in sich selbst trigt: das Lebens-
bild wird deutlicher, eindriicklicher. Die Hauptlinien gewinnen.

Vielleicht — aber das ist eine durchaus personliche Anschauung —
hitte der Verfasser ohne Angstlichkeit freier itber den Stoff disponieren
kénnen. Es gibt Fragen in der diskussionsfreudigen Helvetik, die heute
bedeutungslos erscheinen; die damals und auch fiir die Folgezeit ohne
Wirkung gewesen sind. Da fragt es sich, ob es sich lohnt, die Gedanken-
ginge des Redners oder Zeitungsschreibers noch einmal zu gehen. Oder
ob unsere Vorstellung von Zeit und Menschen nicht deutlicher wird, wenn
wir manches nur summarisch erledigen, das aber, was die Physionomie
bestimmt, um so deutlicher ausfiithren.

Nur der Verfasser selbst kann in ganzem Umfang ermessen, was
er an Wissenswertem fiir sich behalten hat. Die reichhaltigen Anmerkungen
geben uns einen grofen Begriff von der Selbstzucht, die er geiibt hat. —
In der Ausarbeitung sind die Kapitel nicht alle gleichmiBig ausgefallen.
Die Abschnitte des ersten Teils z. B. sind geschlossener als diejenigen
des zweiten Teils. Das liegt am Stoff. Um die positiven Leistungen des
Politikers recht ins Licht zu riicken. wurde auch seine Stellungnahme in



— 375 —

den Einzelfragen fortlaufend gezeichnet. Die Mannigfaltigkeit derselben
bereitet einer einheitlichen Darstellung Schwierigkeiten. Dafiir ist dann
die Einheitlichkeit und Geschlossenheit der letzten Kapitel wieder um so
fithlbarer.

Dic Entwicklung des jungen U. ist mit besonderer Eindriicklichkeit
gegeben. Die charakteristischen Ziige springen hervor, die in verstirktem
MaBe auch das Bild des gereiften Mannes prigen. Man denkt immer wieder
an das Portrit, das als Titelbild dem Buche beigegeben ist. Die Uberein-
stimmung voi Bild und Schilderung sind iiberraschend. Aus diesem Bild
mit der hohen Stirn, der festgewurzelten Nase, den schmalen Lippen, dem
starken Kinn und den starken Augenbogen sprechen Energie und Intelligenz.
Die groBen lebendigen Augen mit dem festen, bestimmten Blick, der forscht
und im entscheidenden Augenblick auch zupackt, zeugen von der unersitt-
lichen Aktivitat des Mannes, dem der Kampf im Gesicht geschrieben steht.

Dem entspricht auch die Schilderung durch den Biographen. Durch
das ganze Buch hindurch tritt uns Usteri entgegen als der entschlossene,
harte, geradezu unversohnliche Politiker, der seine Anschauung schlechtweg
als die einzig richtige ansieht und den jede abweichende Auffassung so-
fort als personliche Gegnerschaft herausfordert. Guggenbiihl gibt uns un-
zihlige Beweise fiir das Draufgingertum Usteris, dem Politik Pflicht ist.
Sie bildet sein Lebenselement. Alles andere riickt in zweite Ordnung, ist
Begleiterscheinung. Er treibt Politik aus innerer Notwendigkeit. Darum
wird auch der Gelehrte vom Politiker verdringt: die Wissenschaft ist nur
eine Bildungsstufe in seinem Leben trotz seiner ausgesprochenen Fihig-
keiten. Sie wird ein faute de mieux. In der Wissenschaft reizt ihn die
Kontroverse, — der Kampf. Er ist ein Kriegsmann unter den Gelehrten:
er braucht schon hier Angriff, Herausforderung, Abwehr. Erst aus der
Gegnerschaft erwichst ihm der ganze Reiz wissenschaftlichen Forschens
und Lebens.

Er kann arbeiten. Der Biograph macht uns in der ausgezeichneten,
grobziigigen und doch an entscheidenden Einzelheiten belebten Schilderung
der Jiinglingsjahre auch diesen Zug deutlich. Usteri ist « ein Sklave seiner
Arbeitslust ». Er will mit vier Stunden Schlaf auskommen. Er studiert die
medizinische Wissenschaft, treibt aber selber Raubbau an seiner Gesundheit.

Alles drangt in ihm auf Produktivitat. Mit der Herausgabe einer
botanischen Zeitschrift — er ist 19 Jahre alt! — dokumentiert er seine
« publizistische Energie ». Er bekommt Streit mit dem Mitherausgeber durch
«sein nicht selten schroffes Wesen und eine Neigung zur Uberhebung y.
Diese Eigenschaften entwickeln sich in bedrohlicher Weise.

Auch die Art seines schriftlichen oder miindlichen Vortrags ist heftig.
Interessanter als der Gegenstand seines Wissens ist die Art des Vor-
trages: er tritt auf mit der Rechthaberei des Starken, mit der Riicksichts-
losigkeit des Streitbaren, fiir den die Wissenschaft etwas durchaus Leben-



— 376 —

diges, Aktuelles ist. Er setzt sich ein fiir das Neue. Seine Meinung ist
ihm dabei oft wichtiger als die Sache.

Unwillkirlich denkt man an den spateren Politiker: der wissenschaft-
liche Gegner ist dem Gelehrten ebenso minderwertig wie ihm spiter der
politische Gegner verdchtlich ist. Seine Freunde werfen ihm Verketzerungs-
sucht vor. Er besitzt sie schon als Jiinger der Wissenschaft. Er hat den
Blick des strengen, unheimlichen und harten Kritikers, der die schwachen
Seiten des Gegners rasch entdeckt und sie geschickt und skrupellos aus-
niitzt. Er sucht den Sieg, den Erfolg, glaubt daran, gewinnt die Uber-
legenheit durch Zielsicherheit und Schlagfertigkeit. Seine Kritik bleibt
nicht sachlich, sondern wird personlich: er macht den Gegner licherlich,
macht ihn mundtot.

Er ist ein Hasser. Man lese nur den Streit mit Murray, und wie
Usteri seine eigene wissenschaftliche Zeitschrift, mit dem Verfasser zu
reden: zur Arena fiir gelehrte Stierkimpfe herabwilrdigte.

Das leidenschaftliche Temperament, so fithrt Guggenbiihl aus, ver-
leitet ihn zu Ungerechtigkeiten; aber versohnlich wirkt die unerschiitter-
liche Uberzeugungstreue, «die auch das moralische Riickgrat seiner po-
litischen Lebensarbeit werden sollte ».

Mit diesem Satze ist allerdings die Individualitit Usteris charakteri-
siert, wie sie sich im Verlauf des ganzen Buches darstellt. Wie jedes leiden-
schaftliche Temperament im Umgang hochst unbequem wirken kann, so
fordert auch Usteris Natur zur Gegnerschaft heraus. Soweit seine Indi-
vidualitit sympathisch beriithrt, geschieht es tatsichlich nur dadurch, daB
wir den Einsatz seiner ganzen Personlichkeit spiiren. Und das will viel
sagen. Er gehort nicht zu den sog. gliicklichen Naturen. Ihm fehlt die
gleichmiBige Verteilung der Krifte. Aber er imponiert durch lebhaften,
in die Materie rasch eindringenden Verstand und durch die Energie seines
Willens.

Diesen Eindruck gewinnt man aus den ersten Kapiteln des Buches; er
verstiarkt sich, wenn der Leser den Uberblick iiber das Ganze gewonnen
hat. Die Schilderung von Usteris Jugend und Entwicklung rechne ich
zum besten der Biographie. Der Verfasser hat die gefihrlich lockende
Breite gliicklich vermieden, dafiir diejenigen Ziige und Tatsachen des
jungen Lebens hervorgehoben, die fiir den Mann und fiir seine Haltung
in den politischen Kimpfen charakteristisch sind. Denn dieselben Krafte,
die schon in den frithen Jahren wirksam sind, bleiben produktiv in den
Jahren der Reife. Der impetus — unwillkiirlich dringt sich dieser
Ausdruck auf die Lippen — ist in der Jugend wie im Mannesalter der-
selbe. Sogar in der Art der kraftvollen AuBerung ist er kaum ver-
schieden. Sondern was bei andern und in den meisten Fallen durch
Lebensdisziplin gebandigt erscheint, das begegnet uns in der politischen
Laufbahn Usteris ungehemmt, oft sogar ins MaBlose iibertrieben, und die



— 377 —

Sturm- und Drangzeit, von der Guggenbiihl vorsichtig spricht, reicht in
Usteris Leben iiber das iibliche MaB hinaus.

Im ganzen Buch begegnet uns denn auch der Mann als eine heftige,
selbstbewuBte, mit einer Fille an physischer und intelligenter Kraft be-
gabte Natuar, zugleich Kampfnatur, indem der Politiker wie der Gelehrte
sozusagen von der Gegnerschaft lebt, in Atem und Aktivitat erhalten wird.

Mit den unerfreulichen Erscheinungen seines Wesens freilich wird
sich nicht jeder so schonungsvoll auseinandersetzen, wie der Biograph es
kann, der seinen Blick vor allem auf die Uberzeugungskraft und den tat-
sachlich schaffenden Willen Usteris richtet, einen Willen, der mit be-
stimmten und klaren Forderungen aufzutreten wuBite. In politisch bewegten
Zeiten ist es doppelt wertvoll, wenn der Mann weill, was er will. Die
Steckkopfigkeit und  Unbelehrbarkeit Usteris  bereitete ihm allerdings
schwerste Enttauschungen. Man ist sogar versucht, von Borniertheit zu reden,
darf aber nicht vergessen, daB es heute leicht ist, {iber den jungen Libe-
ralismus zu licheln, der seinen Weg erst suchen mubBte.

Versohnlich im Wesen Usteris wirkt vor allem eine idealistische Ge-
sinnung. Er war nicht Streber, wenn er auch, seiner ganzen Natur ent-
sprechend, eine einfluBreiche Stellung im neuen Staat einzunehmen wiinschte.
Sondern er war im wahren Sinne des Wortes und trotz aller MiBgriffe
ein Patriot. Leider von jener Unduldsamkeit, die nicht versteht, daB man
auf verschiedenc Weise dem Lande dienen kann. Als Redner und Publizist
hat er auch den Patriotismus zu Tode geritten.

Er hat seine Kraft in den Kimpfen férmlich verschwendet. Er ist
voller Unrast und zugleich von bewundernswerter Arbeitslust. Man konnte
sein Leben mit dem Worte Senecas iiberschreiben: singulas dies singulas
vitas puta. Es lag im Wesen des Jiinglings wie in dem des Mannes, Tag
und Stunde als etwas Unwiederbringliches auszuniitzen. Als er sich nach
dem Staatsstreich der Foderalisten 1801 vom Platze zuriickziehen muBte,
da setzte er den Kampf, den er nicht mehr im Parlament fithren konnte,
mit vermehrter Heftigkeit in seiner Zeitung fort. Escher, «der mit
Schauder in den politischen Wirrwarr » zuriicksah und zur Wissenschaft
zuriickkehrte, muBte sich iiber die politische « Unersattlichkeity Usteris
wundern.

Denn fiir diesen gab es kein Ausruhen. Das difficilis in otio quies
gilt in ganzem Umfang fir Usteri. Dabei war und blieb er ein gefiirchteter
und gehissiger Gegner. Er war Agitator. Seine Kampfweise — das geht
doch aus zahlreichen Stellen hervor — war nichts weniger als vornehm.
Er ging ganz einfach darauf aus, den Widersacher zu vernichten. Wider-
sacher war, wer seine Meinung nicht teilte. Denn er identifizierte die
Sache mit der Person. '

Wilhelm Oechsli, selber ein temperamentvoller Beurteiler, nennt ihn
einen Systematiker ohne niichternen Blick. DaB er Systematiker war, kann
uns nicht {iberraschen. Die Parteikimpfe dringten férmlich zu Einseitig-



— 378 —

keiten. Bedenklich aber ist, daB er in der Notlage dieselben politischen
Macht- und Gewaltmittel anwendete, wenn sie seinem Zweck dienlich waren,
die er an andern verurteilte. Er tat es, ohne die Konsequenzen vorauszi-
sehen und abzuschitzen. Es beriihrt iiberaus peinlich, daB derselbe Mann,
der iiber die Kreaturen Frankreichs Verrat schreit, selber seine Zuflucht
zur franzosischen Regierung nimmt, damit sie ihm behilflich sei, sein
Programm durchzusetzen. DaB sich vor ihm derselbe Abgrund auftut, in
den die Freunde Rapinats und Reubels stiirzen, das sieht er nicht.

Was er unternimmt, treibt er mit Heftigkeit. Noch im Sommer 1791
spottelt er iiber den Politiker Rengger. Aber um die Jahreswende be-
geistert er sich plétzlich und grenzenlos firr die Umwandlung Frankreichs
zum verfassungsmiBigen Staat. Mit Ungestiim, die Freunde iiberraschend,
erklirt er sich fiir die Prinzipien der franzosischen Revolution. Escher
und Rengger wurden jetzt von ihm rasch iiberholt. Denn es fehlte ihm
ihr kritisch abwigender Sinn. In der volligen Hingabe an die franzosischen
Ideen erinnert er vielmehr an Peter Ochs. Seine von Guggenbiihl zitierten
AuBerungen iiber die franzosische Revolution sind von iiberraschender
Ahnlichkeit mit denen des Basler Staatsmannes. Wihrend aber Ochs eine
gewisse Angstlichkeit besaB, war Usteri entschlossen. Er hat etwas vom
Apostel, der die ganze Welt bekehren mochte.

Er stellt seine Person in den Vordergrund. Darin unterscheidet er
sich von seinen Freunden wie Rengger und Escher. Diese hatten auch
unter seiner Reizbarkeit zu leiden. Als er sich z. B. nach dem Staats-
streich der Unitarier zuriickgesetzt fiihlte, lieB er seinen Unmut an den
Freunden aus, so daB sich Rengger bedankte, von ihm gehudelt zu werden.
Escher machte ihm 1802 schwere Vorwiirfe, weil er diejenigen, die nicht
seine Aufiassung billigten, ohne weiteres als Verriter kennzeichne: «Es
war einst grofie Tendenz zur Verketzerungssucht vorhanden, aber nie
scheint mir, war sie stirker als jetzty», schrieb er. Wenn Usteri sogar
seine Freunde, die er doch liebe, als Verrater beschuldige, wie solle da
Ordnung bestehen kénnen ohne Biirgerkrieg in einem Lande, wo tausend-
faltige Ansichten vorhanden seien.

* & *

Es kann sich hier nicht darum handeln, der Titigkeit Usteris in den
helvetischen Behorden, die Guggenbiihl in mehreren, gut dokumentierten
Kapiteln schildert, zu folgen. Nur das Verhiltnis zu Frankreich soll
herausgchoben werden. Da ist zunichst auffillig, wie der sonst heftig
entschlossene Mann hinter der sichern ruhigen Art Eschers zuriicksteht.

Als im Jahre 1798 der franzosische Kommissir Rapinat die AusstoBung
zweier Direktoren verlangte, da war Usteri «im Innersten empért, hiillte
sich aber in Schweigen». Escher dagegen fand den Mut, als einziger den
GroBen Rat zum Widerstand gegen den Eingriff der fremden Macht auf-
zufordern. Vielleicht wirkte dies Beispiel, daB Usteri wenigstens nach-
traglich fiir die Exdirektoren einstand. — Besonders aber vermissen wir



— 379 —

ein entschiedenes Wort von seiner Seite, als Frankreich der Schweiz die
heillose Offensiv- und Defensivallianz aufzwang. GroB und unvergeBlich
stecht Escher da, der den Antrag stellte, den Vertrag zu verwerfen, um
diec Zukunfi der Nation zu retten. Usteri fiigte sich dem Drucke nur
gezwungen, sagt der Biograph. Aber man versteht dann doch, wenn die
Gegner iiber Usteris Deklamationsfihigkeit spotteten: tatsichlich steckt
in den Zitaten seiner Reden und Zeitungsartikel viel Rhetorik.

Als in der Zeit des zweiten Koalitionskrieges auf einen Wink Massénas
chemalige schweizerische Magistratspersonen verhaftet und deportiert
wurden, da war es wiederum Escher, nicht Usteri, der im Parlament Protest
erhob. Aus Angst vor der Unterdriickung seiner Zeitung unterlie Usteri
auch eine Zeitungsfehde.

Es ist nicht leicht, voéllige Klarheit {iber die damalige Einstellung
Usteris zu Frankreich zu gewinnen. Guggenbiihl schreibt: « Er bekdmplte
dic blinde Anlehnung der Revolutionspartei an Frankreich. .. Die Ziele der
Reformer, die Wiederherstellung der Neutralitit und der Unabhidngigkeit
der Schweiz und die Schaffung geordneter Verhiltnisse im Innern, deckten
sich auch mit seinen Bestrebungen ».

Von all diesen Punkten aber ist kein einziger, gegen den er sich
in der politischen Praxis nicht schwer versiindigt hiatte. Er verurteilte die
sich wiederholenden Staatsstreiche, beteiligte sich aber selbst dabei; er
wiinschte wohl Neutralitit und Unabhidngigkeit der Schweiz, aber suchte
dies zu erreichen mit Hilfe der friankischen Macht, dabei immer von dem
Gedanken beherrscht, daB der Einheitsstaat das einzige Heil bedeute.

Mit Ochs und Laharpe hat er keine Gesinnungsgemeinschaft. Er
freute sich unbiindig iiber den Sturz des Konstitutionsmachers. Er brand-
markte ihn als Verrater.

Das Urteil itber Peter Ochs ist in der Hauptsache beeinfluBt durch
die Umstande, die mit seiner Entfernung aus dem Direktorium zusammen-
hingen. Dic Akten sind unvollstindig. Jede Erginzung ist erwiinscht.
Wird sie uns durch die Kenntnisse Usteris geboten?

Erinnern wir uns an den Tatbestand: Ochs war durch franzdsisches
Machtwort ins Direktorium gelangt. Er galt als die Kreatur Reubels. Als
in Paris im Sommer 1799 eine « Palastrevolution » stattfand und durch den
Regierungswechsel Reubel beseitigt wurde, fiel auch Ochs. In der ent-
scheidenden Dircktorialsitzung vom 25. Juni stellte Laharpe den Antrag
auf seine Ausschliebung. Vor die Wahl gestellt, sofort aus Gesundheits-
riicksichten zuriickzutreten oder offentlich angeklagt zu werden, wihlte er
das erstere und «sprach sich damit selber das Urteil » (Oechsli).

Auf den ersten Blick erscheint das Vorgehen Laharpes als cine pa-
triotische Tat, eine, allerdings spite, Auflehnung des Nationalgefiihls gegen
die unbefugte Einmischung Frankreichs.

Aber wir kennen die g anze Begriindung, mit der Laharpe vor den
beiden andern Direktoren seine Forderung vertrat, nicht. Weder die vor-



— 380 —

geschobenen noch die wirklichen Griinde sind unzweideutig iiberliefert.
Oechsli stellt allerdings den Zusammenhang mit dem Regierungswechsel
in Paris fest; er weist sogar die Vermutung, wonach Laharpe auf cinen
Wink des franzosischen Direktors Siéyes hin gehandelt habe, nicht ganz
von der Hand; er schildert auch, wie Laharpe zur Aufrechterhaltung des
Einheitsstaates GewaltmaBregeln vorbereitete, denen Ochs nicht zustimmte;
aber er redet schlieBlich nur davon, Laharpe habe sich mit Ochs nicht
mehr verstanden — eine viel zu schwache Formulierung — und den ganzen
Nachdruck legt er darauf, Ochs habe dem franzésischen Gesandten Re-
gierungsgeheimnisse verraten.

Vorsichtiger ist Dierauer. In Anlehnung an die Untersuchungen von
Hans Barth schreibt er: « Personliche Streitigkeiten — zwischen Ochs und
Laharpe — scheinen den Ausschlag gegeben zu haben. Indiskretionen, wie
sie Ochs vorgeworfen wurden, hat sich auch Laharpe gestattety. Es
wire verlockend, diese Bemerkung Dierauers mit Belegen zu stiitzen. Das
wiirde hier zu weit fithren.

Jedenfalls wird man Barth darin zustimmen, daB die Begriindung von
Laharpes Antrag oberflichlich und sehr anfechtbar war. Sie erging sich
in allgemeinen Behauptungen. Ochs wurde nicht nur Indiskretion, sondern
das Streben nach der Diktatur vorgeworfen, — eine Anklage, die aus dem
Munde cines Escher volles Gewicht hitte. Im Munde Laharpes dagegen,
der selber die Diktatur vorbereitete, erscheint sie als Heuchelei. Tatsach-
lich riumte Laharpe ein ihm unbequemes Hindernis hinweg. In einem
Brief vom 20. Juni lehnte Ochs die Mitwirkung an den von Laharpe ge-
planten Gewaltmitteln ab. Fiinf Tage spiter folgte der Streich: Laharpe
erhob die Klage gegen den allgemein gehaBten Mann.

Sein Sturz fand den Beifall Usteris. Wir suchen deshalb bei dem
Ziircher, der nachher in der Zeitung Ochs vernichtete, nach bestimmten
Angaben. Aber wir werden enttiuscht. Der Bericht des « wohlunter-
richteten y, Usteri geht nicht in die Tiefe. Seine Schilderung verstiarkt ledig-
lich den iiberlieferten Eindruck, daB Ochs im Gefiihl irreparabler Verschul-
dung und aus Furcht vor dem Kriminalkodex, also als qualifizierter Ver-
riter, dem Druck nachgegeben habe. Der Biograph verstirkt diesen Ein-
druck durch die einleitenden Worte, wonach der Sturz Ochs’ « Usteri und
der gesamten Reformpartei zu hoher moralischer Genugtuung gereichte ».
Ebenso durch die an Oechsli sich anlehnende SchluBbemerkung, wonach
sich Ochs spiter durch seine Titigkeit als Deputat wieder so weit re-
habilitierte, « daB sich ihm sogar ein Gegner wie Usteri wieder zu nahern
vermochte ».

Diese aus Oechsli stammende Floskel darf nicht unbesehen weiter-
gegeben werden. Sie verteilt allzu einseitig Licht und Schatten und er-
setzt eine sachliche durch eine rein moralische Beurteilung. — Wer, wie
Usteri, wenn auch in guten Treuen, spiter selbst mit dem franzosischen
Gesandten konspiriert und die Mitwirkung fremder Truppen nachsucht:



— 381 —

der ist nicht zum moralischen Richter bestimmt. Diese Einsicht kdonnte
Usteri bewogen haben, ahnlich wie Laharpe es tat, mit dem fritheren
Gegner wieder in Verbindung zu treten: der Briefwechsel Ochs-Usteri
setzt schon im Jahre 1809 ein — bevor Ochs die Gelegenheit hatte, sich
moralisch zu rehabilitieren — und dauerte bis zum Tode des Baslers,
dazu in einem ganz auffilligen Umfang.

Man darf auch nicht wohl von moralischer Genugtuung reden, die
Ochs’ Sturz hitte hervorrufen kénnen. Die Sache lag doch hoéchst einfach:
franzosische Bajonette hatten Ochs vom Direktorium ferngehalten, fran-
z0sische Bajonette hatten ihn ins Direktorium gefiihrt, und ein franzésischer
Regicrungswechsel fithrte seine Entfernung aus dem Direktorium herbei.
Viel Rithmenswertes und Erhebendes war dabei nicht fiir das schweizerische
Nationalgefiihl.

Usteri gab seiner Freude iiber den Sturz Ochs « ziindenden Ausdruck ».
Aber er kam mit seiner Kritik doch reichlich spat. — Der Senat bestimmte
drei Abgcordnete, unter ihnen Usteri, um vom Direktorium nahere Er-
kundigungen iiber die Entfernung des Baslers einzuziehen, — ein Zeichen
dafiir, wie oberflichlich und ungeniigend die Orientierung war. « Er unter-
zog sich der Auigabe um so lieber, als er selbst auf Grund von Geriichten
noch zweifelte, ob nicht eine Anklage statt einer Entlassung am Platze
gewesen wire ». Auf Grund von Geriichten! Und welches ist das Resultat
von Usteris Berichterstattung? Dall Ochs nicht physisch, aber moralisch
krank sei und sich unter dem Druck seiner Kollegen zuriickgezogen habe.
Man darf das eine wie das andere ohne weiteres als richtig annehmen, —
aber fiir den Tatbestand gewinnen wir damit nichts Positives.

AufschluBireicher sind einige Briefstellen, die Guggenbiihl in den An-
merkungen mitteilt.

Die Freundin Usteris, Frau Rittimann, billigt dessen briefliche Er-
wagungen. Aber dieser Brief Usteris ist leider verloren gegangen. Der
Riickschluff ist moéglich, daB Usteri wie Frau Rittimann der Ansicht war,
es sei fiir die helvetische Nation nicht ehrenhaft, d’avoir agi en singe!
Auch ein Brief des Chorherrn Mohr liBt erkennen, da man iiberzeugt
war, eine fremde Hand miisse im Spiel gewesen sein. ¢« Die Zeit wird
lehren, ob man einen Zweck hatte oder nicht». Am trefflichsten gibt
eine Briefstelle der Frau Riittimann die herrschende Stimmung wieder;
sie war erfreut, « weil ein boser Mensch auf die Seite geriumt war »; aber
sie hatte gewollt, daB es viel frither geschehen wire.

Vor mir liegen noch ungedruckte Briefe, die nach dem Sturze La-
harpes zwischen ihm und Ochs gewechselt wurden. Sie sind Zeugnis da-
fitr, daB nicht die Indiskretionen ausschlaggebend waren, sondern der
Widerstand Ochs’ gegen die Pline Laharpes, kurz: die Feindschaft der
beiden Politiker. Der Streich wurde in persénlichem HaB gefiihrt.

Laharpe, den die franzésische Regierung emporgehoben und dann
wieder hatte fallen lassen, erwiderte verséhnlich, als ihn Ochs im Jahre



— 382 —

1800 zur Rede stellte, weil er ihn zur Demission gezwungen habe, ohne
auch nur den Versuch einer loyalen Aussprache zu machen. Darauf er-
widerte Laharpe, er sei emport gewesen, daB Ochs als erster dafiir ein-
getreten sei, den Regierungssitz nach dem verhaliten Bern zu verlegen
und daB er auf Leule gehért habe, « qui abhorraient les mesures ¢nergiques,
les capituleurs en un moty». Auch die Indiskretionen fithrt Laharpe an:
Ochs habe seine Kollegen bei der franzosischen Regierung angeschwirzt
und Dinge, die geheim bleiben sollten, mitgeteilt.

In der Antwort verwahrte sich Ochs dagegen, daB er zu nachgiebig
geworden sei. Habe er Laharpe angegriffen, dann trage dieser selber die
Schuld, indem er ihn durch sein hochfahrendes Wesen herausforderte. In-
diskretionen haben andere in gréBerem Umfang begangen, — er erwihnt
Usteri, der durch seine Indiskretionen in Posselts Annalen dem Lande
schweren Schaden zugefiigt habe; er erwihnt Glayre, der mit Schauen-
burg korrespondierte u.s. w.

Laharpe wollte so wenig als Ochs den Feinden die Freude offent-
lichen Zankes génnen. Laharpe war der Meinung, jeder habe nach bestem
Wissen gehandelt: es habe keinen Wert, sich jetzt gegenseitig Vorwiirfe
zu machen. Da sich der Basler in einer Rechtfertigung weitliufig erging,
ohne andere als die angefithrten Griinde zu behandeln, werden wir wohl
endgilltig darauf verzichten, nach weitern Argumenten zu suchen. Damit
bleibt allerdings festgestellt, daB der Sturz Ochs’ aus dem persénlichen
Konflikt hervorging. Die Revolution verschlang eben auch in der Schweiz
wie Saturn ihre eigenen Kinder.

* *
*

Es ist fiir uns kaum noch verstindlich, wie dieselben Manner, die
dem gestiirzten Ochs den Eselstritt versetzten, den gleichen gefahrlichen
Weg gingen, ohne dic Gefahr in ihrem ganzen Umfang zu erkennen. Sie
proskribierten ihre Gegner als Werkzeuge Frankreichs und unterschieden
sich schlieBlich von ihnen in der Anwendung der Mittel nur in einem
weniger oder mehr. Das pro patria nahm jeder fiir sich in Anspruch.
Aber nur fiir sich. Auch Usteri plante die gewalttitige Entfernung seiner
Gegner mit Hilfe Frankreichs. Er setzte sich in Verbindung mit dem
franzosischen Gesandten Reinhard, obschon ihn Ebel warnte, Reinhard
sei ein achtungswiirdiger Mann, aber: «bedenket doch, daB er immer
der Agent der franzésischen Regierung ist...». So hatte Ebel seinerzeit
auch Ochs davor gewarnt, sich mit den franzésischen Machthabern cinzu-
lassen, — umsonst! Man traut seinen Augen nicht: unbekiimmert um die
Schmach, die Frankreich der Schweiz angetan, unbekiitmmert um das Aus-
pliinderungssystem, unter dem die Schweiz auch wirtschaftlich zu Grunde
ging, verfaBte Usteri ein Memorial fiir Bonaparte. Darin verlangte er ein
Machtwort Bonapartes, «das er der Schweiz schuldig schien und das sie
von jenen Schlacken reinigen sollte, die nicht Helvetiens, sondern Reubels



— 383 —

Produkte wareny». Bonaparte wurde fiir einen sanften Staatsstreich aul-
gerufen!

« Nur die immer unertriglicher werdende innere Lage macht es be-
greiflich, daB Usteri an der Spitze der Reformer fremde Hilfe zur Ge-
sundung des eigenen Landes suchte. Zudem lieB sich iiber die Zweck-
miBigkeit des eingeschlagenen Weges streiten». So sagt der Biograph.
Das sind gefahrliche Sitze. Jede Partei hat ihr Vorgehen mit der «immer
unertriiglicher werdenden Lage » begriindet. Es gab doch auch im Freundes-
kreise Usteris Leute, wie z. B. Mohr, die von den Arzten im gelobten
Land nichts wissen wollten, und die die einzige Heilung darin sahen,
daB Frankreich seine Helfershelfer und Truppen aus der Schweiz zuriick-
ziehe.

Am 7. August 1800 fithrten die Unitarier den Staatsstreich doch durch,
da sie von Pariz aus ermuntert wurden. Nicht nur helvetische, sondern
auch franzosische Truppen standen ihnen zur Durchfithrung bereit. Aber
es blithte ihnen daraus kein Gliick.

Nachdem Usteri frither gegen die Verriter deklamiert hatte, muBite
er sich jetzt selber verteidigen. Es ist peinlich, zu sehen, wie er zu
jesuitischen Deuteleien seine Zuflucht nahm, um den Handel mundgerecht
zu machen. Es war fiir seine Person eigentlich ein Gliick, daB das Ein-
vernchmen mit Frankreich nicht lange dauerte und daB er auf die Seite
geschoben wurde, bevor er die Konsequenzen seiner Handlungsweise tragen
mubBte. Reinhard riickte von den Unitariern ab. Genau wie Ebel voraus-
gesagt hatte, erklarte der franzosische Gesandte, er miisse sich kraft seiner
Instruktion Dingen widersetzen, die man gegen den bestimmten Willen
Fraukreichs durchsetzen wolle. Aber der von Reinhard geplante Eingriff
unterblich zunéchst, weil man in Paris zuwarten wollte.

Im Sommer 1801 gelangte Usteri sogar in den Vollzichungsrat. Aber
seine Zeit war um. Nachdem er noch einmal in kritischer Stunde die
Mitwirkung franzosischer Truppen gebilligt hatte, fiel er, drei Monate
nach seinem letzten Aufstieg, durch einen Staatsstreich der Fdderalisten,
die diesmal Frankreich und damit auch die franzésischen Truppen auf
ihrer Seite hatten.

Er aber kapitulierte nicht schlechtweg. Luzern, wohin er sich zu-
rickzog, wurde zum Standquartier der Unitarier, und da er wie seine
Vorginger in der Regierung sich mit der Anwendung von Gewaltmitteln
vertraut gemacht hatte, plante er einien Staatsstreich gegen die Féderalisten.
Seine Freundin dachte ihm bereits die Rolle eines Diktators zu. Als aber
im Zusammenbruch der Helvetik auch in Ziirich die Foderalisten das
Regiment gewannen, fihlte er sich nicht mehr sicher. Er floh nach
Deutschland.



— 384 —

In einem durch die Einheitlichkeit und Geschlossenheit ganz vortreff-
lichen SchluBkapitel schildert Guggenbiihl die Tatigkeit Usteris auf der
Consulta.

Mit der Intervention Bonapartes fand sich Usteri sehr leicht ab.
Die franzosische Einmischung war offenbar so selbstverstindlich geworden,
daB sogar die Kraft der moralischen Auflehnung gegen das fremde Gesetz
hingeschwunden war. Usteri befreundete sich sogar mit dem Gedanken,
daB Bonaparte die Prasidentschaft oder das Protektorat iiber die Schweiz
iibernechme. Mit einer Kurzsichtigkeit sondergleichen, die den gestiirzien
Franzosenfreunden wahrhaftig nichts vorzuwerfen hat, sprach er die An-
sicht aus, daB sich unter frankischer Herrschaft die Schweiz am ehesten
fiir bessere Zeiten reinigen koénne. Er miBbilligte es, daB man seinerzeit
die Idee, Bonapartes Prisidium anzurufen, verworfen und dafiir « Dolders
Rache » eingeleitet habe. Unwillkiirlich fragt man sich, warum Usteri so
leichten Herzens auf nationale Selbstandigkeit verzichtete? Und man denkt
an das Wort Eschers, der den franzosischen Bajonetten zum Trotz den
Offensivvertrag mit Frankreich verwarf, weil man sich nicht am Interesse
kiinftiger Generationen versiindigen diirfe. Aber Escher war Staatsmann.
Usteri war Parteimann. Parteileidenschaft leitete ihn: er wollte nicht den
Féderalisten den Platz riumen. Dafiir nahm er die franzosische Prisident-
schaft in Kauf. Schrieb er doch: « Die Aufhebung der helvetischen Zentral-
regierung ist Aufhebung unserer Nationalexistenzy. Sein System setzte
er wieder einmal dem Gesamtwohl gleich. DaB die napoleonische Prisident-
schaft « Aufhebung unserer Nationalexistenz» sein konne: daran dachte
er nicht, obschon er im Feuer der helvetischen Revolution gestanden hatte.
Erst dann wurden ihm « die Orakelspriiche des Herrn Napoleon « verhaBt,
als sich dieser kalt und rund fiir den Foderativstaat erklirte. « Man be-
handelt uns auf die schindiichste Weise der Welt», schrieb jetzt Usteri.
Es sei Pflicht, die Ehre zu retten.

Dann geschah das Unerwartete: er unterlag der Personlichkeit Bona-
partes. Mit der Auafmerksamkeit des leidenschaftlichen Beobachters hat
Usteri den Ausdruck und das Wesen Bonapartes bei der ersten Begegnung
erfaBt und festgehalten Seine Portritzeichnung ist ein hochst interessantes
Dokument. Gleichzeitig erlitt der Parteimann eine Niederlage. Die Waffen
seiner bisherigen Polemik entfallen ihm; die bisher gebrauchten Schlag-
worter versagen ihren Dienst, und Usteri, der bisher kein Jota seines
Einheitssystems hat preisgeben konnen, beugt sich vor der Sachlichkeit
und Energie des Ersten Konsuls. Er «lernt Bonapartes Argumente ver-
stehen ».

Damit war der Unitarier a tout prix tot. Aber mit Genugtuung mochte
es Usteri erfiillen, daB Bonaparte kein einziges verletzendes Wort gegen
die Einheitsfreunde aussprach, sondern der Bedeutung des Ziirchers
schmeichelte, indem er beim Empfang vom 19. Februar 1803 ihn auf die
gleiche Linie stellte wie Reinhard: « Sie und Usteri betrachte ich als die



— 385 —

Haupter beider Parteien...». Von beiden erwarte er, daB sie in maBigen-
dem und verséhnendem Sinne auf das Volk des ziircherischen Kantons ein-
wirken werden.

Damit beginnt ein neuer Lebensabschnitt. Seine Darstellung erwarten
wir im folgenden Band.

* *
%

Mit Absicht habe ich darauf verzichtet, das, was Guggenbiihl zu-
sammenhingend und immer interessant und anregend auseinandersetzt,
auszugsweise wiederzugeben. Es lag mir vielmehr daran, die charakte-
ristischen Ziige des Mannes festzuhalten, so wie sie sich nach der Lektiire
des ganzen Buches dem Gedichtnis des Lesers einprigen. Ich habe da-
bei den einen und andern Zug stirker hervorgehoben, aber immer in der
strengen Absicht, im Rahmen der Darstellung Guggenbiihls zu bleiben.
Wo Einzelnes mehr betont ist, da geschieht es auf Grund der vom Ver-
fasser mitgeteilten- Dokumente.

Meine  Ausfithrungen sind aber weit davon entfernt, auch nur an-
nahernd eine Vorstellung von der politischen Titigkeit und den positiven
Leistungen Usteris zu geben. Um diese zu wiirdigen, mul man zur Bio-
graphie greifen. Sie bilden den hauptsichlichen Gegenstand des Buches.
Man mufB das im Zusammenhang nachlesen, um die politische Aktivitit
des Ziirchers, und die Tiichtigkeit im Ganzen wie im Einzelnen richtig
einzuschatzen. Wo er mit unheimlicher Scharfe und Riicksichtslosigkeit
zu Werke geht, da wird man sich auch den ganzen unseligen Parteihader
und die allgemeine politische Gereiztheit jener Zeit vergegenwirtigen. —
Wenn auch Usteri nicht die Kraft besaB, aus der Verwirrung zu dauernder
staatlicher Organisation za fithren, so steht er doch im Wirrwarr der Re-
volution vor uns als eine durch groBes Wollen und bedeutende Intelligenz
iiberragende Personlichkeit.

Die eine und andere Frage habe ich, eigenen Studien nachgebend;
aus dem Ganzen herausgehoben. Man kann ja die Dinge manchmal ohne
Schaden in andere Beleuchtung riicken. Aber immer ist und bleibt es der
Biograph, dem wir die Moglichkeit des Sehens und Erkennens und die
Anregung zu erneuter Betrachtung verdanken. Guggenbiihls Buch regt
nicht nur zur beschaulichen Betrachtung an, sondern es reizt auch zur
Diskussion. Und das ist in meinen Augen ein gutes Zeichen. Denn nur
das Lebendige wirkt Leben.

Bottmingen-Basel Gustav Steiner.

RUD. HEINR. VOGELL.  Die schweizerische Regeneration von 1830 1840 in der
Beleuchtung englischer Gesandtschaftsberichte. Ziirch. Diss. Weida i.

Thiir. 1924, 269 Seiten.
Der Verfasser der vorliegenden Dissertation hat sich der miihe- und
entsagungsreichen Aufgabe unterzogen, fiir das Jahrzehnt von 1830—1840
die politischen Bezichungen der Eidgenossenschaft zu den europiischen



— 380 —

GroBmachten und der GroBmaichte, insbesondere Englands, zur Schweiz
ausfiihrlich zu erforschen und darzustellen. Die Korrespondenzen der
britischen Gesandten bei der Tagsatzung an ihre Regierung und an den
Vorort sind in erschopfender Weise ausgebeutet, Berichte der britischen
Vertreter in Wien, Paris und Frankfurt verwertet und Privatbriefe David
Richard Moriers, 1832—1847 englischer Gesandter in der Schweiz, an
Joh. Caspar Zellweger herangezogen worden. « Das Resultat,» so auBert
sich schon im Vorwort der Verfasser, welcher der Gefahr, seinen Gegen-
stand zu {berschiatzen, entgangen ist, « entspricht nicht den Erwartungen,
die man an den Inhalt der diplomatischen Korrespondenz einer GroBmacht
kniipfen mochte.» Die Gesamtsituation ist freilich interessant; der inter-
essenpolitisch, aber auch prinzipiell fundierte Gegensatz zwischen GroB-
britannien und den drei Ostméchten ist eine der bedeutsamen Erscheinungen
in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts, und er spricht sich natirlich in
jeder der zahireichen, im einzelnen unerfreulich-kleinlichen Verhandlungen
iiber schweizerische Angelegenheiten aus. DalB Palmerston eben damals
das Foreign Office leitete, verschirfte die Spannung, und daB sein Ver-
treter in der Schweiz persénlich konservativ dachte, nuancierte die diplo-
matischen Vorginge in merkwiirdiger Weise. Aber in den dreiBiger Jahren
blicben die schweizerischen Fragen im Komplex der England bewegenden
Probleme doch sehr nebensachlich, und die staatsmannische Unbedeutend-
heit Moriers schrinkt auch die historische Ergiebigkeit seiner Taten und
Berichte wesentlich ein. Zudem war Englands Politik der Schweiz und
damit auch den konservativen GroBmichten gegeniiber zu gleichmiBig
auf denselben Ton gestimmt, als daB die in diesem Jahrzehnt sich folgenden
Vorgiange einen groBeren Reichtum von Gedanken oder auch nur von
die Lage erhellenden Einzelmomenten zu bergen vermochten. Wesentlich
ergiebiger miite eine dhnliche Untersuchung iiber die in der franzdsischen
Leitung damals sich vorbereitenden und vollziehenden Wandlungen sein,
und was der Verfasser hieriiber als Nebenergebnisse darbietet, gehort
zum wertvollsten Inhalt seines Buches.

Der Leser mufBl sich mit Geduld wappnen, wenn ihn der Verfasser
bedichtig durch 6de Gegenden fiihrt, in denen fiir wirklich bereichernde
historische Erkenntnis nicht viel zu ernten ist. In solchem Falle ist der
Wissenschaft mit noch knapperer Herausarbeitung des Wesentlichen am
besten gedient. Aber die Darstellung hidlt sich durchgidngig auf einer sehr
bemerkenswerten Hohe reiner Sachlichkeit und sicheren Wissens. Man
wird sich freuen, den Verfasser an anderen Stoffen sich entfalten zu sehen.

Bern. Werner NAaf.

ABBE CHARLES COMTE (du Clergé de Geneve). Le Cardinal Mermillod d’aprés
sa Correspondance. Genf 1924, Librairie Jacquemoud.

Es soll keinen Vorwurf bedeuten, wenn gesagt wird, daB vorliegendes

(mit dem Genfer und Pariser geistlichen « Imprimatur» versehenes) Buch



— 387 —

sich nicht recht zu einer Besprechung in einer historischen Zeitschrift
eignet. Denn damit soll keineswegs das Verdienst, das der schon ab-
gerundeten und anziehenden biographischen Darstellung des Abbé Comte
zukommt, geschmailert werden. Es soll nur betont werden, daBl es sich
um eine reinc Biographie mit leicht erbaulichem Nebeneinschlag handelt,
nicht um einen Beitrag zur Geschichte der kirchenpolitischen Kampfe, an
die der Name Kardinal Mermillods erinnert. Alle diese politischen Dinge
werden in der vorliegenden Schrift namlich nicht um ihrer selbst willen
erzihlt, sondern nur insoweit berichtet, als sie sich in der Seele Mer-
millods wiederspiegeln und soweit er sich in seiner Korrespondenz dazu
auBert. Es handelt sich, wie bereits der Titel erraten 15iBt, um eine Bio-
graphie in der Art der englischen « Life and Letters». Hier gelingt es
nun allerdings dem Verfasser, trotz mancher, in derartigen Werken wohl
unvermeidlichen konventionellen Wendungen, ein auBerordentlich lebens-
volles Bild seines Helden zu entwerfen; die Charakteristik, die er gibt,
ist reich an anschaulichen Ziigen, stiitzt sich auf geschickt ausgewihlte
Stellen aus Briefen Mermillods und ist von blinder Uberschitzung frei. Wer
bloB den Menschen oder besser noch den Priester Mermillod kennen lernen
will, wird das Buch sicherlich mit hoher Befriedigung aus der Hand legen.
Basel ' Eduard Fueter.

FRANZ SCHOCH. Das letzte Kloster im Kanton Ziirich. Die Aufhebung der
Benediktinerabter Rheinau. Inaugural-Dissertation, Wien 1921, Heinrich
Geitner. 1V4135 Seiten.

Nachdem dic Abtei Rheinau durch einen ErlaB d’Affrys vom 28. Mirz

1803 endgiiltig dem Kanton Ziirich einverleibt worden war, verlangte dieser

Einblick in dic Vermégensverwaltung, lieB aber im {ibrigen die Monche

nach ihrem Gutfinden schalten. Als aber der schweizerische Liberalismus

der dreiBiger Jahre sich in den Badener Artikeln ein kirchenpolitisches

Programm gegeben hatte, verschlimmerte sich auch die Lage dieses Klosters.

Es wire schon damals, trotz des Artikels 12 des Bundesvertrages, zur Auf-

hebung gekommen, wenn nicht die Mehrzahl der rheinauischen Giiter auBler

dem Kanton Ziirich, ein schéner Teil sogar im Ausland gelegen gewesen
wiire. So begniigte man sich 1836 mit der Einsetzung eines staatlichen

Verwalters und mit dem Verbot der Novizenaufnahme ¢« bis zu weiteren

geselzlichen Bestimmungen ». Diese weiteren gesetzlichen Bestimmungen

waren dann die Aufhebungsartikel vom Jahre 1862, gegen welche der
friedliche Charakter der Abtei und ihre weitgehenden Anerbietungen zu
gemeinniitziger Titigkeit nicht mehr aufzukommen vermochten, nachdem
die Schwierigkeiten, das im Badischen gelegene Klostervermégen frei zu
erhalten, behoben waren. Das ist der wesentliche Inhalt vorliegender

Ziircher Dissertation, die sich durch iibersichtliche Darstellung, gute Her-

ausarbeitung der Motive, sachliches Urteil und einen fast durchgingig vor-

nehmen Ton auszeichnet. Bei der Verkaufsgeschichte von Mammern ver-



— 388 —

missen wir eine Untersuchung iiber den EinfluB, den die Beanspruchung
des Heimfallrechtes durch die Biindner Regierung in der Pfiferser Frage
auf diese Angelegenheit ausgeiibt hat. Auch die VerduBerung der im
Kanton Schaffhausen gelegenen Giiter durch den ziircherischen Staat, die
vom Klostier protestios hingenommen wurde, wire in diesem Zusammen-
hang zu erwidhnen gewesen.

Engelberg. Dr. P. Bonaventura Egger.



	Besprechungen = Comptes rendus

