
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Geschichte = Revue d'histoire suisse

Band: 5 (1925)

Heft: 3

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen — Comptes rendus

Louis Blondel. La tour de Lancy; histoire d'un domaine pendant six siecles.

Geneve 1924, Imprimerie Kündig. 81 Seiten und 2 Beilagen.
Der vorzüglichen, im Jahrgang 1921 (Seite 222 ff.) dieser Zeitschrift

angezeigten Abhandlung Blondels über die Genfer Vorstädte und ihre
Topographie reiht sich eine ebenso sorgfältig ausgestattete Arbeit desselben
Autors über den Edelsitz Lancy bei Genf an. In eigentümlicher Weise
durchkreuzten sich im Mittelalter in Lancy Rechte und Besitzungen verschiedener

Herren, eine Erscheinung, die ihre Parallele in den rechtlichen
Zuständen der deutschen Schweiz hat und die der Verfasser in übersichtlicher
Weise auf einem farbigen Plan zur Darstellung bringt. Der einzige
Verband, der vom Mittelalter bis zum Ende des 18. Jahrhunderts eine
gewisse Stabilität aufweist, ist die Kirchgemeinde. Auf Grund dieser Studie
zur lokalen Bau- und Verfassungsgeschichte tritt die Kleinheit und
Zersplitterung der alten Republik Genf so recht in Erscheinung, die erst
1815 und 1816 durch die Abtretung französischer und sardinischer
Landstriche eine gewisse Milderung erfuhr. Damals trat auch Lancy, vorübergehend

Aufenthaltsort von Pictet-de Rochemont, dank den Bemühungen
dieses großen Genfer Patrioten, in den Staatsverband des Kantons Genf
(vgl. auch die von Edouard Chapuisat bearbeitete Karte zur «territorialen
Entwicklung des Kantons Genf 1815—1816» in Heft 9 der Schweizer
Kriegsgeschichte). Die mit geschmackvollen Federzeichnungen ausgestattete Studie
enthält eine Fülle wertvoller Einzelzüge zur genferischen Kulturgeschichte.

Zürich. Anton Largiader.
Ernst Staehelin. Der Jesuitenorden und die Schweiz. Geschichte ihrer Be¬

ziehungen in Vergangenheit und Gegenwart. Basel 1923, Verlag Helbing
& Lichtenhahn, VI+158 Seiten.

Vor allem möge im Titel des vorliegenden Buches ein Irrtum richtiggestellt

werden: Es gab und gibt keinen Jesuiten-« Orden», sondern nur
eine « Gesellschaft Jesu ». Allerdings ist die Bezeichnung « Jesuitenorden »

schon längst aligemein gebräuchlich und vielleicht aus diesem Grunde vom
Verfasser gewählt worden. Aber da es sich zwischen Orden und Gesellschaft

um große organisatorische Unterschiede handelt, um Unterschiede,
auf denen das Wirken der Jesuiten aufgebaut ist, hätte in einer mehr oder
minder wissenschaftlichen Arbeit auch auf den rechten Namen Rücksicht
genommen werden sollen.

Im allgemeinen dürfen wir dem Verfasser, der sich bereits durch seine
Beschäftigung mit der Reformationsgeschichte und mit Oekolampadius



— 352 —

einen tüchtigen Namen gemacht hat, für das Buch dankbar sein. Die
Literatur über die Jesuiten ist weit verstreut und von verschiedenstem Wert
und namentlich für den schweizerischen Boden war die Forschung auf

verhältnismäßig wenig zuverlässige Führer angewiesen. Staehelin
verzichtete von Hanse aus für seine Arbeit auf Heranziehung von archi-
valischem Material; er hat bloß eine aus gewissenhafter Beschäftigung
mit der vorhandenen Literatur entstandene Hochschul-Vorlesung erweitert
dem Publikum dargeboten. Demgemäß ist das Buch zu bewerten in seiner
vorteilhaft knappen Fassung und mit seinen mancherlei eben aus der
Literatur eingeschlichenen Mängeln. Jedenfalls ist es stets interessant, von
nichtkatholischer Seite ein Urteil über die Gesellschaft Jesu zu vernehmen.

Ihr eine vollkommen objektive Betrachtung zu widmen, ist ohne Zweifel
eine schwierige Aufgabe. Die Gesellschaft Jesu ist noch heutzutage ein
im Glaubens- und Gefühlsleben der Menschheit wirksamer Faktor und
ihre Tätigkeit war seit ihrer Gründung immer intensiv auf das Ganze
gerichtet Aus welchem Anlaß nun immer einschlägige Darstellungen
geschrieben werden, die Gefahr liegt nahe, die Tatsachen irgendwie zu
verwischen. Ohne tiefes Eindringen in die Völker- und Individualpsychologie
kann dieses Gebiet vom Historiker nicht bearbeitet werden.

Jener Gefahr ist nun Staehelin in anerkennenswertem Maße entronnen,
obwohl er obendrein seinen Ausgang anscheinend mehr vom religiösen als

rein historischen Interesse nahm. Gegenüber der nach dem Weltkrieg
aufgestandenen Furcht vor einem möglichen Vorstoß der katholischen Kirche
mit Hilfe der Jesuiten wollte er es auf eine Selbstbesinnung des
Protestantismus ankommen lassen, auf die Frage, ob dieser noch über genügend
Waffen zur Abwehr verfüge. Aber gerade unter dieser Voraussetzung
verdient der Verfasser alles Lob dafür, daß er in seiner gut und flüssig
geschriebenen Erzählung die Polemik nahezu ganz vermied. Das in acht

Kapitel gegliederte Buch schildert die Geschichte der Jesuiten in der Schweiz
seit dem 16. Jahrhundert bis 1847 und schließlich die Schicksale der
hervorragenderen Jesuiten schweizerischer Herkunft in der Fremde bis zur
Gegenwart. Stellenweise und besonders im letzten Kapitel läßt sich Staehe-
lins Darstellung geradezu wie eine Apologie der Jesuiten lesen; wir dürfen
uns manchmal fragen, ob denn der Verfasser seinen Zweck im Auge
behalten habe. Doch darauf antwortet er uns selbst am Schlüsse (S. 148 f.)
seines Buches. Nicht der Kampf gegen den Katholizismus war bei der
Niederschrift in ihm wirksam, sondern die Angst um den Protestantismus.
Staehelin vermag einerseits einen Aufstieg der Menschheit im Schatten der
katholischen Kirche nicht gelten zu lassen, anderseits sieht er im
Protestantismus nicht Kraft genug, um diese Aufgabe zu übernehmen, weil es
da an einer gewaltigen Streitmacht gleich der Gesellschaft Jesu fehlt.
Wenn also der Verfasser dieses Gefühl auch seinen Lesern mitteilen wollte,
dann war es sehr klug, sich aller möglichen Objektivität zu befleißen und
die historisch bezeugten Lichtseiten gegenüber weniger gut belegten



— 353 —

Schattenseiten hervorzuheben. Sicher ließ Staehelin gerade durch sein

Motiv das Buch an Wert für den Geschichtsfreund gewinnen.
Von grundlegender Bedeutung mußte natürlich für die ganze

Darstellung werden, wie der Verfasser die zeitgenössische Stimmung beim

« Aufmarsch » der Jesuiten in der Schweiz erkannte. Er schildert sie

folgendermaßen: Seit Beginn des 14. Jahrhunderts stürmte der Mensch im
allmählich erstarkenden Bewußtwerden seiner Würde und Souveränität gegen
die « objektiv gewordene religiöse Lebensordnung » (das System der
katholischen Kirche) und fand am Ende dieser Renaissancebewegung seinen
Wunsch in der Reformation erfüllt; indessen arbeitete aber auch die katholische

Kirche an einer mächtigen Restauration, die am 4. Dezember 1563

mit dem Trienter Konzil abgeschlossen wurde; und als Stoßtruppe dieser

Restauration, somit als Feinde der Renaissance, kamen die Jesuiten auch
in die Schweiz.

Dieser stimmende Akkord erscheint mir in den einzelnen Tönen
verfehlt. Wenn Staehelin auf Grund benutzter Literatur die herkömmliche
Anschauung vertritt, daß erst von der Renaissance die Souveränität und
Individualität des Menschenlebens gewürdigt wurde, dann muß angemerkt
werden, daß uns Dietrich Schäfer erkennen lehrte, wie dieses Verdienst
dem Mittelalter und nicht der Renaissance zukam. Seit Btirdach und Josef
Nadler wissen wir ferner, daß in der Renaissance, und zwar schon vor
dem 14. Jahrhundert beginnend, eigentlich das Streben nach sittlicher und

religiöser Wiedergeburt am Werke war. Fassen wir also die damalige Lage
richtig auf, so erfahren wir, daß der Mensch während der sogenannten
Renaissance aus tiefer sittlicher und religiöser Verkommenheit sich
herauszuarbeiten strebte, ohne daß die vorhandenen Mittel dazu ganz genügten.
In der Masse lag viel weniger das Verlangen, sich von der «objektiv
gewordenen religiösen Lebensordnung» zu emanzipieren, als im Grunde
die Sehnsucht nach energischer Hilfe, um zur alten religiösen Zufriedenheit

zurückkehren /.i\ können. Darüber dürfen noch so sehr blendende

Schlagworte und Konstruktionen nicht täuschen. Über die religiösen
Verhältnisse der Schweiz unmittelbar vor der Reformation ist zwar eine
ausreichende Gesamtdarstellung noch nicht geschrieben. Aber wer den

damaligen Tiefstand des religiösen Lebens im Schweizervolke ungefähr kennen

will, braucht bloß im ersten Bande von Albert Büchis grandioser Schiner-

Biographie das in jeder Hinsicht vollendete Kapitel über den Berner Jetzerprozeß

(1508—09) zu lesen.

In seinen «Grundlagen des 19. Jahrhunderts» bezeichnet H. St. Cham-
berlain das Wesen der Renaissance als «die Geburt eines noch nie

Dagewesenen»; auch Staehelin scheint dieser Ansicht zu sein. Wir dürfen
beiden zustimmen, aber in einem besonderen Sinne. Die Renaissancezeit
erfand, was das Mittelalter nicht kannte und auch die Vorzeit nicht: die

Organisation der Menschen und damit die Auslöschung der Individualität.
Dadurch wurde der Boden gleichermaßen bereitet für die Erfolge der Re-



— 354 —

formation und der Gesellschaft Jesu; innerhalb eines ganz neuen Elementes
kamen Sehnsucht und Erfüllung einander entgegen.

In diesem Zusammenhang wäre es gewiß falsch, die Gesellschaft Jesu

obenhin als pure Reaktion gegenüber der Renaissance zu erklären. Sie

hatte keine andere Aufgabe, als die Reformation sich stellte: die Erfüllung
der religiösen und sittlichen Sehnsucht Europas. Ja, während die
Reformation mit ihrem eigenwilligen Hinaustritt aus dem System der
katholischen Kirche durchaus nicht neuartig wirkte, tat dies im Gegenteil die

Gesellschaft Jesu mit ihrer die Geister unerhört packenden Methode.
Staehelin erhebt trotz seiner unverkennbaren Hochachtung der Leistungen
der Gesellschaft Jesu immer wieder den Vorwurf, daß diese das Volk in

«mittelalterlichen Bindungen» festhalten wollte und will. Wäre er sich

darüber klar gewesen, wie sehr just das Mittelalter auf kirchlichem Boden

individuell und kraftbewußt neuschaffend gewirkt hat, dann hätte er diese

Formulierung kaum gewagt. Dem Ausdruck « mittelalterliche Bindungen»
läßt sich überhaupt kein präziser Inhalt geben. Und wenn damit das

System der katholischen Kirche gemeint ist, wie es im Trienter Konzil

festgelegt wurde, so ist die Bezeichnung erst recht falsch. Was anderes

sollte die Gesellschaft Jesu verteidigen als die Lehre ihrer Kirche?

Im allgemeinen entsprach es vollständig einem neuen Geiste, daß die

Jesuiten auch in der Schweiz sofort die Hand auf die öffentlichen Schulen

legten. Darin ahmten sie freilich nur das Beispiel der Reformatoren nach

und sehr gut hat diesbezüglich Staehelin (S. 10) auf die damalige Schulnot
der katholischen Schweiz gedeutet. Ferner paßten sich die Jesuiten völlig
den jeweiligen Zeitströmungen an. Im vorliegenden Buche wird ganz
richtig dargestellt, wie sie etwa dem Geiste des Barocks durch
Ausnutzung des Theaters und anderer sinnfälliger Mittel entsprachen. Dem

Geiste der Zeit entgegenwirkend, hätten weder sie noch die Reformatoren
etwas ausrichten können. Neu an der Reformation war besonders das

Betonen der nationalen Note auf dem durch die Renaissance für die

Organisation bereiteten Boden. Nur scheinbar steht dazu im Gegensatz die

Gesellschaft Jesu. In Wirklichkeit war die Schöpfung des Ignatius von

Loyola, der als echter Baske außerhalb der europäischen Völkerfamilie
stand, mit ihrer vollkommenen Negation des nationalen Gedankens innerhalb

ihrer Schar nicht minder neu und unmittelalterlich; dadurch war
eben der Zug zur Organisation ins Große und Übernationale gefördert, die

Jesuiten waren stets befähigt, sich überall den nationalen Eigenheiten
anzubequemen und in solchem Belang keinen Widerstand hervorzurufen.
Endlich liegt in der Einrichtung und Erziehung der Gesellschaft Jesu ein

Kern, der so unmittelalterlich wie nur möglich ist, den aber Staehelin doch

ganz übersah. Um sich und die Seinen von dem geistigen Chaos und der

Hysterie der Zeit zu befreien, organisierte Ignatius eine derartige
Geistesdisziplin, daß in den Mitgliedern der Gesellschaft Jesu lediglich der
Verstand herrschen durfte und jede Herrschaft des Körpers über den Ver-



— 355 —

stand (Hysterie: Verzückungen u. s. w.) ganz ausgeschaltet blieb. Durch
diese Gcistesdisziplin standen die Jesuiten natürlich allen Massenbewegungen
völlig frei oder höchstens als Führer gegenüber. Aber gerade diese un-
mittelalterliche Freiheit mußte den Widerstand bei den Massen hervorrufen,
den die Übernationalität nicht weckte. Die Masse merkte nämlich allerorten
nach und nach instinktiv in den Jesuiten ein Element, das für die
Massensuggestion unangreifbar blieb; und aus der Verfassung heraus, die stets
das Nichtassimilierbare haßt, kehrte sich die anfängliche Schwärmerei für
die- Jesuiten in Feindschaft um. Von diesen Dingen aber nahm Staehelin
keine Notiz; wäre er aber damit bekannt gewesen, dann hätte er uns die
kausalen Zusammenhänge wohl plausibler dargestellt und wir wären nicht
mit den landläufigen, aber oberflächlichen Motiven abgespeist worden.

Es war auch in der Schweiz am Anfang der Reformation nicht gar
so weit her mit dem Pochen auf die Würde und Souveränität des Menschen;
dieser Gedanke wurde erst später von der Geschichtsauffassung in die

Gesamtbewegung gelegt. Zunächst war die Opposition gegen Rom und die

Verzweiflung übe; verrottete Zustände maßgebend. Wir können heute in

rein historischer Betrachtung wohl sagen, daß die religiöse und vielleicht
auch politische Entwicklung der Schweiz eine andere Bahn gegangen
wäre, wenn Luthers, Zwinglis und Calvins Taten nach oder wenigstens
gleichzeitig mit dem Auftreten der Jesuiten in der Schweiz geschahen.
Daß die Reformation nicht die Wünsche aller befriedigte, bewies das Außen-
blciben einer Anzahl von Kantonen. Jedoch um das Geschehene zu

beseitigen, genügte das religiöse Genie eines Carlo Borromeo nicht mehr
und auch für die Jesuiten war es reichlich zu spät, als sie zum ersten Male
den schweizerischen Boden betraten und sich 1574 in Luzern niederließen.

Jedenfalls ist klar, daß die in der Renaissance wirksame Sehnsucht nach

«religiöser Wiedergeburt» auch in der Schweiz in zwei neuen Formen
erfüllt wurde: durch die Reformation und die Gesellschaft Jesu.

Mit solchen Einschränkungen ist des Verfassers Erzählung des

Einzuges der Jesuiten nach Luzern, Freiburg, Basel, Wallis, Solothurn und
sonst aufschlußreich und sehr zu loben; nicht minder die Schilderung ihres
Wirkens auf schweizerischem Boden vom 16. bis zum 18. Jahrhundert.
Geradezu erheiternd manchmal, doch auch recht belehrend ist das Kapitel
über den Kampf zwischen dem schweizerischen Altprotestantismus und
den Jesuiten. Mit einiger Wehmut dürfen wir aus der Gegenwart auf jene
Vergangenheit zurückblicken, die im Genuß der erfundenen Buchdruckerkunst

schwelgte und so freigebig mit Lettern, Druckschwärze und Papier
zu schweren Folianten oft fragwürdigen Inhalts war. Gern lesen wir auch
die Schilderung der Jesuitentätigkeit im Zeitalter der Aufklärung. Aber
es ist da erst recht nicht verständlich, warum der Verfasser so sehr die
schroffe Ablehnung dieses Zeitgeistes seitens der Jesuiten betont. In der
Form haben sich diese ja jedem Zeitgeist gefügt; aber die Sache durften
sie denn doch nicht preisgeben. Und in der Tat hat die Aufklärung dem



— 356 —

fügsameren Protestantismus viel tiefere Wunden geschlagen als der
katholischen Kirche.

Daß eine religiöse Körperschaft von der Bedeutung und Organisation
der Gesellschaft Jesu stets in irgend einem Zusammenhang mit gewaltigen
üeistesrevolutionen stehen muß, leuchtet ein. Sie traten auf als Bekämpfer
eines geistigen Chaos und Vollender der Renaissance in ihrem Sinne; sie

fielen der Aufklärung zum Opfer und kamen wieder nach der Einkehr
von der großen Revolution; aus der Schweiz vertrieb sie abermals der

aus der Julirevolution genährte Radikalismus. Auch darüber folgen wir
der Belehrung durch das vorliegende Buch mit viel Dank.

Im Mittelpunkt des Kapitels « Der Kampf um die Jesuiten in der
Schweiz wählend des 19. Jahrhunderts» steht natürlich die Wiederberufung
der Gesellschaft Jesu nach Luzern. Die temperamentvollen und
interessanten Darlegungen des Verfassers bedürfen jedoch einiger Ergänzung.
Zunächst scheint Staehelin an der Meinung festzuhalten, daß der Sonder-

bundskrieg just durch die Jesuitenfrage hervorgerufen wurde. Demgegenüber

möchte ich immer wieder betonen, daß die Angelegenheit der Jesuiten
bloß ein miterregendes Moment für die große Auseinandersetzung war,
die aus einer Verfassungs- und politischen Rechtsfrage kam. Zeitgenössische,
auf den Augenblick eingestellte Urteile dürfen uns diesbezüglich nicht irre
machen. Ferner sollte (S. 122) angemerkt werden, daß, als 1845 die Jesuiten
in Luzern einzogen, zwar Siegwart-Müller, nicht aber Bernhard Meyer
sich zum Verteidiger der Jesuiten bekehrt hatte. Als Bernhard Meyer nach

der Niederlage des Sonderbundes ein Asyl in Österreich suchte, diente ihm
bei Metternich gerade die unentwegt gegnerische Haltung in der Jesuitenfrage

als Empfehlung. In religiöser Hinsicht war Metternich kein Freund
der Gesellschaft Jesu; aber die Ansicht ist auch falsch, daß er sie für
die Politik als Förderin des Konservativismus besonders schätzte. Wie er
sich deshalb ziemlich leicht bereitfinden ließ, in Rom gegen den Einzug
der Jesuiten in Luzern Vorstellungen zu erheben (aber hauptsächlich im
Interesse der österreichischen Politik), darf nicht wundernehmen. Nicht
die Jesuiten in der Schweiz wollte Metternich in seiner Sonderbundspolitik
verteidigen, sondern die Ruhe Österreichs. Darum hat er dem Sonderbunde

Geld, Waffen und beinahe auch einen Oberkommandanten spendiert.
Was es also heißen soll, daß Staehelin (S. 122) unter die Verteidiger der
Jesuiten auch Metternich zählt und notiert: «Metternich sandte statt der
erwarteten Armee wenigstens einen Reitlehrer für die sonderbündlerischen
Offiziere », ist unerfindlich. Die Sendung eines österreichischen Reitlehrers
zum Sonderbund wird allerdings als kleine Episode in meiner Abhandlung
« Des Fürsten Friedrich zu Schwarzenberg Anteil am Sonderbundskriege »

(Zeitschrift für Schweizerische Geschichte 1921) erwähnt, aber Staehelin
hätte aus dieser Abhandlung wohl Wichtigeres entnehmen können; so
sonderbar darf Literatur denn doch nicht « verwertet» werden.



— 357 —

Hingegen vermisse ich eine Besprechung der eigentümlichen Haltung
der Gesellschaft Jesu, bevor sie um die Mitte des 19. Jahrhunderts abermals

ihre Wirksamkeit in Luzern begann. Aus der Literatur wissen wir
längst, daß die Jesuiten diesmal genau so wie im 16. Jahrhundert zögerten
und hauptsächlich auf ihren Mangel an geeigneten Kräften verwiesen.
Zutreffend lehrt Staehelin auch (S. 109), daß die josephinisch orientierte
Geistlichkeit Luzerns den Jesuiten nicht günstig war, was diese auch wissen
mußten. Ferner war der Gesellschaft Jesu gewiß durch Metternichs
Einschreiten klar gewesen, daß ihr neues Auftreten in Luzern von Schwierigkeiten

für Österreich begleitet sein würde. Und dennoch taten sie den
verhängnisvollen Schritt. Darüber wird noch manches zu sagen sein. Jedenfalls

glaubte 1843 niemand in der katholischen Schweiz daran, daß die
Jesuiten wirklich wieder nach Luzern gehen wollten, und die Gesellschaft
Jesu wußte auch selbst, daß sie dort mehr Schaden als Nutzen stiften
könnte. Wartete sie bloß auf eine bessere Gelegenheit oder ließ sie sich
1845 trotz besseren eigenen Wissens von den Luzerner Politikern
überreden Für eine betreffende Erörterung ist hier kein Raum; ich will hier
aus Wiener archivalischem Material nun ein Stück wiedergeben,

das sicher des Interesses nicht ermangelt und einen wichtigen
Einblick gewährt.

Der österreichische Geschäftsträger in der Schweiz, v. Philippsberg,
hatte im Mai 1843 in Freiburg eine Unterredung mit dem Jesuitenprovinzial
Kaspar Rothenflue. Von Metternich angewiesen, brachte Philippsberg das
Gespräch auf das Verhältnis der Jesuiten zu Luzern und Rothenflue teilte
ihm wörtlich folgendes mit: « Die Erziehung der Luzerner Jugend ist
zum Teil in sehr schlechten Händen. Luzern ist kaum der Revolution
entronnen; es hat sie mühselig eingedämmt, geschweige denn völlig
ausgerottet. Die dortige Jugend ist fast atheistisch und sehr viele ihrer Priester
sind ganz irregeleitet. Allerdings gibt es dort auch gute Priester und
wenn die Regierung eine gute Auswahl zu treffen versteht, kann sie
vielleicht mit Glück die Jugenderziehung reformieren mittelst der Kräfte im
eigenen Lande. Es sind bereits drei Individuen am Luzerner Kollegium
sehr gut ersetzt worden und für den Augenblick handelt es sich nur noch
um sieben andere. Für die Dauer jedoch wird man kaum der Notwendigkeit

entgehen können, das Erziehungsgeschäft einer einzigen religiösen
Körperschaft anzuvertrauen, um da Einheitlichkeit zu erzielen. Wir aber
denken nicht daran und dürfen nicht darandenken! Der
A n genblick ist noch nicht gekommen. Wir werden dort
gewiß nichts Gutes ausrichten können. Versetzen Sie sich
nur für einen Moment an unsere Stelle. Der Große Rat verlangt uns; die
Regierung will uns nicht haben. Wir sind bei einem Teil des Klerus, mit
dem alle Radikalen der Schweiz ihre Stimmen vereinigen, verhaßt. Welcher
verwerflicher Mittel hat man sich nicht bedient, um unsere Missionäre zu
verleumden! Da wären die protestantischen Prediger noch die gemäßig-

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte V. Heft 3 7



— 358 —

testen. Man hat uns jedes Wort verdreht, ja man ist so weit gegangen,
einen ganzen Band von Reden zu drucken, die nie von uns gehalten
worden sind. Und die Regierung von Luzern! Ach, mein Herr, wenn
Sie bloß den unwürdigen Brief gelesen haben, den die Regierung,
getrieben vom Großen Rat, an uns gesandt hat! Einen Brief, als wollte man

uns gleich im voraus aufmerksam machen: «Hütet euch, wir kennen euch;
ihr seid eine Bande, gegen die man sich waffnen muß, wenn schon nicht
mit Flinten, so doch wenigstens mit Picken und Hellebarden». Das Volk
liebt uns, das ist wahr. Aber man weiß, daß das Volk nur ein

Instrument in den Händen derer ist, die sich seiner zu bedienen verstehen.
Sicher liebt uns auch die Freiburger Bevölkerung. Recht schön! Aber
gerade diese Bevölkerung wird es sein, die. wenn die Regierung uns nicht
mehr hält, uns bei der ersten Gelegenheit hinausjagen wird. Sie ist
bereits in diesem Sinne von den Radikalen und allen Freimaurerlogen
bearbeitet worden, deren Ziel es ist, uns das Pensionat wegzunehmen. Wir
werden mit Vergnügen abziehen, denn es gibt keinen unter uns, der nicht
den Missionärstand vorziehen würde. Und noch etwas. Ich liebe ein

langsames, aber sicheres Vorgehen. Die allzu brillanten Erfolge sind nicht
die bleibenden. In meiner Provinz habe ich fast hundert Priester, wovon
nur zwei Drittel Schweizer sind. Dank dem Eifer, der uns beseelt,
genügen wir allen an uns gestellten Anforderungen. Um aber den Kreis

unserer Tätigkeit zu erweitern, müßte man auch die Zahl unserer
Mitarbeiter vergrößern. Dazu brauchen wir aber Zeit. Urteilen Sie nun selbst,
mein Herr, ob wir unter den gegenwärtigen Umständen unseren Einzug
nach Luzern wünschen können. Sie fragen mich, ob man in Rom über
diese Einzelheiten unterrichtet ist. Ja, mein Herr, man weiß davon und

es ist sehr notwendig, daß man dort davon weiß».

Herr v. Philippsberg mußte sich selbstverständlich überzeugen, ob
ihm der Provinzial nicht eine bloß für Metternich berechnete Rede
gehalten hatte, und begab sich zu seinem Vertrauten, dem Freiburger Alt-
Tagsatzungsabgeordneten Herrn Forell, um auch ihn auszuholen. Ohne

von der stattgefundenen Unterredung etwas zu wissen, wiederholte Forell
fast den ganzen Gedankengang Rothenflues und betonte, daß dieser als
klarsehender Manu sich durchaus weigere, nach Luzern zu gehen.

Zu dem ganzen Bericht machte Philippsberg für Metternich die
Anmerkung: «Wenn die Jesuiten sich tatsächlich nicht mit Luzern belasten,

können, wäre es nicht viel klüger gewesen, dem Winke zu folgen, den

Euer Durchlaucht ihnen im vergangenen September gegeben haben? Wenn
die Jesuiten im Anfang diese Frage kurz abgeschnitten hätten durch die
Erklärung, daß sie sich mit Luzern nicht belasten wollen, dann hätte
ihre Sache nur gewinnen können und sie hätten der Schweiz diesen ebenso
unheilvollen wie nutzlosen Hader erspart».

Die Schweizer Jesuitenfrage darf wirklich nicht dem Konto von Metternichs

Politik zugerechnet werden. Als die Jesuiten 1845 trotz allem Vor-



— 359 —

ausgegangenen nach Luzern kamen, nahm der österreichische Staatskanzler
diese Talsache mit großem Bedauern zur Kenntnis; er hatte keine Macht
und kein Recht gehabt, sie zu verhindern.

Da für die Schweiz die Jesuitenfrage schon seit langem nur mehr
eine historische Angelegenheit ist, wird es gerade auf diesem Boden
allmählich immer leichter werden, mit strenger Objektivität darüber zu
urteilen. Jedenfalls wird dies Streben durch Bücher wie Staehelins
vorliegende recht gelungene Arbeit sehr gefördert.

Freiburg in der Schweiz. Arnold W i n k 1 e r.

Luioi Fassö. Avvciiturieri della penna dei Seicento. Firenze 1924, Le Monnier,
pp. XV-353.

Das Buch breitet in ungemein knapper Darstellung die Resultate
langjähriger Studien vor uns aus, die den Verfasser aus den Archiven und
Bibliotheken von Florenz und Rom nach Genf, Paris und London führten. Das
Glück war ihm dabei in ungewöhnlichem Maße hold, denn der neu
aufgefundene reiche Briefwechsel des berühmten Florentiner Bibliophilen
Antonio Magliabechi, eine große Zahl unbekannter Episteln von Conrart,
Pierre Bayle, dem Kardinal Mazarin, dem toskanischen Geschäftsträger
Terriesi in London, die Auszüge aus den Genfer Rats- und Konsistorial-
akten: all das enthüllt uns ein ungemein lebendiges Stück Kulturgeschichte
vom Ende des 17. Jahrhunderts. Und zwar ist es ein sehr intimer Aspekt,
unter dem wir den Sonnenkönig Ludwig XIV. und seine in feierlichen
AllongeptTÜckeii regierenden Kollegen erblicken: wie sie nämlich von
Glücksrittern ausgebeutet werden und in zorniger Ohnmacht den Libellisten,
nachdem er bereits eine Schandschrift gegen sie losgelassen hat, doch
wiederum bezahlen, damit er sie künftig verschone!

Das unerreichte Vorbild dieser Abenteurer war Pietro Aretino
gewesen. Ihm strebten, ohne freilich seine Genialität zu erreichen, die
Libellisten nach, deren Schicksal Fassö verfolgt. Vorab der « Historiker»
und ungeheuerliche Vielschreiber Gvegorio Leti. Neben ihm sein Landsmann

Aiconati Lamberti, dessen Biographie einen wie die wahre Ironie
des Geschickes anmutet. Als dritter könnte sich der wackere Theologe
Tomaso Tomasi freilich beklagen, in eine so wenig erfreuliche Gesellschaft
geraten zu sein: geschähe es nicht, um ihm sein gutes Eigentum, die
bisher Leti zugeschriebene Vita dei duca Valeniino zurückzuerstatten. —
Da Leti und Lamberti sich vielfach mit der Schweizergeschichte berühren
und ihre Lebensumstände bisher nur sehr unvollkommen bekannt waren,
möge hier das Wesentliche aus der kritisch gereinigten Vita angeführt sein.

Grcgorio Leti, 1630 aus vornehmer Familie zu Mailand geboren,
erhält seine Erziehung von Jesuiten und soll nach dem Willen des ihn
betreuenden Oheims, des Bischofs von Acquapendente, Priester werden,
dagegen war er niemals Mönch. Doch sein heißes Blut treibt ihn erst
abenteuernd in Italien herum, wobei er zum Broterwerb eine Reihe bedenk-



— 360 —

lichcr erotischer Schriften verfaßt: // letio fiorilo, II parlätorio delle monache1

etc. 1657 nach Paris unterwegs, kehrt er in Genf an, wird Calvinist und

heiratet die Tochter des angesehenen Arztes Antoine Guerin. Erst als

Italienischlehrer und Druckereikorrektor, dann als freier Literat haust er

nun volle 22 Jahre in der Stadt Calvins und publiziert eine Masse

pseudohistorischer Werke, anonymer Libelle u. dgl. Am einträglichsten waren
dabei die Funktionen des geheimen politischen wie literarischen Agenten
einer langen Reihe von Staaten und Fürsten: von Genua, Modena. Parma,

Savoyen, Venedig, der « Elettori di Brandeburgo, di Sassonia, di Baviera,
dei Palatino, i prineipi di Vittemberg, di Brunsvich, d'Hassia e di Cassel».

Er amtet auch mehrfach bei Grenzstreitigkeiten zwischen Neuenbürg und

Bern (1679) oder in einem Zwist zwischen Venedig und Zürich (1676) etc.

(p. 60) und bezog entsprechende Pensionen. Sein eigentlichstes Vertrauensamt

aber bestand darin, die in Genf erscheinenden Libelle von ihrem Druck

aufzuspüren, im Manuskript anzukaufen und zu vernichten. So geschah

es sonderlich für Cosimo III. von Toscana, der durch seinen Eheskandal

der Spottlust besonders ausgesetzt war und in dessen Interesse Leti

beispielsweise eine Schmähschrift La Margarita ridntta in pillole rechtzeitig
erwarb und verbrannte — offenbar war es ein Wortspiel zwischen margarita-
Perle und Marguerite v. Orleans, der Gattin des Großherzogs (p. 49).

Von 1672 weg beginnt der interessante Briefwechsel mit Magliabechi: aus

dem Fassö unter anderem die erbauliche Feststellung zieht, daß die

reichlichen und teilweise wertvollen Literatennachrichten im III. und zum

Teil im IV. Band der Italia regnante Letis samt und sonders von

Magliabechi stammen — darunter vorzüglich ein mächtiges Lob des Herrn

Magliabechi von Herrn Magliabechi selbst! Ob Leti bei der Abfassung
seiner Vita di Sislo V, worin er das Leben des Papstes in einen eigentlichen
Schelmenroman verwandelt, wirklich einfach geschwindelt oder, wie er es

behauptet, mindestens römische Libelle benutzt hat, bleibt unentschieden.

Dagegen sind (wie Beneducci bewies) von den vierzig angeblichen Briefen

des Traiano Boccalini 32 von Leti einfach erfunden, 6 stark verändert und

bloß 2 wirklich echt! Und ähnlich scheint es um die berühmten Lettere

di fra Paolo Sarpi zu stehen, von denen bereits Magliabechi urteilte: er

halte sie für gefälscht ob ihrem schlechten Stil und dem allzu heftigen
Protestantismus (p. 62). Die Vita di Filippo II machte 1679 dem

Aufenthalt Letis in Genf ein jähes Ende: die Genfer Pastoren hatten von

jeher weder seinen Glaubenseifer noch seine Schreiberei sehr hoch

eingeschätzt, die Schriften seien « assez ridicules et meslees de galimathias»
schreibt Jacques Sarasin 1665 in sein Tagebuch. Nun zogen sie aus der

Vita di Filippo II eine ganze Anzahl von Stellen, in denen katholische

Dogmen (über Onadenlehre, Papst etc.) verherrlicht, während mit dem

Admiral Coligny recht schlecht umgesprungen und Calvin ohne Ehrfurcht

1 Ein Exemplar der seltenen Erstausgabe von 1650 besitzt die Basler
Universitätsbibliothek aus dem Besitze Jakob Burckhardts.



— 361 —

genannt wurde. Auch wird Leti fälschlich die Abfassung oder mindestens

der Druck des obszönen Buches der sog. Aloysia Sigaea aufgebürdet. Fast

gleichzeitig stellen sich die protestantischen Orte mit Klagen ein, er habe

in seinem Libello politico dargelegt, wie man Hader und Grenzstreitigkeiten

unter sie tragen könnte (p. 100). So wird der Gescholtene nach

langwierigen Verhandlungen von Genf verbannt. Er hat es bloß der scharfen

Protektion Ludwigs XIV. zu danken, daß er an Hab und Gut ungekränkt
über die Grenzen kommt. Leti eilt nach Paris, hat eine Audienz beim

Sonnenkönig: «che si degnb con somma bontä di mettere nel mio entrare

alquanto la mano al cappello» (p. 123), allein die Einladung Ludwigs, doch

gleich beim Pere de Ia Chaise vorzusprechen, macht Leti stutzig und
als man ihm kurzerhand zwar eine Hofhistoriographenstelle anbietet, als

Kollegen von Boileau und Racine, aber erst nach dem vorgängigen Rücktritt

in die katholische Kirche, da bringt er doch die genügende Festigkeit

auf, um Nein zu sagen und nach London an den Hof Karls II. weiter
zu reisen. Auch die schöne Marquise Sidonie de Courc.elles. die er einst
in Genf stolz am Arme durch die Stadt geführt, bis sie ihm «alcuni
magistrati piü umani» und die «spade d'oro e d'argento» abspenstig
gemacht hatten, besucht er im Gefängnis der Pariser Conciergerie —

ohne daß sie ihn zu halten vermochte (p. 146 ff.). In England bringt er

zwei Jahre (1680—82) zu, gelangt wiederum bis hart vor den Posten eines

offiziellen Geschichtsschreibers in italienischer Sprache — und verscherzt
abermals sein Glück durch seine englische Geschichte: II tealro britannico
mit unvorsichtigen Angriffen gegen den Herzog von York und die Tories,
sowie eine Menge hoher Herren. Abermals wird er ausgewiesen. Die

Berichte des toskanischen Geschäftsträgers Terriesi an Magliabechi lauten
dabei vernichtend für die Erpressungen seines Landsmannes, und wie es

aus bloßer Angst vor seiner giftigen Feder geschehe, daß auch die im

Teatro Beleidigten sich eilig noch mit reichen Geschenken einstellten. So

zieht unser Glücksritter mit Weib und Kind ins letzte Exil: nach Amsterdam,

wo er mit Schreiben und Erpressen nimmermüde fortfährt. Hier verfaßt

er seine Historia Ginevrina und offeriert sie sogleich dem Rate Genfs zum
Ankauf resp. zur Verbrennung um 227 ecus d'or! (p. 229). Aber die

Genfer, erst geneigt, fanden den Preis offenbar zu hoch und gaben ihm

würdig keine Antwort. Um 1693 war die Zahl seiner Werke auf über
hundert gestiegen, wobei er sich selbst nicht mehr an alle erinnerte: da

er sie oft anonym oder unter dem Namen Anderer oder unter wechselnden

Pseudonymen verfaßt habe! 1701 nahm ihm der Tod die Feder aus der
Hand. —

Die bisherigen italienischen Biographen haben in Leti einen heroischen

Patrioten gesehen, der vorab in zwei seiner Schriften kraftvolle Worte

gegen die spanische Fremdherrschaft gefunden habe, ferner einen Historiker,

dessen Nachrichten über die zeitgenössischen Literaten noch heute

wertvoll seien und nicht weniger seine Biographie von Cesare Borgia.



— 362 —

Endlich einen Glaubenshelden, der seiner einmal gefaßten Meinung
treu blieb durchs ganze Leben. Fassö zerpflückt diesen Lorbeerkranz

unbarmherzig. Er beweist, daß die antispanischen Schriften von Lamberti

stammen, die zeitgenössischen Nachrichten über Literaten von Magliabechi.

und die Vita des Borgia von Tomasi. Als einzige charaktervolle Tat bleibt
seine Weigerung, abermals zu konvertieren. Je nach dem zu erwartenden
Leserkreis hat Leti Protestanten oder Katholiken gelobt oder getadelt.

In einer Kontroverse mit den Amsterdamer Buchhändlern wird ihm

daher vorgeworfen, religiös völlig indifferent zu sein: «Comme l'on voit,
il est bien loin d'etre de notre Religion. Si on lui demande s'il croit qu'on
se puisse sauver, il pretend que oui et dans la nötre et dans toutes les

autres on peut esperer le salut selon lui. Pour moi — dit-il — je suis de ce

sentiment qu'en quelque Religion que ce soit, tout homme qui vit mo-
ralement bien, sans donner aucun scandale et faire tort ä son prochain et

qui adore un Dieu infiniment eleve au dessus de toutes les Creatures, je
suis dis-je de ce sentiment, qu'il y a beaucoup de sujet d'esperer le salut

d'un tel homme. Tcllement que tout Chretien, tout Türe, tout Payen

qui aura ces conditions, n'a qu'ä venir, M. Leti lui promet l'entree du

salut» (p. 252). Ob einer solchen «Indifferenz» verfolgte ihn in der Tat
das Amsterdamei Konsistorium. Ob sein religiöses Empfinden wirklich
zu einer so hohen schönen Toleranz gelangt war, entzieht sich unserem
Urteil. Daneben aber ist er von solcher Oberflächlichkeit, Käuflichkeit,
erpresserischer Skrupellosigkeit, daß Fassö als einzige Entschuldigung die

allgemeine Demoralisation seines Zeitalters anführt, die solche Skribenten
schuf und ertrug. —

*

Im Jahre 1673 taucht in Genf ein Mailänder Flüchtling Namens

Giovanni Girolamo Arconati Lamberti auf, dessen Zugehörigkeit zur
vornehmen Familie der Arconati Fassö zu beweisen trachtet. Eine bedenkliche

Reihe von Missetaten hing bereits an seinem Namen, von denen

wenigstens ein Mordversuch zu Rom an Jacopo Altoviti, dem Patriarchen

von Antiochia, feststeht. Er bringt (1672) sich in Genf durch das

Verfertigen von Schandlibellen durch, die er vor dem Druck den Betroffenen

zur Erwerbung und Unterdrückung anbietet. Doch daneben verfaßt er
hier jene beiden Schriften, die Leti in den unverdienten Ruf eines guten
italienischen Patrioten brachten: II governo dei duca di Ossuna, 1678: einen

brennenden Protest gegen das schlechte Regiment der Spanier in Mailand,
und als bewußtes Gegenstück: La vita di Bartolomeo Arese, presidente del

senalo di Milano, 1682. Damit hat aber seine idealische Tätigkeit gründlich
ihr Ende erreicht. Er beginnt vielmehr sich dem schönen Beruf des

politischen Doppelspions zu widmen.
Die geistlichen und Kriminalbehörden Genfs machen immer wieder

Anstrengungen, seiner durch Einsperren und Ausweisen ledig zu werden,
doch umsonst, er heiratet sogar — sehr gegen den Willen eines hohen



— 363 —

Konsistoriums — eine üenferin und findet bei deren Familie Schutz. In
Basel vermutlich wird er Protestant. Als Vertrauensmann des spanischen
Gouverneurs von Mailand bereitet er (Frühling 1684) von Genf aus in
Gemeinschaft mit in die Schweiz geflüchteten Hugenotten einen Aufstand
im Dauphine, Languedoc, Vivarais und den Cevennen vor und verkauft
sofort den ganzen Handel samt Dokumenten dem französischen Gesandten
M. de Gravel in Solothurn! So sind wir völlig mit dem Nachfolger Gravels,
Michel Antoine Tambonneau, einverstanden, der am 7. Februar 1685 an
Ludwig XIV. berichtet: C'est un homme cognu icy pour un scelerat, qui
n'a m foy ni religion (p. 306). Doch nun folgt der jähe Umschlag. 1686

taucht Lamberti in Amsterdam auf und ist 1691 bereits Sekretär des
englischen Botschafters im Haag, Lord Portland. Er bleibt in dieser gewichtigen

Stellung bis 1718. Die hohe Politik bietet ihm nun vermutlich schöne

Gelegenheit, die mannigfachen « Vorstudien» und Erfahrungen seines
bisherigen Lebens zu verwerten! Dann, 1718, zieht sich der Wackere mit
samt der Familie, an Ehren und Glücksgütern gesegnet, nach Nyon
zurück Allerlei kleinere literarische und historische Arbeiten hatte er in
den vergangenen Jahren veröffentlicht und so unternimmt er ein mächtiges,
1 2 bändiges Werk: Memoires pour servir ä l'histoire du ISe s. 1724—34

gedruckt. Schon 1723 wird er Bevollmächtigter des Landgrafen von Hessen-
Kassel in Bern und Genf, wobei ihm der Genfer Grand conseil zwei
Gesandte schickt: pour lui faire les civilites du Conseil sur son caractere!
Und als Lamberti 1631 gar Resident des Königs von Schweden wird, da

führen ihn die Genfer feierlich zu einem Festschmaus in ihr Hotel de Ville,
von dem ein Menschenalter vorher so oft Haft- unel Ausweisungsbefehle
gegen ihn ergangen waren.

Und die Torwache hat jedesmal anzutreten und die Waffen zu
präsentieren, wenn der Flerr Gesandte vorüberschreitet.

Lamberti aber verbringt seine alten Tage traulich in Nyon und wird
mit Ehren in der dortigen Kirche 1733 bestattet.

Neben diesen beiden Glücksrittern nehmen sich die Schicksale des

zu Urbino geborenen D theol. und Professors an der römischen Minerva,
Tomaso Tomasi (1608 58), sehr ärmlich aus. Neben einer Reihe gründlich
vergessener literarischer Arbeiten verfaßte er vor allem die bisher Leti
zugeschriebene Vita dei duca Valentino. Ihr erster Teil wurde von Tomasi
dem Kardinal Mazarin eingesandt, der ihm nach der Fertigstellung des
Werkes den Posten eines Hofhistoriographen versprach. Doch die Sache

zerschlug sich und so mußte Tomasi schließlich 1655 seinen anonymen
Erstdruck der Großherzogin von Toscana widmen. Das Werk geriet rasch
auf den Index untl kam dann abermals 1670 in Genf heraus, diesmal von
Leti.

Die geschickte, sich nie im ininimen Detail der gewissenhaft erledigten
Vorstudien verlierende Darstellung, die kühle Unparteilichkeit gegenüber
den geschilderten Menschen, der Sinn für das Kulturhistorische inachen



— 364 —

aus dem Werke Fassös eine Leistung, die der italienischen Wissenschaft
zur Ehre gereicht.

Basel. Ernst Walser.

Marie-L. Herking. Charles-Victor de Bonstetten. Sa vie, ses oeuvres, Lausanne,
1921.

MUe Marie-L. Herking a publie, il y a dejä plusieurs annees, cette forte
etude sur Charles-Victor de Bonstetten, qui a le double avantage d'etre
tres documcntee et d'une lecture attrayante. II faut lui en savoir gre.
Car Bonstetten, s'il n'a pas ete un grand genie, s'il n'a pas laisse d'oeuvre
immoiteile, est ä coup sür une personnalite remarquable en tant qu'homme
et en tant que Suisse, et c'est justement parce qu'il n'a pas depasse son
temps, qu'il le reflete avec une fidelite absolue. Contemporain de Goethe,
ayant vecu presque un siecle (1745—1832), il est un representant des plus
interessants d'une- epoque tourmentee de notre histoire, dont il a partage
les aspirations, les esperances et les deceptions. Patricien bernois, faisant
carriere de magistrat avant de se votier aux lettres, il a pris une part
active aux evenements de son temps, bien qti'au fond il fut plutot un
intellectuel qu'un homme d'aetion. Faire sa biographie, c'est passer en
revue l'histoire politique, sociale et litteraire de la fin du 18eme et du
commencement du 19^m« siecle.

A Berne, oü il est ne, il passe une enfance attristee par les
Conventions et les traditions du milieu aristoeratique auquel il appartient.
L'education «opprimante» qu'il rec-oit provoque en lui tres tot un violent
desir d'independance. Son pere, heureusement, l'envoie dans la Suisse
Romande vers sa 15e™e annee, ä Yverdon d'abord, puis ä Geneve. Lä il
s'epanouit, sa vie se. transforme, il etudie avec ardeur, il s'interesse ä

1'« affaire Rousseau» (1763), il est heureux. II a le bonheur de s'attirer
I'affcction du philosophe Charles Bonnet qui le conseille, le dirige, l'instruit,
devient son Mentor. II frequente les salons des gens «du haut ¦>¦>, visite
Voltaire ä Ferney. A cöte de Berne, dont il qualifie le regime de « tyraunie
consommee-», Geneve lui parait «un asile de liberte»: eile deviendra sa

patrie d'election. II y reste jusqu'ä sa 22eme annee, puis il entreprend des

voyages d'etudes, en Hollande d'abord, puis en Angleterre, oü le grand
poete Thomas Gray le distingue de son amitie. A Paris, oü il se rend
ensuite, il frequente les Encyclopedistes, auxquels il est presente par Mme
Necker. II a des succes mondains, pour les clames « il incarne un berger
de l'Arcadie de Gessner ». Apres un voyage en Italie, il se deeide ä contre-
coeur ä rentrer ä Berne, et bientot (1775) il y est elu membre du Grand
Conseil.

Entre-temps il a rencontre ä Schinznach, ä la reunion de la Societe
Helvetique, le jeune historien Jean Müller, pour lequel il se prend d'une
amitie souclaine et enthousiaste, et qu'il encouragera beaucoup dans la
suite ä ecrire sa celebre «histoire des Suisses». Müller de son cöte



— 365 —

fortifie dans son ami l'interet aux choses de la patrie. Bonstetten fera

partie du gouvernement bernois pendant 23 ans, au cours desquels il
remplit 3 fois les fonctions de «baillif» ä üessenay; ä Nyon (1787 —

1793), oi! il subit les contre-coups de la revolution frangaise; ä Locarno. En

1798 il assisle ä la chute de l'ancienne republique de Berne, chute qu'il
avait prevue avec Müller, sans pouvoir y remedier. II voit sa ville natale
envahie par les Frauc;ais, pillee par ses propres concitoyens, sa vie est

en danger, et comme il se sent pour l'instant incapable de rien faire pour
sa patrie, il l'abandonne, il part en exil. Sa carriere d'homme d'etat est
Knie.

11 s'en va au Danemark, oü il reste pendant 3 ans l'höte de la famille
Brun, dont il avait fait la connaissance lors de son sejour ä Nyon. II

s'etait lie d'amitie avec Mme Brun, femme-poete tres bonne et tres
cultivee, t|iü eut sur lui une influence heureuse et durable. II se met
serieusement ä ecrire. En 1801 il revient en Suisse, et y tombe dans un
desordre intlcseriptible. Convaincu de nouveau, apres quelques efforts in-
utiles, qu'il lui est impossible de sauver «cette triste Troie», il fait un
deuxieme voyage en Italic, apres lequel il se fixe definitivement ä Geneve.
II y vit dc'sormais comme ecrivain, et devient bientot le centre d'une societe

europeenne. II assiste au 1er juin 1814. II se lie avec Necker, Pictet - de

Rochemont, Sismondi, Mme Necker - de Saussure, Mme de Stael.... Ce

sont des annees douces, comblees d'amitie, produetives. Les nuages sont
rares dans le ciel clair de cette existence privilegiee. Bonstetten meurt ä

Geneve le 3 fevrier 1832.

Ces indications suffisent pour montrer le profond interet de cette
vie, que Mlle Herking developpe devant nous en l'illustrant de nombreuses
citations empruntees ä la correspondance inedite de Bonstetten. Nous y
deootiv rons un observateur tres fin et un ecrivain charmant.

Son temps, avons-nous dit, se reflete en lui. Dans sa jeunesse il nous
apparait comme une sorte de « Rene ». Pendant ses voyages d'etudes il a

passe par une crise de « mal du siecle», qui assombrit un jour son äme
ä tel point, qu'il desira mourir. Son reve d'une vie consacree aux lettres
explique les nombreux flottements et les hesitations qui precederent sa

resolution d'aeeepter une charge publique. II se resigna bien difficilemeiit
ä quitter ce qu'il croyait «la voie de la gloire et de l'immortalite ». Ses

relations d'amitie avec Müller, Gray, le poete Matthisson, Mme Brun

portent les empreintes du romantisme: enthousiasme, sentimentalite, ly-
risme, contemplation de la nature. Sa premiere oeuvre, ses -< Lettres sur
une contree pastoralc de la Suisse » ecrites ä Gessenay, proclame le retour
ä la nature, et l'admiration des Alpes, que son compatriote Haller avait
eveillee dans tous les coeurs. Ses « Idylles» sont imitees de Gessner.
Plus tard il se fera pedagogue ä la suite de Rousseau. Esprit liberal, il
prechera ä Berne la demoeratisation du gouvernement dans l'espoir de

prevenir la revolution, dont il partageait d'ailleurs les grandes idees. C'est



— 366 —

gräce ä cet esprit liberal, conciliant, qu'il put se maintenir k son poste de

Nyon en des circonstances extraordinairement delicates; les Vaudois hais-

saient Berne, et aimaient Bonstetten! Au Danemark, il decouvre ä son

tour Ossian et la poesie du Nord. II etudie les vieilles langues du Nord

pour pouvoir lire les «Sagas» dans leur texte. C'est un engouement. II

va jusqu'ä faire de veritables recherches linguistiques et ä ecrire un article

sur l'islandais. C'est lui qui donnera ä Mme de Stael le desir de

connaitre les litteratures septentrionales; c'est lui aussi qui lui expliquera

ce qu'est «la societe de Schinznach». Avec le temps il penche de plus

en plus vers la philosophie, et au cours de ses voyages il s'interesse

avant tout ä « l'homme », qu'il etudie partout sur le vif. Sous Pinfluence

du «retour ä l'antique», qui se fait sentir alors dans tonte l'Europe, il

decrit ses peregrinations dans le « Latium», et devient presque un auteur

celebre. II dit de meme son mot dans le fameux debat entre << l'Ossianisme »

et le « Classissismc », en ecrivant « L'homme du midi et l'homme du nord

Par le coeur et l'esprit il a vecti tout ce qui emouvait alors l'Europe. II

est un Europeen.
Mais il est aussi un Suisse. II l'est par sa famille; par sa formation

intellectuelle, produit de deux cultures; par son amour de la patrie, qui

doit du reste beaucoup ä l'influence de la Societe Helvetique, et surtout
äl'amitie de Jean de Müller, ä celle aussi de Füssli, de Stapfer, de Zschokke.

Le patriotismc pour Bonstetten n'est pas seulement un sentiment, mais

un devoir. S'il a airne l'humanite, il a aime la Suisse tout autant, il l'a

servie, et lui a voue sa sollicitude jusqu'ä son dernier jour. Son oeuvre,
ecrite moitie en allemand, moitie en francais, montre, ä de rares exeptions

pres, une tendance significative de notre esprit national: eile veut eclairer

les hommes, eile est ecrite en vue d'une action morale. Laissons de cöte

ses projets de reformes, ses traites sur l'edttcation: meme quand il ecrit
Ie « Latium », ce n'esl pas seulement pour decrire la « scene des six derniers

livres de PEneide », c'est aussi pour attirer l'attention elu monde sur l'etat
lamentable d'un pays desole, oü sevissent la misere, la famiiie et les

fievres. Certes, il a vu ce pays autrement que Chateaubriand! C'est cette

tendance qui forme Turnte dans l'oeuvre si complcxe de Bonstetten. Si

d'ailleurs on veut en expliquer l'etonnante diversite, on devra se rappeler

qu'elle n'est que la projeetion de la vie de son auteur. Independamment
de ses qualites litteraires, eile gardera sa valeur avant tout comme Illustration

de cette vie. Elle restera le temoignage d'un esprit tres distingue,
curieux de tout, qui s'etant assimile sans effort le genie des races meii-
dionales et septentrionales, travailla ä eveiller Ia Sympathie des nations
les tines pour les autres, ce qui est proprement un ideal suisse.

Peut-etre trouvera-t-on un jour que sa meilletire oeuvre, c'est sa

correspondance, qui est encore inedite en grande partie, et que Mlle

Hcrking souhaitc de voir publiee integralement. Nous partageons ce

souhait apres avoir lu ce livre, qui evoque fort heureusement la figure



— 367 —

de Bonstetten. Car il a toute la precision scientifique, et de plus la clarte

et l'elegance, c'est-ä-dire le style convenant ä la description d'un homme

qui charma ses contemporains par son savoir etendu, son äme sensible,
et la gräce de ses manieres.

Basel. O. K 1 u t h.

Dr. ARNOLD JAGGl.. Über Johannes von Müllers Geschichtsauffassung. Bern

1922, Paul Haupt. Akad. Buchhandlung, 8°, IV |-119 S.

Dil ersten fünf Kapitel dieser Untersuchung sind als Berner Dissertation

herausgekommen; hier liegt uns nun die abgeschlossene Arbeit vor.
Sie ist eine wertvolle Ergänzung unserer historiographischen Literatur,
die manche Seite der wissenschaftlichen Tätigkeit des Schweizer eieschicht-

schreibers, die verschiedenen Einflüsse, die auf sein Leben und sein Werk

einwirkten, in helles Licht rückt und in ihren Ergebnissen vielfach ein

endgültiges Urteil bedeutet. Der Verfasser hat sich nicht damit begnügt,
bloß aus einzelnen Werken oder sogar nur aus Stichproben die Bedeutung
Johannes v. Müllers als Geschichtschreiber darzustellen; er hat seine Werke

gewissenhaft und verständnisvoll, ohne vorgefaßte Meinung, gelesen, und

er verfügt auch im wesentlichen über die Kenntnis der einschlägigen
Literatur bis zu den neuesten Veröffentlichungen. Von den Schriften
Müllers hätten vielleicht die zahlreichen Rezensionen noch etwas

ausgiebiger ausgenützt werden dürfen, weil gerade aus der Besprechung und

Beurteilung der Arbeiten anderer Geschichtschreiber die Ansichten Müllers
über die Aufgaben und Methoden der Geschichtschreibung, über die von
ihm vertretene Geschichtsauffassung am deutlichsten ersichtlich ist. Daß

der reiche, zum Teil noch ungedruckte Nachlaß Müllers, den die Schaffhauser

Stadtbibliothek aufbewahrt, nicht herangezogen worden ist, möchten
wir dem Verfasser nicht zum Vorwurf machen; für die Lösung seiner
Aufgabe war dies nicht erforderlich. — In einer kurzen Einleitung, « historio-
graphische Voraussetzungen », schafft sich der Verfasser die nötige Grundlage

zu seiner Untersuchung, indem er nachweist, wie sich an Stelle der
individualistisch-rationalistischen Erklärungsweise der Aufklärung, die den

früheren Zeiten nicht gerecht werden konnte, weil sie alles geschichtliche
Geschehen vom Gesichtspunkte ihrer eigenen Auffassung, vom Standpunkt
der Vernunft, Nützlichkeit und Zweckmäßigkeit aus betrachtet, allmählich
eine neue geschichtliche Betrachtungsweise sich herausbildete. Bestimmte

Grundlagen hiefür haben schon französische Aufklärer — Montesquieu,
Voltaire, Rousseau -- geschaffen; Herder forschte nach den Ursprüngen
des menschlichen Wesens und Schaffens und stellte die Lehre vom
organischen Werden, vom stillen, unmerklichen Wachsen auf; er fordert
vom Geschichtschreiber, daß er sich in das Zeitalter, in die Himmelsgegend,

in das Wesen der Völker hineinfühle und die geschichtlichen
Erscheinungen nicht nach Gesetzen, die ihnen fremd sind, beurteile. Durch
die Annahme, daß nicht bloß jedem Geschöpf, sondern auch den Völkern
eine eingeborne Lebenskraft, eine eigentümliche Naturanlage inne wohne,



— 368 —

wird die für die Geschichtsauffassung des 19. Jahrhunderts grundlegende
Anschauung von der nationalen Bedingtheit des geschichtlichen Geschehens

gewonnen.
Auch die Revolution hat neue historische Erkenntnisse aufgebracht;

an die Stelle der individualistisch-pragmatischen Erklärungsweise der

Aufklärung tritt der Entwicklungsgedanke. Die Frage nach Zweck und Wert
der Erscheinungen tritt zurück; der Sturm und Drang setzt an die Stelle

der Autonomie der Vernunft diejenige des Lebens; der Zweck der üe-
schichtschreibung ist nicht mehr in erster Linie die nützliche Belehrung
oder kritisches Urteil, sondern sie wird Selbstzweck, in der Romantik
sogar ein Gegenstand der Andacht und Verehrung; der Staat wird als Person

mit eigenem Genius aufgefaßt, als Gesamtkraft vieler aufeinanderfolgender
Geschlechter; im positiven Recht anerkennt sie das wahre Naturrecht; sie

weist jede Weiterentwicklung ab, weil sie auf dem Boden der Vergangenheit

steht. Die historische Schule des 19. Jahrhunderts teilt mit der
Romantik die Vorstellung des Volkes als Gesamtheit der verschiedenen
Generationen, erblickt aber in der gesamten geistigen Kultur den freien Ausfluß

des Volksgeistes; sie wahrt die geschichtliche Entwicklungsmöglichkeit
im Gegensätze zur politischen Romantik.

Auf der Grundlage dieser Ausführungen sucht nun der Verfasser die

allgemeinen Grundzüge der Geschichtsauffassung Müllers, der mitten in

diese wichtige Übergangszeit gestellt war, zu erfassen. Die Lösung dieser

Aufgabe ist bei ihm besonders schwierig, weil bei seiner außergewöhnlichen
Rczeptivität, mit der er alle Ideen und Strömungen der Zeit, geistige und

politische, aufgenommen und wiedergegeben hat, und bei der Eigentümlichkeit,

daß bei ihm diese Einwirkungen nicht aufeinander folgen und

sich ablösen, sondern vielfach nebeneinander herlaufen und sich

durchkreuzen, eine abgeklärte Geschichtsauffassung bei ihm nicht zustande
gekommen ist. Aufklärung, Sturm und Drang und schließlich die Romantik
haben mit ihren Ideen auf ihn eingewirkt und ihn im Leben und Werk
festgehalten. Bei dem Versuche, diese Einwirkungen im Einzelnen
nachzuweisen, liegt die Gefahr nahe, aus vereinzelten Äußerungen, die bei dem

erregbaren, von momentaner Stimmung ergriffenen Wesen Müllers vor
allem auch im Briefwechsel sehr häufig vorkommen, Folgerungen auf die

gesamte Geschichtsauffassung abzuleiten, die in ihrer Allgemeinheit kaum

zulässig sind. Diese Klippe hat der Verfasser wohl nicht in allen Fällen
anstandslos zu umschiffen vermocht. So kommt er denn öfters in den Fall,
eine Behauptung, die er aufgestellt hat, sofort wieder zu beschränken

oder zu modifizieren. Es ist wohl auch nicht empfehlenswert, auf

Äußerungen, die in politischen Gelegenheits- und Tendenzschriften Müllers
gelegentlich vorkommen, allzu sehr abzustellen. Mit Recht wirft Jaggi einem

seiner Vorgänger, Schuck, dem er allerdings nach meinem Eindruck allzu
scharf auf den Leib rückt, vor, daß er sich vornehmlich an die politischen
Schriften Müllers, vor allem an die Schriften über den Fürstenbund, ge-



— 369 —

halten habe. Der schwere Vorwurf aber, daß Schuck die historischen
Bücher Müllers ga: nicht gelesen habe, nicht einmal die verschiedenen
Vorreden zur Sehweizergeschichte, scheint mir ungerechtfertigt zu sein. Aus
dem Umstände, daß Schuck nicht zu den gleichen, scharfsinnigen Schlüssen

gekommen ist, wie sein Nachfolger, darf ein so vernichtendes Urteil nicht

abgeleitet werden.

Sehr gut weist der Verfasser nach, wie sich in den verschiedenen

Beurteilungen der Schweizeigeschichte, von der Bostoner Ausgabe von
1780 bis zur revidierten Leipziger Ausgabe von 1806 und zur letzten
Veröffentlichung, der ersten Abteilung des fünften Teils im Jahre 1808, eine

wesentliche Änderung und Entwicklung in der geschichtlichen Auffassung
Müllers erkennen läßt. Etwas zu großes Gewicht wird dagegen auf die
24 Bücher allgemeiner Geschichten gelegt, die, nebenbei gesagt, in der

vorliegenden Fassung nicht mit den Genfer Vorlesungen aus den Jahren
1778—80, aus der Aufklärungsperiode Müllers, übereinstimmen, sondern

aus einer weitgehenden Umarbeitung in den Jahren 1795 und 1796 in Wien

hervorgegangen sind, also aus einer Zeit stammen, in der bereits ganz
andere Einflüsse, vor allem derjenige Herders, auf ihn einwirkten. Neben
dem Bruder Müllers, Johann Georg, der wohl auch hie und da einer
Erwähnung würdig gewesen wäre, weil er an der wissenschaftlichen Arbeit
Müllers den größten Anteil nahm und ihm oft mit seinen Ansichten und

Ratschlägen wertvolle Winke gab, hat vor allem Herder eifrig auf die

Ausarbeitung der Universalhistorie gedrängt. Der Grund, weshalb ich diesem
Werke Müllers keine allzu große Bedeutung beilegen möchte, liegt darin,
daß er selbst sie nur als eine Vorarbeit betrachtete und nicht für den

Druck reif hielt, weil er vielmehr für das abgeschlossene Werk, zu dessen

Ausführung er nicht gekommen ist, ganz andere Grundsätze und Zwecke
in Aussicht stellte. —

Etwas eingehender hätte die Stellung Müllers zur Frage tler
Benützung der Gcschichtsquellen auseinandergesetzt werden dürfen; denn
obwohl ihm die eigentliche Quellenkritik nach ihrer neuen Entwicklung
noch fremd war, hat er doch die Wichtigkeit der Geschichtsquellen
vollkommen erkannt; in seinen Rezensionen begrüßt er vor allem diejenigen
Werke, die neue Quellen eröffneten; in seinen letzten Lebensjahren dachte

er ernstlich an die Herausgabe einer großen Quellensammlung für die
deutsche Geschichte, wie sie später durch die Pertzischen Monumenta
Germaniae historica verwirklicht worden ist.

Die Einteilung des Stoffes in drei Teile: I. Die allgemeinen Grund~

züge von Müllers Geschichtsauffassung; II. Analyse von Müllers
historischpolitischem Denken und III. Müllers Werk im Verhältnis zu seiner Zeit
und seiner Persönlichkeit bedingt mehrfache Wiederholungen, weil sich die
drei Teile nicht immer scharf auseinanderhalten lassen, sondern häufig
ineinander übergreifen. Insbesondere gilt dies vom dritten Teile der
Abhandlung.



— 370 —

Im ersten Kapitel weist der Verfasser nach, daß Müller in seiner

Göttinger Studienzeit unter dem Einfluß Schlözers noch ganz auf dem
Boden der Geschichtsauffassung der Aufklärung stand, die Geschichte

vom Standpunkt des praktischen Nutzens auffaßte. Daran hat er auch

noch später festgehalten; er sucht auf das öffentliche Leben einzuwirken,
praktischen Einfluß auszuüben, aber nicht mehr in rein rationalistischem
Sinne, sondern mit geschichtlichem und nationalem Gepräge. Beim Neben-
einanderlaufen der altern rationalistischen Denkweise des 18. Jahrhunderts
und der jüngeren, geschichtlicheren und nationalen des 19. Jahrhunderts
beginnt die letztere mehr und mehr zu überwiegen. In den beiden

folgenden Kapiteln werden zunächst die rationalistischen Einflüsse und dann

die Wirkung der geschichtlichen Richtung auf die Geschichtschreibung
Müllers verfolgt.

Im zweiten Teil nimmt Jaggi die Analyse von Müllers historisch-

politischem Denken vor, d. h. die Untersuchung einiger Einzelbegriffe
desselben, der Fortschritts- und Humanitätsidee, in deren Auffassung die

ältere, rationalistische Denkweise neben der Jüngern einhergeht, und das

Verhalten Müllers in der Frage des Urteils, in dessen durchaus maßvoller

Anwendung ei von der angriffslustigen Aufklärung abrückt; der Standpunkt
Müllers hierin wird recht bezeichnend mit dem Ausdruck «Relativismus»
bezeichnet, indem er immer das Hauptgewicht auf die Umstände, auf
die gegebenen Verhältnisse legt; in allen Formen will er das Gute suchen

und nichts ganz und gar verwerfen. In der Auffassung des Begriffes
«Nation » und «Nationalgeist» wird die besonders starke Berührung mit
der politischen Romantik nachgewiesen; das starke nationale Fühlen Müllers
beruht gleichzeitig auf einer gut eidgenössischen, patriotischen
Geistesrichtung. —

Der rein rationalistisch-naturrechtlichen Begründung des Staates stellt
Müller eine historische an die Seite; der Staat ist ihm ein selbständiges,

lebendiges Wesen mit dem Selbstzweck der Macht, und er kommt sogar
zur Verherrlichung der rücksichtslosen Machtentfaltung des Staates im

Kriege, im Geiste des italienischen Staatsmannes und Schriftstellers Machia-

velli, dessen Einfluß auf die politischen Anschauungen Müllers der
Verfasser an verschiedenen Stellen recht gut nachweist. Aber diese, dem

Sturm und Drang entsprechende Auffassung wird eingeschränkt durch die

Verhältnisse, aus denen Müller hervorgegangen war, durch das Interesse
seines geliebten Vaterlandes und der Kleinstaaten, das auf der strengen
Wahrung des Rechtes beruhte, und durch den Gedanken des

Gleichgewichtes, den er zu einem förmlichen System ausbildete, das auf sein

politisches Denken einen tiefgreifenden Einfluß ausübte. Zutreffend weist
hier der Verfasser gegenüber Schuck auf den Unterschied zwischen der

Auffassung des Gleichgewichtes bei Herder und Müller hin; Müllers Gleich-

gewichtsidee beruht nicht vornehmlich auf der Forderung der Ausgeglichenheit

und Harmonie im Sinne Herders, sondern sie teilt eine Hauptansicht



— 371 —

Machiavellis unel des w irtschaftlichen Liberalismus von der wohltätigen
Wirkung anspornender Gefahr und Konkurrenz. Mit dieser Gleichgewichtsidee

hängt auch das Staatsideal Müllers zusammen.

In seinen Ausführungen über die Stellung Müllers zur Idee der Freiheit

und des historischen Rechtes bestreitet Jaggi die von mir an anderem
Ort ausgesprochene Ansicht vom Widerstreite des Freiheitsprinzipes mit
dem historischen, urkundlichen Rechte. Ich vermag dem etwas gesuchten
Gedankengang nicht zu folgen, wonach der Widerspruch bei Müller nicht
zwischen diesen beiden Prinzipien liegen soll, sondern zwischen seinem

historisch-politischen Denken einerseits und seinem Verhalten gegenüber
den zeitgeschichtlichen Ereignissen anderseits. Die Versöhnung zwischen
dem urkundlichen Herkommen und seinem Freiheitsbegriff ist ihm doch

nicht so reibungslos gelungen, wie Jaggi annimmt; der innere Widerstreit
bei Müller tritt doch bei mancher Gelegenheit, nicht bloß bei der
vielbesprochenen Begrüßung des Bastillcnsturmes, zutage. Daß er aber
versucht hat, die beiden Prinzipien in seinem System zu vereinigen, habe ich

selbst angenommen, und ich anerkenne gerne den Nachweis Jaggis, daß

diese Vereinigung bei Müller in der Gleichstellung von Freiheit und Recht
im Sinne Montesquieus zu suchen ist. Im Grunde genommen steht doch

Müller auf dem Boden des historischen Rechts, das er schließlich bis zum
Grundsatz der Legitimität gesteigert hat, auch hier als Vorgänger der
Romantik. —

Wie Müller seine Auffassung vom Rechte durch seine Lehre vom
Geiste der Zeit modifiziert hat, von jener übernatürlichen Macht, gegen
die jeder Widerstand aussichtslos ist, zeigt der Verfasser in klarer Weise
und wie sich damit die religiösen Gedanken und Gefühle Müllers
verbunden haben, indem er in der Entwicklung des Zeitgeistes die Hand
Gottes erblickte; das erklärt die Wandelbarkeit Müllers in seinem
politischen Verhalten bis zu seiner letzten folgenschweren Kapitulation gegenüber

dem gewaltigen Kaiser, dem Gott die Welt in die Hand gegeben
habe. Dabei hätte darauf aufmerksam gemacht werden können, daß

Müller die Zeichen der Zeit kaum richtig erkannt hat; er hat seine

Arbeit und Kraft, vor allem in seiner politischen Tätigkeit, durchwegs
staatlichen Erscheinungen gewidmet, die dem Verfall oder der gewaltsamen

Umwandlung überantwortet waren: der Genfer Aristokratie, dem

untergehenden geistlichen Fürstentum, dem verfallenden deutschen Reich,
dem erstarrten fridericianischen Staate in Preußen und schließlich dem

ephemeren westfälischen Königreiche.
Jaggi bezeichnet die Geschichtsauffassung Müllers als einen « religiös

gefärbten Historismus»; die bestehenden Verhältnisse sind von Gott
gewollt oder doch zugelassen.

Im dritten Teil betrachtet der Verfasser Müllers Werk im Verhältnis
zu seiner Zeit und zu seiner Persönlichkeit. Es ist schon darauf hingewiesen
worden, daß in diesem Schlußteil manche Wiederholungen unvermeidlich



— 372 —

waren; viele früher ausgeführte Gedanken und Ansichten werden hier aus
den Zeitverhältnissen und aus dem persönlichen Wesen und Erleben Müllers
zu erklären versucht, aus seiner außerordentlich feinen Organisation, die

von Gegenwart und Umgebung ganz umfaßt unel «überwältiget» war.
Man wird im allgemeinen den wohlbcgründeten Ergebnissen der
Untersuchung rückhaltlos beipflichten dürfen. Ein Fragezeichen möchte ich

allerdings hinter die Behauptung setzen, daß die Freundschaftssehnsnclit
Müllers an seiner Vaterlandsliebe mitbeteiligt war, daß diese psychologisch
als ein durch persönliche Beziehungen gewecktes, auf Land und Volk
übertragenes Freundschaftsverhältnis aufzufassen sei. Der unersättliche
Freundschaftsdrang Müllers hat mit seinem Nationalgefühl nichts zu tun;
er trägt vielmehr etwas Krankhaftes, Pathologisches an sich. Auch scheint
es mir nicht nötig, für die religiöse Wandlung in seinem Leben, für die
Rückkehr zum Glauben der Väter ein bestimmtes Erlebnis des Jahres
1782 in Anspruch zu nehmen; ich vermag ebenso wenig als der Verfasser
ein solches ausfindig zu machen; die Wandlung hat sich vielmehr
allmählich vollzogen. Der Einfluß der inniggeliebten Mutter mit ihrem kindlich

frommen Glauben, der Verkehr mit dem geistreichen und dabei bibel-
gläubigen Philosophen und Naturforscher in Genthod, Bonnet, später auch

derjenige mit Herder und viele andere Beziehungen genügen vollkommen,
um uns zu erklären, daß Müller sich bald von dem rationalistisch-deistischen
Standpunkte wieder entfernt hat. Die Zumutung des Glaubenswechsels,
die ihm infolge seiner Schrift « Die Reisen der Päpste» von römischer
Seite aus gemacht wurde, hat ihn veranlaßt, im «Gespräch mit Frau B.

im Hof Geißmar » eine Art von Glaubensbekenntnis abzulegen, in welchem
er selbst erklärt, daß er durch das Studium der Geschichte und der Bibel
nach dein Zweifeln der Jugend zur Erkenntnis der staunenswerten Wege
Gottes mit den Menschen gekommen sei, und an einer andern Stelle
bezeugt er, er sei «von der Historie zum Glauben» geleitet worden. Daß
diese religiöse Einstellung von großem Einfluß auf die innere Entwicklung

und die Historiographie Müllers gewesen ist, sei ohne weiteres
zugegeben, auch das, daß dadurch die mangelhafte Verknüpfung der
geschichtlichen Ereignisse nach dem Prinzip von Ursache und Wirkung
teilweise erklärt werden kann und daß Müller durch seinen religiösen Enthusiasmus

sich der Romantik nähert, mit der er sich auch in der Auffassung der

Geschichtschreibung als künstlerisches Schaffen berührte; auch er sucht
mit der Geschichte die Poesie zu verschmelzen, die Erzählung poetisch zu

verklären, farbenreich zu malen. So entspricht seine innere Entwicklung in
ihren Hauptzügen derjenigen seines Zeitalters: erste Epoche Aufklärung,
zweite Sturm und Drang, Ausgang Romantik; er steht im Leben und Werk
unter dem Banne seiner Zeit und Umwelt. In dem Werke Müllers erblickt
Jaggi nicht einen Ideenquell, sondern ein mächtiges Ideenreservoir, aus
dem sich ganze Geschlechter ihre geschichtliche und politische Bildung
geholt zu haben scheinen. Wünschbar, wenn auch nicht gerade im Be-



— 373 —

reiche der Arbeit liegend, wäre es gewesen, wenn die Bedeutung Müllers
für die jüngeren zeitgenössischen Geschichtschreiber, sein Einfluß auf das,

was man seine historische Schule genannt hat, etwas näher berührt worden
wäre.

Das Endergebnis der Untersuchung bringt uns nichts Neues,
Unerwartetes. Sie ist aber so sorgfältig und gewissenhaft, nach streng
wissenschaftlicher Methode durchgeführt, daß wir dem Verfasser aufrichtigen
Dank für seine verdienstvolle Arbeit wissen.

Schaffhausen. Henking.

Gottfried Guggenbühl. Bürgermeister Paul Usteri, 1768 1831. Ein schweize¬

rischer Staatsmann aus der Zeit der französischen Vorherrschaft und
des Frühliberalismus. Erster Band. Aarau, 1924. Verlag H. R Sauerländer

& Co.
Das Buch, das um die Jahreswende erschienen ist, darf zu jenen

großen schweizerischen Biographien gezählt werden, die über die
Einzelpersönlichkeit hinaus zugleich schweizerische Geschichte und Politik in
großem Rahmen darstellen. Aber diese Geschichte wird anders geschaut
als in der Schilderung durch den Historiker, der darauf ausgeht, den Verlauf

der Dinge in ihrer Gesamtheit zu verfolgen, Tatsachen zu sammeln
und zu ordnen und den Gang der Ereignisse festzustellen. Der Biograph
sieht die Welt vom Standpunkt des Einzelnen an, der als Zeitgenosse
leidend und mithandelnd an den Geschicken des Landes teilgenommen hat.
Die Kenntnis der politischen Geschichte wird mehr oder weniger
vorausgesetzt, und diejenigen Vorgänge erfahren eine breitere Darstellung, an
denen der Einzelne besondern Anteil genommen hat. Wie wir aber die
künstlerische Gestaltungskraft bewundern, die ein Historiker wie Dierauer
in der Bewältigung des Stoffes und in der Zusammenfassung des Mannigfaltigen

an den Tag legt, so sind wir uns auch der Schwierigkeit bewußt,
die sich dem Biographen entgegenstellt, aus der Verbindung der Lebens-

geschichte mit der politischen Geschichte eine Einheit herzustellen.
Die Lösung dieser Aufgabe ist auf die verschiedenste Weise versucht

worden. Nicht selten stehen einander wissenschaftliche Gründlichkeit und

Darstellungsmöglichkeit im Wege. Die rein chronologische Erzählung
genügt nur, insoweit unser Wissen befriedigt wird. Aber sie gibt nicht das,

was den Reiz der Biographie ausmacht. Diese bedarf im wahren Sinne des

Wortes der Seele. Die psychologische Entwicklung ist ihr Vorrecht.
Es bleibt immer interessant, bei der Lektüre eines Buches auch nach

den literarischen Absichten des Verfassers zu forschen und sich jeweils
Rechenschaft zu geben über die Frage, wie er über den Stoff Meister
geworden ist. Das Urteil freilich bleibt stets ein persönlich einseitiges; aber
nicht selten urteilt der Leser zuverlässiger als der Verfasser, denn er tritt
ohne Voraussetzungen an den Stoff heran, einzig in der Absicht, die
Darstellung auf sich wirken zu lassen. Und entscheidend bleibt, ob er nach

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte V. Heft 3 8



— 374 —

der Lektüre eine deutliche, sozusagen greifbare Vorstellung gewonnen,
ihm die geschilderte Persönlichkeit sichtbar und gegenwärtig geworden ist.

Das Buch Guggenbühls ist tüchtige, durch und durch ernsthafte und

solide Arbeit. Er besitzt den Überblick über die so verworrenen
Parteikämpfe der Helvetik und schildert nun Usteris Entwicklung und Wirksamkeit

aus der umfassenden Kenntnis des Materials heraus. Von der
Ausdehnung dieses Aktenmaterials geben die Anmerkungen einen Begriff.
Aber immer nur einen unvollständigen. Usteri war Vielschreiber. Er
gehörte zu jenen Leuten, die immer etwas zu sagen hatten, ihre Meinung
für wichtig genug hielten, daß sie ausgesprochen oder geschrieben werde.
Was andern Qual ist: die Beschäftigung mit der Feder, das war ihm
Genuß. Er schreibt Zeitungsartikel um Artikel, Brief um Brief, seine

Korrespondenz ist ausgedehnt. Er gibt und verlangt Neuigkeiten, Gedankenaustausch,

Diskussion. Er teilt mit, belehrt, agitiert — kurz, was ihn

beschäftigt, das verlangt Worte.
Seine Hinterlassenschaft konnte wohl einen Biographen

zurückschrecken. Eine so energische und produktive Persönlichkeit zu schildern
und das Gedachte noch einmal durchzudenken, zu überprüfen, abzuwägen:
dazu braucht es Mut. Der Mangel an Aktenmaterial kann schuld daran

sein, daß eine Lebensgeschichte nicht geschrieben wird. Der Überfluß an

Dokumenten kann dieselbe Wirkung nach sich ziehen. So wurde der Mangel
an einer gut dokumentierten Biographie Usteris längst gefühlt. Guggen-
bühl hat den Mut gehabt, sie zu schreiben. Gewissenhaft. Fast zu sehr

darauf bedacht, nichts zu unterlassen, was zur Vollständigkeit des Bildes

beitrüge. Und doch wieder, schon um des Raumes willen, gezwungen,
Verzicht auf vollständige Mitteilung zu leisten. Jenen Verzicht, der einem

so schwer fällt, und der doch seinen Lohn in sich selbst trägt: das Lebensbild

wird deutlicher, eindrücklicher. Die Hauptlinien gewinnen.
Vielleicht — aber das ist eine durchaus persönliche Anschauung —

hätte der Verfasser ohne Ängstlichkeit freier über den Stoff disponieren
können. Es gibt Fragen in der diskussionsfreudigen Helvetik, die heute

bedeutungslos erscheinen; die damals und auch für die Folgezeit ohne

Wirkung gewesen sind. Da fragt es sich, ob es sich lohnt, die Gedankengänge

des Redners oder Zeitungsschreibers noch einmal zu gehen. Oder
ob unsere Vorstellung von Zeit und Menschen nicht deutlicher wird, wenn
wir manches nur summarisch erledigen, das aber, was die Physionomie
bestimmt, um so deutlicher ausführen.

Nur der Verfasser selbst kann in ganzem Umfang ermessen, was

er an Wissenswertem für sich behalten hat. Die reichhaltigen Anmerkungen
geben uns einen großen Begriff von der Selbstzucht, die er geübt hat. —
In der Ausarbeitung sind die Kapitel nicht alle gleichmäßig ausgefallen.
Die Abschnitte des ersten Teils z. B. sind geschlossener als diejenigen
des zweiten Teils. Das liegt am Stoff. Um die positiven Leistungen des

Politikers recht ins Licht zu rücken, wurde auch seine Stellungnahme in



— 375 —

den Einzelfragen fortlaufend gezeichnet. Die Mannigfaltigkeit derselben
bereitet einer einheitlichen Darstellung Schwierigkeiten. Dafür ist dann
die Einheitlichkeit und Geschlossenheit der letzten Kapitel wieder um so
fühlbarer.

Die Entwicklung des jungen U. ist mit besonderer Eindrücklichkeit
gegeben. Die charakteristischen Züge springen hervor, die in verstärktem
Maße auch das Bild des gereiften Mannes prägen. Man denkt immer wieder
an das Porträt, das als Titelbild dem Buche beigegeben ist. Die
Übereinstimmung von Bild und Schilderung sind überraschend. Aus diesem Bild
mit der hohen Stirn, der festgewurzelten Nase, den schmalen Lippen, dem
starken Kinn und den starken Augenbogen sprechen Energie und Intelligenz.
Die großen lebendigen Augen mil dem festen, bestimmten Blick, ,1er forscht
und im entscheidenden Augenblick auch zupackt, zeugen von der unersättlichen

Aktivität des Mannes, dem der Kampf im Gesicht geschrieben steht.

Dem entspricht auch die Schilderung durch den Biographen. Durch
das ganze Buch hindurch tritt uns Usteri entgegen als der entschlossene,
harte, geradezu unversöhnliche Politiker, der seine Anschauung schlechtweg
als die einzig richtige ansieht und den jede abweichende Auffassung
sofort als persönliche Gegnerschaft herausfordert. Guggenbühl gibt uns
unzählige Beweise für das Draufgängertum Usteris, dem Politik Pflicht ist.
Sie bildet sein Lebenselement. Alles andere rückt in zweite Ordnung, ist
Begleiterscheinung. Er treibt Politik aus innerer Notwendigkeit. Darum
wird auch der Gelehrte vom Politiker verdrängt: die Wissenschaft ist nur
eine Bildungsstufe in seinem Leben trotz seiner ausgesprochenen Fähigkeiten.

Sie wird ein faute de mieux. In der Wissenschaft reizt ihn die
Kontroverse, — der Kampf. Er ist ein Kriegsmann unter den Gelehrten:
er braucht schon hier Angriff, Herausforderung, Abwehr. Erst aus der
Gegnerschaft erwächst ihm der ganze Reiz wissenschaftlichen Forschens
und Lebens.

Er kann arbeiten. Der Biograph macht uns in der ausgezeichneten,
großzügigen und doch an entscheidenden Einzelheiten belebten Schilderung
der Jünglingsjahre auch diesen Zug deutlich. Usteri ist « ein Sklave seiner
Arbeitslust ». Er will mit vier Stunden Schlaf auskommen. Er studiert die
medizinische Wissenschaft, treibt aber selber Raubbau an seiner Gesundheit.

Alles drängt in ihm auf Produktivität. Mit der Herausgabe einer
botanischen Zeitschrift — er ist 19 Jahre alt! — dokumentiert er seine
K publizistische Energie ». Er bekommt Streit mit dem Mitherausgeber durch
«sein nicht selten schroffes Wesen und eine Neigung zur Überhebung».
Diese Eigenschaften entwickeln sich in bedrohlicher Weise.

Auch die Art seines schriftlichen oder mündlichen Vortrags ist heftig.
Interessanter als der Gegenstand seines Wissens ist die Art des

Vortrages : er tritt auf mit der Rechthaberei des Starken, mit der Rücksichtslosigkeit

des Streitbaren, für den die Wissenschaft etwas durchaus Leben-



— 376 —

diges, Aktuelles ist. Er setzt sich ein für das Neue. Seine Meinung ist
ihm dabei oft wichtiger als die Sache.

Unwillkürlich denkt man an den späteren Politiker: der wissenschaftliche

Gegner ist dem Gelehrten ebenso minderwertig wie ihm später der

politische Gegner verächtlich ist. Seine Freunde werfen ihm Verketzerungs-
sucht vor. Er besitzt sie schon als Jünger der Wissenschaft. Er hat den

Blick des strengen, unheimlichen und harten Kritikers, der die schwachen
Seiten des Gegners rasch entdeckt und sie geschickt und skrupellos
ausnützt. Er sucht den Sieg, den Erfolg, glaubt daran, gewinnt die
Überlegenheit durch Zielsicherheit und Schlagfertigkeit. Seine Kritik bleibt
nicht sachlich, sondern wird persönlich: er macht den Gegner lächerlich,
macht ihn mundtot.

Er ist ein Hasser. Man lese nur den Streit mit Murray, und wie
Usteri seine eigene wissenschaftliche Zeitschrift, mit dem Verfasser zu
reden: zur Arena für gelehrte Stierkämpfe herabwürdigte.

Das leidenschaftliche Temperament, so führt üuggenbühl aus,
verleitet ihn zu Ungerechtigkeiten; aber versöhnlich wirkt die unerschütterliche

Überzeugungstreue, «die auch das moralische Rückgrat seiner
politischen Lebensarbeit werden sollte».

Mit diesem Satze ist allerdings die Individualität Usteris charakterisiert,

wie sie sich im Verlauf des ganzen Buches darstellt. Wie jedes
leidenschaftliche Temperament im Umgang höchst unbequem wirken kann, so
fordert auch Usteris Natur zur Gegnerschaft heraus. Soweit seine
Individualität sympathisch berührt, geschieht es tatsächlich nur dadurch, daß

wir den Einsatz seiner ganzen Persönlichkeit spüren. Und das will viel
sagen. Er gehört nicht zu den sog. glücklichen Naturen. Ihm fehlt die
gleichmäßige Verteilung der Kräfte. Aber er imponiert durch lebhaften,
in die Materie rasch eindringenden Verstand und durch die Energie seines
Willens.

Diesen Eindruck gewinnt man aus den ersten Kapiteln des Buches; er
verstärkt sich, wenn der Leser den Überblick über das Ganze gewonnen
hat. Die Schilderung von Usteris Jugend und Entwicklung rechne ich
zum besten der Biographie. Der Verfasser hat die gefährlich lockende
Breite glücklich vermieden, dafür diejenigen Züge und Tatsachen des

jungen Lebens hervorgehoben, die für den Mann und für seine Haltung
in den politischen Kämpfen charakteristisch sind. Denn dieselben Kräfte,
die schon in den frühen Jahren wirksam sind, bleiben produktiv in den
Jahren der Reife. Der impetus — unwillkürlich drängt sich dieser
Ausdruck auf die Lippen — ist in der Jugend wie im Maniiesalter
derselbe. Sogar in der Art der kraftvollen Äußerung ist er kaum ver-
schieden. Sondern was bei andern und in den meisten Fällen durch
Lebensdisziplin gebändigt erscheint, das begegnet uns in der politischen
Laufbahn Usteris ungehemmt, oft sogar ins Maßlose übertrieben, und die



— 377 —

Sturm- und Drangzeit, von der Guggenbühl vorsichtig spricht, reicht in
Usteris Leben über das übliche Maß hinaus.

Im ganzen Buch begegnet uns denn auch der Mann als eine heftige,
selbstbewußte, mit einer Fülle an physischer und intelligenter Kraft
begabte Natur, zugleich Kampfnatur, indem der Politiker wie der Gelehrte

sozusagen von der Gegnerschaft lebt, in Atem und Aktivität erhalten wird.
Mit den unerfreulichen Erscheinungen seines Wesens freilich wird

sich nicht jeder so schonungsvoll auseinandersetzen, wie der Biograph es

kann, der seinen Blick vor allem auf die Überzeugungskraft und den
tatsächlich schaffenden Willen Usteris richtet, einen Willen, der mit
bestimmten und klaren Forderungen aufzutreten wußte. In politisch bewegten
Zeiten ist es doppelt wertvoll, wenn der Mann weiß, was er will. Die
Steckköpfigkeit und Unbelehrbarkeit Usteris bereitete ihm allerdings
schwerste Enttäuschungen. Man ist sogar versucht, von Borniertheit zu reden,
darf aber nicht vergessen, daß es heute leicht ist, über den jungen
Liberalismus zu lächeln, der seinen Weg erst suchen mußte.

Versöhnlich im Wesen Usteris wirkt vor allem eine idealistische
Gesinnung. Er war nicht Streber, wenn er auch, seiner ganzen Natur
entsprechend, eine einflußreiche Stellung im neuen Staat einzunehmen wünschte.
Sondern er war im wahren Sinne des Wortes und trotz aller Mißgriffe
ein Patriot. Leider von jener Unduldsamkeit, die nicht versteht, daß man
auf verschiedene Weise dem Lande dienen kann. Als Redner und Publizist
hat er auch den Patriotismus zu Tode geritten.

Er hat seine Kraft in den Kämpfen förmlich verschwendet. Er ist
voller Unrast und zugleich von bewundernswerter Arbeitslust. Man könnte
sein Leben mit dem Worte Senecas überschreiben: singtilas dies singulas
vitas puta. Es lag im Wesen des Jünglings wie in dem des Mannes, Tag
und Stunde als etwas Unwiederbringliches auszunützen. Als er sich nach

dem Staatsstreich der Föderalisten 1801 vom Platze zurückziehen mußte,
da setzte er den Kampf, den er nicht mehr im Parlament führen konnte,
mit vermehrter Heftigkeit in seiner Zeitung fort. Escher, « der mit
Schauder in den politischen Wirrwarr» zurücksah und zur Wissenschaft
zurückkehrte, mußte sich über die politische «Unersättlichkeit» Usteris
wundem.

Denn für diesen gab es kein Ausruhen. Das difficilis in otio quies
gilt in ganzem Umfang für Usteri. Dabei war und blieb er ein gefürchteter
und gehässiger Gegner. Er war Agitator. Seine Kampfweise — das geht
doch aus zahlreichen Stellen hervor — war nichts weniger als vornehm.
Er ging ganz einfach darauf aus, den Widersacher zu vernichten. Widersacher

war, wer seine Meinung nicht teilte. Denn er identifizierte die
Sache mit der Person.

Wilhelm Oechsli, selber ein temperamentvoller Beurteiler, nennt ihn
einen Systematiker ohne nüchternen Blick. Daß er Systematiker war, kann

uns nicht überraschen. Die Parteikämpfe drängten förmlich zu Einseitig-



— 378 —

keiten. Bedenklich aber ist, daß er in der Notlage dieselben politischen
Macht- und Gewaltmittel anwendete, wenn sie seinem Zweck dienlich waren,
die er an andern verurteilte. Er tat es, ohne die Konsequenzen vorauszusehen

und abzuschätzen. Es berührt überaus peinlich, daß derselbe Mann,

der über die Kreaturen Frankreichs Verrat schreit, selber seine Zuflucht

zur französischen Regierung nimmt, damit sie ihm behilflich sei, sein

Programm durchzusetzen. Daß sich vor ihm derselbe Abgrund auftut, in

den die Freunde Rapinats und Reubels stürzen, das sieht er nicht.

Wa.s er unternimmt, treibt er mit Heftigkeit. Noch im Sommer 1791

spöttelt er über den Politiker Rengger. Aber um die Jahreswende

begeistert er sich plötzlich und grenzenlos für die Umwandlung Frankreichs

zum verfassungsmäßigen Staat. Mit Ungestüm, die Freunde überraschend,

erklärt er sich für die Prinzipien der französischen Revolution. Escher

und Rengger wurden jetzt von ihm rasch überholt. Denn es fehlte ihm

ihr kritisch abwägender Sinn. In der völligen Hingabe an die französischen

Ideen erinnert er vielmehr an Peter Ochs. Seine von Guggenhühl zitierten

Äußerungen über die französische Revolution sind von überraschender

Ähnlichkeit mit denen des Basler Staatsmannes. Während aber Ochs eine

gewisse Ängstlichkeit besaß, war Usteri entschlossen. Er hat etwas vom

Apostel, der die ganze Welt bekehren möchte.
Er stellt seine Person in den Vordergrund. Darin unterscheidet er

sieh von seinen Freunden wie Rengger und Escher. Diese hatten auch

unter seiner Reizbarkeit zu leiden. Als er sich z. B. nach dem Staatsstreich

der Unitarier zurückgesetzt fühlte, ließ er seinen Unmut an den

Freunden aus, so daß sich Rengger bedankte, von ihm gehudelt zu werden.

Escher machte ihm 1802 schwere Vorwürfe, weil er diejenigen, die nicht

seine Auffassung billigten, ohne weiteres als Verräter kennzeichne: «Es

war einst große Tendenz zur Verketzerungssucht vorhanden, aber nie

scheint mir, war sie stärker als jetzt», schrieb er. Wenn Usteri sogar
seine Freunde, die er doch liebe, als Verräter beschuldige, wie solle da

Ordnung bestehen können ohne Bürgerkrieg in einem Lande, wo tausendfältige

Ansichten vorhanden seien.
* **

Es kann sich hier nicht darum handeln, der Tätigkeit Usteris in den

helvetischen Behörden, die Guggenbühl in mehreren, gut dokumentierten

Kapiteln schildert, zu folgen. Nur das Verhältnis zu Frankreich soll

herausgehoben werden. Da ist zunächst auffällig, wie der sonst heftig
entschlossene Mann hinter der sichern ruhigen Art Eschers zurücksteht.

Als im Jahre 1798 der französische Kommissär Rapinat die Ausstoßung
zweier Direktoren verlangte, da war Usteri «im Innersten empört, hüllte
sich aber in Schweigen ». Escher dagegen fand den Mut, als einziger den

Großen Rat zum Widerstand gegen den Eingriff der fremden Macht
aufzufordern. Vielleicht wirkte dies Beispiel, daß Usteri wenigstens
nachträglich für die Exdirektoren einstand. — Besonders aber vermissen wir



— 379 —

ein entschiedenes Wort von seiner Seite, als Frankreich der Schweiz die

heillose Offensiv- und Defensivallianz aufzwang. Groß und unvergeßlich
steht Escher da, der den Antrag stellte, den Vertrag zu verwerfen, um
die Zukunft der Nation zu retten. Usteri fügte sich dem Drucke nur

gezwungen, sagt der Biograph. Aber man versteht dann doch, wenn die

Gegner über Usteris Deklamationsfähigkeit spotteten: tatsächlich steckt
in den Zitaten seiner Reden und Zeitungsartikel viel Rhetorik.

Als in der Zeit des zweiten Koalitionskrieges auf einen Wink Masseuas

ehemalige schweizerische Magistratspersonen verhaftet und deportiert
wurden, da war es wiederum Escher, nicht Usteri, der im Parlament Protest
erhob. Aus Angst vor der Unterdrückung seiner Zeitung unterließ Usteri
auch eine Zeitungsfehde.

Es ist nicht leicht, völlige Klarheit über die damalige Einstellung
Usteris zu Frankreich zu gewinnen. Guggenbühl schreibt: «Er bekämpfte
die blinde Anlehnung der Revolutionspartei an Frankreich. Die Ziele der

Reformer, die Wiederherstellung der Neutralität und der Unabhängigkeit
der Schweiz uiui die Schaffung geordneter Verhältnisse im Innern, deckten
sich auch mit seinen Bestrebungen».

Von all diesen Punkten aber ist kein einziger, gegen den er sich

in der politischen Praxis nicht schwer versündigt hätte. Er verurteilte die

sich wiederholenden Staatsstreiche, beteiligte sich aber selbst dabei; er
wünschte wohl Neutralität und Unabhängigkeit der Schweiz, aber suchte
dies zu erreichen mit Hilfe der fränkischen Macht, dabei immer von dem

Gedanken beherrscht, daß der Einheitsstaat das einzige Heil bedeute.

Mit Ochs und Laharpe hat er keine Gesinnungsgemeinschaft. Er

freute sich unbändig über den Sturz des Konstitutionsmachers. Er
brandmarkte ihn als Verräter.

Das Urteil über Peter Ochs ist in der Hauptsache beeinflußt durch
die Umstände, die mit seiner Entfernung aus dem Direktorium zusammenhängen.

Die Akten sind unvollständig. Jede Ergänzung ist erwünscht.
Wird sie uns durch die Kenntnisse Usteris geboten

Erinnern wir uns an den Tatbestand: Ochs war durch französisches
Machtwort ins Direktorium gelangt. Er galt als die Kreatur Reubels. Als
in Paris im Sommer 1799 eine « Palastrevolution » stattfand und durch den

Regierungswechsel Reubel beseitigt wurde, fiel auch Ochs. In der
entscheidenden Direktorialsitzung vom 25. Juni stellte Laharpe den Antrag
auf seine Ausschließung. Vor die Wahl gestellt, sofort aus Gesundheitsrücksichten

zurückzutreten oder öffentlich angeklagt zu werden, wählte er
das erstere und «sprach sich damit selber das Urteil» (Oechsli).

Auf den ersten Blick erscheint das Vorgehen Laharpes als eine
patriotische Tat, eine, allerdings späte, Auflehnung des Nationalgefühls gegen
die unbefugte Einmischung Frankreichs.

Aber wir kennen die ganze Begründung, mit der Laharpe vor den
beiden andern Direktoren seine Forderung vertrat, nicht. Weder die vor-



— 380 —

geschobenen noch die wirklichen Gründe sind unzweideutig überliefert.
Oechsli stellt allerdings den Zusammenhang mit dem Regierungswechsel
in Paris fest; er weist sogar die Vermutung, wonach Laharpe auf einen

Wink des französischen Direktors Sieyes hin gehandelt habe, nicht ganz
von der Hand; er schildert auch, wie Laharpe zur Aufrechterhaltung des

Einheitsstaates Gewaltmaßregeln vorbereitete, denen Ochs nicht zustimmte;
aber er redet schließlich nur davon, Laharpe habe sich mit Ochs nicht
mehr verstanden — eine viel zu schwache Formulierung — und den ganzen
Nachdruck legt er darauf, Ochs habe dem französischen Gesandten Re-

gieriiiigsgtheimnisse verraten.

Vorsichtiger ist Dierauer. In Anlehnung an die Untersuchungen von

Hans Barth schreibt er: «Persönliche Streitigkeiten — zwischen Ochs und

Laharpe — scheinen den Ausschlag gegeben zu haben. Indiskretionen, wie

sie Ochs vorgeworfen wurden, hat sich auch Laharpe gestattet». Es

wäre verlockend, diese Bemerkung Dierauers mit Belegen zu stützen. Das

würde hier zu weit führen.
Jedenfalls wird man Barth darin zustimmen, daß die Begründung von

Laharpes Antrag oberflächlich und sehr anfechtbar war. Sie erging sich

in allgemeinen Behauptungen. Ochs wurde nicht nur Indiskretion, sondern

das Streben nach der Diktatur vorgeworfen, — eine Anklage, die aus dem

Munde eines Escher volles Gewicht hätte. Im Munde Laharpes dagegen,
der selber die Diktatur vorbereitete, erscheint sie als Heuchelei. Tatsächlich

räumte Laharpe ein ihm unbequemes Hindernis hinweg. In einem

Brief vom 20. Juni lehnte Ochs die Mitwirkung an den von Laharpe
geplanten Gewaltmitteln ab. Fünf Tage später folgte der Streich: Laharpe
erhob die Klage gegen den allgemein gehaßten Mann.

Sein Sturz fand den Beifall Usteris. Wir .suchen deshalb bei dem

Zürcher, der nachher in der Zeitung Ochs vernichtete, nach bestimmten

Angaben. Aber wir werden enttäuscht. Der Bericht des «wohlunterrichteten

» Usteri geht nicht in die Tiefe. Seine Schilderung v erstarkt lediglich

den überlieferten Eindruck, daß Ochs im Gefühl irreparabler Verschuldung

und aus Furcht vor dem Kriminalkodex, also als qualifizierter
Verräter, dem Druck nachgegeben habe. Der Biograph verstärkt diesen
Eindruck durch die einleitenden Worte, wonach der Sturz Ochs' « Usteri und

der gesamten Reformpartei zu hoher moralischer Genugtuung gereichte».
Ebenso durch die an Oechsli sich anlehnende Schlußbemerkung, wonach
sich Ochs später durch seine Tätigkeit als Deputat wieder so weit
rehabilitierte, « daß sich ihm sogar ein Gegner wie Usteri wieder zu nähern

vermochte ».

Diese aus Oechsli stammende Floskel darf nicht unbesehen
weitergegeben werden. Sie verteilt allzu einseitig Licht und Schatten und
ersetzt eine sachliche durch eine rein moralische Beurteilung. -- Wer, wie

Usteri, wenn auch in guten Treuen, später selbst mit dem französischen

Gesandten konspiriert und die Mitwirkung fremder Truppen nachsucht:



— 381 —

der ist nicht zum moralischen Richter bestimmt. Diese Einsicht könnte
Usteri bewogen haben, ähnlich wie Laharpe es tat, mit dem früheren
Gegner wieder in Verbindung zu treten: der Briefwechsel Ochs-Usteri
setzt schon im Jahre 1809 ein — bevor Ochs die Gelegenheit hattes sich
moralisch zu rehabilitieren — und dauerte bis zum Tode des Baslers,
dazu in einem ganz auffälligen Umfang.

Man darf auch nicht wohl von moralischer Genugtuung reden, die
Ochs' Sturz hätte hervorrufen können. Die Sache lag doch höchst einfach:
französische Bajonette hatten Ochs vom Direktorium ferngehalten,
französische Bajonette hatten ihn ins Direktorium geführt, und ein französischer
Regierungswechsel führte seine Entfernung aus dem Direktorium herbei.
Viel Rühmenswertes und Erhebendes war dabei nicht für das schweizerische

Nationalgefühi.
Usteri gab seiner Freude über den Sturz Ochs « zündenden Ausdruck ».

Aber er kam mit seiner Kritik doch reichlich spät. — Der Senat bestimmte
drei Abgeordnete, unter ihnen Usteri, um vom Direktorium nähere

Erkundigungen über die Entfernung des Baslers einzuziehen, — ein Zeichen
dafür, wie oberflächlich und ungenügend die Orientierung war. « Er unterzog

sich der Aufgabe um so lieber, als er selbst auf Grund von Gerüchten
noch zweifelte, ob nicht eine Anklage statt einer Entlassung am Platze

gewesen wäre». Auf Grund von Gerüchten! Und welches ist Jas Resultat
von Usteris Berichterstattung? Daß Ochs nicht physisch, aber moralisch
krank sei und sich unter dem Druck seiner Kollegen zurückgezogen habe.
Man darf das eine wie das andere ohne weiteres als richtig annehmen, —
aber für den Tatbestand gewinnen wir damit nichts Positives.

Aufschlußreicher sind einige Briefstellen, die Guggenbühl in den
Anmerkungen mitteilt.

Die Freundin Usteris, Frau Rüttimann, billigt dessen briefliche
Erwägungen. Aber dieser Brief Usteris ist leider verloren gegangen. Der
Rückschluß ist möglich, daß Usteri wie Frau Rüttimann der Ansicht war,
es sei für die helvetische Nation nicht ehrenhaft, d'avoir agi en singe!
Auch ein Brief des Chorherrn Mohr läßt erkennen, daß man überzeugt
war, eine fremde Hand müsse im Spiel gewesen sein. « Die Zeit wird
lehren, ob man einen Zweck hatte oder nicht». Am trefflichsten gibt
eine Briefstelle der Frau Rüttimann die herrschende Stimmung wieder;
sie war erfreut, «weil ein böser Mensch auf die Seite geräumt war»; aber
sie hätte gewollt, daß es viel früher geschehen wäre.

Vor mir liegen noch ungedruckte Briefe, die nach dem Sturze
Laharpes zwischen ihm und Ochs gewechselt wurden. Sie sind Zeugnis
dafür, daß nicht die Indiskretionen ausschlaggebend waren, sondern der
Widerstand Ochs' gegen die Pläne Laharpes, kurz: die Feindschaft der
beiden Politiker. Der Streich wurde in persönlichem Haß geführt.

Laharpe, den die französische Regierung emporgehoben und dann
wieder hatte fallen lassen, erwiderte versöhnlich, als ihn Ochs im Jahre



— 382 —

1800 zur Rede stellte, weil er ihn zur Demission gezwungen habe, ohne

auch nur den Versuch einer loyalen Aussprache zu machen. Darauf

erwiderte Laharpe, er sei empört gewesen, daß Ochs als erster dafür

eingetreten sei, den Regierungssitz nach dem verhaßten Bern zu verlegen

und daß er auf Leute gehört habe, « qui abhorraient les mesures energiques,
les capituleurs en un mot». Auch die Indiskretionen führt Laharpe an:

Ochs habe seine Kollegen bei der französischen Regierung angeschwärzt

und Dinge, die geheim bleiben sollten, mitgeteilt.

In der Antwort verwahrte sich Ochs dagegen, daß er zu nachgiebig

geworden sei. Habe er Laharpe angegriffen, dann trage dieser selber die

Schuld, indem er ihn durch sein hochfahrendes Wesen herausforderte.

Indiskretionen haben andere in größerem Umfang begangen, — er erwähnt

Usteri, der durch seine Indiskretionen in Posselts Annalen dem Lande

schweren Schaden zugefügt habe; er erwähnt Glayre, der mit Schauenburg

korrespondierte u. s. w.

Laharpe wollte so wenig als Ochs den Feinden die Freude öffentlichen

Zankes gönnen. Laharpe war der Meinung, jeder habe nach bestem

Wissen gehandelt: es habe keinen Wert, sich jetzt gegenseitig Vorwürfe

zu machen. Da sich der Basler in einer Rechtfertigung weitläufig erging,
ohne andere als die angeführten Gründe zu behandeln, werden wir wohl

endgültig darauf verzichten, nach weitern Argumenten zu suchen. Damit

bleibt allerdings festgestellt, daß der Sturz Ochs' aus dem persönlichen
Konflikt hervorging. Die Revolution verschlang eben auch in der Schweiz

wie Saturn ihre eigenen Kinder.

Es ist für uns kaum noch verständlich, wie dieselben Männer, die

dem gestürzten Ochs den Eselstritt versetzten, den gleichen gefährlichen

Weg gingen, ohne die Gefahr in ihrem ganzen Umfang zu erkennen. Sie

proskribierten ihre Gegner als Werkzeuge Frankreichs und unterschieden

sich schließlich von ihnen in der Anwendung der Mittel nur in einem

weniger oder mehr. Das pro patria nahm jeder für sich in Anspruch.
Aber n u r für sich. Auch Usteri plante die gewalttätige Entfernung seiner

Gegner mit Hilfe Frankreichs. Er setzte sich in Verbindung mit dem

französischen Gesandten Reinhard, obschon ihn Ebel warnte, Reinhard
sei ein achtungswürdiger Mann, aber: «bedenket doch, daß er immer
der Agent der französischen Regierung ist. ». So hatte Ebel seinerzeit
auch Ochs davor gewarnt, sich mit den französischen Machthabern
einzulassen, — umsonst! Man traut seinen Augen nicht: unbekümmert um die

Schmach, die Frankreich der Schweiz angetan, unbekümmert um das Aus-

plünderungssystem, unter dem die Schweiz auch wirtschaftlich zu Grunde

ging, verfaßte Usteri ein Memorial für Bonaparte. Darin verlangte er ein

Machtwort Bonapartes. «das er der Schweiz schuldig schien und das sie

von jenen Schlacken reinigen sollte, die nicht Helvetiens, sondern Reubels



— 383 —

Produkte waren». Bonaparte wurde für einen sanften Staatsstreich
aufgerufen!

«Nur die immer unerträglicher werdende innere Lage macht es

begreiflich, daß Usteri an der Spitze der Reformer fremde Hilfe zur
Gesundung des eigenen Landes suchte. Zudem ließ sich über die

Zweckmäßigkeit des eingeschlagenen Weges streiten». So sagt der Biograph.
Das sind gefährliche Sätze. Jede Partei hat ihr Vorgehen mit der << immer
unerträglicher werdenden Lage » begründet. Es gab doch auch im Freundeskreise

Usteris Leute, wie z. B. Mohr, die von den Ärzten im gelobten
Land nichts wissen wollten, und die die einzige Heilung darin sahen,
daß Frankreich seine Helfershelfer und Truppen aus der Schweiz zurückziehe.

Am 7. August 1800 führten die Unitarier den Staatsstreich doch durch,
da sie von Paris aus ermuntert wurden. Nicht nur helvetische, sondern
auch französische Truppen standen ihnen zur Durchführung bereit. Aber
es blühte ihnen daraus kein Glück.

Nachdem Usteri früher gegen die Verräter deklamiert hatte, mußte

er sich jetzt selber verteidigen. Es ist peinlich, zu sehen, wie er zu
jesuitischen Deuteleien seine Zuflucht nahm, um den Handel mundgerecht
zu machen. Es war für seine Person eigentlich ein Glück, daß das

Einvernehmen mit Frankreich nicht lange dauerte und daß er auf die Seite

geschoben wurde, bevor er die Konsequenzen seiner Handlungsweise tragen
mußte. Reinhard rückte von den Unitariern ab. Genau wie Ebel vorausgesagt

hatte, erklärte der französische Gesandte, er müsse sich kraft seiner
Instruktion Dingen widersetzen, die man gegen den bestimmten Willen
Fiankreichs durchsetzen wolle. Aber der von Reinhard geplante Eingriff
unterblieb zunächst, weil man in Paris zuwarten wollte.

Im Sommer 1801 gelangte Usteri sogar in den Vollziehungsrat. Aber
seine. Zeit war um. Nachdem er noch einmal in kritischer Stunde die

Mitwirkung französischer Truppen gebilligt hatte, fiel er, drei Monate
nach seinem letzten Aufstieg, durch einen Staatsstreich der Föderalisten,
die diesmal Frankreich und damit auch die französischen Truppen auf
ihrer Seite hatten.

Er aber kapitulierte nicht schlechtweg. Luzern, wohin er sich

zurückzog, wurde zum Standquartier der Unitarier, und da er wie seine

Vorgänger in der Regierung sich mit der Anwendung von Gewaltmitteln
vertraut gemacht hatte, plante er einen Staatsstreich gegen die Föderalisten.
Seine Freundin dachte ihm bereits die Rolle eines Diktators zu. Als aber
im Zusammenbruch der Helvetik auch in Zürich die Föderalisten das

Regiment gewannen, fühlte er sich nicht mehr sicher. Er floh nach
Deutschland.



— 384 —

In einem durch die Einheitlichkeit und Geschlossenheit ganz vortrefflichen

Schlußkapitel schildert Guggenbühl ehe Tätigkeit Usteris auf der

Consulta.
Mit der Intervention Bonapartes fand sich Usteri sehr leicht ab.

Die französische Einmischung war offenbar so selbstverständlich geworden,
daß sogar die Kraft der moralischen Auflehnung gegen das fremde Gesetz

hingeschwunden war. Usteri befreundete sich sogar mit dem Gedanken,
daß Bonaparte die Präsidentschaft oder das Protektorat über die Schweiz

übernehme. Mit einer Kurzsichtigkeit sondergleichen, die den gestürzten
Franzosenfreunden wahrhaftig nichts vorzuwerfen hat, sprach er die
Ansicht aus, daß sich unter fränkischer Herrschaft die Schweiz am ehesten

für bessere Zeiten reinigen könne. Er mißbilligte es, daß man seinerzeit
die Idee, Bonaparies Präsidium anzurufen, verworfen und dafür « Dolders

Rache > eingeleitet habe. Unwillkürlich fragt man sich, warum Usteri so
leichten Flerzens auf nationale Selbständigkeit verzichtete? Und man denkt

an das Wort Eschers, der den französischen Bajonetten zum Trotz den

Offensiv vertrag mit Frankreich verwarf, weil man sich nicht am Interesse

künftiger Generationen versündigen dürfe. Aber Escher war Staatsmann.

Usteri war Parteimann. Parteileidenschaft leitete ihn: er wollte nicht den

Föderalisten den Platz räumen. Dafür nahm er die französische Präsidentschaft

in Kauf. Schrieb er doch: «Die Aufhebung der helvetischen Zentral-

regierung ist Aufhebung unserer Nationalexistenz». Sein System setzte

er wieder einmal dem üesamtwohl gleich. Daß die napoleonische Präsidentschaft

«Aufhebung unserer Nationalexistenz» sein könne: daran dachte

er nicht, obschon er im Feuer der helvetischen Revolution gestanden hatte.
Erst dann wurden ihm « die Orakelsprüche des Herrn Napoleon < verhaßt,
als sich dieser kalt und rund für den Föderativstaat erklärte. « Man
behandelt uns auf die schändlichste Weise der Welt», schrieb jetzt Usteri.
Es sei Pflicht, die Ehre zu retten.

Dann geschah das Unerwartete: er unterlag der Persönlichkeit
Bonapartes. Mit der Aufmerksamkeit des leidenschaftlichen Beobachters hat
Usteri den Ausdruck unel das Wesen Bonapartes bei der ersten Begegnung
erfaßt und festgehalten Seine Porträtzeichnung ist ein höchst interessantes
Dokument. Gleichzeitig erlitt der Parteimann eine Niederlage. Die Waffen
seiner bisherigen Polemik entfallen ihm; die bisher gebrauchten Schlagwörter

versagen ihren Dienst, und Usteri, der bisher kein Jota seines

Einheitssystems hat preisgeben können, beugt sich vor der Sachlichkeit
und Energie des Ersten Konsuls. Er «lernt Bonapartes Argumente
verstehen ».

Damit war der Unitarier ä tout prix tot. Aber mit Genugtuung mochte
es Usteri erfüllen, daß Bonaparte kein einziges verletzendes Wort gegen
die Einheitsfreunde aussprach, sondern der Bedeutung des Zürchers
schmeichelte, indem er beim Empfang vom 19. Februar 1803 ihn auf die
gleiche Linie stellte wie Reinhard: «Sie und Usteri betrachte ich als die



— 385 —

Häupter beider Parteien ». Von beiden erwarte er, daß sie in mäßigendem

und versöhnendem Sinne auf das Volk des zürcherischen Kantons
einwirken werden.

Damit beginnt ein neuer Lebensabschnitt. Seine Darstellung erwarten
wir im folgenden Band.

* *

Mit Absieht habe ich darauf verzichtet, das, was Guggenbühl
zusammenhängend unel immer interessant und anregend auseinandersetzt,
auszugsweise wiederzugeben. Es lag mir vielmehr daran, die
charakteristischen Züge des Mannes festzuhalten, so wie sie sich nach der Lektüre
des ganzen Buches dem Gedächtnis des Lesers einprägen. Ich habe dabei

den einen und andern Zug stärker hervorgehoben, aber immer in der
strengen Absicht, im Rahmen der Darstellung Guggenbühls zu bleiben.
Wo Einzelnes mehr betont ist, da geschieht es auf Grund der vom
Verfasser mitgeteilten Dokumente.

Meine Ausführungen sind aber weit davon entfernt, auch nur
annähernd eine Vorstellung von der politischen Tätigkeit und den positiven
Leistungen Usteris zu geben. Um diese zu würdigen, muß man zur
Biographie greifen. Sie bilden den hauptsächlichen Gegenstand des Buches.
Man muß das im Zusammenhang nachlesen, um die politische Aktivität
des Zürchers, und die Tüchtigkeit im Ganzen wie im Einzelnen richtig
einzuschätzen. Wo er mit unheimlicher Schärfe und Rücksichtslosigkeit
zu Werke geht, da wird man sich auch den ganzen unseligen Parteihader
und die allgemeine politische Gereiztheit jener Zeit vergegenwärtigen. —
Wenn auch Usteri nicht die Kraft besaß, aus der Verwirrung zu dauernder
staatlicher Organisation zu führen, so steht er doch im Wirrwarr der
Revolution vor uns als eine durch großes Wollen und bedeutende Intelligenz
überragende Persönlichkeit.

Die eine und andere Frage habe ich, eigenen Studien nachgebend,
aus dem Ganzen herausgehoben. Man kann ja die Dinge manchmal ohne
Schaden in andere Beleuchtung rücken. Aber immer ist und bleibt es der
Biograph, dem wir die Möglichkeit des Sehens und Erkennens und die
Anregung zu erneuter Betrachtung verdanken. Guggenbühls Buch regt
nicht nur zur beschaulichen Betrachtung an, sondern es reizt auch zur
Diskussion. Und das ist in meinen Augen ein gutes Zeichen. Denn nur
das Lebendige wirkt Leben.

Bottmingen-Basel. Gustav Steiner.

RUD. Heinr. Vögele Die schweizerische Regeneration von 1830 1840 in der
Beleuchtung englischer Gesandtschaftsberichte. Zürch. Diss. Weida i.
Thür. 1924, 269 Seiten.

Der Verfasser der vorliegenden Dissertation hat sich der mühe- und
entsagungsreichen Aufgabe unterzogen, für das Jahrzehnt von 1830—1840
die politischen Beziehungen der Eidgenossenschaft zu den europäischen



— 386 —

Großmächten und der Großmächte, insbesondere Englands, zur Schweiz
ausführlich zu erforschen und darzustellen. Die Korrespondenzen der
britischen Gesandten bei der Tagsatzung an ihre Regierung und an den

Vorort sind in erschöpfender Weise ausgebeutet, Berichte der britischen
Vertreter in Wien, Paris und Frankfurt verwertet und Privatbriefe David
Richard Moriers, 1832—1847 englischer Gesandter in der Schweiz, an

Joh. Caspar Zellweger herangezogen worden. « Das Resultat,» so äußert
sich schon im Vorwort der Verfasser, welcher der Gefahr, seinen Gegenstand

zu überschätzen, entgangen ist, «entspricht nicht den Erwartungen,
die man an den Inhalt der diplomatischen Korrespondenz einer Großmacht
knüpfen möchte.» Die Gesamtsituation ist freilich interessant; der
interessenpolitisch, aber auch prinzipiell fundierte Gegensatz zwischen
Großbritannien und den drei Ostmächten ist eine der bedeutsamen Erscheinungen
in der eisten Hälfte des 19. Jahrhunderts, und er spricht sich natürlich in

jeder der zahlreichen, im einzelnen unerfreulich-kleinlichen Verhandlungen
über schweizerische Angelegenheiten aus. Daß Palmerston eben damals
das Foreign Office leitete, verschärfte die Spannung, und daß sein
Vertreter in der Schweiz persönlich konservativ dachte, nuancierte die
diplomatischen Vorgänge in merkwürdiger Weise. Aber in den dreißiger Jahren
blieben die schweizerischen Fragen im Komplex der England bewegenden
Probleme doch sehr nebensächlich, und die staatsmännische Unbedeutendheit

Moriers schränkt auch die historische Ergiebigkeit seiner Taten und

Berichte wesentlich ein. Zudem war Englands Politik der Schweiz und
damit auch den konservativen Großmächten gegenüber zu gleichmäßig
auf denselben Ton gestimmt, als daß die in diesem Jahrzehnt sich folgenden
Vorgänge einen größeren Reichtum von Gedanken oder auch nur von
die Lage erhellenden Einzelmomenten zu bergen vermöchten. Wesentlich
ergiebiger müßte eine ähnliche Untersuchung über die in der französischen
Leitung damals sich vorbereitenden und vollziehenden Wandlungen sein,
und was der Verfasser hierüber als Nebenergebnisse darbietet, gehört
zum wertvollsten Inhalt seines Buches.

Der Leser muß sich mit Geduld wappnen, wenn ihn der Verfasser
bedächtig durch öde Gegenden führt, in denen für wirklich bereichernde
historische Erkenntnis nicht viel zu ernten ist. In solchem Falle ist der
Wissenschaft mit noch knapperer Herausarbeitung des Wesentlichen am
besten gedient. Aber die Darstellung hält sich durchgängig auf einer sehr
bemerkenswerten Höhe reiner Sachlichkeit und sicheren Wissens. Man
wird sich freuen, deii Verfasser an anderen Stoffen sich entfalten zu sehen.

Bern. Werner Näf.

Abbe Charles Comte (du Clerge de Geneve). Le Cardinal Mermiltod d'apres
sa Correspondance. Genf 1924, Librairie Jaequemoud.

Es soll keinen Vorwurf bedeuten, wenn gesagt wird, daß vorliegendes
(mit dem Genfer und Pariser geistlichen «Imprimatur» versehenes) Buch



— 387 —

sich nicht recht zu einer Besprechung in einer historischen Zeitschrift
eignet. Denn damit soll keineswegs das Verdienst, das der schön

abgerundeten und anziehenden biographischen Darstellung des Abbe Comte
zukommt, geschmälert werden. Es soll nur betont werden, daß es sich

um eine reine Biographie mit leicht erbaulichem Nebeneinschlag handelt,
nicht um einen Beitrag zur Geschichte der kirchenpolitischen Kämpfe, an
die der Name Kardinal Mermillods erinnert. Alle diese politischen Dinge
werden in der vorliegenden Schrift nämlich nicht tun ihrer selbst willen
erzählt, sondern nur insoweit berichtet, als sie sich in der Seele
Mermillods widerspiegeln und soweit er sich in seiner Korrespondenz dazu

äußert. Es handelt sich, wie bereits der Titel erraten läßt, um eine

Biographie in der Art der englischen « Life and Letters». Hier gelingt es

nun allerdings dem Verfasser, trotz mancher, iu derartigen Werken wohl
unvermeidlichen konventionellen Wendungen, ein außerordentlich lebensvolles

Bild seines Helden zu entwerfen; die Charakteristik, die er gibt,
ist reich an anschaulichen Zügen, stützt sich auf geschickt ausgewählte
Stellen aus Briefen Mermillods und ist von blinder Überschätzung frei. Wer
bloß den Menschen oder besser noch den Priester Mermillod kennen lernen

will, wird das Buch sicherlich mit hoher Befriedigung aus der Hand legen.

Basel. Eduard Fueter.

Franz Schoch. Das letzte Kloster im Kanton Zürich. Die Aufhebung der

Benediktinerabtei Rheinau. Inaugural-Dissertation, Wien 1921, Heinrich
Geitner. IV+135 Seiten.

Nachdem die Abtei Rheinau durch einen Erlaß d'Affrys vom 28. März
1803 endgültig dem Kanton Zürich einverleibt worden war, verlangte elieser

Einblick in die Vermögensverwaltung, ließ aber im übrigen die Mönche
nach ihrem Gntfinden schalten. Als aber der schweizerische Liberalismus
der dreißiger Jahre sich in den Badener Artikeln ein kirchenpolitisches
Programm gegeben hatte, verschlimmerte sich auch die Lage dieses Klosters.
Es wäre schon damals, trotz des Artikels 12 des Bundesvertrages, zur
Aufhebung gekommen, wenn nicht die Mehrzahl der rheinauischen Güter außer
dem Kanton Zürich, ein schöner Teil sogar im Ausland gelegen gewesen
wäre. So begnügte man sich 1836 mit der Einsetzung eines staatlichen
Verwalters und mit dem Verbot der Novizenaufnahme «bis zu weiteren
gesetzlichen Bestimmungen». Diese weiteren gesetzlichen Bestimmungen
waren dann ehe Atifliebungsartikel vom Jahre 1862, gegen welche der
friedliche Charakter der Abtei und ihre weitgehenden Anerbietungen zu

gemeinnütziger Tätigkeit nicht mehr aufzukommen vermochten, nachdem
die Schwierigkeiten, das im Badischen gelegene Klostervermögen frei zu

erhalten, behoben waren. Das ist der wesentliche Inhalt vorliegender
Zürcher Dissertation, die sich durch übersichtliche Darstellung, gute
Herausarbeitung der Motive, sachliches Urteil und einen fast durchgängig
vornehmen Ton auszeichnet. Bei der Verkaufsgeschichte von Mammern ver-



— 388 —

missen wir eine Untersuchung über den Einfluß, den die Beanspruchung
des Heimfallrechtes durch die Bündner Regierung in der Pfäferser Frage
auf diese Angelegenheit ausgeübt hat. Auch die Veräußerung der im
Kanton Schaffhausen gelegenen Güter durch den zürcherischen Staat, die
vom Kloster protestlos hingenommen wurde, wäre in diesem Zusammenhang

zu erwähnen gewesen.
Engelberg. Dr. P. Bonaventura Egger.


	Besprechungen = Comptes rendus

