
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Geschichte = Indicateur de l'histoire suisse

Band: 14 (1916)

Heft: 1

Artikel: Le Culte de Diane en Suisse et l'origine du Fraumünster à Zürich

Autor: Boissier, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-62321

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-62321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


19

Do macht Lucern mit Ury, Schwitz, Underwalden ein pund, ward der
4 Waldstetten pund genant, gefchach uff famftag vor fant Marti mit eid
und brieff ewig heftet etc. Difer Zit alle fchloß, burgftal zerftört, den
adel ganz ußgerütted.

1333. Do brechend die 3 Waldftet fchloß im Lowißfe.1)
Stans. Rob. Durrer.

Le Culte de Diane en Suisse
et l'origine du Fraumünster à Zurich

Communication faite à la Société d'Histoire et d'Archéologie de Genève, le 13 janvier 1916.

Le point de départ de ce travail est une ancienne légende que nous
a conservée notre vieux chroniqueur suisse Brennwald. On en trouvera
le texte dans la «Geschichte der Abtei Zürich», de M. Georges de Wyss.2)

D'après M. de Wyss, cette légende était déjà constituée au
XIIe siècle. Je la résume brièvement ici. Sur les hauteurs de l'Albis, qui
domine le lac de Zurich, il y avait un château merveilleux nommé
Baldern, habité par un roi et ses deux filles Hildegard et Bertha. Elles
étaient extrêmement pieuses et servaient Dieu nuit et jour. Chaque soir
lorsqu'elles se rendaient pour prier, dans une chapelle isolée, un noble
cerf les précédait, portant à l'extrémité de ses bois deux chandeliers
allumés. Le roi, qui tenait ses filles pour de saintes femmes, n'avait
aucune crainte de les laisser errer dans les environs du château, pour

') Hier tritt durch die Jahrzahl die Verwechslung der rheinischen Veste Schwanau
mit der Burg im Lowerzer See, die schon bei Etterlin eingetreten war, klar zutage,
obwohl merkwürdigerweise Suter den Namen Schwanau nicht nennt, was mir ein Beweis
ist, dass er Etterlin nicht direkt benützte. Wenn Kopp Geschichtsblätter II 111 von
einer Namensübertragung spricht und die meisten schweizerischen Historiker ihm darin
folgten und den Namen der schwyzerischen Ruine ausmerzen wollten, so kann ich
solcher Folgerung nicht beipflichten. Die Verwechslung wird nur durch die Ähnlich*
keit des für die Ruine im Lowerzer See überlieferten Namens erklärbar und dass das

weisse Buch mit dem Ausdruck «Swandow» die Burg Lowerz meinte und noch nicht
durch die Rheinfeste beeinflusst war, scheint mir verstandesgemäss. Die Verwechslung
geschah eben durch Etterlin oder vielmehr durch den Korrektor der Druckausgabe
den Elsässer Husengk, der die Burgstelle des elsässischen Schwanau und nur diese
kannte. — Ich stehe darum immer dafür ein, dass man den Namen Schwanau (Schwan*
dau) für die Ruine im Lowerzer See brauchen darf; gerade die Verwechslung ist ein
Beweis für die Richtigkeit dieser Namensüberlieferung.

J) Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft de Zurich, vol. VU, p. 123. Voir
aussi le travail de A. Müller de Laufen (Berne), qui a paru dans la Schweizerische
Gesellschaft für Volkskunde, vol. XVII, 1913, p. 193.



20

vaquer à leurs oraisons. Il les savait sous la protection divine. Cepen*
dant, les années s'écoulaient, et le jour vint où il leur fit savoir qu'elles
devaient songer au mariage, si grand était le nombre de ceux qui
aspiraient à leur main. Elles répondirent qu'elles n'avaient qu'un seul
désir: appartenir à Dieu et non au monde. Alors leur père leur demanda

en quel lieu elles désiraient finir leurs jours. Elles désignèrent celui où
elles priaient chaque soir, et ce fut une révélation divine qui désigna
l'emplacement où devait se trouver plus tard le Fraumünster.

Le roi dont il s'agit ici est Louis le Germanique, le petit-fils de

Charlemagne, qui mit à la tête du couvent de femmes, c'est-à-dire du
Fraumünster, la princesse Hildegard, par diplôme daté de Ratisbonne, le

21 juillet 853. Il est reproduit dans l'ouvrage de M. de Wyss. Hildegard
inaugura une lignée nombreuse d'abbesses qui ont illustré le couvent. La

légende est intéressante, elle rappelle un héros illustre de la mythologie
germanique, qui a donné son nom à la ruine de Baldern, élevée à 813

mètres au-dessus du niveau du lac, dans les environs de Stallikon, sur
l'Albis. Elle a été décrite par M. Zeller-Werdmüller. ') Les chroniqueurs du
XVIe siècle lui attribuent une certaine importance. Balder le «Valeureux»2)
appartient au cycle des dieux secondaires de la mythologie germanique.
C'est un dieu solaire, dont les aventures sont innombrables. Il meurt sur
un bûcher, comme Siegfried, et je ne puis m'empêcher de croire que la
fête populaire annuelle du Sechseläuten est une commémoration indirecte
de la mort du héros. Zurich n'est-elle pas une ville essentiellement

alémanique? Dans un vieil armoriai de 1433, le Blason de Baldern

présente une tête de cerf qui se détache sur un champ d'azur dans

un semis de fleurs de lys. Le noble animal de l'Albis est l'emblème, on
dirait aujourd'hui le totem du Fraumünster, ainsi que le montre un bas-

relief sculpté sur le portail nord du couvent. Il figure encore dans

une autre légende du cycle de Charlemagne qui raconte qu'un jour
le grand souverain força un merveilleux cerf à la chasse et le
poursuivit de Cologne à Zurich. Arrivé à l'endroit où les saints Félix,
Exupranicus et Regula subirent le martyre, la bête exténuée tomba
à genoux, avec les chiens qui la harcelaient. Le prince accourut et, saisi

par ce spectacle étrange, il supplia Dieu de lui révéler sa volonté. Alors
apparurent deux ermites qui lui expliquèrent que, là où il se trouvait,
avait eu lieu le trépas des Saints. Parvenu à Zurich, il ordonna de
rechercher les cadavres des chrétiens persécutés sous Dioclétien, qui furent

') Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft, vol. XXIII, p. 299.

*) «Cum decarrat ma force et ma baldur» (Chanson de Roland, édit Léon Gautier,
Tours, Marne, 2902—3682).— Pour les mythes de Balder, voir E.-H. Meyer, Mythologie
der Germanen, p. 391.



21

alors canonisés. Le cerf du Fraumünster portait à l'extrémité de ses
bois deux chandeliers allumés. Lorsque saint Hubert le chasseur se
promenait dans la forêt, une tradition veut qu'il rencontrât un cerf
dans la ramure duquel était un crucifix entouré de rayons. Des cerfs
aux bois lumineux guidaient sainte Ida dans les ténèbres. J'emprunte
ces renseignements à un article de W. Déonna.') Une légende aussi
caractéristique que celle qui se rapporte aux filles de Louis le Germanique

est d'un prix inestimable. Elle s'appuie sur des données inaccessibles

à la chronique ordinaire. Elle prend à témoin les pierres sculptées,
qui semblent répondre lorsque les effleure la lumière mystique qui filtre
à travers les vitraux de la sainte chapelle. L'histoire exige une critique
rigoureuse; la légende, qui est aussi un élément de la connaissance,
réclame la foi. Outre ces vieux
documents que nous devons
à Brennwald, nous avons des

monuments figurés qu'il
convient de citer ici:

1. Le cerf sculpté sur le

portail nord de l'église. Il
repose sur un fût de colonnette,
qui se termine par un bouton
de fleur.8)

2. On remarquait encore,
avant 1730 sur l'une des deux
tours du couvent, une tête de
cerf qui a été martelée.3)

3. Un chapiteau de
colonne (fig. 1) présente un motif

intéressant: un cerf broutant des glands de chêne.4)
4. Sur un autre chapiteau, un lion ailé étrangle un cervidé.5)

C'est bien un lion ailé (fig. 2), comme me le confirme M. Zemp,
et non pas un griffon,6) ainsi que l'indique le dessin inexact
reproduit ci-dessous d'après l'ouvrage de M. de Wyss. M. Zemp fait
remonter ces sculptures à 1260; elles sont de style roman et inférieures,

') Anzeiger für Schweizerische Altertumskunde, 1914, vol. XVI, p. 279.

'fi Voir la reproduction dans le travail de Zemp, M. A. G., vol. LXI, p. 131, fig. 80.

fi Vögelin, Das alte Zürich, p. 524.

') Zemp, op. cit., pl. 24.

fi De Wyss, op. cit., pl. 6.

fi Le Greifensee (canton de Zurich) atteste le rôle de cet animal fantastique
dans les légendes nationales. Le lion ailé est un symbole qu'on retrouve dans l'imagerie
babylonienne.



22

sous le rapport artistique, à celles du Grossmünster.1) Je laisse de côté
les autres chapiteaux qui figurent des dragons, des motifs décoratifs
divers, sans vouloir nier qu'ils soient en corrélation avec le thème
fondamental.

La grande fresque qui ornait le mur sud du transept mesurait
environ cinq mètres de longueur. Elle représentait l'inauguration du
Fraumünster et la translation des reliques des saints Félix et Regula,
lors de la consécration de l'Abbaye en 874. Elle a été malheureusement

recouverte d'un badigeon. Elle avait été retrouvée au
commencement du XIXe siècle, encore bien conservée, par le docteur Ferdinand

Keller. Elle date vraisemblablement du XIIIe siècle, de l'époque
d'une illustre abbesse, Elisabeth deWetzikon, qui fit déposer, en 1272,

rigoureuse, à ce que fait observer M. Zemp. Néanmoins elles constituent

à la légende de Brennwald un complément qui n'est pas à

dédaigner.

6. Le Musée de Zurich possède une tapisserie de 1539, don de

M. Angst, et qui orne la muraille du couloir 32. La broderie (fig. 3)
donne une représentation naïve et charmante de la légende de la
fondation de l'Abbaye, qui, dans son état primitif, avec ses deux tours
massives, de hauteur moyenne, sa toiture recouverte de tuiles allongées,
n'avait pas l'aspect hétéroclite qu'elle présente aujourd'hui. C'était un

Fig. 2.

dans de nouveaux sarcophages

de pierre les restes mortels
des princesses Hildegard et
Bertha.2) M. Georges de Wyss
l'a reproduite dans son
ouvrage, et la vignette publiée
par M. Rahn a été faite d'après
une aquarelle de F. Hegi, du
commencement du XIXe siècle,
propriété de l'Antiquarische
Gesellschaft de Zurich. On a

pu déterminer l'époque de la
fresque d'après une inscription
dont Keller avait exécuté une
copie très fidèle; mais, comme
elle a malheureusement disparu,
les reproductions plus récentes
ne sont pas d'une exactitude

') Zemp, op. cit., p. 121.

2) Zemp, op. cit., p. 126, 127 et 162.





24

monument très vénérable, qui, sans tant vicissitudes et de remaniements,
eût gardé un prestige auquel il ne saurait prétendre actuellement.

7. Une collection intéressante de sceaux du Chapitre a gardé le

souvenir du vieux cerf de la tradition carolingienne.
8. On retrouve cet animal dans les armoiries de la ville d'Eglisau

(canton de Zurich).
9. L'onomastique de la ville et du canton de Zurich est précieuse

à consulter. Mentionnons, dans un quartier de l'ancienne ville, le Hirschen-
graben.

L'abbaye du Fraumünster est, avec le couvent de St-Gall, une des

plus anciennes églises de la Suisse. Un document du 10 février 878 la
définit: une construction merveilleuse (mirifice constructum). C'était un
monasteriolum avec une nef rectangulaire, dont un des côtés, qui regarde
la Limmat, s'arrondit en fer à cheval d'après un type en faveur à

l'époque carolingienne. La crypte date de 873; elle a été découverte

en 1900. L'église a été agrandie peu à peu et transformée en basilisque
à trois nefs avec un transept. Elle est actuellement reliée à un édifice
moderne par un cloître dont il ne reste que peu de vestiges primitifs.
La partie la plus ancienne de l'église est la vieille tour vêtue de lierre
et qui date de 1170. On pense, en la contemplant, aux vers du poète:

J'aimais la tour, verte de lierre,
Qu'ébranle la cloche du soir...

Victor Hugo, La Bande Noire.

L'autre, la tour du Nord, qui mesure quatre-vingt-douze mètres,
est couronnée d'un clocher pointu avec un cadran doré dont l'effet
est plutôt désagréable. Cependant l'intérieur du bâtiment a été fouillé
avec beaucoup de soin et restauré de la façon la plus consciencieuse.

Au moyen âge, le Fraumünster a été un foyer de culture, un lieu de

rendez-vous des Minnesänger qu'attirait l'illustre Elisabeth de Wetzikon,
abbesse de 1270 à 1298, et qui aimait la littérature et les beaux-arts.

Rodolphe de Habsbourg y séjourna en 1274, à l'époque de son
couronnement, et il combla d'honneurs l'illustre dame. Mais ce qui fait pour
l'historien l'intérêt capital de cet édifice vénérable, c'est qu'il est situé

sur l'emplacement d'un lieu consacré peut-être à quelque divinité celtique
dont nous ne saurons jamais le nom. C'est à peine si l'époque romaine

nous a conservé des lambeaux de souvenirs de Turicum.
I

Ce que nous avons de mieux à faire, c'est de nous laisser guider,
comme les princesses de la légende, par le cerf higoumène. Peut-être,
dans notre marche à travers les ténèbres épaisses du passé, éclairées

par les chandeliers mystiques, pourrons-nous distinguer les traits d'une



25

déesse, qui a des caractères communs avec Diane Artémis naotftvog et
à laquelle nous laisserons son nom national de «Jungfrau».

La partie la plus ancienne de Zurich comprenait le Lindenhof et
l'emplacement occupé par le Grossmünster en face du Fraumünster.
Pendant l'âge du bronze, le refuge de l'Uetliberg et le Lindenhof
lui-même furent habités, ainsi que l'attestent de nombreux objets qui y
ont été découverts. En 1853, le docteur Keller a fait ses célèbres découvertes

des palafittes du lac de Zurich. Toute la région est très riche au
point de vue préhistorique. Sur l'Ebersberg, on a trouvé des croissants
de pierre et d'argile qui sont un souvenir des cultes de la lune.1) Les
stations de l'âge de la pierre et de l'âge du bronze sont nombreuses.
On admet qu'à une époque très reculée déjà, les habitants de notre pays
étaient en rapport avec ceux des contrées méditerranéennes. La position

de Zurich même, à la jonction des grandes artères commerciales,
avait été mise à profit par les Romains, qui y avaient établi un poste
de péages. Le Lindenhof fut le noyau primitif autour duquel se

groupèrent les habitations, qui annonçaient un ville d'avenir. Jadis de
grandes forêts de chênes s'étendaient à perte de vue dans nos régions.
Elles ont disparu peu à peu. Le chêne est l'arbre par excellence de la
Suisse primitive. C'est dans son bois dur que l'habitant des maisons sur
pilotis creuse sa pirogue. Pour les Grecs, il était le séjour de la déesse

Artémis appelée doufiovitj, c'est-à-dire celle qui habite le bois des chênes.
A Nemi, les saintes vierges ramassaient des branches de cet arbre, pour
alimenter le feu des Vestales. Dans une ville de la Grèce, un bas-relief
représente Artémis, armée du carquois et des flèches, assise sur un rocher,
a qui et deux femmes amènent un cerf et un faon pour le sacrifice,
tandis que trois hommes s'avancent tenant des rameaux de chêne.®) Le
cerf était un des principaux représentants de la faune de la Suisse
préhistorique. Les objets taillés dans ses bois pullulent dans les musées.
J ai mentionné plus haut une sculpture du Fraumünster où l'on voit
un cerf qui mange des glands. Le cerf est en eyet l'ennemi mortel
du chêne. Virgile les associe l'un à l'autre quand il décrit les cerfs

qu'Enée, jeté par la tempête sur la côte de Libye, voit s'avancer, portant
haut leurs têtes aux cornes ramifiées:

Capita alta ferentes cornibus arboreis.

Les animaux consacrés à Artémis Diane, déesse et protectrice
des bêtes sauvages, sont, pour ne citer que les principaux, le sanglier,

') Diane Artémis est souvent assimilée à Luna (inscriptions latines de j a Suisse).
*) Paul Stengel, Opferbräuche der Griechen, p. 197.



26

le cerf et l'ours. ') La déesse «Ourse» suisse est, paraît-il, Artio, d'après
M. Salomon Reinach, qui en parle dans un de ses mémoires auxquels
je renvoie, me bornant ici à quelques remarques complémentaires. Le
savant auteur de Cultes, Mythes et Religions croit avoir retrouvé
en Europe des traces de rites totémiques. On sait que le terme totem,
venu d'Amérique, désigne en général un animal dans lequel le clan
reconnaît un ancêtre, un protecteur, qui figure sur ses armoiries. Une
des caractéristiques de ces animaux totems est qu'ils annoncent l'avenir
à leurs fidèles et leur servent de guides.2) Ce fut un loup qui révéla à

des colons samnites le lieu de fondation de leurs colonies. Hirpus signifie
loup dans la langue du Samnium, et les Samnites étaient des Hirpites,
c'est-à-dire des hommes-loups. Artémis envoya jadis un lièvre pour
montrer à un certain Bceos l'emplacement où il devait construire la ville
qui porta son nom, Boiae de Laconie. (Pausanias III, 22.') Rappelons
le cerf éclaireur de Brennwald. Reinach classe parmi les anciens totems
celtiques le sanglier, le taureau, le cheval, le mulet, l'ours; mais pour
le cerf, il est moins affirmatif. Il cite cependant dans les musées
français un certain nombre de dieux portant des cornes de cervidé.4) On
a prétendu que la ville de Berne devait son nom à un exploit cynégétique
de Berchtold V de Zähringen, qui avait tué un ours gigantesque. Mais
cette étymologie est fantaisiste. M. le professeur de Crue a bien voulu
nous faire la communication suivante: Les Zähringen, créateurs de
Berne, portaient le titre de margraves de Vérone (en vieux allemand
«Bern») et l'ont conservé jusqu'au XIIIe siècle. Ils le possédaient encore
lorsqu'ils ont fondé Bern sur l'Aar. Quand on compare le plan de
Bern (Vérone) sur l'Adige avec celui de Bern sur l'Aar, on constate,
quoique l'une des villes soit en plaine et l'autre sur la hauteur, qu'elles

') Au XVI* siècle, celui qui tuait un ours dans le canton de Fribourg, avait
droit à une paire de culottes. Voir F. Ducrest, Annales fribourgeoises, II* année, 1914,
p. 37. Sur les chasses à l'ours dans les Grisons lire F. de Tschudi, Le Monde des
Alpes, p. 590.

*) L'animal guide des Sabins était le pic dçvoxoXtinrriç Voir A. Kuhn, Die Herab-
kunft des Feuers, p. 32.

') Les Egyptiens pharaoniques se sont laissé guider dans leur migration par leur
dieu Upuatu ou Apuatu, «celui qui ouvre ou qui montre les chemins» et qui avait pour
emblème un chacal ou un chien. E. Naville, «La population primitive de l'Egypte».
Recueil de travaux relatifs à la philologie et à l'archéologie égyptiennes et assyriennes,
vol. XXXIII. Un roi de la deuxième dynastie, dont M. Naville a établi le vrai nom
«Boethos», porte au ceinturon une queue de chacal. Sur cet attribut, lire l'article de
M. Heuzey, «Egypte ou Chaldée» qui a été publié pour la première fois en 1899 et
qui vient d'être reproduit dans Les Origines orientales de l'Art, p. 345—352.

4) Cultes, vol. I, p. 72. Voir le cerf en bronze découvert à Ninoy en Sullias au
Musée d'Orléans, vol. I, p. 39, fig. 5.



27

dessinent toutes deux le même promontoire, la même presqu'île, l'une
sur l'Adige, l'autre sur l'Aar. La situation stratégique à l'époque du
moyen âge est analogue. Le duc de Zähringen, en souvenir de son
margraviat italien, aura baptisé du même vocable sa ville helvétique.

«Je ne sais — ajoute le savant historien — si le souvenir devenu
«légendaire de Théodoric de Vérone, roi des Ostrogoths: Dietrich von
«Bern, exerçait d'autre part son influence littéraire.

«Comme je m'entretenais de ce sujet avec F. de Saussure, il me
«parut disposé à admettre que Berne et Vérone accusent une même
«origine.»1)

Ce fut à la suite d'une victoire remportée par Théodoric sur les

troupes d'Odoacre à Vérone qu'il prit le titre de Dietrich von Bern.

Un heureux hasard a fait découvrir en 1832 à Muri une statuette
de bronze, avec une inscription, et qui représente la déesse ^4rfio
offrant des fruits à un plantigrade fédéral.2) Dans le canton d'Uri, lors
de la «Bärenjagd», un jeune homme joue le rôle de l'ours. Des chasseurs
se mettent à sa poursuite et finissent par le capturer.3) Une des belles
reliures d'ivoire de l'Evangelium Longum de Sintram, qui est l'œuvre
d'un moine de Saint-Gall, Tutilo, nous montre saint Gallus donnant
du pain à l'ours, en récompense du bois qu'il lui avait apporté pour
son feu. L'inscription dit: St-Gallus partem porrigit urso. Totila rappelle
le nom d'un grand adversaire de Rome qui fut, de 548 à 550, le maître
a peu près incontesté de l'Italie. Il voulut abolir l'enseignement du latin
et y substituer celui de la langue gothique.4) La vallée d'Urseren a fait
a l'ours5) une place d'honneur dans ses armoiries. Il ne faut pas oublier
les noms propres: Ursolus, Ursinus, etc., qui se retrouvent dans les

inscriptions. En Grèce, l'Artémis Brauronia avait un sanctuaire près du
tombeau de Callisto"), l'infortunée suivante de la déesse, métamorphosée
çn ourse d'après la légende. En Attique, les jeunes filles entre cinq
et dix ans étaient dites «ourses» et célébraient ainsi déguisées le culte
d'Artémis de Brauron. Cette fête s'appelait «les Arkties». Les gâteaux en
forme d'ours que vendent les confiseurs de Berne sont évidemment un
souvenir des offrandes présentées à l'Artémis locale à la cérémonie des

') L. Stacke, Deutsche Geschichte, vol. 1, 1880, p. 118, identifie Berne et Vérone.
Jl Reinach, op. laud., vol. 1, p. 31, fig. 1.

3I Dictionnaire géographique de la Suisse, p. 243.

4) Voir S. Reinach, Un projet de Totila, Revue germanique, 1906, n°4, p. 472 suiv.
6) M. Charly Clerc me fait remarquer que l'ours apparaît aussi dans les monuments

découverts en Asie Mineure et figurant la «Magna Mater», dont le culte a été
très répandu en Helvétie, ainsi que l'attestent les découvertes d'Amsoldingen.

r) Journal of Hellenic Studies, vol. XIV, p. 107.



28

Arkties.1) De même, en Grèce, lors des Elaphies qu'on célébrait en
l'honneur d'Artémis «biche», on lui faisait hommage de gâteaux en
forme de cerfs. Les initiés dans certains mystères, en Grèce et en Asie
Mineure, portent les titres «d'ours».*)

La déesse a été désignée différemment suivant les pays; elle se

nommait Artio à Berne, elle avait sans doute une autre appellation à

Zurich. Il ne faut pas perdre de vue que les noms de Poseidon, Demeter
et Artémis n'ont été donnés qu'à une époque relativement tardive à

des divinités très primitives.3)
Le culte du cerf était très répandu jadis. On l'a signalé à l'époque

mycénienne/) Sophocle dit d'Artémis qu'«elle poursuit les rapides cerfs
mouchetés» (Œdipe à Colone). On sacrifie le cerf à Artémis et on
célèbre chez les Phocéens les Elaphébolies (tlatpr^ßolia), fêtes de Diane
Chasseresse. La représentation d'Artémis et du cerf est banale dans l'art
grec. Voir le rappart de H. Lechat sur les fouilles qu'il a dirigées en
1889 à Corfou, sur l'emplacement d'un Artémision.5) A Carthage, on
immole le cerf à Tanit lunaire, la déesse phénicienne qui correspond à

Artémis.6) L'onomastique suisse comporte un certain nombre de termes

évoquant le souvenir du totem cerf. Nous avons constaté plus haut
qu'il figure dans certaines armoiries cantonales. Il était l'emblème par
excellence des confréries de tireurs et de chasseurs, et l'on peut voir au
Musée National un curieux tableau à l'huile daté de 1627 et auquel
sont fixés les bois d'un grand cerf. Il appartenait à l'Association des

Arbalétriers de Zurich. La légende qui l'accompagne est ainsi conçue:
Wer zu hoch spant den Bogen bricht
Wie hie mir armen Knaben bschicht.

Allusion au tireur maladroit qui atteint un jeune garçon, que le

peintre a représenté à cheval sur un cerf. Les inscriptions romaines
parlent des collèges de chasseurs, dont Diane était la déesse patronnesse :

Venatovum sacerdotum Dianae.7) Il est naturel que dans le pays de

Guillaume Tell il y ait eu, d'ancienne date, des confréries de chasseurs;
aussi voyons-nous au Musée de Zurich plusieurs lustres de provenance
diverse, dont la plupart sont des globes, auxquels sont soudés des bois
de cervidés. Il existe des spécimens de douze ou de seize cors. Diane

') Les Grecs appelaient ces pâtisseries: néuuuru inc/ÙQin.
") F. Cumont, Mystères de Mithra, Paris, Fontemoing, 1902.

') S. Rein ach, op. laud., vol. IV, p. 56.
4) A. B. Cook, The cult of the Stag, Journal of Hellenic Studies, vol.XIV, p. 133.

6) Bulletin de Correspondance hellénique, 1891, p. 1—112.

') Clermont-Ganneau, L'Imagerie phénicienne, p. 97.

') G. Wissowa, Religion und Kultus der Römer, p. 25, note I.



29

étant la déesse tutélaire des chasseurs recevait — cela va de soi — les

hommages des tueurs d'ours mentionnés dans une inscription trouvée à

Zurich, sur l'emplacement de la Strafanstalt:
Deae Dianae
Et Silvano
Ursari
posueru
nt ex voto

M. le professeur William Cart, de Lausanne, auquel nous devons
la communication de cette dédicace latine, a eu l'amabilité de nous écrire
ceci: Publiée dans le Corpus Inscr. Lat. Tome XIII, 2, I, n° 5243, avec
la mention «gefunden 1868 im Hof der Strafanstalt». Les ursarii étaient
un détachement spécial de chasseurs d'ours incorporé dans les légions
ou les auxiliaires. On les trouve fréquemment mentionnés dans les

légions du Rhin. On peut donc supposer en Suisse, avant l'époque
romaine, le culte d'une déesse à laquelle certains animaux étaient
consacrés, et adorée à l'endroit même où plus tard les légionnaires entas«

sèrent leurs ex-voto en l'honneur de Diane. M. Waldemar Déonna
admet aussi des cultes d'animaux dans la Suisse primitive, ainsi qu'il nous
l'a confirmé oralement après avoir entendu la lecture de ce travail; mais
il ne voit pas la nécessité absolue de faire intervenir lq déesse chasse«

resse. Nous croyons cependant devoir maintenir ce point de vue jusqu'à
nouvel ordre, la déesse lunaire étant — ainsi que l'ont établi des savants

compétents, parmi lesquels il faut citer M. Camille Jullian — une des

plus vénérées de l'Europe préhistorique.
Elle était la déesse de la pureté, la protectrice des vierges (rpiXonécQltevoçy

En Grèce, les jeunes filles, avant leur mariage, lui consacraient leur
chevelure. On l'appelait «Artémis la chaste», et malheur à qui attentait
à la pudeur de sés protégées. Le cerf du Fraumünster nous paraît
avoir été l'emblème de cette divinité primitive, dont nous ne saurons
Probablement jamais le nom.

Plus heureuses que Zurich, Avenches et Berne ont conservé celui
de leurs divinités poliades: Aventia et Artio. Peu importe que nous
ignorions le nom de la troisième sœur, puisque, après tout, ces épithètes
°e se rapportent qu'à une seule et même divinité. On ne peut pas
même espérer que, dans le couvent fondé par Louis le Germanique,
si souvent remanié au cours des siècles, un coup de pioche assez
profond rende à la lumière quelque pieuse offrande à celle dont nous
rappelons ici le souvenir. Mais ce qu'on accordera, c'est qu'il est probable
que le Fraumünster, comme tant d'autres églises chrétiennes, a été fondé
sur l'emplacement d'un rite consacré par le paganisme. Faut-il rappeler
fe beau couvent de Sainte-Sabine sur l'Aventin, construit sur le territoire



30

jadis occupé par le temple de la fameuse Diane exaltée par Servius
Tullius? C'est cet endroit même, comme me l'a fait remarquer le savant
historien et archéologue, le Père Berthier, qui a été le point de départ
de l'unité de l'Italie. L'église des Dominicains, au centre de Rome, est
un ancien sanctuaire de Minerve. Y a-t-il dès lors rien d'étonnant
à ce que le Fraumünster ait été édifié dans quelque bocage sacré
où les clans primitifs du cerf ou de l'ours se réunissaient pour un repas
de communion en l'honneur du «genius loci»? Mais alors il faudrait
avoir la preuve de cultes totémiques en Suisse.1) Si les inscriptions nous
font défaut, nous avons heureusement les traditions populaires,
l'onomastique locale et les monuments figurés, qui maintiennent tous, avec un
soin jaloux, les réminiscences d'un passé reculé. La Suisse a un folklore
extrêmement riche. Il suffit de lire les volumes édités par la Société des
Traditions populaires pour y rencontrer plus d'une légende qui nous
transporte très loin, au delà des montagnes et des mers. Que le bruit
des usines et le mouvement commercial ne fassent pas oublier aux
Zurichois que, sur les bords de la Limmat, en face du Grossmünster,
s'élance une tour que le lierre étouffe. Elle monte encore la garde et veille
sur un lieu sacré de la Suisse primitive. C'est le Fraumünster, l'asile
inviolable de la «Jungfrau», dont la robe a la blancheur immaculée de
la neige.

Le 21 juillet 853, Louis le Germanique fit donation du pays d'Uri
à l'abbaye du Fraumünster.*) Le sanctuaire de la Vierge est le berceau
de la Confédération suisse.

Genève. Alfred Boissier.

Das Herzog Leopold III. von Oesterreich zugeschriebene
Panzerhemd in der historischen Sammlung im Rathause

zu Luzern.
Zu den unentbehrlichen Waffenstücken für einen Ritter in der

zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts gehörte das Panzerhemd. Ganz
erhaltene Originale sind jedoch aus jener Zeit zu den grossen Selten«

') On sait que le totémisme lui aussi n'est pas à l'abri des effets du mirage.
*) En Grèce et en Asie Mineure, certains temples d'Artémis avaient le droit d'asile,

comme quelques-uns de nos couvents suisses, par exemple celui des Cordeliers à

Fribourg. Voir les Annales fribourgeoises, llm* année, 1914, n° 2, p. 30, article du
P. Bernard Fleury.


	Le Culte de Diane en Suisse et l'origine du Fraumünster à Zürich

