
Zeitschrift: Jahrbuch für schweizerische Geschichte

Band: 30 (1905)

Artikel: Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur bis zum XV.
Jahrhundert

Autor: Ströbele, Alfons

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-39173

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-39173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEITRÄGE

ZUR VERFASSUNGSGESCHICHTE

DES

BISTUMS CHUR

BIS ZUM XV. JAHBHUNDEÄT.

Von

ALFONS STRÖBELE.





Einleitung.

Das Bistum Chur, das die Reihe der in der sogenannten
Pfaffengasse liegenden Bistümer eröffnet, ist unstreitig als eines
der ältesten deutschen Bistümer anzusehen. Sein Ursprung liegt
allerdings fast ganz im Dunkeln, und es besteht auch keine

Hoffnung, dass es je einmal gelingen könnte, dieses Dunkel
aufzuhellen. Es liisst sich schon nicht sicher ausmachen, um welche
Zeit und unter welchen Bedingungen die Stadt Chur ihren
Anfang genommen hat. Die Uranfänge fallen jedenfalls in ziemlich

frühe, römische Zeit. Die mehrfach vertretene Ansicht, dass der

Ursprung der Stadt und hauptsächlich auch ihr Name von dem

IIoHager des Kaisers Konstantius (anno "355) während des Krieges
gegen die Alemannen herzuleiten sei, hat Konradin v. Moor1)
abgelehnt. Er stützt sich hiebei auf die Angabe Gregors von
Tours2), dass die campi Canini, auf welchen das Iloflager
gehalten wurden, in die südlichen Alpen zu verlegen seien. Dass die
Stadt älteren Datums als der genannte Kriegszug ist, beweist die

Tatsache, dass sie nicht nur auf der sogenannten Tabula Peutin-
geriana aufgezeichnet ist, sondern auch im Itinerarium Antonini
aufgeführt wird, dessen beste uns erhaltene Rezension nach Teuffel-
Scliwabe3) in die Zeit Diokletians zu verlegen ist, während der

') Konradin von Moor, ('('schichte von Churrätien und der Republik
(Iraiihiinden. I. Band 1870, Seite 72.

-) Historia ec.clesiastica Francorum X. H.

') \V. S. Teuffels Geschichte der römischen Literatur. Neu bearbeitet
von «. Schwahe 1S90, S. 1010, vgl. auch A. Schulte, Geschichte des mitttel-
alterlichen Handels und Verkehrs zwischen Westdeutschland und Italien
mit Ausschluss von Venedig. 1. |!<|. 1900. S. 15.



4 Beiträge zur Verfassungsgerichte des Bistums Chur

Kern derselben sogar bis in die Zeit Caracallas zurückzudatieren

ist.

Noch unbestimmter als die Anfange der Stadt sind die des

Christentums und des Bistums. Je schmerzlicher wir bestimmte
Nachrichten hierüber vermissen, um so reichlicher fliessen die
legendarischen Quellen. "Wohl beseelt von dem Wunsche, das Christentum

in Rätien von möglichst unmittelbar apostolischer Quelle
herleiten zu können, verfiel man darauf, nicht nur die Heiligen
Beatus, Barnabas, Hermagoras u. a., sondern sogar den Apostelfürsten

Petrus als Apostel Rätiens zu beanspruchen. Für eine

Mission der genannten Männer in der Gegend von Chur fehlt

jeder Anhaltspunkt. Anders zu beantworten ist diese Frage
bezüglich des heiligen Lucius, der fast allgemein als Apostel
Rätiens und erster Bischof von Chur gilt und in der Diözese als

solcher verehrt wird1). Über ihn reichen die Quellenzeugnisse
ziemlich weit hinauf. Eines der ältesten und das wichtigste
bildet eine auf sein Fest verfasste und in einem Codex des

9. Jahrhunderts zu St. Gallen zum Teil erhaltene Predigt. In
ihr wird er geschildert als ein englischer König aus der zweiten
Hälfte des 2. Jahrhunderts, der von dem Apostelschüler Timo-
theus bekehrt, der Krone entsagt und sich zur Mission auf das

Festland begibt, wo er in Augsburg und zuletzt und hauptsächlich

in der Gegend von Chur im Verein mit seiner Schwester

Emerita wirkt. Über seinen Tod ist in dem Predigtfragment
nichts mehr enthalten. Nach anderen Versionen, deren es im

ganzen 23 geben soll2), starb er zirka 200 am 3. Dezember.

Auf Grund dieser Erzählung gilt der englische König Lucius als

Gründer des Bistums Chur und erster Bischof und wurde in der
Diözese Chur bis ins 16. Jahrhundert als Confessor verehrt. Im
16. Jahrhundert erhielt die Tradition eine Bereicherung: Lucius
wurde zum Märtyrer gemacht, der anno 182 zu Marsöl gesteinigt

') Kirchenlexikou Bd. VIII-, Sp. 214. Art. Lucius von Gg. Mayer.
P. D. Kosius de Porta. Historia reformat. eccl. Ra-ticarum I p. 22 ff.

-') K. v. Moor a. a. 0.. S. 97.



bis zum XV. Jahrhundert. 5

worden sei. Anno 1646 wurde er bei der Einführung des

römischen Brevieres in das Proprium Curiense als Märtyrer
aufgenommen und wird heute noch als solcher verehrt. Die königliche
Abstammung dieses rätischen Apostels wurde wiederholt bestritten,
und stützt sich allein auf das nicht zuverlässige Zeugnis der
genannten Predigt. Der Bekehrung des englischen Königs Lucius
wird zwar an verschiedenen Stellen Erwähnung getan, so z. B.
im Papstkatalog aus dem 6. Jahrhundert bei Papst Eleutherus,
im Matyrologium Romanum unter dem 3. Dezember, und bei

Beda Venerabilis, aber nirgends als in der wiederholt erwähnten

Predigt und in den von ihr abhängigen Schriften ist von seiner

Missionstätigkeit in Rätien die Rede. Wir finden keine Erklärung
für das Schweigen über die ihm zugedachte, so hervorragende
und so ehrenvolle apostolische Wirksamkeit, wo doch eine kürzere
oder längere Erwähnung seiner bezüglichen Tätigkeit so nahe

gelegen wäre. So beansprucht denn auch Galfried von Mon-
mouth (gestorben 1154) den König Lucius ganz für England und
lässt ihn dort auch sterben und begraben werden. Spätere rätische

Schriftsteller, wie z. B. Bruschius, machten ihren Diözenapostel
zum Sohne Simons von Cyrene, wohl auf Grund der
missverstandenen Stelle Apostelgeschichte 13. 1.

Ohne nun auf die Glaubwürdigkeit jenes Galfried zu bauen,
scheint mir die Identität des rätischen Lucius mit dem

gleichnamigen englischen König durch die Predigt zu wenig begründet,
als dass ich sie glauben könnte *). Ich gehe von der Annahme
eines eigenen rätischen Lucius aus und erkläre mir die durch

jene Predigt überlieferte Tradition so, dass ich annehme, der
rätische Glaubensbote Lucius sei erst später, vielleicht im S. oder

9. Jahrhundert, mit dem englischen Könige identifiziert wordeu,
als man von diesem vielleicht durch Beda oder die britischen
Mönche Kunde erhielt, da auf diese Weise der Diözesanpatron
in ein viel helleres Licht gestellt wurde. Eine solche Erschei-

') Gelpke E. F., Kirchengeschichte der Schweiz. II. Bd. 185(1,
S. 245—252 sucht die Legende zu widerlegen.



6 Beiträge zur Verfassuugsgesehichte des Bistums Chur

nung in der Geschichte der Heiligenlegende ist durchaus nicht

einzigartig, und es erklärt sich hiedurch auch das Schweigen der

Quellen am besten.

Dazu kommt noch der für uns sehr wichtige Umstand, dass

der englische König Lucius in der Legende nicht nur als Apostel

Rätiens, sondern zugleich als erster Bischof von Chur erscheint,

was hier bei der Frage nach dem Bistum Chur hauptsächlich

von Interesse ist. Wir hätten es also bereits in der zweiten

Hälfte des 2. Jahrhunderts mit einem Bistum Chur zu tun, würden

aber fast drei Jahrhunderte lang nichts mehr von ihm hören,
nichts mehr von seinem Bestände, nichts mehr von einem

Bischöfe. Mir scheint dies unwahrscheinlich, ja ausgeschlossen auf
Grund dessen, was weiter unten über das Christentum in Rätien

zur Zeit des heiligen Ambrosius gesagt wird. Dieser Punkt vor

allem, neben jenem Schweigen der Quellen, war es, der meine

Zweifel an der Echtheit der Luciuslegende weckte, und meines

Erachtens ist weder seine königliche Abstammung noch seine

bischöfliche Wirksamkeit in Chur zu beweisen *), und damit muss

auch die Zeit seiner Wirksamkeit als unbestimmbar bezeichnet

werden, da mit der königlichen Würde auch die Zeitbestimmung
des 2. Jahrhunderts wegfällt. Gestützt wird meines Erachtens

die Existenz eines eigenen rätischen Apostels Lucius durch seine

Erwähnung in Urkunden des 9. uud 10. Jahrhunderts, wo er je
als confessor, nirgends aber als rex bezeichnet wird"-).

Wenn wir darauf verzichten müssen, die Zeit der Mission

des hl. Lucius zu bestimmen, so ist damit schon die Unerweis-

lichkeit der Anfänge des Christentums angedeutet; doch dürfen

') Dabei sei nicht behauptet, dass die Annahme einer Identität durch
die Quellenzeugnisse ausgeschlossen ist. Die Möglichkeit einer Identität
nach den Quellen hat Lütoif (Glaubensboten der Schweiz vor dem heiligen
Gallus. Luzern 1871, vgl. Mayer, Art. Lucius im Kirchenlexion VIII-
Sp. 213—216) dargetan. Doch scheint sie mir nach dem Gesagten
unwahrscheinlich.

2) Z. B. anno 821. Mohr, Th., v. Codex diplomaticus. Sammlung der

Urkunden zur Geschichte Cur-Rätiens und der Republik Graubünden I. 15.



bis zum XV. Jahrhundert. 7

wir sie sicherlich in sehr frühe Zeit verlegen. Dies legt uns

schon die günstige Lage Churs auf dem Knotenpunkt, der über

den Splügen-, Septimer- und Julierpass führenden, sehr viel und

schon sehr früh begangenen Verbindungsstrassen zwischen Italien
und den Donauländern nahe"¦). Auch der Verkehr und Aufenthalt

der Soldaten in diesen Gegenden dürfte bei der zunehmenden

Christianisierung des Heeres auch auf ihre Umgebung christianisierend

gewirkt haben. Dass das Christentum vor dem Ende

des 4. Jarhunderts sich schon ziemlich unter den Rätiern

ausgebreitet hatte, würde eine Nachricht, falls sie sich als echt
nachweisen liesse, sicher dartun, nämlich die Erzählung Gulers2), dass

die Rätier den Kaiser Eugenius (392—394) wegen seines

abgöttischen Wesens nicht anerkennen wollten, wozu sie durch

italienische Mönche aufgefordert worden seien. Eben um diese

Zeit, als der hl. Ambrosius Erzbischof von Mailand war (374 bis

497), erscheint Rätien als christianisiert, nicht aber als organisiert3).

Wir hätten es also um diese Zeit noch mit keinem

Bistum Chur zu tun. Doch bereits 60 Jahre später begegnen

wir einem historisch beglaubigten Bischof von Chur, nämlich

Asimo, welcher in den Unterschriften einer im Anschluss an das

Konzil von Chalcedon (451) gehaltenen Provinzialsynode von Mailand

angeführt ist in der Formel: Ego Abundantius episcopus
ecclesiae Comensis in omnia supra scripta pro me ac pro absente

sancto fratre meo Asimone, episcopo ecclesia~ Curiensis primae
Ra3tire subscripsi4). Ob dieser Asimo der erste Bischof von Chur

gewesen ist, lässt sich nicht feststellen. Man darf wohl annehmen,
dass das Bistum Chur in der Zeit zwischen dem hl. Ambrosius und

Asimo gegründet wurde, also in der ersten Hälfte des 5.

Jahrhunderts.

') Vgl. A. Schulte, Geschichte des Handels u. s. w., 1. S. 9 —13
und 46.

'-) Bei Gelpke, Kirchengeschichte der Schweiz. I, S. 253.

:l) Gelpke a. a. S. 257.

*) Mohr, Th., v. Cod. dipl. I. 1. Eichhorn, Episc. Curiensis p. 1

und 2.



8 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

Wenn von den nächsten fünf Nachfolgern Asimos auch weiter
nichts als der Name überliefert ist, so ist damit doch die weitere

Existenz des Bistums gewährleistet. Die Reihenfolge der Bischöfe

von Chur steht, abgesehen von einigen unwesentlichen Schwankungen

bis auf heute fest.

Auch in Umfang und Gestalt des Bistums macht sich eine

gewisse Stabilität bemerkbar. Es hat sich von der Zeit seines

Bekanntwerdens bis zum 19. Jahrhunderts ausser den Verlusten

durch die Reformation nur wenig verändert. Erst im 19.

Jahrhundert müssten dann im Anschluss an die Auflösung des

Bistums Constanz grosse Veränderungen vorgenommen werden *).

Die Geschichte des Bistums ist entsprechend der Geschichte

Rätiens sehr wechselvoll und verschlungen, namentlich dann —
was aber nicht mehr in den Kreis vorliegender Arbeit fällt —

infolge der Freiheitsbestrebungen der drei Bünde und der sich

daran anschliessenden Reformation. Diese mehr äusseren Wechselfalle

haben natürlich auch auf das innere Leben des Bistums,
auf die Verfassungsverhältnisse, ziemlichen Einfluss ausgeübt.

') Vgl. hierüber namentlich M. Kothing, die Bistumsverhandlunger*
der schweiz.-constanz. Diözesanstände von 1803—1862. Schwyz 1863.



bis zum XV. Jahrhundert.

1. Kapitel.

Die Herrschaftsverhältnisse im Bereiche des Bistums.

,¦"?' 1. Historischer ülierblick über die Zeit bis ins
15. Jahrhundert.

Da ich im Verlaufe meiner Abhandlung an verschiedenen

Stellen auch auf das weltliche Regiment in Rätien, seine Träger
und ihre Beziehungen zu dem Bistum Chur Bezug zu nehmen

haben werde, so halte ich es für angezeigt, in einigen Zügen die

Phasen dieser Herrschaftsverhältnisse, soweit sie hier in Betracht

kommen, zum voraus zu behandeln.

Nachdem sich das mächtige Römerreich von den Schrecken

des Bürgerkriegs wieder erholt hatte, und die Fäden der

gewaltigen Macht in einer kräftigen und sicheren Hand vereinigt

waren, galt es die Grenzen des Reiches zu befestigen und zu

beruhigen und unsichere und gefährliche Grenznachbarn durch

Unterwerfung unschädlich zu machen. Diesem Bestreben fielen auch

die bisher unabhängigen Alpentäler zum Opfer, indem Drusus

und Tiberius in den Jahren 16 und 15 v. Chr. diese Gegenden

bekriegten und unter römische Botmässigkeit brachten. Von dieser

Zeit an bis zum Untergang des weströmischen Reiches im Jahre

476 stand Churrätien unter römischer Herrschaft und Verwaltung.
Es bildete zunächst zusammen mit Vindelicien eine Provinz, welche

bei der Verteilung der Provinzen zwischen dem Kaiser und dem

Senat als militärisch wichtige Grenzprovinz ersterem zufiel, somit

durch Proprätoren verwaltet wurde. Unter den späteren Kaisern

wurde dann die Gewalt getrennt in eine zivile (Präses, Rektor)



10 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

und in eine militärische (Dux)1). Unter Diokletian erfolgte dann

die offizielle Teilung in Rsetia prima (der Hauptsache nach der

Bereich des Bistums Chur) und Rietia secunda (Vindelicien), das

nie zum Bistum Chur gehörte2). Als das weströmische Reich

unter den Schlägen der Germanen im Jahre 476 zusammenbrach,
kam Rätien mit Italien an Odoaker. Dieser wurde jedoch schon

nach einer Regierung von nicht ganz zwei Dezennien durch die

Herrschaft der Ostgoten abgelöst, deren König Theuderich in
das Erbe Odoakers (anno 493) eintrat.

Doch auch für die Ostgoten senkte sich die Sonne des Glücks
rasch zum Untergang. Die schwere Bedrängnis, in welche sie

bald nach dem Tode ihres grossen Königs von Seiten der Byzantiner

versetzt wurden, benützten die Merovinger dazu, mit einer
selbst bei diesem Geschlechte überraschend treulosen Staatskunst,
wie F. v. Dalin 3) scharf bemerkt, bald durch Verträge, bald durch

Gewalt die ostgotischen Besitzungen nördlich der Alpen sich zu

verschaffen, als Preis für ihre Waffeuhilfe, die sie wiederholt
beiden Parteien verkauften. Auf diese Weise kam Rätien im
Jahre 536, nachdem es fast 500 Jahre unter den Beherrschern
Roms gestanden, an die Merovinger und von diesen nach dem

Laufe der Geschichte an die Karolinger und das grosse Frankreich,

bei dessen endgültiger Teilung in das West- und Ostreich

(Frankreich und Deutschland) im Jahre 843 es dem letzteren
zufiel4). Von da an teilte es im allgemeinen die Geschicke des

deutschen Reiches bis zur Lostrennung der Schweiz vom Reiche

im Jahre 1499.

') C. v. Moor, a. a. 0. S., 83. Stalin, Württembergische Geschichte

Stuttgart 1841, Bd. I, S. 87 ff.

'-') C. v. Moor a. a. 0., S. 90. W. v. Juvalt, Forschungen über die

Feudalzeit im Churischen Rätien. I. 1871, Ausbeute S. 13.

3) F. v. Dahn, deutsche Geschichte I. 2 Gotha 1888 S. 117.

*) Dies beweisen die Urkunden, z. H. Mohr, Cod. dipl. I. 23 und 29
bezw. Böhmer, Joh. Fr.: Regesta Imperii. Neu bearbeitet von Mühlbacher,
Ficker, Winkelmann u. s. w. I. n. 1352 u. 1386.



bis zum XV. Jahrhundert. 11

§ 2. Die römische Staatseinrichtung und ihr Fortbestand
bis auf Karl den Grossen.

Während der Beherrschung Rätiens durch die römischen

Kaiser, Odoaker, die Ostgoten, die Merovinger und noch lange
während der Regierung Karls des Grossen bestand in Rätien die

römische Verwaltung zurecht. Es stand also der Provinz, wie

bereits bemerkt, zuerst als oberster Beamter ein Proprätor, und

dann nach der Trennung der Zivil- und Militärgewalt ein Prokurator,

Präses oder Rektor als Zivilbeamter und als erster
Militärbeamter, wenn ein solcher notwendig war, ein Dux vor1). So

schickte z. B. Theoderich den Servatus als Dux nach Rätien, da

es militärisch für Italien von grosser Wichtigkeit sei2). Von

den Proprätoren bezw. Präsides während der ersten Jahrhunderte

in Rätien ist uns mit Ausnahme einiger Namen fast nichts

bekannt. Sie waren wohl römische Beamte, die oft wechselten und

ihr Amt in ihrer Familie anscheinend nicht vererbten. Dass in
Rätien auch die Munizipalverfassung in Geltung war, und zwar
bis herauf in die Karolingerzeit, wenn auch jedenfalls in der

letzten Zeit mit beschränkter Befugnis, beweisen die fünf im
Testamente des Bischofs Tello vom Jahre 7663) als Zeugen
genannten Curiales. Aus der Tatsache, dass von den genannten
fünf Kurialen nur einer als der Stadt Chur, die andern als

verschiedenen Landgemeinden angehörig bezeichnet werden, schliesst

l) K. v. Moor a. a. S. 83. P. Kaiser, Beiträge zur Geschichte

(irauhüiidens, in Rätia, Mitteilungen der Geschichtsforschenden Gesellschaft

von Graubünden. III. 1865, S. 274 ff.

'-) P. Kaiser a. a. <)., S. 276 und Geschichte des Fürstentums Liechtenstein

1847, S. 11.

:') Mohr, Cod. dipl. I. 9. Die Echtheit dieses Testaments bezweifeln

Schupfer, Della legge roinana udinese 1888 und Zanetti, La legge Romana

Retica-Coiresc o Udinese. Milano 1900. Abgesehen davon, dass man diese

beiden Männer von einer Voreingenommenheit nicht freisprechen kann,
da das Testament ihrer Ortsbestimmung der lex Romana Curiensis

ungünstig ist, halt ich auch sonst an der Echtheit fest, wenigstens der Hauptsache

nach.



12 Beiträge zur Verfassungsgeschichtc des Bistums Chur

P. Kaiser*), ob mit Recht ist sehr fraglich, dass ganz Rätien,
soweit es zum Bistum gehörte, eine politische Gemeinde gebildet
habe, woher denn auch der Name Chur-Rätien gekommen sei.

Vom Ende des 6. bis zur Mitte des 8. Jahrhunderts finden

wir das Amt des Praeses Rsetise in den Händen von Gliedern

derselben Familie, nämlich des mächtigen Geschlechtes der
sogenannten Viktoriden, wie man sie nach ihrem ersten als Prseses

vorkommenden Vertreter, der aber, wie wir sehen werden, seinen

Namen nur durch eine Mutmassung erhalten hat, seit Jahrhunderten

zu nennen pflegt. Die angedeutete Mutmassung hat aber das

Unglück, dass sie höchst unwahrscheinlich, meines Erachtens
geradezu ausgeschlossen ist. Näherhin liegt die Sache so. Die

hauptsächlichste Quelle, aus der wir unsere Kenntnis von dem

genannten Geschlechte schöpfen, ist eine Grabschrift, die einst in
St. Lucius sich befand, seit längerer Zeit aber nirgends mehr

aufzufinden ist. Sie wird uns aber verschiedentlich von Männern,
welche sie selbst gelesen haben, wie namentlich von Tschudi2),
überliefert. Wegen der Eigentümlichkeit ihrer Schreibweise kann
ich nicht umhin, sie hier anzuführen. Sie lautet:

HlC SVB ISTA LABI
DEM MARMOREA
QVEM VECTOR

VER INLVSTER PRESES
ORDINABIT VENIRE

DE TRIENTO
HlC REQVIESClT

CLARESIMVS
PROAWS

DOMNI VECTORIS
EPI

ET DOMNI IACTADI

") Liechtenstein, S. 20 und Rsetia III, S. 28ii.
2) In verschiedenen Codices, z. B. Cod. Vind. f. 28 Gallia Comata.

Konstanz 1758. S. 299.



bis zum XV. Jahrhundert. 13

Diese Inschrift hat, wie auch oben durch die Schreibweise

angedeutet ist, die Eigentümlichkeit, dass alle in ihr vorkommenden

C sehr erhöht und auffällig geschrieben sind, während
das in episcopi enthaltene C durch die Abkürzung vermieden ist.
Es ist unzweifelhaft, dass hiedurch eine Jahreszahl angedeutet
werden will, worauf Mohr1) und Juvalt2) hinweisen. Es fragt
sich, ob nicht auch Einer und Zehner angedeutet waren durch

auffällige Stellung anderer Buchstaben, wobei wohl nur allein die

I in Betracht kommen würden, welche Annahme unterstützt wird
durch die Schreibweise Vector, ver, claresimus3). Doch darüber
lässt sich nach dem Verlust der Inschrift nichts mehr bestimmen.
Die auffallenden sieben C geben uns die Jahreszahl 700, ungefähr
die Zeit des in der Inschrift genannten Bischofs Viktor IL, des

Sohnes des Sohnes des Bischofs Paschalis und Bruders des Jaktatus,
und ungefähr die Zeit des Präses Viktor, eines Neffen des

genannten Bischofs Viktor. Von grossem Interesse in der Inschrift
ist der claresimus proavus, dessen Namen in einer der beiden Lücken
ausgefallen ist. Tschudi4) hat ihn an einer Stelle mit Viktor
ergänzt, und von dieser Ergänzung hat wohl das Geschlecht die

Bezeichnung der Viktoriden erhalten. Guler5) ergänzt die eine
der beiden Lücken mit praeses, das ganz gut zu claresimus (inluster)
passt, und lässt die andern offen. Die Vermutung Tschudis halte
ich für sicher falsch. Durch sie würde nämlich ein weiteres

überflüssiges C in die Inschrift hereingebracht, was unbedingt
ausgeschlossen ist, da im 9. Jahrhundert jedenfalls die männliche
Linie des Geschlechts schon ausgestorben war. Sodann wäre
dieser Name auch deshalb unwahrscheinlich, weil zu der Zeit, in
welche der proavus offenbar zu versetzen ist, am Ende des 6.

und Anfang des 7. Jahrhunderts in Chur ein Bischof namens

i) in der Itatia I, S. 82.

"") a. a. 0. II. Belege, S. 70.

">) Juvalt a. a. 0. II. lielege, S. 71.

4> Cod. Vind. f. 28.

5) .1. Guler v. Weiiieck, Rhsetia. das ist ausfuhrt, wahrhafte
Beschreibung der Grawen liündten etc. BI. 64.



14 Beiträge zur Verfassungsgeschiehte des Bistums Chur

Viktor lebte 1), von dem anzunehmen ist, dass er dem Geschlechte

der Präsides angehörte. Ebenso hinfallig ist eine andere

Vermutung Tschudis2), wornach Jactatus zu ergänzen wäre, da auch
hiedurch ein überzähliges C hereinkäme. Was näherhin für ein
Name zu ergänzen ist, lässt sich nicht mehr feststellen. Am ehesten

dürfte noch unter den Namen des Geschlechtes Tello (oder Vigilius)
ohne Anstand ergänzt werden3).

Der erste Präses also, der uns aus dem Geschlechte der
Viktoriden begegnet, wäre nach fast allgemeiner Ansicht der
genannte proavus, der am Ende des 6. oder am Anfang des 7.

Jahrhunderts amtiert haben muss. Es ist ziemlich sicher, dass dann
die Familie im Besitz der Würde blieb bis nach der Mitte des

8. Jahrhunderts. Bezeugt durch die oben genannte Inschrift ist
noch ein inluster prseses Victor aus der ersten Hälfte des 8.
Jahrhunderts. Dass dieser der letzte Präses gewesen sei, wie Juvalt4)
annehmen zu müssen glaubt, kann ich nicht ohne weiteres glauben;
einer seiner Söhne findet noch reichlich Platz, ohne dass er zur Zeit
der Abfassung des Testamentes Tellos noch hätte am Leben
sein oder von diesem in dem Testament aufgeführt werden müssen.

Das aber ist sicher, dass der Vater des prseses Victor und Bruder
Bischof Viktors, Jaktatus nie Präses war 5), sonst musste er in der

') Kirchenlexikon III* Sp. 346, Art. Chur v. Fetz.
2) Bei Fr. X. Kraus, die altchristlichen Inschriften der Rheinlande

von den Anfängen des Christentums bis zur Mitte des 8. Jahrhunderts.

Freiburg, 1890. L, S. 1.

"") Die Annahme von Fr. W. Rettberg (Kirchengeschichte Deutschlands

II. 1848, S. 135 Anm.), dass der proavus der Präses Viktor I. selbst

sei, der den Stein habe kommen lassen, da sonst sein Xame nicht
genannt sei in der Inschrift, richtet sich nach dem oben Gesagten von seihst.

Die Ansicht von Fr. X. Kraus (a. a. 0., S. 1 Anm), dass die Grabschrift
gemeinhin auf Viktor I. (614), Bischof von Chur bezogen werde, beruht
wohl auf einem Missverständnis, denn Bischof Viktor I. (614) ist den alten
Schriftstellern ganz unbekannt, und es gilt der anfangs des 8. Jahrhunderts
lebende Viktor II. meistens als Viktor I.

<) A. a. 0. II. Belege, S. 72.

51 Ebenda.



bis zum XV. Jahrhundert. 15

Inschrift als solcher bezeichnet sein. Die Lücke zwischen dem

proavus und inluster pneses Victor, also zwischen dem Anfang
des 7. und 8. Jahrhunderts wird ausgefüllt durch einen Präses

Zacco, und einen fraglichen Vigilius.
Das letzte Glied der männlichen Linie des Geschlechtes war

jedenfalls der Bischof Tello, auf den nach dem Tod seiner Brüder
mit dem Hauptbesitz der Viktoriden auch das weltliche Regiment
überging, wie fast allgemein anerkannt wird. Ein in seinem

Testament genannter Enkel Viktor, ein Sohn seiner Schwester

Salvia, war entweder noch unmündig2), oder aber, weil nicht
der männlichen Linie angehörig, zur Erb- und Amtsfolge nicht

zugelassen. In der Folge wird dieser Enkel nirgends mehr

genannt, es musste nur der spätere (zirka 814—833 regierende)
Bischof Viktor sein.

In Bischof Tello hatte sich, wie schon bemerkt, die geistliche
und weltliche Gewalt in Churrätien vereinigt, weil beide Würden
seit langer Zeit, wie es scheint ohne jeden Widerspruch durch

eine Art Vererbung in den Händen von Gliedern der Familie der

Viktoriden gewesen waren. Nachdem die Vereinigung einmal in

Bischof Tello zustande gekommen war, dauerte sie noch einige
Jahrzehnte fort. Obgleich nämlich Karl der Grosse in seinem

ganzen Reiche Grafschaften errichtete und eine einheitliche

Organisation durchführte, machte er doch für Churrätien anfangs
eine Ausnahme. Auf Bitten des Bischofes und Volkes bestätigte er
das hergebrachte Recht und die bestehende Gewohnheit und setzte
den Bischof Constantiua zum rector Rseticarum ein 3). Der Nachfolger

des Constantius auf dem bischöflichen Stuhle, Remedius,
wurde auch sein Nachfolger in letzterer Stellung, wie aus den

') Wie Mohr, Rietia I, S. 82 will.
¦) Mohr, a. a. <>.. S. 91.

3) Mohr, Cod. dipl. I. 10. Hier ist jedoch die Jahreszahl 784 trotz
des angegebenen Regierungsjahres WH zu korrigieren, da der Titel Rex

Langobardorum, welcher nach 774 nie weggelassen ist, fehlt und noch vir
inluster steht. Vgl. Böhmer, Regesta II. Aufl. I, Nr. 158; Eichhorn, cod.

prob. n. ,i und P. C. Planta, das alte Rätien 1872, S. 300.



16 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

Capitula Remedii, einer kirchlich - weltlichen Gesetzessammlung

hervorgeht1).
Was Karl der Grosse zu dieser privilegierten Behandlung

Rätiens veranlasste, wird uns nirgends berichtet. Es lassen sich

darüber nur Vermutungen aufstellen. Einmal geschah es, wie
Karl selbst sagt, auf Bitten des Bischofes und Volkes, sodann

wohl mit Rücksicht auf die eigentümlichen Verhältnisse Rätiens

und seine Wichtigkeit als Pforte nach Italien. Der Bischof war
ja vom Volke auch als weltlicher Herr gewünscht und war wohl
der mächtigste Mann in Rätien. Er wäre imstande gewesen,
einem Grafen erfolgreich die Spitze zu bieten, und doch war es

im Interesse Karls, dass in dieser an die Lombardei grenzenden
Provinz geordnete und ruhige Verhältnisse beständen, da er ja
im Kriege mit den Langobarden stand. Daraus können wir auch

verstehen, dass das Privilegium nur ein vorübergehendes war und

von Karl selbst noch zurückgenommen wurde.

§ 3. Die Einführung der frankischen Verwaltung in
Rätien und ihr allmähliches Erlöschen.

Diese genannte Zeit über bestand in Rätien römische

Verwaltung und herrschte römisches Recht, wenn auch teilweise in

späteren Jahrhunderten in modifizierter Gestalt und den Verhältnissen

des Landes angepasst2j.

") Herausgegehen von Fr. Wyss im Archiv für Schweizerische
Geschichte VII 1851, S. 206 ff. Planta a. a. 0., Seite 309. Ich halte die

Gesetze, entgegen der vorwiegenden Ansicht, für kirchliche Gesetze, die
aber durch die weltliche Stellung des Gesetzgehers sehr beeinflusst, ja
teilweise bedingt wurden. Vgl. unten in § 10.

2) Die Geltung des modifizierten römischen Rechts für das 8.

Jahrhundert und noch für die ersten Jahre des 9. Jahrhunderts beweisen uns
die genannten Capitula Remedii und die vielumstrittene sogenannte Lex
Romana Curiensis, für welche namentlich Zeumer in der Zeitschrift der

Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, 9. Bd. germ. Abt. 1888, S. 1 ff, als

Entstehungszeit die Mitte des 8. Jahrhunderts und als Entstehungsgebiet
Chur-Rätien in ganz überzeugender Weise nachgewiesen hat, wahrend



bis zum XV. Jahrhundert. 17

Bei der energischen Zentralisierung des Reiches unter Karl
dem Grossen war zu erwarten, dass die genannte Sonderstellung

Rätiens nur aus Opportimitätsrücksichten geschehen sei und
deshalb nicht von langer Dauer sein werde. Und wirklich war es

Karl selbst noch, der die Trennung der geistlichen und weltlichen

Gewalt vollzog und Rätien zu einer Reichsgrafschaft machte.

Schon 806 (oder 807) begegnet uns in curte ad campos in mallo

publico ein Unfridus vir inluster als comes Reciarum J). Dafür, dass

die Divisio inter episcopatum et comitatum im Jahre 606 erfolgt
sei, spricht auch eine historisch genau datierte Tatsache, nämlich

die Teilung des Frankenreiches durch Karl den Grossen unter seine

Söhne oder das sogenannte Testament Karls des Grossen2), eine

Tatsache, welche zugleich den Anlass zur divisio gegeben haben dürfte.

Canciani, Savigny. Hegel, Bethniauii-Hollweg, Hänel, Rud. Wagner und in

neuester Zeit wieder Schupfer und Zanetti (je a. a. 0.) teils für Istrien,
teils für Italien als Entstehungsgehiet eintreten. Ich halte mit Zeumer

u. a. an Rätien fest, zumal für mich die Sache gar keine Schwierigkeiten
hat. da ich im Gegensatz zu Zeumer die Vereinigung der geistlichen und

weltlichen Gewalt annehmen zu müssen glaube. Vgl. auch L. R. v. Salis,

die lex Romana Curiensis, Zeitschrift der Savigny-Stiftung, Bd. gerin.

Abt., S. 142 ff, R. Wagner, zur Frage nach der Entstehung und dem

Geltungsgebiet der Lex Romana Utinensis. Dieselbe Zeitschr. Bd. 4. g.

A. und P. Planta a. a. S. 327.

') Die Urkunde ist gedruckt bei H. Wartmann, Urknndenbuch der

Abtei St. Gallen 186:!, Bd. I n. 187 und bei Planta a. a. S. 354 Anm.

Die Jahreszahl der Urkunde lässt sich (auf zwei Jahre hin) nicht sicher

feststellen, da die dreifache Angabe der Regierungsjahre Karls des Grossen

anno VII imperii Caroli Augusti et XXXVIII regni eins in Francia, XXXIV
in ltalia bei gleicher Behandlung nie zur Obereinstimmung gebracht werden

kann. Eine solche liesse sich schliesslich erzielen, wenn mau bei den

Regierungsjahren das einemal (Kaisertum und italienisches Königstum),
das Anfangs- und Endjahr mitzählt, das audereinal (fränkisches Königtum)

aber nicht, und dazu noch das italienische Königtum schon mit dem

Beginn des laiigobardischen Kriegs (773) zählt. So käme man gemeinsam

auf das Jahr HUG, über welches sich das XXXVIII regni in Francia nie

liinaufdatieren lässt. nur wäre möglich, dass die Zahl falsch überliefert ist,
weshalb auch das Jahr 807 möglich wäre. Vgl. Planta a. a. 0., S. 355. Anm.

'-) Mohr, Cod. dipl. I, 84. Juvalt a. a. 0., S. 84. Schulten, a. Ü., S. 58.

2



18 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

In diesem Testament hatte Karl seinem Sohne Pippin unter andern

Gebietsteilen auch den ducatus Curiensis zugeteilt. Es ist ganz
einleuchtend, und der Ausdruck ducatus Curiensis scheint es zu

beweisen, dass bei diesem Anlass die Grafschafteneinteilung in
Rätien eingeführt wurde. Der Titel comes Reciarum, mit welchem

Hunfrid erscheint, und der im Testament Karls gebrauchte
Ausdruck ducatus Curiensis, sowie auch die durcheinander,
abwechslungsweise sogar von demselben Manne vorkommenden Titel comes,
marchio und dux deuten an, dass die Gesamtheit des ducatus

Curiensis in mehrere Grafschaften zerfiel. Diese sind mindestens

die Grafschaften ob der Landquart, unter der Landquart
und enet den Bergen. Der Titel comes Reciarum, den der
erste Graf Hunfrid') führt, zeigt an, dass er nicht bloss Graf
von Unterrätien war, wie die meisten wollen, sondern
wahrscheinlich von ganz Rätien, dass er also den ganzen ducatus

Curiensis als comes inne hatte, es musste denn nur sein, dass

man sich die ausweichende Erklärung W. Plattuers2) aneignen

wollte, dass Hunfrid, der nur Graf von Unterrätien gewesen
sei, den ducatus, d. h. die militärische Verwaltung über die

beiden andern Grafschaften hatte, die eigene Grafen gehabt
hätten. Hierdurch glaubte nämlich Plattner eine Schwierigkeit
überwunden zu haben, die dadurch entsteht, dass noch zu
Lebzeiten Hunfrids (gestorben 825) ein anderer Graf in Rätien

auftritt, nämlich der vielumstrittene Roderich3). Ihn treffen wir
als Vollzieher, und zwar als den schroffsten Vollzieher jener
Trennung von Bistum und Grafschaft im Interesse der letzteren,
wobei er soweit ging, dass er die Rechte des Bischofs und der
Kirche antastete4). In welcher Eigenschaft tat er dies? Wie

") Hunfrid war ein Sohn des magister Palatii Karls des Grossen
und bei diesem sehr beliebt und zu allerlei Gesandtschaften gebraucht.

-) Die Entstehung des Freistaats der drei Bunde und sein Verhältnis
zur alten Eidgenossenschaft. Davos 1895. S. lo.

3) Mohr, Cod. dipl. I. 15, vgl. Rsetia I. S. 98.

*) Mohr, Cod. dipl. I. 15. Es erübrigt noch, hier eine andere als
die von mir bereits gegebene Übersetzung von divisio inter episcopatum



bis zum XV. Jahrhundert. 19

findet er neben dem comes Reci a r u m Hunfrid Platz Zur
Lösung dieser Fragen wurden schon manche Vorschläge gemacht.

Mit der oben wiedergegebenen Annahme Plattners wäre die

Lösung anscheinend sehr leicht, indem Roderich so bequem in

einer andern Grafschaft, näherhin in Oberrätien untergebracht
werden könnte, wobei er eben dem Hunfrid unterstellt gewesen
wäre. Aber nun kommt die Frage: erstreckte sich die Tätig-
keit des Roderich nur auf die ihm zugedachte Grafschaft
Oberrätien oder nicht am Ende auch auf Unterrätien, die Grafschaft
Hunfrid8? Wir erfahren nicht bloss von einer Beraubung des

Bischofs von Chur durch diesen Roderich, sondern auch von einer
solchen der Abtei Pfäfers. Nun liegt aber Pfäfers bereits in der
Grafschaft Unterrätien. Und gesetzt auch, es hätte damals zu
Oberrätien gehört, so würde die Annahme, dass Roderich nur
in der Eigenschaft eines Grafen von Oberrätien gehandelt habe,

an einer andern Klippe um so sicherer scheitern. Bischof Viktor II.
klagt nämlich in seiner Beschwerdeschrift an Kaiser Ludwig den
Frommen •), dass ihm von den 230 Kirchen, die seine Diözese

(parochia) zähle, durch Roderich nicht weniger als 199 entrissen
worden seien. Nun ist doch für die damalige Zeit die Zahl von
230 Kirchen für die ganze Diözese Chur schon eine sehr grosse.
Es wird wohl niemand behaupten wollen, dass die 199

eingezogenen bezw. geraubten Kirchen sämtlich in Oberrätien gelegen

et comitatum nachzutragen, die sich, wie bei manchen andern, so auch bei
Zeumer (a. a. S. 15) und Plattner (a. a. S 8 ff.) findet. Sie meinen
nämlich, dass hierunter eine Einziehung des Kirchengutes zu staatlichen
Zwecken, die bekannte divisio, wie sie namentlich unter Karl Martel
vorkam, zu verstehen sei. Doch diese divisio war in jener Zeit gar nicht
mehr üblich, und die Klageschrift Viktors II. hatte dann wenig Sinn. Es
handelte sich nicht bloss um Kirchengut, sondern um Kirchen. Kapellen,
Reliquien u. s. w. Wozu denn dann der Ausdruck divisio inter epLscopatum
et comitatum Ist comitatum hier nicht gleichbedeutend wie an einer andern
Stelle in der Urkunde? Bei Plattner steht diese Deutung (S. 21 im Widerspruch

mit S. 10.

') Mohr, Cod. dipl. I, 15. Eichhorn cod. prob. n. 0. M. G. Epist.
Carol. sevi III. S. 809.



20 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

gewesen seien, so dass für die übrigen 23 der Diözese nur noch

31 Kirchen übrig bleiben würden. Man muss unter allen
Umständen eine Kompetenz Roderichs über ganz Rätien oder doch

den weitaus grössten Teil desselben annehmen. Wie war dies

aber im Jahre 821 möglich, da doch der comes Reciarum Hunfrid

noch lebte V Als der beste Ausweg erscheint mir die Annahme

Moors*) und Plantas2), dass Roderich der Stellvertreter Hunfrids

gewesen sei, der wiederholt im Auftrag Karls des Grossen von
seiner Grafschaft abwesend war. Dies gewinnt noch an
Wahrscheinlichkeit, wenn sich die Angabe Mohrs3) bewahrheitet, dass

Roderich einer der drei Söhne Hunfrids gewesen sei und zugleich
als Allod seines Hauses die Grafschaft Lacs inne gehabt habe.
Vielleicht war er der älteste Sohn und als solcher der geborene
Stellvertreter seines Vaters bis zu seinem Tode, der laut der
Restitutionsurkunde für Pfäfers4) noch vor dem 9. Juni 831

erfolgte. Im Jahr 837 erscheint ein anderer Sohn Hunfrids, Adelbert,

der zugleich die Grafschaft Thurgau inne hatte, als Graf
von Rätien5). Nach seinem Tode (846) tritt sein Sohn Ulrich als

comes Raetiee auf, und nach ihm dessen Bruder Rudolf im Jahre
890 als dux Hsetianorum6). Auf ihn folgte der Sohn seines

Bruders Albert, namens Burchard7). Er wird bald (905) marchio

') Geschichte von Churrätien, Bd. I, Seite 169 ff
'-) A. a. S. 361.

3) In der Rietia I. S. 99.

*) Das Regest hei Mohr, cod. dipl. I. 21 vom 9. Juni 831. Die
Restitutioiisurkunde für das Bistum datiert Mohr Cod. dipl. I, 19 auf den
25. Juli 825, Moor, Geschichte von Currätien, S. 172 auf 823. Beides ist
wie Böhmer, Regesta, 2. Aufl. I. n. 893 im Anschluss an Sickel, St. Galler
Mitteilungen III. S. 9 ff. bemerkt, falsch, vielmehr ist auch diese Urkunde
831 ausgestellt. Sie ist innerlich echt, aber verdorben, wie die unsinnige
Bemerkung zeigt, dass Roderich als Untersuchungsrichter beigezogen
worden sei.

'¦>) Mohr, Rsetia I, S. 101.

6) Wartmann a. a. 0., II. n. 681.

7) Mohr. Rietia I, S. 103—105.



bis zum XV. Jahrhundert. 21

Curiensis1), bald (909) comes2), bald (909) dux3) genannt und

stirbt 911 eines gewaltsamen Todes. Um diese Zeit also würde
Rätien noch ein eigenes Herzogtum gebildet haben und zwar bis

zum Jahre 916, also genau 110 Jahre. Im Jahre 916 wurde

es dem Herzogtum Schwaben einverleibt und stand unter ihm
bis 982 4). Die schwäbischen Herzoge verwalteten die
Grafschaft Unterrätien, wie es scheint, gewöhnlich selbst, vielleicht
zeitweise auch Oberrätien, welches sonst aber eigene Grafen5)
hatte. Die uns bekannten Herzoge, welche zugleich Grafen

in Rätien waren, sind Burchard I. (916—926)6), Hermann I.
(926 —948)7), Liutholf (949 —954)8), Burchard IL9) und
Otto I. (973- 982) 10). Von 982 an kommt urkundlich kein

Herzog von Alemannien als Graf von Rätien mehr vor, und man
erfährt nur mehr sporadisch die Namen einzelner Grafenu), bis

sich aus den erblich gewordenen Grafschaften im Laufe des

11. Jahrhunderts die feudalen Herrschaften entwickelten. Die
Grafschaft Unterrätien war an die Grafen von Bregenz übergegangen.

') Wartmann a. a. <>., n. 741.

2) Ebenda n. 755.

:i) Ebenda n. 761.

4) Dem gegenüber sagt Moor a. a. <>.. S. 175 f, der Herzog Burchard I.
(916—926) sei ein Sohn jenes ermordeten Burchard gewesen, und Rätien
sei bereits im Jahre 829 zum Herzogtum Alemannieii geschlagen worden.
Woher dann ein dux Rajtianoruin?

5) Planta a. a. S. 395/6.
"¦) Wartmann n. 779.

7) Mohr, Cod. dipl. I, 44—16, bezw. M. G. Dipl. I, S. 112 und 182.

s) Mohr, Cod. dipl. I. 48. M. G. Dipl. I, S. 219.

'•') Mohr, Cod. dipl. I. 55 als comes Rsetür nicht erwähnt, dürfte es

aber sicher gewesen sein.

10) Planta, a. a. <)., S. 396. Anm. 4.

11) Z. B. 1032 Marquard, in dessen Grafschaft Pfäffers liegt 1045

Eberhard, in dessen Grafschaft Schaums liegt, und Eberhard gleichzeitig
mit Otto in Oberrätien (Mohr, Cod. dipl. I. 78, 82, 90, 92, 93), Ulrich
von Bregenz, Rudolf von Bregenz, Rudolf von Pfullendorf und Hugo von

Tübingen bis 1158, vgl. Planta a. a. S. 397. Anm. 1 und Planta die
currätischen Herrschaften in der Feudalzeit. Bern 1881. S. 7.



22 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chin¬

in Oberrätien, wo sich der Sitz und Hauptbesitz des Bischofs

von Chur befand, liegt die Sache etwas weniger klar. W. Plattner!)
sah sich sogar veranlasst, die Existenz vou Grafen in Oberrätien

von 988 bis 1061 überhaupt zu leugnen, während Planta2), wie
mir dünkt, mit Recht solche annimmt, da wir wiederholt Grafen
für Oberrätien urkundlich bezeugt finden 3). Von ihnen behaupet
Planta4), dass sie Grafen von Buchhorn, einer Parallellinie
der Grafen von Bregenz gewesen seien, welche beide Zweiglinien
der Grafen des Argen- und Linzgaues wären. Daneben bringt
Planta5) auch die Oberengadiner Grafschaft der Grafen von
Gamertingen, die im Jahr 1139 an das Bistum kam6) in
Zusammenhang mit den genannten Grafen, indem er dieses Gebiet
als Allod der Grafen des Argen- und Linzgaues und Erbe einer
Schwester Uzos von Bregenz und Adalberts von Buchhorn, der
Stammväter der beiden Linien darstellt. Das Ansehen und die

Macht der Grafen von Oberrätien muss, eingeschränkt durch den

grossen Besitz und die Immunität des Hochstifts Chur, ziemlich
bescheiden gewesen sein. Es hatte ja doch Kaiser Otto I. dem
Bistum schon im Jahre 951 alle königlichen Fiskaleinkünfte in
der Grafschaft Chur7) und im Jahre 960 sogar das Amtslehen
der Grafen, den Köuigshof zu Chur geschenkt8), so dass den

") A. a. 0., S. 28.

-) Currät. Herrschaften, S. 13.

<') Ulrich 926 (Mohr, Cod. dipl. I. 41. Dipl. I, S. 48). Adalbert 958.
960. 965. 976 (Cod. dipl. I 53. 55. 56. 60. 66, vgl. Dipl. I, S. 273, 288)
und zwei Otto 1020 und 1050 (Cod. dipl. I 78 und 92).

4) Currätische Herrschaften, S. 14.

'•>) Ebenda.

,;) Die Urkunden bei Mohr. Cod. dipl. I. 117. 118. 119 W. Plattner
(a. a. S. 28) erklärt zwar diese drei Urkunden für unecht, doch würde
hiedurch der Bestand der Grafschaft noch gar nicht in Abrede gezogen,
und er lässt sich auch nicht in Abrede ziehen. Das Bistum kam aber
tatsächlich in den Besitz der Grafschaft. Wie, wenn nicht durch diese

Urkunden
7) Mohr, Cod. dipl. I. 48 M. G. Dipl. 1. S. 219.
8) Mohr, Cod. dipl. I. 52. M. G. Dipl. I. S. 257.



bis zum XV. Jahrhundert. 23

Grafen nicht viel mehr als die Ausübung der höheren Gerichtsbarkeit,

namentlich der Blutgerichtsbarkeit, deren Ausübung und

Verleihung einem Geistlichen durch die kirchlichen Gesetze
verboten war, und die Einkünfte hieraus übrig geblieben sein dürften.
Als sich dann die bischöflichen Rechte und Befugnisse dank der
Munificenz der Könige und Kaiser immer mehr ausdehnten, so

dass von der gräflichen Amtsbefugnis nur mehr ein kümmerlicher
Rest übrig blieb, werden die königlichen Grafschaften im Laufe
des 11. Jahrhunderts mit dem Aussterben der gräflichen
Geschlechter in Abgang gekommen sein, und es scheint mir als

wahrscheinlich, dass eben damals dann die vielumstrittene und
missdeutete Reichsvogtei ihren Anfang genommen habe. Das

genaue Datum des Auf hörens der Grafschaft in Oberrätien und des

Beginns der Reichsvogtei, wie überhaupt alles Nähere über letztere

liegt vorläufig noch im Dunkeln. Nur eine Nachricht vom Jahre

1053 liesse, falls sie als unbedingt echt angesehen werden könnte,
einen Schluss auf die Zeit der Entstehung und den Inhaber dieser

Reichsvogtei zu. Es ist dies ein durch eine Handschrift des

15. Jahrhunderts in der Übersetzung (weshalb die Werte in Mark
statt in solidi angegeben sind) bezeugtes Strafgesetz gegen
Tötung, welches Bischof Dietmar kraft königlicher Vollmacht (bei
Königsbann) erlassen haben sollJ), Das Zeugnis unterliegt weiter
keinem Bedenken, als dass es erst ungefähr vier Jahrhunderte nach

dem Erlass des Gesetzes urkundlich auftritt. Die Grafschaft in
Oberrätien dürfte wohl eben um diese Zeit ihr Ende erreicht
haben. Die Befugnis zun) Erlass genannten Strafgesetzes wäre
doch offenbar Ausfluss der reichsvogteilichen Gewalt. Somit wäre
der Bischof Dietmar, Graf von Montfort (1039—1070) im Besitz
der Reichsvogtei gewesen, deren Verwaltung er einem Grafen
oder Ministerialen hätte übertragen können und auch übertragen
hätte. Damit wäre der Bischof Inhaber der Reichsvogtei und

man dürfte annehmen, dass das Bistum in ihrem Besitz geblieben

') Mohr, Cod. dipl III, 2. Chr. Kind, die Vogtei Chur im Jahrbuch
der sehweiz. Geschichte. Bd. 8. S. 95 f.



24 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

wäre bis zur Verpfändung an Walther von Vaz durch König
Rudolf von Habsburg. So erst wäre die Entschädigungs- und

Versöhnungspolitik Walthers von Vaz gegenüber dem Bistum,
welche Juvalt1) in den Verschreibungen vom 6. Juli 12752) zu

Gunsten des Hochstifts erblickt, so recht eigentlich an ihrem Platz.

Die Verpfändung geschah ja nach der Berechnung Juvalts3),

zwischen den Jahren 1274 und 1278, wohl eben 1275. Von

jetzt an sind uns die Inhaber der Reichsvogtei bis zu ihrem

Aufhören durch die Losreissung der Schweiz vom deutschen Reich

genau bekannt. Walther IV von Vaz hatte sie bis zum Jahre

1299 inne, in welchem Jahre sie durch Erlegung des Pfand-

schilliugs von 300 M. an Bischof Sigfried, Freiherrn von Geilenhausen

(1298—1321) überging4). Von 1299 an war sie dann

ununterbrochen im Besitz der Bischöfe5), bis es der Stadt Chur

nach langem Bemühen, mit vielen Bitten und Vorstellungen endlich

gelang, den Kaiser Friedrich III. zu bereden, ihr die

Erlaubnis zur Einlösung der Reichsvogtei zu geben (1464 und 1489)

und dem Bischof die Herausgabe zu befehlen (1489)6). Auf diese

Weise kam die Reichsvogtei noch 10 Jahre vor ihrem Erlöschen

an die Stadt Chur.

') A. a. 0., Belege, S. 148.

"¦") Mohr, Cod. dipl I. 27t'—278.

3) a. a. 0., Belege, S. 149.

') Mohr, Cod. dipl. II. 92. Diese Urkunde und noch mehr ihre

Bestätigung und Erweiterung vom Jahre 1302 (Mohr, Cod. dipl. II. 104),

in welcher irrtümlicherweise von einer advocatia ecclesiie Curiensis die

Rede ist, haben zu vielen Missverständnis^en geführt, indem man sie bis

zum Erscheinen der Abhandlung: «Die Schirmvogtei des Hochstifts Chur
und die Reichsvogtei in der Stadt Chur», von Frz. Fetz 1862, allgemein

von der Schirmvogtei über das Hochstift verstand. Diesen Irrtum hat Fetz

(S. 5—10) an der Hand von Urkunden (Beilage I—IV) widerlegt.

"¦) Vgl. die Urkunden Mohr, Cod. dipl. II. 104 (1302) und Fetz,

a. a. 0., Beilage I und II (1434 verschiedene Urkunden enthaltend).
">) Fetz, a. a. S. 9. Die betreffenden Urkunden sind alle noch im

Stadtarchiv zu Chur.



bis zum XV. Jahrhundert. 25

Die Rechte, welche die Reichsvogtei in sich schloss bezw.
das Gebiet, über welches sich diese Rechte erstreckten, waren
nicht immer die gleichen, schrumpften im Gegenteil immer mehr
zusammen. Im 14. Jahrhundert erstreckte sich die Kompetenz nur
noch auf die alte curische Cent'). Dann wurden die sogenannten
«Vier Dörfer> (Zizers, igis, Trimis und Untervaz) zu einem

eigenen Hochgericht gemacht. Schanfigg und Maladers kamen
unter die hohe Gerichtsbarkeit Österreichs und Malix an das
Gericht Churwalden 2). So erstreckte sich die Reichsvogtei bei ihrer
Ablösung durch die Stadt nur noch auf Chur selbst3). Obgleich
sich das Kompetenzgebiet so immer mehr verengerte, wurde der

Pfandschilling nicht geringer, sondern sogar bedeutend höher, so

dass die Stadt im Jahre 1489 für den kümmerlichen Rest der

Vogtei 700 M. Ablösungsgeld bezahlen musste4), während sie

der Bischof Sigfried 1299 von Walther von Vaz nur um 300 M.

eingelöst hatte5). Bereits König Albrecht I. hatte 1302 dem

Bischof Sigfried eine Gunst erwiesen, indem er bestimmte, dass

die Reichsvogtei vom Hochstift nicht anders als um 400 M.
abgelöst werden dürfe6). Kaiser Karl IV. sodann hatte 1349 dem
Gotteshaus den Schilling um weitere 300 M., also auf 700 M.

') P. C. Planta, Verfassungsgeschichte der Stadt Chur im Mittelalter.

Chur 1879, S. 23. Mohr, Cod. dipl. III. 138.

-') .1. C. Muoth, zwei sogenannte Ämterbücher des Bistums Chur aus
dem Anfang des 15. Jahrhunderts etc., S. 174 und Planta, Verfassungsgeschichte,

S. 23.

¦") Planta, Verfassungsgeschichte, S. 55 f. Die Stadt hatte sich beim
Kaiser beklagt, dass die «Vier Dörfer» von der Reichsvogtei getrennt
worden seien. Und wirklich befahl der Kaiser nicht nur die Herausgabe
der «Vier Dörfer», sondern auch des Zolles zu Chur und des Rechtes
der Besetzung des Amniann-, Vizdum- und Präfektenamtes in Chur gegen
den Pfandschilling der Vogtei, musste sich aber über den Charakter seiner
Reichsvogtei eines besseren belehren lassen

4) Fetz, a. a. <>., Beilage III.
&) Ebenda, Beilage II. Quittung.
6) Mohr, Cod. dipl. II. 101.



26 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

erhöht1), welche Summe dann auch die Stadt zu erlegen hatte.
Ganz und gar von Unkenntnis des Charakters eines der grössten
Männer der deutschen Geschichte, Friedrichs I. Barbarossa, zeugt

es, wenn man2) diesem, der so peinlich und oft mit grossen
Opfern die Hoheitsrechte des Reiches wahrte, und wo er sie

verloren glaubte, zurückforderte — wenn man ihm zumutet, er habe

den Bischof Egino von Chur gebeten, seinen Sohn Friedrich mit
einer Vogtei seines eigenen Reiches, deren Verleihung doch ihm
selbst als Kaiser zustand, zu belehnen. Damals (1170)3) handelte

es sich um nichts weniger als um eine Reichsvogtei, sondern

vielmehr um die Schirmvogtei über das Hochstift, deren Belehnung

dem Bischof zustand4).
Die Gerechtsame der einstigen rätischen Grafschaften gingen

an die rätischen Landesherrn, namentlich an den grössten und

mächtigsten, den Bischof, über. Er war nicht bloss Herr über
seine Eigen- und Zinsleute und Eigen- und Zinsgüter, sondern

war zum Territorialherrn geworden. In der Urkunde Friedrich
Barbarossas vom Jahre 1170 finden wir zum erstenmal den Titel
Princeps für den Bischof. Doch ist die Behauptung, dass der
Bischof Egino damals von Barbarossa zum Danke für die

Übertragung der Schirmvogtei in den Reichsfürstenstand erhoben worden

sei, entschieden abzuweisen, da alle Bischöfe schon an sich Reichs-

') Fetz, a. a. 0., Beilage II., S. 94 5.

-) Wie z. B. Chr. Kind, a. a. 0., S. 98 f.
¦'") Mohr, Cod. dipl. I. 142.

4) Eine andere als die von mir vorgetragene Ansicht über die

Entstehung der Reichsvogtei, wie sie namentlich von W. Plattner, a. a. 0.,
S. 40 f. und 46 vorgetragen wird, wornach sie aus der Kirchenvogtei
hervorgegangen wäre, kann ich so, wie sie bisher begründet wird, nicht für
richtig halten. Es musste dieser Übergang jedenfalls in der Zeit des

Interregnums oder unter Rudolf von Habsburg erfolgt sein. Wie aber erklärt
sich das Schweigen über jeden Widerstand von Seiten des Bischofs, trotz
der energischen Klausel von 1170, die noch von Friedrieh II. wiederholt
wurde, dass die Kirchenvogtei nicht weiter verliehen werden dürfe. Einer
Publikation, welche den Beweis auf anderer Grundlage erbringen soll, sehe

ich mit Interesse entgegen.



bis zum XV. Jahrhundert. 27

für8ten waren. Die Bischöfe von Chur waren Reichsfürsten bis

herab auf Bischof Karl Rudolf, Freiherr von Buol-Schauenstein

(1794 —1833), unter welchem auch dieses geistliche Fürstentum
der Säkularisation zum Opfer fiel (1803) *). Doch hatte es

damals nur noch einen Schatten seiner ursprünglichen Macht, da

es viel von derselben durch die Emanzipation der drei Bünde
verloren hatte.

2. Kapitel.
Äusserer Bestand des Bistums.

§ 4. Umfang uml Grenzen desselben.

Die politische Einteilung des römischen Reiches in verschiedene

Provinzen nahmen sich die Nachfolger der Apostel zum
Vorbild und legten sie bei der Einrichtung des Reiches Gottes
auf Frden und seiner Einteilung in Bistümer, Metropolitanbe-
zirke u. s. w. zu Grunde. Eine der sieben Provinzen des Reichs-
vikariates Italia bildete auch Rietia prima oder maior, und dieses

erhielt dann auch, nachdem sich das Christentum daselbst

ausgebreitet hatte, einen eigenen Bischof mit dem Sitz in Chur2).
Somit fiel der Umfang des Bistums in seinen Anfängen zusammen
mit der Rffitia prima des Römerreiches3) und das Bistum behielt
diese seine Ausdehnung bei während des verschiedentlichen Wechsels

der Oberherrschaft und Verwaltung unter den Römern, Odo-

aker, den Ostgoten, den Merovingern und Franken und dem

') Vgl. P. C. v. Planta, die österreichische Inkameration von 1803 im
Polit. Jahrbuch der sehweiz. Eidgenossenschaft. Bd. 2, S. 545 ff.

2) Tessin, Puschlav und Bros im Verband mit den langobardischen
Diözesen Mailand und Como. 1861, S. 7 ff.

3) 0. Gisler, der Ursprung und die Ausdehnung der schweizerischen
Bistümer bis zur Gegenwart. Katholische Schweizerblätter V, S. 536.
J. Danuser, die staatlichen Hoheitsrechte des Kantons Graubünden gegenüber

dem Bistum Chur 1897, S. 1.



28 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

deutschen Reiche. Für das Jahr 633 erfahren wir von einer

Grenzbereinigung zwischen den Bistümern Constanz und Chur,

ausgeführt durch König Dagobert I. Diese neue Grenzlinie fiel

zusammen mit derjenigen zwischen Rätien und Burgund x).

Darnach umfasste das Bistum seit der Mitte des 7. Jahrhunderts
nach der heutigen Geographie folgende Gebiete:

Den ganzen heutigen Kanton Graubünden mit Ausnahme
der Gemeinden Poschiavo und Brusio, die zum Bistum Como

gehörten; vom Kanton Uri das Urserental; vom Kanton St. Gallen
das Sarganser- und Gasterland bis Uznach; das Fürstentum
Liechtenstein; Vorarlberg bis Bregenz; den ganzen Vinstgau und
das Burggrafenamt Tirol bis zur Passer bei Meran2). Es grenzte
somit an folgende Bistümer: im Osten an Brixen (Seeben) und

Trient, im Süden an Como und Mailand, im Westen an Sitten

und Konstanz und im Norden an Constanz und Augsburg. Etwas

genauer und spezieller geben die Grenzen des Bistums Guler3)
und Eichhorn4) an. Dieselben sind etwa durch folgende Orte,
Gebirge und Täler zu markieren: im Osten Bludenz, Nauders, Meran
und den Vinstgau; im Süden das Engadin bis Poschiavo (excl.),
den Septimer- und Splügenpass, die Täler Mesocco und Calanca

und die Adulagruppe; im Westen das Urserental, den Tödi und
das Linttal; im Norden Schännis, das Thurtal, Montlingen
(Montigels), Rankwil, Feldkirch und Nuciders. Guler5) rechnet

zum Bistum Chur auch das Veltlin, das Clävener- und Campo-
dolcinertal, aber mit Unrecht. Allerdings unterstanden diese

Gebiete zeitweise der weltlichen, nicht aber auch der geistlichen
Jurisdiktion des Bischofs von Chur6). Bis zum 15. Jahrhundert
und noch länger blieben die Grenzen des Bistums im wesent-

') Danuser a. a. 0. und Kirchenlexion III2 376.

2l Danuser a. a. 0.
8) A. a. 0. V, BI. 56.

4) Episcop. Curiensis, Prolegomena, p. XXIII. 1.

') A. a. 0.
'"') Prolegomena, p. XXIV.



bis /.um XV. Jahrhundert. 29

liehen dieselben, wenigstens erfahren wir nichts von einer
bedeutenderen Änderung.

§ 5. Einteilung des Bistums.

Über die innern Verhältnisse des Bistums während der ersten

Jahrhunderte seines Bestehens und im Zusammenhang damit auch

über die administrative Einrichtung desselben ist tiefes Dunkel
ausgebreitet, welches durch vereinzelt auftauchende Nachrichten

nur höchst spärlich aufgehellt wird, so dass nicht einmal für einen

Analogieschluss grosso Wahrscheinlichkeit beansprucht werden
kann.

Die erste eingehendere Nachricht von einer Einteilung der
Diözese finde ich erst für die Zeit von 1137 bis 1328, und dies

nicht in einer Urkunde oder gleichzeitigen Quelle, sondern nur
in einer sekundären Litteratur, bei P. Kaiser'). Es macht sich
auch hier wie immer bei Kaiser ein grosser Mangel empfindlich
geltend, nämlich dass er nirgends die von ihm benützten Quellen

angibt. Während ich nun für andere Abschnitte wiederholt die

von Kaiser benützten Quellen ausfindig machen konnte, ist es

mir bis jetzt nicht gelungen, die Quelle für diesen Abschnitt,
jedenfalls nicht für die Zeit, in welche Kaiser seine Einteilung
verlegt, zu entdecken. Doch macht die Schilderung, wie sie ja
sogar die einzelnen Pfarreien der Diözese der verschiedenen Dekanate

bietet, den Eindruck, dass sie aus einer oder mehreren

Quellen geschöpft sei. Bestätigt wird die Einteilung durch das

Ruoch der Vestinen, so dem stifft Chur zuo horent, ouch der

Emteren, so ein herr und Bischof zuo Chur zuo verlihen hatt in
geistlichen und weltlichen stenden, geschriben zuo Bischof Hartmans

zyten anno 14102). Es wäre auch möglich, dass Kaiser
eben aus dieser Quelle geschöpft und dann Rückschlüsse gemacht
hat, nur muss er dann das Verzeichnis der Pfarreien irgendwo
anders her haben. Ich teile hier die Einteilung Kaisers mit, halte

') 1'. Kaiser, Geschichte des Fürstentums Liechtenstein 1817.
'-') Herausgegeben von J. C. Muoth a. a. 0.



30 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

aber die Aufzählung der Pfarreien nicht für notwendig. Die
Diözese zerfällt hiernach in sieben Dekanate, wie folgt:

1. Das Kapitel ob dem Wald oder das Gebiet des

Oberrheintales mit dem Kloster Disentis und 20 Pfarrkirchen.
2. Das Kapitel ob dem Churwald oder die Gegend

südöstlich von Chur mit 17 Pfarrkirchen.
3. Das Landkapitel Chur, d. h. die Gegend um die Stadt herum

mit den Klöstern St. Lucius und Churwalden und 19 Pfarrkirchen.

4. Das Kapitel Drusustal oder Wallgau, d. h. das Rheintal
und Vorarlberg mit 17 Pfarrkirchen.

5. Das Dekanat unter der Lanquart oder die Gegend von
Mayenfeld, Sargans, Gasterland und Wallensee mit den Klöstern
Pfäfers und Schännis und 26 Pfarrkirchen.

6. Das Dekanat Engadin im obern Inntal mit 11 Pfarrkirchen.
7. Das Dekanat Vinstgau mit Tirol mit den Klöstern Marienberg

und Münster und 20 Pfarrkirchen ').
Die sieben Dekanate zählten also zusammen sieben Klöster

und 130 Pfarrkirchen. Ein Vergleich mit den 230 ecclesiaj. aus
welchen sich nach der Klageschrift Viktors II. 2) das Bistum zu

Beginn des 9. Jahrhunderts zusammensetzte, lehrt uns, dass es

in der Zeit, aus welcher die mitgeteilte Diözesaneinteilung stammt,
ausser den genannten 130 Pfarrkirchen noch viele Filialkirchen
und Kapellen gab, entsprechend den sich verhältnismässig in der

Majorität zeigenden tituli minores des 9. Jahrhunderts3).
Für ein hohes Alter der mitgeteilten Diözesaneinteilung

zeugt auch ihre offensichtliche Anlehnung an die staatliche
Einteilung Rätiens in Ministerien, wie sie uns in dem ältesten Urbar
des Hochstiftes entgegentritt, das ohne Zweifel dem 11.
Jahrhundert angehört4).

") P. Kaiser a. a. 0, S. 138 ff.

2) Mohr, Cod. dipl. I. 15.

3) Mohr, Cod. dipl. I. 15.

4) Herausg. von J. C. Zellweger im Schweizerischen Geschichtsforscher,

Bd. IV. 2 1822, S. 169 ff. Die Ministerien besonders heraus-



bis zum XV. Jahrhundert. 31

Im 15. Jahrhundert muss noch ein weiteres, achtes Dekanat

aufgekommen sein für das Tal Mesox. Eichhorn gibt nämlich

für das Jahr 1486 acht Capitula als längst bestehend an, unter
welchen das Capitulum Misoucinum (oder Mesaucum, Calancum,

Rogoretum) die achte Stelle einnimmt, während die sieben andern

mit Kaiser übereinstimmen. Wann dieses Kapitel Misox
entstanden ist, lässt sich genau nicht angeben: jedenfalls nicht vor
dem 13. Jahrhundert, da der Mittelpunkt desselben die Probstei

St. Viktor erst 1219 durch Heinrich von Sax gegründet wurde'-'),

und der Papst die ihr von) Bischof gegebene Ordnung 1221

bestätigte3). Wahrscheinlich aber bestand es auch zu Anfang des

15. Jahrhunderts noch nicht, da es im «Buoch der Vestinen —
und Empteren> (1410) noch in keiner Weise erwähnt wird. Erst

vom 15. Jahrhundert ab also zerfällt die Diözese in acht Kapitel.
Wenn ich schon an dieser Stelle nach den Vorstehern dieser

Kapitel frage, so greift diese Frage allerdings bereits in das

Gebiet der in einem späteren Kapitel zu behandelnden kirchlichen
Ämter über; doch dürfen die eigentümlichen Verhältnisse und

die Art und Weise, wie die Frage hier nur als Vorbereitung
für jene späteren Paragraphen behandelt wird, sowie auch der

Zusammenhang mit dem Vorhergehenden ihre Beantwortung schon

an dieser Stelle rechtfertigen. Es ist auch hier wieder auf die

Angaben P. Kaisers, namentlich betreffs der sehr interessanten

Frage nach den Archidiakonen, Bezug zu nehmen. Er schreibt4):
Die Erzhelfer (Archidiaconi) über diese Kapitel setzte der Bischof,
einen im Dekanat Drusustal, einen im Dekanat unter der Lan-

quart; im Landdekanat Chur, ob dem Wald und ob Churwald
versah < der geistliche Richter » zu Chur die Stelle des Erzhelfers.

gestellt, S. 254, vgl. dazu Chr. Kind: Welches Alter ist für den Tschudischen

Benetizialrodel in Anspruch zu nehmen V Rätia II, Jahrgang 1864, S. 68 ff.

') Episc. Cur. Prolegomena, p. XXVI. s.

-') E. Fr. v. Mahnen, Helvetia sacra, Bern 1858 I, S. 63.

¦") Joh. Bernoulli, Acta Pontiricum Helvetica I 1891 n. 113.

") A. a. 0., S. 188/9.



32 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

Engadin und Vintschgau hatten ihre besonderen Erzhelfer. Die

Erzhelfer waren die Stellvertreter des Bischofs in ihren Dekanaten

usw., es folgen die Rechte und Pflichten. Die bestimmte

Form, in welcher Kaiser die einzelnen Dekanate nach der
Verschiedenheit ihrer Vorsteher auseinander hält, könnte nahelegen,

seiner Auktorität auch hier zu glauben. Doch hiegegen erheben

sich alsbald grosse Schwierigkeiten. In den vielen Urkunden,
wie sie uns von Mohr!), Bernoulli2), Wartmann3), Eichhorn4),

Gg. Mayer5), die Collectio documentorum ex archivis Episcopatus

Curiensis6) und das Necrologium Curiense7) bieten, konnte ich

an drei Stellen eine Erwähnung von Archidiakonen finden8),
während der Archipresbyter und Dekane, welche diesen doch

wohl untergeordnet sein müssen, weit öfter Erwähnung geschieht.

Durch diese drei Stellen werden für das 13. Jahrhundert vier

Archidiakonen bezeugt, von denen aber gerade zwei dem Dekanat

ob dem Wald angehören9), für welches Kaiser keinen Archidiakon

annimmt, und zwar gerade auch für die Zeit des 12. und 13.

Jahrhunderts. Hiedurch wird die Urkundlichkeit Kaiser sehr

erschüttert. Und wiederum drängt sich mir die Vermutung auf,

Kaiser könnte auch hiefür das Buoch der Vestinen und Emp-
teren benützt und die Archidiakonen mit den Archipresbytern
verwechselt haben, zumal er ihnen so ziemlich die gleichen Rechte

") Cod. dipl. I—IV.
'-) Acta Pontificum Helvetica 1891 1.

s) Urkuudenbuch der Abtei St. Gallen I—IV 1863-94.
4) Codex probationum, enthalten in der Germania sacra Episcopatus

Curiensis.

"•) Vaticano-Curiensia im Jahresbericht der histor. antiquar. Gesellschaft,

Bd. XVII 1887 und Mayer-Jeckliu, der Katalog des Bischofs Flugi
vom Jahre 1645. 1901, mit Urkunden.

6) Handschriftliche Zusammenstellung von beinahe 1000 Urkunden
im Kätischen Museum in Chur.

7) W. v. Juvalt, Necrologium Curiense lt'67.
s) Mohr, Cod. dipl. I 213 (1237) I 235 und Eichhorn, Cod. prob,

n. 77 (1259) und I 278 (1275).
'¦") Mohr, Cod. dipl. I 235 und 278.



bis zum XV. Jahrhundert. 33

und Pflichten zuerkennt, welche dort für die Archipresbyter
verzeichnet sind. Möglich wäre nur, dass die Archipresbyter den

Archidiakonen in ihrer Stellung nachfolgten, nur kommen wieder

beide gleichzeitig vor, wie später ausgeführt wird. — Ausser

den Archidiakonen kommen also als Vorsteher der Diakonate

auch Archipresbyter und der geistliche Richter zu Chur vor,
wie wir bereits gesehen haben. Noch bedeutend häufiger aber

begegnen uns die Dekane. Das Capitulum Mesaucum wurde nicht

durch Dekane, sondern durch Vicarii foranei verwaltet, wie wir
seinerzeit sehen werden. Wie diese Kapitelsvorsteher alle neben

einander Platz haben und welche Rechte und Pflichten sie haben,

•darüber wird in den späteren Paragraphen die Rede sein.

# ö. Der Metropolitanverband des Bistums.

Schon seit dem Anfang des 4. Jahrhunderts besassen die

Bischöfe der Hauptstädte der grossen Provinzen des römischen

Reiches, in welchen sich mehrere Bischofssitze befanden, einen

gewissen Vorrang und ein Aufsichtsrecht über ihre Konprovinzial-
bischöfe'). Diese Stellung gründete sich ursprünglich auf die

Priorität des Christentums und auf das Verhältnis von Mutter-
und Tochterkirche, war dann aber hauptsächlich auch durch die

Stellung der Stadt als Provinzhauptstadt bedingt2). Das Bistum
Chur treffen wir gleich bei seinem ersten historischen Auftreten in

Verbindung mit der Metropole, nämlich auf dem bereits genannten
Provinzialkonzil von Mailand (451 oder 452)3). Wie alle im

Norden Italiens befindlichen Bistümer des römischen Reichs stand

also auch Chur unter der Metropole Mailand4) und blieb in diesem

Verhältnis auch, als Rätien von den Ostgoten an die Merovinger
und das fränkische Reich überging. Diese letztere Erscheinung

') J. B. Sägmüller. Lehrbuch des katholischen Kirchenrechts, 2. Teil
1902, S. 340 und P. Hinschina, System des kathol. Kirchenrechts II. Bd.

1878, S. 1 ff.

2) Ebenda.

3) Mohr, Cod. dipl. 1. 1, vgl. oben S. 7.

<) Tessin, Puschlav und Briis, S. 9 ff.

3



34 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

erklärt sich aus dem Zerfall der Metropolitangewalt im Frankenreich

infolge des Übergewichtes des Königs in kirchlichen Dingen1).
Als dann durch Bonifatius und Karl den Grossen eine

Wiederbelebung eingetreten war2), kam Chur endlich auch unter eine
deutsche Metropole, nämlich unter Mainz. Zum letztenmal finden
wir es bei dem Erzbistum Mailand anlässlich einer Provinzial-
synode im Jahre 842 unter dem Erzbischof Angilbert3). Im
Jahre 847 treffen wir den Bischof Gerbrach bereits in den
Unterschriften der Bestimmungen einer vom Erzbischof Rabanus von
Mainz gegen die Irrlehre des Gottschalk berufenen Synode unter
dem Xamen Coibrath4). In der Zeit zwischen 842 und 847
war also der Übergang erfolgt. Doch dürfte es gelingen, die
Zeit mit annähernder Sicherheit etwas genauer zu bestimmen.
In den genannten Zeitraum (842—847) fällt nämlich, wie schon

oben (S. 10) bemerkt wurde, die wichtige Reichsteilung, durch
welche Rätien für immer an das deutsche Reich kam (843). Es
darf nun doch als nicht nur wahrscheinlich, sonderu so gut wie
sicher bezeichnet werden, dass bei diesem Anlass Chur aus dem

welschen Metropolitanverbande abgelöst und unter das deutsche
Erzbistum Mainz gestellt wurde. Von dieser Zeit an gehörte es dann

zur Metropole Mainz bis zur Säkularisation (1S03)5). Seit 1803 ist
Chur ein exemtes, d. h. direkt unter dem Papst stehendes Bistum.

Für das Verhältnis des Bischofs von Chur zum Erzbischof
von Mainz bestanden natürlich die gleichen Rechte und Pflichten
wie zwischen Suffraganbischof und Erzbischof überhaupt. So

begegnen wir wiederholt der Konfirmation und der Weihe der
Bischöfe von Chur durch den Erzbischof von Mainz z. B. 12346),

') Alb. Haack, Kirchengeschichte Deutschlands, I. und II. Teil 18*7
und 1890 I, S. 527 und 551 ff, II, S. 205.

-') Ebenda.

3) Mohr, Cod. dipl. I. 25.

*) Hartzheim, Concilia Germanica, II. Bd., S. 151 und Ant. Jos.

Binterim, Pragmat. Geschichte der deutschen National-, Provinzial- und
vorzüglichsten Diözesankonzilien 1835—48, Bd. II, S. 414.

"¦) Danuser a. a. 0., S. 2.

''¦) Konfirmation des Bischofs Ulrich IV.. Bernoulli 1. c. I n. 172.



bis zum XV. Jahrhundert. 35

1238"), 12952). Während des 14. und 15. Jahrhunderts jedoch
wurden die meisten Bischöfe von Chur, namentlich die von den

Päpsten eingesetzten, nicht vom Erzbischof konfirmiert und konse-

kriert, sondern vom Papst ernannt bezw. bestätigt und mit päpstlicher

Erlaubnis von einem andern, meist italienischen, Bischof

geweiht3). Dabei fügte aber Papst Urban V. gelegentlich einer

solchen Weiheerlaubnis bei, dass hiedurch gegen die Rechte des

Erzbischofs von Mainz kein Präjudiz geschaffen werden solle4).
Vom Jahre 1157 ist uns noch eine Bestätigung von

Schenkungen des Bischofs Adelgott an die Klöster St. Lucius und

Katzis und seiner Reformen in den Frauenklöstern Münster und

Schännis durch den Erzbischof Arnold überliefert6).
Als Suffraganbischof von Mainz hatte der Bisehof von Chur

auch an den Provinzialsynoden daselbst teilzunehmen, und die

dabei getroffenen Bestimmungen waren auch für seine Diözese

massgebend. Wir treffen auch einigemale Nachrichten von Reisen

der Bischöfe zum Provinzialkonzil. Doch dürften wegen der

weiten und bei den damaligen Verhältnissen so beschwerlichen

Reise die Bischöfe von Chur oft gefehlt haben, wohl mit
Erlaubnis.

3. Kapitel.
Die Parochialentwicklung des Bistums.

§ 7. Entstellung der Pfarreien innerhalb desselben.

Die Einteilung der Diözesen in viele einzelne Pfarreien, wie

wir sie jetzt haben, ist nicht ursprünglich, sondern das

Produkt einer allmählichen Entwicklung. Ursprünglich war nämlich

') Konfirmation des Bischofs Volkard, ebenda n. 195.

'¦") Konf. des Bisch. Bcrthold, Mayer, Vaticano-Curiensia n. 5.

:i) Mayer, Vaticano-Curiensia n. 18. 20. 25.

<) Erlaubnis zur Weihe Friedrichs II. a quocunque episcopo a. a. 0. n. 25.

») Mohr, Cod. dipl. I n. 134.



36 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

die bischöfliche Kirche der Mittelpunkt des christlichen Kultus für
den ganzen Sprengel, namentlich hinsichtlich der Spendung der
Taufe und der Feier der hl. Messe *). Als sich aber das Christentum

immer mehr auch über das flache Land hin ausbreitete

(namentlich seit dem 4. Jahrhundert) und ein Zusammenkommen
in der Kathedrale immer unmöglicher wurde, wurden von der
bischöflichen Hauptkirche Pfarrkirchen auf dem Lande dismem-
briert. Die Geistlichen an denselben erhielten die Erlaubnis, alle
dem Bischof nicht kirchenrechtlich vorbehaltenen Funktionen
auszuüben, namentlich auch die Taufe zu spenden 2). Diese Kirchen
hiessen im Unterschied von den kleineren Nebenkirchen und
Kapellen, den tituli minores, tituli maiores oder (von der Erlaubnis

zur Spendung der Taufe) ecclesiae baptismales, baptisteria3). Diese

Entwicklung scheint auch die Diözese Chur durchgemacht zu
haben bezw. in sie eingetreten zu sein. In der schon oft
erwähnten Klageschrift Bischof Viktors II. (821)4) werden nämlich
die ecclesiae unterschieden in baptisteria und tituli minores. Auch
das Zahlenverhältnis, in welchem sie auftreten, ist ganz interessant
und spricht für die genannte Entwicklung. Von den 31 dem
Bischof noch gelassenen Kirchen sind nämlich nur 6 baptisteria
und 25 tituli minores 5). Es ist nun ebenso willkürlich, dieses
Verhältnis auch auf die entzogenen 199 Kirchen zu übertragen, als

wenn man behaupten wollte, es seien nur die genannten 6 baptisteria
vorhanden gewesen; doch ein Schluss darf sicher mit Recht

gezogen werden, dass nämlich die tituli minores wohl bedeutend in
der Mehrheit gewesen seien, zumal uns in der von Kaiser
mitgeteilten Diözesaneinteilung erst 130 Pfarrkirchen (baptisteria)
begegneu, und in der Zwischenzeit von 3—400 Jahren doch viele
tituli minores zu baptisteria erhöht worden sein dürften. Wenn

') Hinschius a. a. 0.. S. 262.

•) Edgar Löning, Geschichte des deutschen Kirchenrechts, Bd. II 1878.
S. 364 ff. Kirchenlexikon III2 Sp. 1431. Art. Dekan III (v. Kaulen).

3) Hinschius a. a. S. 262—265.
<) Mohr, Cod. dipl. I, 15.

5) A. a. 0., S. 138, vgl. oben S. 19.



bis zum XV. Jahrhundert. 37

Nüscheler *) für das 15. Jahrhundert nur 91 Pfarrkirchen und
160 Filialkirchen zählt, so übertrifft er mit der Gesamtzahl

von 251 Kirchen die für 821 angegebene2) Zahl nur um 21

und seine Zahl der Pfarrkirchen erreicht bei weitem nicht die

von Kaiser für das 12. und 13. Jahrhundert angegebene Zahl
von 130 Pfarrkirchen3). Offenbar sind die Zählungen Nüschelers

wie auch die Kaisers wenig zuverlässig. Interessant ist bei

Nüscheler4) auch die Bemerkung, dass von den 91 von ihm
gezählten Pfarrkirchen nur 15 aus Filialen durch Ablösung von der
Mutterkirche entstanden seien.

Die tituli majores oder baptisteria hatten vor den tituli
minores gewisse Vorrechte, so besonders in der früheren Zeit das

der Spendung der Taufe5). Die au ihnen angestellten Geistlichen

(zuerst arehipresbyteri, später rectores ecclesia», plebani genannt)
hatten über die Geistlichen der tituli minores ein gewisses
Aufsichtsrecht6). Hierauf werde ich weiter unten (§ 19)
zurückkommet).

§ S. Das Eigenhirchemcesen innerhalb der Diözese.

Ursprünglich bildete das Kirchenvermögen einer Diözese eine

einheitliche Masse, deren Eigentümerin die bischöfliche Kirche,
deren Verwalter der Bischof war. Von den jährlichen Erträgnissen

aus demselben wurde durch den Bischof ein Viertel unter
die Kleriker zu ihrem Unterhalt verteilt.

Doch bald kam diese Einheitlichkeit im Besitz und in der

Verwaltung des Kirchenvermögens ins Wanken. Dies geschah
namentlich dadurch, dass die Oblationen und Stiftungen nicht

') Arn. Nüscheler, die Gotteshäuser der Schweiz, I.Heft. Das Bistum
Chur. Zürich 1864, S. 141 ff.

-) Mohr, Cod. dipl. I, 15.

:i) A. a. S. 138.

*) A. a. (>., S. 115.

') Löning a. a. Ü. II, S. 348.

'¦) Hinschius a. a. II, S. 266 f., Löning a. a. 0. II, S. 348 und
Kirchenlexikon III'-, Sp. 1131 Art. Dekan.



38 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

mehr an die Kathedrale, sondern an die Einzelkirchen gemacht
wurden, und dass der Bischof Grundstücke an diese in der Form
von Prekarien verlieh, die dann in das Eigentum der Kirchen
übergingen l). Die Nutzniessung von diesen Grundstücken hatten
dann die an den Kirchen angestellten Geistlichen.

In diesem Stadium finden wir die Diözese Chur schon um
die Mitte des 8. Jahrhunderts, indem uns im Testament Bischof
Tellos (766)2) zwei Geistliche als Nutzniesser von Höfen

begegnen.

Von grösstem Einfluss auf diese Entwicklung war das
sogenannte Eigenkirchenwesen. Der Wunsch der auf den Höfen
sitzenden freien und unabhängigen Bevölkerung, ihre religiösen
Bedürfnisse womöglich an Ort und Stelle zu befriedigen, führte
zur Stiftung bezw. zur Gründung von Kapellen und Kirchen auf
eigenem Grund und Boden3). Der Eigentümer hatte die Kirche
oder Kapelle zu erstellen und für den Unterhalt und die Bedürfnisse

der an ihr angestellten Geistlichen zu sorgen. Unter diese

sogenannten Eigenkirchen sind auch die königlichen Kirchen,
d. h. die auf königlichem Fiskalgut zum Heile der auf ihm
wohnenden Leute erbauten Kirchen zu subsummieren.

Im Bistum Chur tritt uns dieses Eigenkirchenwesen am
Anfang des 9. Jahrhunderts in grosser Ausdehnung entgegen, und

namentlich sind es die königlichen Kirchen, die, obgleich Rätien

vom Mittelpunkt aus betrachtet, schon an der Peripherie des

Reichs gelegen war, hier in einem Prozentsatz auftreten, wie es

sonst für keine Gegend bekannt ist. Die fränkischen Könige
hatten wohl eben das Erbe der römischen Kaiser durch die Hand
der Ostgoten übernommen und auf diese Weise viele Güter in

') Säginiiller a. a. 0., S. 209 f.

-I Mohr, Cod. dipl. I 9. Planta. Altes Rätien, S. 413.

:l) Ulrich Stutz, Geschichte des kirlichen Benefizialwesens von seinen

Anfängen bis auf die Zeit Alexanders III., Bd. I, 1. Hälfte. Berlin 1895,
S. 154 ders. die Eigenkirche als Element des mittelalt.-german. Kirchenrechts.

1895.



bis zum XV. Jahrhundert. 39

Rätien erhalten, auf welchen dann zahlreiche Kirchen erbaut

worden sein müssen.

tlber diese königlichen Kirchen im Bistum Chur schöpfen

wir unsere Kenntnis wieder aus der Klageschrift Bischof Viktors II.
und aus der Restitutionsurkunde Ludwigs des Frommen '). Der

Bischof klagte dem Kaiser, dass durch Roderich und seinen

Genossen Herloin alle Wohltaten, die die Kirche zu Chur vom

Kaiser, seinen Vorgängern und andern frommen Menschen

empfangen habe, entzogen worden seien. Von den 230 Kirchen

seiner Diözese seien ihm nur 31 gelassen worden usw., er

bitte ihn, er möge ihm Gerechtigkeit verschaffen. Doch diese

wurde den) Bischof erst nach 10 Jahren zuteil, und zwar in
weit bescheidenerem Masse, als er wohl erwartet hatte. Nur zwei

Kirchen von den 199, deren Verlust der Bischof beklagte, wurden

ihm restituiert, ein deutlicher Beweis, dass Roderich im Namen

des Kaisers gehandelt hatte. 197 von den 230 Kirchen der Diözese

waren also nicht bischöflich, sondern offenbar Eigenkirchen.
Dass sie alle königliche Kirchen gewesen seien, wie Stutz glaubt2),
wird man nicht ohne weiteres anzunehmen haben; es können

auch andere Eigenkirchen darunter gewesen sein, doch waren

jedenfalls weitaus die meisten königlich. Es lässt sich leicht

erklären, dass der Bischof königliche Kirchen für bischöfliche

halten konnte. Die königlichen Kirchen standen natürlich nicht

direkt unter dem König, sondern nur indirekt durch die

Mittelspersonen der königlichen Beamten, vorab der Grafen. Nun

amtierten, wie wir aus dem vorhergehenden wissen, seit der Mitte
des 8. Jahrhunderts bis zur divisio inter episcopatum et comitatum

die Bischöfe als Grafen von Rätien und hatten somit über die

meisten Kirchen teils kraft ihrer Stellung als Bischöfe, teils kraft
solcher als Grafen zu verfügen. So konnte sich leicht eine

Vermischung und Unsicherheit über das Eigentumsrecht eingeschlichen

') Mohr, Cod. dipl. I. 19. Böhmer Reg. I- n. *93. Über die Jahreszahl,

vgl. oben S 20, Anm. 4.

-) A. a. O.. S. IUI.



40 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

haben, so dass der Bischof nicht mehr wusste, dass seine

Vorgänger über den grössten Teil der Kirchen nur in ihrer Eigenschaft

als Grafen von Churrätien zu verfügen gehabt hätten.
Man könnte auch daran denken, dass hier der Grundsatz
durchblicke, dass die Verfügung über alle kirchlichen Benefizien
mindestens indirekt dem Bischof zustehe, zumal die königlichen
Kirchen dem Bischof gegenüber nicht anders gestellt waren als
die übrigen Eigenkirchen ').

Die königlichen Kirchen warfen infolge der an sie zu
entrichtenden Zehnten einen nicht unbedeutenden Ertrag ab und
wurden deshalb von den Kaisern und Königen wiederholt zu
Beweisen ihrer Liberalität besonders gegenüber dem Bistum
verwendet, wie verschiedene uns erhaltene Urkunden dartun 2). Später,
vielleicht infolge des Investiturstreites verschwindet der Rest der

königlichen Kirchen in Rätien.

Nicht so die übrigen Eigenkirchen. Für sie wurde das

Eigentumsrecht in das Patronatsrecht verwandelt. Die Besetzung
der Eigenkirchen stand dem Eigentümer, also früher in den
meisten Fällen dem König bezw. Kaiser zu. Interessant sind
die bezüglichen Schicksale der Kirche des hl. Florin zu Remüs.
Diese Kirche hatte der Priester Reginward vom König erhalten.
Er hinterliess sie seinem Neffen, dem Priester Hartbert, und
diesem bestätigte (930) Heinrich I. den Besitz derselben, wobei

er ihr zugleich die Kirche zu Sins inkorporieite3). Was dann
weiter das Patronat noch anlangt, so befanden sich nach der

Rechnung Nüschelers4) in) 14. Jahrhundert im Patronat von

M Stutz a. a. 0., S. 157.

•") /.. B. a. 841. Cod. dipl. I, 24, Böhmer Reg. Iä n. 1089:

a. 881. Cod. dipl. I. 30, Reg. I- n. 1566;
a. 930. Cod. dipl. I. 42, Dipl. I. 57;
a. 940. Cod. dipl. 1. 44, Dipl. I. 112;
a. 948. Cod. dipl. I. 46, Dipl. I. 182;
a. 958. Cod. dipl. 1. 53, Dipl I. 273;
a. 960. Cod. dipl. I. 56, Dipl. I. 288.

:l) Cod. dipl. I. 42, Dipl. I. 57.
•M A. a. 0.. S. 145—147.



bis zum XV. Jahrhundert. 41

weltlichen Personen nur 17 Kirchen, von welchem im 12.
Jahrhundert drei, im 13. sieben und im 14. sieben auftreten. Die

übrigen 85 Kirchen, die Nüscheler noch aufzählt, waren bereits
in den Händen von geistlichen Personen und Korporationen (über
42 hatte der Bischof uud das Kapitel das Ernennungsrecht, die
andere Hälfte befand sich im Patronat der Klöster Pfäfers,
Disentis, St. Lucius, Churwalden, Schännis, St. Gallen, Katzis,
des Chorstifts St. Viktor zu Misox usw.)'). Dieses Übergewicht

der geistlichen Patronate und Kollationen beruht teils
auf ihrem grossen Grundbesitz und der dadurch gebotenen
Gelegenheit zum Kirchenbau, teils auf den vielen Schenkungen.

4. K a p i t e 1.

Die Ämter des Bistums.

A. Der Bischof.

§ 9. Die Besetzung des bischöflichen Stuhles.

Wie bereits in der Einleitung gezeigt wurde, tritt das Bistum
Chur genau um die Mitte des 5. Jahrhunderts in die Geschichte

ein. Von deu ersten sechs Bischöfen ist uns leider nicht mehr
als der Name bekannt und von einigen weiteren auch nicht viel
mehr. — Es wäre also verlorene Mühe, lange darüber
nachzuforschen, auf welche Weise diese in den Besitz ihrer Würde
gekommen seien. Um dies mit annähernder Sicherheit sagen zu

können, sind wir darauf angewiesen, aus dem damaligen
allgemeinen und dem späteren Churer Wahlmodus einen Schluss zu
ziehen. Im 5. Jahrhundert, welches zunächst in Betracht kommt,
herrschte im Prinzip der alte Modus der Wahl durch Klerus und

') Nüscheler a. a. O., S. 145 ff.



42 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

Volk unter Mitwirkung der benachbarten Bischöfe und des

Metropoliten und der Bestätigung durch den Kaiser1). Im einzelnen

Fall war der Einfluss der genannten vier Faktoren verschieden,
bald prävalierte der eine, bald der andere. So wurde namentlich
das Wahlrecht des Volkes allmählich auf die massgebenden Kreise
der Vornehmen, d. h. der Grossgrundbesitzer und der durch Amt
und Würde ausgezeichneten Personen beschränkt oder äusserte

sich nurmehr in der Zustimmung zu der durch den Klerus oder

die Bischöfe getroffenen Wahl'2). Dass der Wahlmodus auch im
Bistum Chur ein ganz ähnlicher war, unterliegt keinem Zweifel
oder Bedenken, zumal es bis zum Jahr 536, während welcher

Zeit Rätien ja unter römischer bezw. gotischer Herrschaft stand,
wohl auch die Gebräuche der übrigen Bistümer des Reichs teilte.
Im fränkischen Reich, dessen Bistümern Chur jedenfalls von 53(5

an gleichgehalten wurde, bestand das gleiche Wahlverfahren3).
Einen Beweis hiefür liefert das auf dem Generalkonzil des fränkischen

Reiches im Jahre 614 zu Paris gegebene Gesetz, ut epis-

copo decedente in loco ipsius, qui a metropolitano ordinari debet

cum provincialibus a clero et populo eligatur et, si persona con-

digna fuerit, per ordinationem principis ordinetur4). Von
besonderer Wichtigkeit für uns ist, dass auf diesem Konzil auch
Bischof Viktor I. von Chur, obgleich noch unter der Metropole
Mailand stehend, anwesend war, und die Bestimmungen der

Synode, also auch jenes Wahlgesetzes, als 52. Bischof
unterschrieb5). Damit ist deutlich ausgedrückt, dass der gewöhnliche
Wahlmodas auch in Chur in Geltung war. Für die Wahl durch
das Volk und die königliche Bestätigung haben wir noch für die

zweite Hälfte des 8. Jahrhunderts ein positives Zeugnis in dem

') Hinschius, K. R. II, S. 512 ff., Sägmüller K. R. II 251, Löning
a. a. 0., I, S. 109 f, Kirchenlexikon XII2, 8p. 1146

2) Hinschius a. a. 0., S. 515. Gg. v. Below, die Entstehung des

ausschliesslichen Wahlrechts der Domkapitel. Leipzig 1883, S. 3.

3) Hinschius II, S. 517 f.

4) Hinschius a. a. 0. II, S. 518, Anm. 7.

r') Planta, Altes Rätien, S. 275. Danuser a. a. 0.. S. 2.



bis zum XV. Jahrhundert. 43

Schutzbrief Karls des Grossen vom Jahr 774 l). Der König
bezeichnet es hier als alte Gewohnheit, dass der Bischof ex regis

permisso et voluntate cum electione plebis auf den bischöflichen
Stuhl gelange, und bestätigt diese Gewohnheit.

Nun aber erhebt sich gleich wieder eine Schwierigkeit. Wie
lässt es sich mit dem genannten Wahlmodus vereinigen, dass wir
seit Beginn des 7. bis über die Mitte des 8. Jahrhunderts meist
Bischöfe aus einer und derselben Familie2) bezw. aus einer mit
ihr verschwägerten Familie finden? Spricht diese Tatsache nicht
für eine Erblichkeit der bischöflichen Würde und gegen eine

Wahl durch Klerus und Volk? Bei einer nur oberflächlichen

Betrachtung könnte man zu einer solche)) Ansicht vielleicht kommen.
Ich halte diese Erscheinung, welche Chur mit einigen andern
Bistümern gemeinsam hat, nicht nur für vereinbar mit der

geltenden Norm, sondern gerade aus ihr erklärlich. Bedenkt

man, was oben über die Beteiligung des Volkes an der Wahl
gesagt wurde, dass nämlich das Beteiligungsrecht des Volkes auf
ein solches der Grossgrundbesitzer und Beamten herabsank, ferner
dass der König sein Bestätigungsrecht auch auf seinen Beamten
in der Provinz übertragen konnte, und endlich, dass bei einer
Wahl durch Klerus und Volk eine mächtige und einflussreiche
Familie nicht bloss einen grossen Einfluss, sondern nötigenfalls
auch einen gewissen Druck ausüben konnte, so wird es nicht

notwendig sein, zu der unkanonischen3) Lösung einer Ernennung
der Bischöfe durch ihre Vorgänger seine Zuflucht zu nehmen4).
Das Geschlecht der Viktoriden war jedenfalls so einflussreich, dass

es für die Wahl einen Kandidaten präsentieren konnte, welchen

") Mohr, Cod. dipl. I. 10. Böhmer, Reg. I2 n. 158, vgl. S. 15, Anm. 3.

2) Aus der Familie der sog. Viktoriden. Aus ihr wann •/.. B. die
Bischöfe Viktor I.. Paschalis, Viktor II., Vigilius, Ursicinus II und Tello,
vgl. Danuser a. a. S. 2 und Planta, Altes Rätien S. 264, Anm.
und 275.

3) Vgl. Hinschius a. a. 0. II. S. 521 f.

4) Wie dies Planta, Altes Rätien, S. 27(i und Danuser a. a. 0.,
S. 2 tun.



44 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

es natürlich womöglich aus dem eigenen Geschlechte oder aus der

Verwandtschaft nahm 1). Die übrigen Wähler hatten vielleicht keinen

Grund, hiegegen zu opponieren, da das Bistum dabei materiell jedenfalls

keinen Schaden litt, im Gegenteil immer reicher und mächtiger

wurde und an dem Präses einen guten Beschützer hatte.

Die sogenannten Viktoridenbischöfe sind somit bedingt durch eine

einseitige Ausbeutung des gewöhnlichen Wahlrechtes seitens eines

wahlberechtigten Faktors. Der Wahlmodus an sich erleidet hie-
durch keinen Eintrag.

Mit dem Ende der Periode der Viktoridenbischöfe kommen
wir bereits in die Periode der Karolinger, in welcher die
Wahlordnung der vorhergehenden Periode insofern bedeutend
modifiziert, ja umgestossen wurde, als die königliche Bestätigung des

Gewählten sich zur Bezeichnung des zu Wählenden, ja zur
Ernennung der Bischöfe durch die Könige bezw. Kaiser2)
umgestaltete. Es muss daher als ein reines Privilegium bezeichnet

werden, wenn Karl der Grosse 774 die alte Ordnung der Wahl
durch Klerus und Volk mit der königlichen Bestätigung als für
Chur auch fernerhin giltig erklärt3), während er sonst die
Bistümer des Reichs selbst besetzte. Da der Einfluss der Viktoriden

mit dem Tode Tellos, des letzten Gliedes des Mannesstamms,

erloschen war, so dürfte das Volk bei der Wahl wieder
mehr im eigentlichen Sinne zur Geltung gekommen sein, als es

bisher der Fall war. So ganz mag sich übrigens die Mitwirkung
der Kaiser bei der Besetzung des Bistums Chur nicht auf die
blosse Bestätigung beschränkt haben, wenigstens lässt die Wahl
einiger am Hofe gern gesehener4) und schon vor der Wahl mit

') Einer der Viktoriden-Bischöfe, Paschalis, war sogar verheiratet
und hatte vier Kinder. Er war vorher Graf von Bregenz gewesen. Als
er Bischof geworden, gründete er für seine Frau und seine beiden Töchter
das Kloster Katzis, vgl. Eichhorn, Episc. Cur., S. 17.

2) Hinschius a. a. 0. II, 523.

:l) Mohr, Cod. dipl. I. 10, vgl. oben, S. 13.

') Z. B. Verendarius. Diodulf und Hiltibald.



bis zum XV. Jahrhundert 45

Beweisen kaiserlicher Gunst überschütteter l) Männer auf einen

königlichen bezw. kaiserlichen Einfluss vor der Wahl schliessen,
wie denn auch Graf Wernher von Zimmern2) für verschiedene

Bischöfe kaiserliche Ernennung angibt. Mehr noch machte sich

dann dieser Einfluss zur Zeit des Tnvestiturstreites und in den

späteren Perioden der Streitigkeiten zwischen Papsttum und Kaisertum

geltend, bedingt durch den vielleicht berechneten Gegensatz

gegenüber den Forderungen des Papsttums3).
Wann die Mitwirkung des Volkes bezw. seiner Vertreter bei

der Bischofswahl ihr Ende nahm, und das ausschliessliche Wahlrecht

des Domkapitels im Bistum Chur zur Geltung kam, lässt

sich, wie in den meisten Diözesen, nicht ganz sicher bestimmen.

Danuser4) hält eine Mitwirkung des Volkes bei der Wahl seit

dem Anfang des 9. Jahrhunderts für ausgeschlossen und nimmt

von da an ein ausschliessliches Wahlrecht des Klerus an. Er
geht dabei von der für ihn feststehenden Annahme aus, dass das

Wahlrecht des Volkes durch die oben erwähnten Kurialen
ausgeübt worden sei. Bei der Einführung der fränkischen Gauverfassung

in Churrätien im Jahre 806 sei die alte Kurie beseitigt

worden, und mit ihr müsse das Wahlrecht des Volkes aufgehört
haben, da kein neues Volksorgan an die Stelle der alten Kurie

gesetzt worden sei. Hiebei wäre fürs erste aber die Annahme,

') Z. B. Harthert, dem Kaiser Otto I. schon als Priester die Fischerei
in der Echaz bei Honau, woraus spater dann die bischöfliche Herrschaft
Grossenzstingen erwuchs, und dann als Abt von Ellwangen die Kirche zu

Nenzingen im Drusustal schenkte, vgl. Mohr, Cod. dipl. I, 43 und 46.

Dipl. I, S. 96 und 182

2) Wilh. Wernhers Grafen zu Zimbern Geschichte der Bistümer Chur,
Hildesheim und Paderborn. Handschrift aus Stuttgart. Doch ist er hier
wenig zuverlässig.

"") So zur Zeit Heinrichs IV. bei Bischof Norbert von Hohenwart (Eichhorn,

Ep. Cur., S. 67 ff.), dann zur Zeit Barbarossas bei Egino von Ehrenfels,

der nur als electus vorkommt (Eichhorn 1. c, S. 80) und zur Zeit
Friedrichs IL, bei Volkard von Neuenburg (vgl. Bernoulli 1. c. I n. 195.

211. 235).
4) A. a. S. 3.



4l> Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

dass die Kurialen das Wahlrecht des Volkes ausgeübt haben,
noch zu beweisen, da der Satz, wie er dasteht, nur eine nackte

Hypothese ist, die durchaus nicht selbstverständlich ist. Sodann

ist es auch gar nicht klar, dass mit dem Aufhören der Kurie
auch das Recht des Volkes aufhörte; es kann doch auf eine

andere Weise geübt worden sein. Auch ist es nicht angängig,
die Bestätigung der electio plebis ex permisso et voluntate regis
durch Kaiser Lothar I. vom Jahre 843 x), welche zudem noch

auf die Bitte des Bischofs Verendarius hin erfolgte, als nichts

sagend und formelhaft aufzufassen, oder einzig nur als Gegensatz

zur königlichen Ernennung auszulegen, wie dies von Danuser2)
geschieht. Solange kein Gegenbeweis erbracht ist, müssen wir
den Wortlaut nehmen, wie er uns geboten ist, und zwar vollwertig.
Wir haben somit an einem Wahlbeteiligungs r e c h t des Volkes

vorläufig festzuhalten. Dabei ist allerdings die Wahrscheinlichkeit

anzuerkennen, dass das Volk allmählich nur mehr passiv,
d. h. bloss zustimmend dabei tätig gewesen sei3). Was dann
die Frage nach dem Wahlrecht des Klerus und seiner Beschränkung

betrifft, so hat hier Chur jedenfalls die Entwicklung der

andern Diözesen auch durchgemacht, infolge der es zu einer
Umgestaltung der kanonischen Wahlart kam, indem das Domkapitel
das ausschliessliche Wahlrecht bekam 4). Diese Entwicklung vollzog

sich namentlich im 12. Jahrhundert und erreichte während
desselben auch noch den Abschluss, und so finden wir denn auch

bei der schismatischen Wahl von 1220 in Chur nurmehr das

Domkapitel als aktiv wahlfähig5).
Die Konfirmation und Weihe der gewählten Bischöfe stand,

wie in § 6 nachgewiesen wurde, dem Erzbischof von Mainz zu,
soweit nicht vom Papst anders bestimmt wurde.

') Mohr, Cod. dipl. I. 26, Böhmer, Regesta P n. 1096.

*) A. a. 0., S. 3, Anm. 7.

'¦>) Von Below a. a. 0., S. 7. 10. 12.

') Von Below a. a. 0. und Hinschius II. 603—607.

:') Eichhorn, Ep. Cur. S. 88.



bis zum XV. Jahrhundert. 47

Seit dem Investiturstreit tritt, wie anderwärts, so auch in
Chur ein weiterer wichtiger Faktor bei der Besetzung des

Bistums auf, nämlich das Papsttum. Seine erste Einwirkung dürfte
wohl in das Jahr 1089 fallen, indem Papst Urban II. den Bischof
Gebhard von Konstanz beauftragte, für die Besetzung des bischöflichen

Stuhles in Chur Sorge zu tragen1). Das bestehende Wahlrecht

wurde dadurch nicht angetastet. Im 13. Jahrhundert und

den folgenden mehrte sich das Eingreifen der Päpste sehr, indem

sie teils um ihre Entscheidung in zwiespältigen Wahlen

angegangen wurden, z. B. 12202), 12223), 12374), teils um Genehmigung

der Wahl eines nicht mit allen kanonischen Eigenschaften

ausgestatteten Klerikers gebeten wurden, z.B. 13225), teils aber

auch selbst von sich aus oder auf Betreiben einer dritten dabei

interessierten Person wiederholt nach Belieben über den bishöflichen

Thron verfügten (z. B. 1298, 1322, 1325, 1331, 1376,

1447, 1456)6), in einer Ausdehnung, dass im 14. und 15.

Jahrhundert das Bistum fast nie ohne päpstliche Intervention besetzt

") Mohr, Cod. dipl. I. 100, Eichhorn I. c.
'¦") 1220 Doppelwahl Heinrichs III. von Hohenrätien und Alberts von

Hattingen. Eichhorn 1. c, S. 88.

3) 1222 Zulassung des Abtes Rudolf von Güttingen, des Bruders des

genannten Albert.
*) 1237 Streit um die Wahl Volkards. den der Papst mehr aus

politischen Gründen nicht anerkannte. Bernoulli 1. c. n. 195. 211. 327.

177. 499.

*) 1322 Postulation des Doniprobstes Rudolf von Montfort, der erst
Minorist war. Mayer, Vat.-Cur. n. 8.

c) 1298 Ernennung Siegfrieds von Aschaffenburg. Vat.-Cur. n. 5.

1322 Rudolf von Montfort zum Administrator ernannt. Vat.-Cur. n. 11.

Iri25 Ernennung Johanns I. Vat.-Cur. n. 14.

1331 Ernennung Ulrichs V. Vat.-Cur. n. 19.

1376 Versetzung Friedrichs IL nach Brixen und Ernennung
Johanns II. von Ehingen. Vat.-Cur. n. 27.

1147 Papst Nikolaus V. verleiht Kaiser Friedrich III. die Befugnis
für Chur und fünf andere Diözesen die Bischöfe zu ernennen. Vat.-
Cur. n. 30.

1456 Ernennung des Anton de Tosabenis. Vat.-Cur. n. 32.



48 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

wurde. Dazu kam dann noch der Einfluss Österreichs, dem die

Päpste vielfach zu Willen waren. Im 14. Jahrhundert wurde
dann auch die erzbischöfliche Konfirmation des Bischofs durch
die päpstliche abgelöst, der Bischof hatte dafür eine bestimmte
Summe von den primi fructus an die päpstliche Kammer zu
entrichten. So heisst es im Buoch der Vestinen und Empteren *): «Der
Bischof wird vom Kapitel ainmüteklichen nach gesatzt der hailigen
christenhait erwählt, vom hl. vater bestätiget und hat 500 fl. an
die päpstliche Kammer zu bezahlen von den ersten nützen nach
nüwer gewohnheit». Worauf bezieht sich aber nun der Ausdruck
< nach nüwer gewohnheit > Wie die Stellung andeutet, offenbar
auf den ganzen letzten Satzteil. Ist dies aber richtig und geht es

nicht bloss auf die Summe von 500 fl., so ist dieser Satz und
wohl auch der Kern des Buoches älter als die angegebene Jahreszahl

1410. Denn wir haben es mit dieser Taxe von 500 fl.
nicht erst 1388 zu tun, wenn Bischof Hartmann II. dem Gegenpapst

Clemens VIL pro suo communi servitio quingentos florenos
auri de camera et quinque servitia consueta zu bezahlen
verspricht2), sondern schon 1329, also 80 Jahre früher, ist von
einer ähnlichen Taxe die Rede. Ein päpstliches Regest von
diesem Jahre enthält eine Quittung für 250 fl. Taxe, welche
der Bischof von Chur an die päpstliche Kammer bezahlt habe3).
Es käme nun viel darauf an zu wissen, ob die 250 fl. die ganze
Taxe oder nur die Hälfte derselben repräsentierte, ob also damals
schon 500 fl. zu bezahlen waren oder nur 250 fl. Wäre ersteres
der Fall, so wäre der angeführte Satz des Buoches der Vestinen
älter als 1410; denn eine Gewohnheit von 80 Jahren bezeichnet

man, vollends in jener Zeit, nicht als «nüwe>.
Auch die Leistung des Obödienzeides seitens des Bischofs

gegenüber dem Papste finden wir für Chur urkundlich bezeugt.
Diesen Eid hatten die direkt unter dem Papst stehenden italienischen

') Muoth a. a. 0., S. 18.

"•) Mayer, Vatic.-Cur. n. 28.

s) Ebenda n. 17.



bis zum XV. Jahrhundert. 49

Bischöfe schon früher, die Erzbischöfe in einzelnen Fällen seit

dem 9. Jahrhundert und seit Gregor IX. allgemein in die

Hände des Papstes oder seines Stellvertreters, alle Bischöfe seit

dem 13. Jahrhundert in die Hände der Metropoliten zu leisten.

Als dann die Konfirmation und Konsekration der Bischöfe an den

Papst kam, war der Obödienzeid gegen den Papst jedesmal zu

leisten1). Im Jahre 1322 z. B. erteilte Papst Johann XXII. dem

Bischof Rudolf die Erlaubnis, sich von einem beliebigen Bischof

die Weihe erteilen und den Obödienzeid gegen den Papst
abnehmen zu lassen2).

Der Einfluss auf die Bischofswahl, den sich später der

Gotteshausbund bezw. die drei Bünde annmassten, fällt bereits

nicht mehr in diese Zeitperiode3).

§ 10. Der Bischof als Kirchenfürs/ *).

Da die Stellung des Bischofs zu seiner Diözese, seine Hechte

und Pflichten durch die kirchlichen Vorschriften geregelt sind

und sich in allen Diözesen so ziemlich gleichen, so wird sich im

folgenden Paragraphen nicht viel den Bischöfen von Chur
Eigentümliches beibringen lassen. Ich werde mich in der Regel darauf
beschränken müssen, das allen Bistümern Gemeinsame auch für
Chur nachzuweisen. Ist dies nicht möglich, so kann daraus nicht

') Sägmüller, K. Ii. II. S. 218.

-) Mayer, Vatic.-Cur. u. 10.

¦'') Vgl. hierüber Salis Marschlins, Ausführungen der Rechtsameu des

Gotteshauses über das llochstift Chur. 1755. Köder, Histor. Staatsrecht!.

Beleuchtung der Hoheitsrechte des Standes Graubünden in Angelegenheit
des Bistums Chur. 1855. Alf. v. Flugi. Die Hoheitsrechte des Kantons
Granhünden ülier das Bistum Chur. 18H0.

Auf der andern Seite: Fetz a. a. — Fetz. Die Schirmvogtei des

Hochstifts Chur und die Reformation. Kath. Schweizer-Blätter Bd. \ I.

18H4, VII. 1865. Mont-Plattner, Das Hochstift Chur und der Staat Chur.
1860. Verschiedene weitere Streitschriften im Rätischen Museum in Chur.

4) Das Allgemeine dieses Paragraphen leimt sich an an Sägmüller
K. R. II. S. 347 ff. und Hinschius K. R. II. S. 38 ff.

4



50 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

geschlossen werden, dass die betreffende Gewohnheit oder das

betreffende Gesetz im Bistum Chur nicht galt. Die Quellen hierüber

fliessen nur sehr spärlich.
Die Rechte des Bischofs werden allgemein eingeteilt in jura

magisterii, jura ordinis und jura jurisdictionis.
Der Bischof ist der oberste Lehrer in seiner Diözese. Als

solchem steht ihm die Aufsicht und Sorge für die Predigt, die
Katechese, die Lehre der Theologie und die Ausbildung des

Klerus zu. Soweit er diese Funktionen nicht selbst ausüben kann
oder will, hat er seinen Klerus damit zu beauftragen. Über
Predigt und Katechese ist nichts besonderes zu bemerken. Nur
rücksichtlich der dabei zu gebrauchenden Sprache dürfte von
Interesse sein, zu bemerken, dass man in der Bestimmung des
Mainzer Proviuzialkonzils von 847, die Homilien seien in rustica
Romanorum lingua et theodisca, quo facilius cunc.ti possint in-
telligere *), zu halten, eine offensichtliche Bezugnahme auf die
Verhältnisse im Bistum Chur sieht2).

Einiges Wenige lässt sich über die Erziehung des
heranwachsenden Klerus im Bistum Chur angeben. Von den meisten
Schriftstellern wird nämlich das von) Bischof Valentianus in der
ersten Hälfte des 6. Jahrhunderts erbaute Asceterium3), das

spätere Kloster St. Lucius, für ein Priesterhaus angesehen, in
welchem die Kleriker der Stadt Chur gemeinsam wohnten und
die Studierenden der Theologie zusammen unterrichtet und

erzogen wurden. Diese Annahme dünkt mir ganz einleuchtend und

unterliegt auch wenigen Bedenken, zumal dieses Asceterium erst
im 10. Jahrhundert in ein Kloster mit der Regel des hl. Benedikt
umgewandelt wurde4). Soviel jedenfalls ist sicher, dass die

späteren Bischöfe aus einer Schule, der Schule des Bischofs,
hervorgingen ; ja noch mehr, über die Grenzen des Bistums hinaus

>) Hartzheim 1. c. IL 151. Binterim a. a. 0. S. 503.

*) Eichhorn, Episc. Cur. p. 37, Planta, Altes Rätien S. 393.
•') Eichhorn 1. c. p. 11. Danuser a. a. 0. S. 4.

4) Eichhorn 1. c. p. 11. Vgl. Mohr Cod. dipl. I. 73.



bis zum XV. Jahrhundert. 51

war diese Schule bekannt, besonders unter Bischof Vigilius. Sein

Schüler Othmar wurde als Abt nach St. Gallen erbeten J). Ein
anderer Schüler von ihm, Ursicinus, war Abt von Disentis und

später auch Bischof von Chur r). Weiter ist uns über die bischöfliche

Klerikerschule nichts bekannt, als dass an ihrer Stelle im
10. Jahrhundert ein Benediktinerkloster erscheint, wie bereits

bemerkt wurde. Seit den) 8. Jahrhundert waren auch die Klöster
Pflanzschulen für den Klerus. Aus den Kapitelsstatuten von 1273 3)

geht hervor, dass um jene Zeit die Theologiestudierenden mehrfach

an andere Schulen geschickt wurden, während andere auf dem

Hofe zu Chur unterrichtet worden zu sein scheinen. Beide Teile
hatten aber Anteil an den täglichen Distributionen, ähnlich wie
die Kanoniker.

Kraft seines ordo ist der Bischof der oberste Verwalter der

Sakramente, Segnungen und Weihungen. Die Firmung und

Priesterweihe sind ihm allein vorbehalten, während er die Spendung

der übrigen Sakramente durch jeden Priester vornehmen

lassen kann. Bezüglich der Spendung des Bussakramentes kann

sich der Bischof einzelne Sünden zur Absolution vorbehalten, wofür

er dann wieder einen eigenen Pönitentiar bestellen kann4).
Ein Verzeichnis der Reservatfälle im Bistum Chur bis zum 15.

Jahrhundert ist mir nicht bekannt, wohl aber für die spätere Zeit,
im Anschluss an die Diözesanstatuten.

Die Weihen der Kleriker standen und stehen dem Bischof

in seiner Diözese allein zu. Wollte oder musste ein Kleriker
von einem andern Bischof geweiht werden, so hat er von seinem

Bischof oder dessen Stellvertreter, dem Generalvikar, ausgestellte
littene dimissioria^ notwendig 5).

') Eichhorn 1. c. p. 20.

-) Eichhorn I. c. p. 23.

:i) Mohr Cod. dipl. I. 270.

«) Vgl. Buoch der Vestinen etc., Muoth a. a. 0. S. 20.

b) Ein solches Dimissorium stellte der Generalvikar Friedrichs II.
1372 dem Subdiakon Konrad, Rektor der Kirche zu Brigels, aus. Wartmann,
Rätische Urkunden in den Quellen zur Schweizergeschichte X 1891 n. 69.



52 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

Ausfluss des bischöflichen Ordo ist auch das Recht der
Benediktion der Kirchen und Kirchengeräte, der Äbte und Äbtissinnen,
welche auch dem Bischof von Chur in seiner Diözese zustand.

Bei einer Abtweihe hatte der zu Weihende bezw. das Kloster
den bischöflichen Beamten und Dienern gewisse Taxen zu zahlen.

Die Taxen, welche der Abt von Pfäfers bei seiner Weihe zu

entrichten hatte, sind uns anlässlich eines Streites überliefert
worden. Die Bestimmungen lauten: Es sind vom Abt dua? marca1

argenti et dimidia zu bezahlen: «De bis capellani quattuor vei

plures vei pauciores numero habent unam marcam, quattuor offi-
ciales maiores videlicet marscalcus, camerarius, dapifer et pincerna
habent unam marcam et illam inter se requaliter dividunt: inferior
camerarius et dispensator, chocus et impletor habent dimidiam

marcam et illorum quattuor quilibet percipit dimidiam fertonem> ').
Das wichtigste und umfassendste Recht des Bischofs ist das

ius iurisdictionis, die Gesetzgebungs- und Regierungsgewalt über
seine ganze Diözese. Unter das Jurisdiktionsrecht des Bischofs

fallen namentlich die Gesetzgebung, die Straf- und Disziplinargewalt,

die Verfügung über die Kirchenämter der Diözese, die

Bestätigung der patronatischen Ernennungen, die Aufsicht und
Visitation der Säkularkleriker und -Benefizien, wie auch der

Orden und Kongregationen, das Recht der Auferlegung von
Abgaben und Kirchensteuern usw.

Ein Produkt eigentlicher und rein kirchlicher Gesetzgebung
seitens eines Bischofs aus der Zeit bis 1400 ist uns, abgesehen

von den später zu erwähnenden Verordnungen für den Klerus 2),

nicht bekannt. Die ersten uns erhaltenen Diözesanstatuten fallen
bereits an den Anfang des 16. Jahrhunderts3). Ausfluss mehr

kirchlicher als weltlicher (wie man gewöhnlich annimmt) Gesetz-

:) Mohr Cod. dipl. I. 259.

-) Kaiser, Gesch. d. Fürstent. Liechtenstein S. 140, angegeben unten
üi S 21.

3) Mayer, Synodalstatuten des Bisch, v. Chur Heinrich VI. von Höwen
1491—1503. Anzeiger f. Schweiz. Geschichte n. F. IV. S. 198 ff.



bis zum XV. Jahrhundert. 53

gebung sind meines Erachtens die sog. Capitula Remedii *) des

Bischofs Remedius vom Ende des 8. oder Anfang des 9.

Jahrhunderts. Sie sind offenbar die Schöpfung einer Versammlung
von Geistlichen und vielleicht auch von Laien des Bistums Chur,
nicht ein Gesetz des Bischofs Remedius allein, der auch nur in
der dritten Person genannt ist. Die Gegenstände, über die das

Gesetz handelt2), sind solche, wie sie auch sonst im Mittelalter
durch kirchliche Gesetze, namentlich in den Diözesanstatuten

behandelt werden. Daneben allerdings tritt deutlich hervor und

lässt sich namentlich aus den angedrohten körperlichen Strafen

erkennen, dass der Domnus Remedius zugleich auch weltliche
Gewalt hatte als rector territorii Rretiarum. Die Priester sind

auch an der Ausführung des Gesetzes beteiligt, indem sie

dasselbe immer bei sich haben, dem Volke vorlescu und erklären
und über die Ausführung und Beobachtung wachen müssen8).

Die geistliche Gerichtsbarkeit wird gewöhnlich bei dem placi-
tum christianitatis teils durch den Bischof selbst, teils durch die

Archidiakonen, Archipresbyter und den «Geistlichen Richter>,
durch letzteren auch beim Judicium ecclesiasticum in porticu ec-
elesise, geübt, worüber später eingehender zu sprechen ist.

Über die Verwaltung des Kirchenvermögens durch den

Bischof und sein Recht über die kirchlichen Beneficien habe ich

bereits in § 8 gehandelt und komme gelegentlich des Konsensrechtes

des Domkapitels nochmals kurz darauf zurück, so dass

ich mich hier mit der Erwähnung begnügen kann.

') Herausg. von Wyss im Archiv für Schwcizergeschichte VII. 206 f.

-') De dominicis diebus; de maleficiis vei sacrilegia; de homicidio;
de periurio; de inlicita conjugia; de rapto; de adulterio; de violentia;
de furto; de falso testimonio: de rixa u. de opprcssione pauperum.

¦"') Statuimus enim, ut oinnis presbyter habeat brevem istum semper
apud se et in unotpjoque meuse duas vices legat cum coram omni populo
et explanet eum illis, qua» Uli bene possint intellegere, unde se debeant

emendare vei custodire. — presbyter, i^vii in ipsa valle fuerit, excommuni-

catus sit, nisi quam cito potuerit, donino Remedio innotescere festinet.



54 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

Die Aufsicht über den Säkularklerus liess der Bischof durch
die Archidiakonen, Archipresbyter und Dekane ausüben, und werde
ich hierauf in den diese Ämter behandelnden Paragraphen
zurückzukommen haben.

An Klöstern und Kongregationen gab es im Bistum Chur
bis zum 15. Jahrhundert eine ziemliche Anzahl, von denen ich
die wichtigsten anführen will. Es sind dies die Benediktinerklöster

Disentis, Pfäfers und St. Lucius, welch letzteres um die
Mitte des 12. Jahrhunderts in ein Prämonstratenserkloster
umgewandelt wurde, die Prämonstratenserkloster Churwalden und
Klosters, das Chorherrenstift St. Viktor in Misox und die Frauenklöster

Schäonis, Katzis, Münster und Marienberg!). Sie standen

in geistlichen Dingen unter der Oberaufsicht und Jurisdiktion des

Bischofs. Er hatte nach einem Diplom Ludwigs des Frommen2)
und Lothars I3) die plena potestas super monasteria in parochia
sua wenigstens in spiritualibus und teilweise auch eine gewisse

Aufsicht in weltlichen Dingen, über die Verwaltung des Klostergutes

z. B. in St. Lucius, Churwalden, Münster und Marienberg.
Die Bischöfe hatten kraft päpstlichen Mandates den Auftrag,
darüber zu wachen, dass in den Klöstern Zucht und Ordnung herrsche,
und sie in diesem Sinne, soweit sie nicht exempt waren, zu
visitieren. Zwei Bischöfe namentlich waren es, die sich der Klosterreform

besonders annahmen, Konrad I. und Adelgott der Heilige.
Ersterer (1122—1150) vertrieb die entarteten Benediktiner aus
dem Kloster St. Lucius und berief aus dem unter seiner Mitwirkung

gestiften Prämonstratenserstift Roggenburg in Schwaben

Prämonstratensermönche dahin und ebenso, nach Churwalden4).
Der heilige Adelgott sodann reformierte die drei Frauenklöster

Katzis, Schännis und Münster5). Auch materiell helfend sprangen

') Mülinen, Helvetia sacra je unter den Namen.

'-) Vgl. Mayer, Vatic.-Cur. n. 31 und 37.

3) Eichhorn, Ep. Cur. p. 75, Mülinen 1. c. I p. 12.

*) Eichhorn, Ep. Cur. p. 75. Mülinen 1. c. I p. 12.

5I Katzis (synagoga satanop genannt) 1156 reformiert. Mohr Cod.

dipl. I. 131, päpstl. Bestätigung I. 132, ErzbischöH. Bestätigung für Schännis
und Münster 1157. Cod. dipl. I. 134.



bis zum XV. Jahrhundert. 55

die Bischöfe den Klöstern wiederholt bei und schenkten ihnen

zur Besserung ihrer notdürftigen Lage Güter und Kirchensätze 1),

zahlten Schulden für sie2), und nahmen sie in ihren besonderen

Schutz3).

Vom Rechte der Auferlegung von Kirchensteuern machten
¦die Bishöfe dadurch Gebrauch, dass sie regelmässig die Kollekte
und das Kathedratikum einzogen. Erstere war eine Kirchensteuer,

die jedes Kloster und jede Kirche dem Bischof jährlich
in ganz bestimmter Höhe zu entrichten hatte. So zahlten die
Klöster Disentis und Pfäfers je 5 M. Silber, St. Lucius 3 M.,
Churwalden 2 M., Münster 25 ff, Schännis 7 it Züricher Währung,

Marienberg 10 M., Katzis 2 M.; bei den Kirchen wechselte
die Kollekte zwischen 5 a und 17 Schilling. Wenn es die Not
erforderte, konnte die Kollekte auch verdoppelt werden4). Das

Kathedratikum oder der Altarzins, den jede Kirche zum Zeichen
der Abhängigkeit von der bischöflichen Kathedrale als der Mutterkirche

jährlich zu entrichten hatte, bestand meistens in nicht
unbedeutenden Naturalleistungen 6). Zu den kirchlichen Abgaben
darf auch der Feuerstattzins gerechnet werden, der, wie wir
später sehen werden, beim Christianitätsgericht zu entrichten war.

Ausfluss der bischöflichen Jurisdiktionsgewalt ist auch das

Recht Ablässe zu erteilen, z. B. für den Besuch einer Kirche
oder für die Beisteuer zum Bau oder zur Wiederherstellung einer
solchen. Dieses Recht wurde auch von den Bischöfen von Chur

') Z. B. Cod. dipl. I. G. 128. 131. 134. 251.

-) Z. B. Conrad III. für St. Lucius Cod. dipl III. 12.

') Z. B. Cod. dipl. I. 258 II. 39. 60 u. a.

4) Ich entnehme die obigen Angaben P. Kaisers Geschichte des

Fürstent. Liechtenstein. 1847 S. 142. Dieser muss sie wohl den sog.
Markenbüchern (marca?) entnommen haben, die mir aber nicht bekannt
sind, zumal mir die Benützung des bischöflichen Archivs in Chur bis jetzt
nicht gestattet wurde.

"•) Diese sind angegeben in dem Rodel vom Ende des 13. Jahrb.
Mohr. Cod. dipl. II. 76.



56 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

öfters geübt, wie die verschiedenen uns erhaltenen Indulgenz-
briefe zeigen 1).

Ebenfalls in das Gebiet der bischöflichen Jurisdiktion gehört
endlich auch die Anordnung von Festtagen innerhalb der Diözese.

Von Interesse dürfte es sein zu erfahren, dass Bischof Haitmann

II. von Werdenberg im Jahre 1405 in seiner Diözese das

Fest der unbefleckten Empfängnis Maria einführte, wie uns Graf
Wernher von Zimbern 2) überliefert. Es ist dies umso interessanter,
als dieses Fest damals noch sehr viele Gegner hatte und nur in
einzelnen Diözesen eingeführt wurde3), zu denen also auch Chur

gehörte.

§ 11. Der Bischof als weltlicher Herr und Reichsfürst.

Wenn ich in dieser Abhandlung Beiträge zur Verfassungsgeschichte

des Bistums Chur zu geben versuche, so denke ich
zunächst nur daran, die das bischöfliche Amt als solches berührenden

Punkte, also das kirchliche Amt und was damit zusammenhängt,
näher zu berücksichtigen. Doch kann ich nicht umhin, auch die
weltliche Stellung der Bischöfe als Territorialherren und Reichsfürsten

wenigstens in einem kurzen Überblick zu berühren. Der
Bischof war ja zugleich weltlicher Fürst, und die Geschichte des
Bistums wurde hiedurch ganz wesentlich beeinflusst. Eine einigermassen

eingehendere Behandlung des bischöflichen Fürstentums
wäre für sich allein ein fruchtbares Thema. Ich muss mich hier
auf eine Skizze beschränken.

Das bischöfliche Fürstentum ist das Ergebnis einer ganz
allmählichen Entwicklung aus unbedeutenden Anfängen, wie ich
bereits Gelegenheit hatte anzudeuten. Der hl. Asimo und seine
ersten Nachfolger auf dem bischöflichen Stuhle waren wohl nur
einfache Männer mit bescheidenem Besitz. Unter ihnen mag das

') Z. B. Mohr, Cod. dipl. II. 38. 50. 56. 80. 156 usw.

-) In der genannten Handschrift BI. 81*.

"") F. H. Funk, Lehrbuch der Kirchengeschichte. III. Aufl. Paderborn
1898 S. 400 und 410.



bis zum XV. Jahrhundert. 57

Eigentum der bischöflichen Kirche seinen Anfang genommen haben

durch Testamente der Bischöfe und Geistlichen und frommer

Laien, sowie durch Schenkungen und Stiftungen. Ganz

naturgemäss ist es, dass der Besitz des Bistums unter den reichen

Viktoridenbischöfen eine bedeutende Steigerung erfuhr. Wäre mit
der bischöflichen Würde nicht schon eine einttussreiche und mächtige

Stellung verbunden gewesen, so hätten die Viktoriden wohl
schwerlich das Bistum immer wieder mit Leuten aus ihrer
Familie besetzt. Sehr zu statten kam dem Bistum in materieller
Hinsicht dann auch die Vereinigung der höchsten geistlichen und

weltlichen Gewalt über Rätien in den Händen des Bischofs.

Einen schweren Rückschlag brachte später die divisio inter
episcopatum et comitatum am Anfang des 9. Jahrhunderts. Doch

das Kaisertum, welches diese Wunde hatte schlagen müssen,
säumte nicht, sie auch wieder zu heilen und den verursachten
Schmerz in freigebigster Weise zu stillen und zu entschädigen.
Während nämlich Karl der Grosse auf Bitten des Bischofs
Konstantin diesen und seine Nachfolger nur persönlich sub mundo-

burdo et defensione gestellt hatte, nahm Kaiser Ludwig der

Fromme im Jahre 831 anlässlich der Entscheidung über das

Vorgehen Roderichs gegen das Bistun) und der Restitution an

dasselbe, die Bischöfe selbst und alles Eigentum derselben sub tuitione
et immunitatis defensione mit der Bestimmung: ut nullus iudex

publicus vei quislibet ex iudiciaria potestate in ecclesias aut loca

vei agros seu reliquns possessiones memorata; ecclesia; quod

nunc iuste et legaliter memorata ecclesia tenet et possidet vei ea,

quse deinceps iure ipsius divina pietas äugen voluerit, ad causas

iudiciario more audiendas vei freda aut tributa exigenda2)
ad paratas faciendas aut fideiussores tollendos aut homines ipsius
ecclesia? super terram ipsius commanentes iniuste distringendo aut

') Vgl. Th. v. Sickel in den Sitzungberichten der Wiener Akademie
Bd. 47. 1864 S. 191 Beiträge zur Diplom. III.

-) Das Original im bischöflichen Archiv zu Chur ist von Mäusen
zerfressen, daher die Lücken.



68 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

ullas redibitiones aut inlicitas occasiones ullis temporibus in-
gredi audeat, sed liceat memorato prsesuli (Victori) suisque succes-
soribus res predictse ecclesiae cum omnibus ad eam iuste perti-
nentibus vei aspicientibus remota totius iudiciarise potestatis in-
quietudine tenere et possidere .l). Man kann diese Urkunde
als die Urform der Immunitätsdiplome bezeichnen. Für das Besitztum

der Kirche zu Chur bildete sie die Grundlage einer gedeihlichen

Weiterentwicklung. Der Besitz des Bistums war immun,
d. h. wie die Urkunde ausdrücklich sagt, kein öffentlicher Beamter
durfte dasselbe betreten, um öffentliche Abgaben zu erheben oder

irgendwelche Zwangsgewalt geltend zu machen. Die Verleihung
der Immunität war sodann gleichbedeutend mit der Erteilung der
niederen Gerichtsbarkeit, während die Gerichtsbarkeit über die

causa? maiores den Grafen vorbehalten blieb2). Diese Immunität
wurde dann dem Bistum des öftern bestätigt und erweitert, wie
wir im folgenden sehen werden. Die erste Bestätigung erfolgte
schon im Jahre 843 durch Lothar I. 3). Die Könige und Kaiser

gaben im Lauf der Jahrhunderte den Bischöfen immer wieder
Beweise ihres Wohlwollens und ihrer Freigebigkeit durch allerei
Schenkungen, von welchen ich nur die wichtigsten anführen will.
König Konrad I. gab dem Bischof Diodulf und seinen

Nachfolgern das Recht latentia quseque sacramentis populi investigare 4).

") Mohr, Cod. dipl. I, 20 ff.: Th. v. Sickel, St. Galler Mitteilungen III
S 3; Böhmer, Regesta I- n. 894.

-) Nach Rietschel Art. Immunität in der Protestant. Realencyklopädie
3. Aufl. Bd. 9 S. 69 ff.

"") Mohr, Cod. dipl. I. 26; Böhmer, Regesta I- n. 1096. Wie Sickel
in den Beiträgen zur Diplom, nachgewiesen hat, steht die Gewährung der
Zollfreiheit eines bischöfl. Schiffs auf dem Wallensee auf einer Rasur und
ist unecht. Die spätere Verleihung erfolgte auf Grund dieser Fälschung.

*) Der Bischof hatte sich beklagt, quod nmltse negligentia' et vio-
lentia? in suo episcopatu lierent, qua? sine regali adiutorio corrigere
nequisset. Es stellte sich bei den verwickelten Verhältnissen heraus, dass

die königl. Inquisition notwendig wäre, und sie wurde nun übertragen epis-

copo et successoribus suis. Mohr, Cod. dipl. I. 38, Böhmer, Regesta I.
2022. Dipl. I. S. 12.



bis zum XV. Jahrhundert. 59

Die hiemit übertragene Inquisitionsvollniacht beschränkte sich nicht
auf die Anwendung des Inquisitionsbeweises, sondern ist von ganz
allgemeiner Bedeutung. Wie im 9. Jahrhundert die ordentlichen
missi kraft eines generellen Inquisitionsmandates zu richten pflegten,
so wird hier dem Bischof von Chur der Königsbann in den

genannten Fällen übertragen1).
Am meisten haben die Ottonen sich des Bistums Chur

angenommen, und zwar nicht am wenigsten deshalb, wie
offensichtlich hervorgeht, weil sie dasselbe als eine Art Torwächter
vor einem der wichtigsten Zugänge nach Italien betrachteten. Im
Jahr 951 schenkte Otto I. dem I lochstifte in comitatu Recia

omnem fiscum de ipso Curiensi comitatu, sicuti actenus ad regalem
pertinebat cameram et potestatem cum districtione iusta ad eun-
dem fiscum inquirendum veluti primo ad nostrum opus et ius a

quadrariis inquirendum fuerat constitutum 2). Im folgenden Jahre
verlieh er demselben die Marktgerechtigkeit 3) zu Chur und den

Zoll daselbst4) und 955 als Entschädigung für die Verheerungen
der Sarazenen den Königshof zu Zizers und die Zollfreiheit eines
bischöflichen Schiffes auf dem Wallensee post dominicas IV naves s).
Doch kam das Hochstift nicht gleich in den ungestörten Besitz
des Königshofes, indem ein Arnaldus quidam Odalrici filius ihn
für seine Kirche Schennines in Anspruch nahm, trotzdem der

') Xach IL Brunner, Zeugen- und Inquisitionsbeweis im deutschen
Gerichtsverfahren der karol. Zeit. Wiener Sitzungsberichte Bd. 51 S. 466.

-) Mon. Germ. Dipl. I S. 219; Mohr, Cod. dipl. I. 48; Böhmer,
Regesta II * n. 179.

¦") Die Formel omne teloneum ab itinerantibus et iindique circum-
fluentibus emptnribus atque de omni negotio in loco Curia peracto ist nach
S. Rietschel. Markt und Staat in ihrem recht). Verhältnis. Leipzig 1897

die richtige für die Verleihung des Marktrechts.
*) M. G. Dipl. I S. 228; Mohr, Cod. dipl. I. 49, Böhmer. Reg. II2

n. 210. Das teloneum de itinerantibus wurde eigentlich nur bestätigt, aber
wohl auf Grund der Interpolation in der Urkunde von 830. wo es auf einer
Rasur steht. Sickel, St. Galler Mitteilungen III. S. 5.

5) Dipl. I. 257. Cod. dipl. I. 52, Bestätigung auf Grund genannter
Fälschung.



60 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

Kaiser seine Schenkung 950 ') bestätigt hatte. Sie musste 972
erneuert werden 2). Eine der wichtigsten Schenkungen erfolgte
im Jahre 958. Kaiser Otto verlieh nämlich der Kathedrale
dimidiam partem ipsius civitatis (Curiensis) cum tali districtione
et iure, sicuti hactenus ad nostram pertinebat potestatem et sicuti
homines ipsius totius provincisc censuales ac liberi debitores sunt,
cum sedificiis in muro et assiduis vigiliis et custodiis intus et
foris, et cum omni sua pertinentia in curtilibus et structuris etc.,
ferner teloneum omne, quocunque modo a negotiatoribus exigatur
in ipso loco et integritatem monetae perpetualiter habendum ac
iuste fruendum 3).

") M. G. Dipl. I 265. Mohr. Cod. dipl. I, li2. Hier ist die Jahreszahl

falsch angegeben (976), wie Th. v. Sickel Beiträge VI Wiener Sitzungsberichte

Bd. 85 S. 366 u. 391 nachgewiesen hat.

-) M. G. Dipl. I 572, Mohr, Cod. dipl. I. 64.
"") M. G. Dipl. I 273, Mohr, Cod. dipl. I. 53. Über die Bedeutung

dieser Schenkung, namentlich der dimidia pars ipsius civitatis sind schon
verschiedene Vermutungen aufgestellt worden. Es sollte die Schenkung
der Hälfte der städtischen Fiskaleinkünfte sein; aber diese waren ja in
der ganzen Grafschaft dem Hochstift schon 951 geschenkt worden. Weiter
sollte es die Hälfte der Grundfläche der Stadt mit dem Hofstattzins (wie
aus sdificiis in muro gefolgert wurde) bedeuten (Planta, Altes Rätien
S. 112 3). Die andere Hälfte habe der Bischof schon besessen entweder
seit dem Tode Tellos oder seit der divisio inter episcopatum et comitatum.
Ich fasse die Schenkung als eine solche der Herrschaftsrechte über die
Stadt, worunter natürlich auch die Zinsen fallen. Was das dimidia
betrifft, so gebe ich die Möglichkeit einer Teilung etwa gelegentlich der
divisio zu. Wäre es aber nicht möglich, dass wir zwischen einem
ummauerten Teil der Stadtgemeinde und einem nicht ummauerten Teil zu
unterscheiden hätten, und alle sedificia in muro, also der ummauerte Teil,
geschenkt worden wären? Unter dem nicht ummauerten Teil würde ich
namentlich das sogenannte «Welsche Dörfli» verstehen. In dieses verlege
ich auch den Königshof zu Chur, welcher in genannter Schenkung nicht
inbegriffen war. Denn «auf dem Hofe» hat er keinen Platz und auch in
der geschenkten Hälfte kaum, da er sonst in die Schenkung hätte
einbegriffen sein müssen. Diese zweite Hälfte könnte dann mit dem Königshof

960 an das Bistum gekommen sein. Wenn meine Annahme falsch ist,
so war der Bischof schon vorher im Besitz dieser Hälfte.



bis zum XV. Jahrhundert. (il

Auf dieser Urkunde fusst die Herrschaft der Bischöfe über
die Stadt Chur. Zwar ist nur von der halben Stadt die Rede,
aber entweder war (wie ich in der Anmerkung zeige) die andere

Hälfte schon im Besitz des Bischofs, oder sie kam bald darauf in

den Besitz desselben. Wir finden ja später die ganze Stadt mit
allen ihren Beamten in Abhängigkeit vom Bischof bis zur Zeit
der Emanzipation im 15. Jahrhundert.

Als weitere wichtige Erwerbung enthielt das Diplom die

Schenkung des Münzregals in Chur. Es bestand in Chur schon

frühe eine fränkische Münzstätte, wie das Vorkommen von Münzen

aus der Zeit Ludwigs des Frommen mit der Umschrift Curia

beweistx). Diese Verleihung des Münzrechts darf noch unter
die frühesten gerechnet werden. Im Jahre 960 sodann machte

Bischof Hartpert mit Otto I. einen für ihn nicht ungünstigen
Tausch, indem er für seine Besitzungen in Kirchheim im Neckargau

den Königshof zu Chur, die gräflichen Rechte mit den

zugehörigen Einkünften im Tal Bergell nebst der Gerichtsbarkeit
und dem Zoll daselbst und allem aus dem Zinsboden auch freier
Leute fliessenden Einkommen, ferner das Fischerrecht im Wallen-
see und in der Seez und endlich einige Kirchen mit ihrem
Zubehör eintauschte 2). Otto IL gab dem Hochstift dann noch den

Brückenzoll über die Maira zu Chiavenna nebst dem Hüter der

Brücke und anderen Leibeigenen und schob damit die Landeshoheit

des Bischofs über den Alpenpass vor 3). Sein Sohn Otto III.
fasste danach die Schenkung seiner beiden Vorfahren im Jahre 988

zusammen in einer Urkunde 4) und bestätigte sie, namentlich die

Schenkungen in Zizers, Chur und Bergell. Er erneuerte auch

die Immunität mit ganz ähnlichen Worten wie in der Verleihung
und ordnete das Gerichtswesen im bischöflichen Territorium
folgendermassen: omnes propter ecclesiastica servitia et census

') Planta, Altes Rätien S. 415 Anm. 2.

2) M. G. Dipl. I. 288; Mohr, Cod. dipl. I. 56. Böhmer, Reg. II.2 n. 235.

•"") M. G. Dipl. II. 266, Mohr, Cod. dipl. I. 68. Böhmer, Reg. IL- 573.

<) M. G. Dipl. II, 449. Mohr, Cod. dipl. I. 69.



62 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

tantum ad placitum advocati, quem episcopus et presens et futurus
ad hoc opus elegerit sicut mos est in aliis episcopiis nostri regni
constringantur; et propter censualem terram liberorum et fiscalium
hominum et colonorum ad prefatam ecclesiam pertinentem non in
cuiuslibet ducis vei comitis aut alicuiüs iudicariae persona; placito
nisi advocati solum modo eiusdem ecclesise. placito deinceps
constringantur. Hiedurch war dem Grafen ein bedeutender Teil seiner
Einkünfte entzogen worden, und es bestätigt sich, was ich oben

bemerkte, dass die gräflichen Rechte immer mehr zusammenschmolzen,

so dass schliesslich nur mehr ein kümmerlicher Rest
davon übrig blieb. Die Verleihung des Zolles an der Brücke zu
Chiavenna bestätigte Otto III. 995 und erklärte sie noch näher
dahin, dass alle Rechte und Einkünfte, welche Graf Amigo einst
als Lehen gehabt habe, damit verbunden seien, also kurz die

ganze Grafschaft1). Heinrich II. und Konrad II. erneuerten und

bestätigten die Schenkungen der Ottonen und alle Rechte und
Freiheiten des Bistums und nahmen die Bischöfe und die Stadt
Chur in ihren Schutz2). Sehr ausführlich ist dann wieder die

Bestätigungsurkunde Heinrichs III. über alle Rechte und
Besitzungen 3). Er vermehrte den bischöflichen Besitz auch noch um
zwei ausgedehnte Bannforste längs des Rheins4). Unter seinem
Sohne Heinrich IV. trat dann ein Stillstand bezw. eine Wendung
ein. Er bestätigte zwar 1061 auf Bitten des Bischofs Dietmar
alle Rechte und Privilegien und nahm das Hochstift und die
Stadt in seinen Schirm 5). Als aber Bischof Heinrich I. sich im
Investiturstreit als eifrigster Parteigänger auf die Seite des Papstes
stellte, trat im Wohlwollen der deutschen Könige eine längere
Pause ein. Während der geschilderten Periode hatten die Bischöfe
das Besitztum der Kathedrale auch auf mehr aktive Weise durch

") M. G. Dipl. II. 586, Mohr, Cod. dipl. I. 72, Böhmer, Reg. IL2 753.

-) M. G. Dipl. III. 139, Mohr, Cod. dipl. I. 74, 81, 83.

») Mohr, Cod. dipl. I. 88.

*) Ebenda I. 92. 93.

"•) Ebenda I. 95.



bis zum XV. Jahrhundert. 63

Verträge und Käufe erweitert und setzten dies auch während der

genannten Pause fort. Ich erinnere nur au den Erwerb der
Grafschaft Oberengadin von den Grafen von Gamertingen*). Der Bischof
war um diese Zeit ein sehr mächtiger Landesherr, dessen Territorium
sich von der Landquart bis an den Luver erstreckte. Als Reichsbischof

war er auch Reichsfürst, wenn der Titel auch erst einige Zeit
später in den Urkunden auftritt2). Von dem oft lästigen Hof- und
Reichsdienst wurde er von Barbarossa befreit. Als Bischof Reinher
dem König Otto IV. 1209 die Schirmvogtei über das Hochstift übertrug,

erhielt er dafür die Vergünstigung, dass alle bischöflichen
Beamten, sei es, dass sie zur Curie, zur Kammer oder zum Tische
gehörten, ebenso die Familie auf dem Septimer, die Klöster St. Lucius
und Churwalden und der Hof der Domherrn zu Schiers von aller
Bede frei seien, den übrigen Familien aber keine ungewohnte Bede

auferlegt werde, und die Kleriker und Ministerialen von der Pflicht
der Beherbergung befreit seien 3). Ganz die gleiche Bestimmung
wiederholte dann Friedrich II. bei dem gleichen Anlasse, nur
wurden noch die Ministerialen in Tumillaska ganz von Bede
befreit 4). Weiter ist noch zu erwähnen die Erlaubnis Albrechts L,
dass der Bischof das Ungeld in Chur erheben dürfe, wie er es
schon bisher ohne königliche Erlaubnis erhoben habe5). Hier
muss auch nochmals an die Erlaubnis der Einlösung der Reichsvogtei

und die Erhöhung des Pfandschillings erinnert werden B).

Als grosser Gönner des Bistums Chur betätigte sich dann auch
Karl IV., namentlich unter der Regierung des Bischofs Peter. Er
gebot der Stadt Cläven, dem Bischof Gehorsam zu leisten (134S)7),

') Mohr, Cod. dipl. I. 117. 118. 119.
'-') Erstmals 1170 Mohr, Cod. dipl. I. 142.

"•) Mohr, Cod. dipl. I. 173, Böhmer, Reg. V. 255.

4) Mohr, Cod. dipl. I. 179, Böhmer, Reg. V. 697.
'¦>) 1300. Ad servandam conscientiam tuam inspecta ecclesiie tuse indi-

gentia, tibi indulgemus, ut Ungeltum in Civitate Curiensi a tuis praedeces-
soribus institutum licite reeipere valeas. Mohr, Cod. dipl. II. 95.

r>) Mohr, Cod. dipl. II. 92. 104. III. 38. Böhmer, Reg. VIII. 808.
7) Mohr, Cod. dipl. II. 209, Böhmer, Reg. VIII. 809.



64 Beiträge zur Verfassungsgeschichte de« Bistums Chur

bestätigte das Recht des Geleites, den Zoll zu Chur und Castel-

mur, die Fuhrleite zwischen der Lanquari und dem Luver. das

Gericht, das Recht über Münze, Mass und Gewicht, schenkte
den Wildbann und Bergwerke und das Ungeldl), befahl, dass alle
fremden Leute, die sich im Bistum Chur niederlassen, dem Bischof
gehorchen 2), dass die Reichsstädte die Strassen des Bistums
befahren und die Zölle nicht umgehen 3), und dass alle Geldsorteu
des Bischofs von allen Hochstiftsangehörigen anerkannt werden 4).

Weiter gab er die Erlaubnis, den Zoll zu Chur doppelt zu
erheben 5) und Heller zu münzen6). Endlich bestätigte er die

Freiheiten, Regalien und Privilegien des Hochstifts7).
Die Bischöfe von Chur waren also Landesherren über die Stadt

Chur, die «vier Dörfer», das halbe Domleschg, Schams, Rheinwald,

Oberhalbstein, Oberengadin, Bergell, Vinstgau, Münstertal
und Poschiavo8). Sie hatten die Zinse und Abgaben in ganz
Oberrätien, das Ungeld in der Stadt Chur, das Jagdrecht seit
960 in der Churer Cent, seit 1349 von der Lanquart bis zum
Septimer9), das Münzregal in Chur, das Marktrecht mit dem
Marktzoll in Chur 10), die Aufsicht über Mass und Gewicht; ferner
die Passierzölle von der Lanquart bis an die Maira, das Geleitsrecht

innerhalb dieses Gebietes, die Fähre über den Rhein "),
kurz sie hatten die Oberhalbsteiner Pässe nach Italien in ihrer

') Mohr. Cod. dipl. II. 329, Böhmer, Reg. VIII. 810—812 und Salix-
Seewis. Ges. Schriften hgg. von C. v. Mohr, Archiv für Gesch. Graub.
5« S. 31.

-) Mohr, Cod. dipl. II. 335. Böhmer, Reg. VIII. 1845.

¦') Mohr, Cod. dipl. II. 345 (1359). Böhmer, Reg. VIII. 2894. 2895.
<) Mohr, Cod. dipl. III, 71 (1358), Böhmer, Reg. VIII. 2892.
s) Mohr, Cod. dipl. III. 78 (1359), Böhmer, Reg. VIII. 2893.
6) 1360, Mohr, Cod. dipl. III. 88, Böhmer, Reg. VIII. 2982. 3475.
'•) Mohr. Cod. dipl. III. 85, Böhmer Reg. VIII. 3494.
8) Planta, die Currät. Herrschaften S. 48 ff.
9) Mohr, Cod. dipl. III. 40.

1Q) Auch in Fürstenau zwei Jahrmärkte seit 1354. Böhmer, Reg.
VIIL 1846.

u) Mohr, Cod. dipl. I. 287.



bis zum XV. Jahrhundert. 65

Gewalt und beherrschten den ganzen Handel über dieselben ').
Der Kern und Mittelpunkt der bischöflichen Herrschaft aber war
natürlich die Stadt Chur, die auch völlig abhängig war. Der
Bischof setzt den Stadtrat (12 Mitglieder) ein und ab. Er lässt

sich alle Jahre das Verzeichnis der Ratsmitglieder vorlegen und

streicht daraus jeden, der ihm nicht gefällt, und setzt einen andern

an dessen Stelle a). Er ernennt den Stadtvogt und alle andern

Beamten in der Stadt und übt die ganze Gerichtsbarkeit über

alle Bürger von Chur, die seit 1389 sämtlich vom Landgericht
in Rottweil befreit sind s), durch seine Beamten aus.

Zur Verwaltung und Regierung seines Territoriums bedurfte
der Bischof natürlich eine beträchtliche Beamtenschar, namentlich

Vögte, Vizdume, Ammänner, Hauptmänner und Kastellane auf
den Burgen und Schlössern, Kanzler, den Proveid zu Chur usw.
In schweren Zeiten bestellten die Bischöfe auch einen obersten

Beamten über das ganze Fürstentum, den Pfleger, welcher dann

hauptsächlich das ganze Finanzwesen in seiner Hand vereinigte, um

es zu ordnen4). War der Bischof längere Zeit von seiner Diözese

abwesend, so stellte er übe)' das Fürstentum einen Stellvertreter,
den vicarius generalis in temporalibus auf5), wie einen vicarius

generalis in spiritualibus für die bischöflichen Amtshandlungen.
Ich beschränke mich darauf, die hauptsächlichsten Beamten

für die Stadt etwas eingehender zu behandeln6).
Der erste Beamte war der Stadtvogt, den Planta7) von der

Reichsvogtei ableitet. Die Stadtvogtei erstreckte sich nach den

') A. Schulte a. a. 0. S. 62 ff.
"*) Buoch der Vestinen bei Muoth a. a. 0. S 25.

"") Mohr, Cod. dipl. IV. 204.

*) Z. B. Wartmann. ITrkundenbuch IV. n. 2331, Mayer-Jecklin, der

Katalog des Bisch. Flug, Urk. 5, Plattner a. a. 0. S. 41 ff.

5) Z. B. Mohr, Cod. dipl. II. 220; III. 109.

6) Das Folgende über die städtischen Beamten ist dargestellt im
Anschluss an das Buoch der Vestinen etc. Muoth a. a. 0. S. 26 ff., Planta,
Verfassungsgeschichte etc. S. 22 ff. und Kind, Über den Haushalt des

Bistums Chur im 15. Jahrb. Jahrbuch f. sehweiz. Geschichte Bd. 12

7) Verfassungsgeschichte d. Stadt Chur a. a. 0.
5



66 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

Eidschwörern, wie sie in der StadtverordnungJ) der zweiten Hälfte
des 14. Jahrhunderts angegeben sind, auch auf die alte Cent,
wurde aber dann auf die Stadt beschränkt. Der Vogt wurde
einem kaiserlichen Privileg gemäss (vom Jahr 988, siehe oben) vom
Bischof für alle Kriminalsachen eingesetzt. Er hatte nach
Bedürfnis zu Gericht zu sitzen und zweimal im Jahre, im Frühling
und Herbst, eine ordentliche Gerichtssitzung zu halten. Nur die
schwersten Verbrechen hatte der Bischof sich selbst vorbehalten.

Für einen gewöhnlichen Frevel waren 8 n mailisch Churer Währung

Busse zu zahlen, wovon 3 4 dem Vogt und je 1/s dem Bischof
und der Stadt zufiel. Ausserdem erhielt der Vogt die
Vogtsteuer und andere Einkünfte. Bein) Gericht standen dem Vogt
die Eidschwörer zur Seite2).

Ein weiterer wichtiger Gerichts- und Verwaltungsbeamter
war der Ammann. Er wurde ebenfalls vom Bischof bestellt und
hatte jeden Freitag zu Chur Gericht zu halten über Wein, Brot,
Salz, Fleisch und « umb alle ässige dinge und in der wuchen, wen
ein gast sein begert?.. Er hatte auch die Fleisch-und Brotschau,
musste allen Wein in der Stadt auftun und die Maasse, Ellen und

Wagen prüfen. Diese Befugnisse zeigen ihn in eiuer Art polizeilicher

Tätigkeit. Es existierte ein eigenes Ammannbuch.
Ein ähnliches Amt war das des Proveid, des späteren Prä-

fekten. Auch ihn ernannte der Bischof, wie auch zwei von den

sechs Eidschwörern, die ihm zur Seite standen, während von den

andern vier einen das Kapitel und drei die Stadt wählte. Er
hatte mit seinen Eidschwörern über das Bauwesen zu wachen,
die Untergänge zu tun, Marksteine zu setzen und zu verhüten,
dass jemand «Wunn noch Waid, noch offene Strassen einfahe
noch verzäune>. Sein Einkommen bestand in verschiedenen Grundzinsen.

Er hatte davon der Küsterei drei Zuber Wein und alle

") Mohr, Cod. dipl. III. 138.

-) Sechs Eidschwörer waren aus der Stadt und sechs vom Laude;
dazu kamen dann noch die zwölf Räte, so dass es im ganzen 24
Eidschwörer waren, vgl. Planta, Verfassungsgesch. S. 26, Mohr, Cod. dipl.
III. 138.



bis zum XV. Jahrhundert. 67

Schaltjahre für die Veste zu Chur 32 Fuder Kalk, sowie einiges
andere zu liefern.

Ein Beamter von etwas anderer Art war der Vizdum (Vice-

dominus). Er war der Nachfolger der scultasii und ceutenarii und

findet sich in den Urkunden seit dem 11. Jahrhundert1). Er
wurde vom Bischof allein bestellt. Sein Amt war ein sehr wichtiges.

Er war der Verwalter der bischöflichen Einkünfte, hatte dafür

Sorge zu tragen, dass die Zinslehen und Zinsgüter gut
bewirtschaftet wurden, und musste den Zins, der an Ackern und Wiesen

in Chur fiel, einsammeln und auf Lichtmess auf dem Hof
abliefern. Er war auch der Richter in genannten Sachen. Er musste

jeden Montag für die Stadt und Cent Chur zu Gericht sitzen

*umb all redlich geld schuld und umb eigne guter und umb lehen,

usgenommen eins herren lehen, die uff die pfallenz gehören». Für
diese letzteren bestand ein eigenes aus Lehensträgern und

Ministerialen zusammengesetztes bischöfliches Pfalzgericht, bei welchem

der Vizdum als Waibel fungieren musste. Das Kirchengut fiel
in die Kompetenz des judex ecclesiasticus. Das Gericht des Vizdum

fand zuerst vor der St. Martinskirche, dann « uff dem brugglin, das

nach St. Nikolaus geht», an offener Reichsstrasse statt. Auch der

Vizdum hatte Beisitzer2), sechs von der Stadt, sechs vom Land
und den Rat. Endlich war der Vizdum auch Beamter der

freiwilligen Gerichtsbarkeit. Sein Einkommen bestand aus den Bussen

und Sportein und aus Einkünften von Zizers. Zur Zeit der

«Zusammenfassung der bischöflichen Rechte»3) aus dem 15.

Jahrhundert hatte der Bischof noch einen Vizdum zu Chur, im

Domleschg, Oberengadin und Vinstgau.

Zum Schluss nenne ich einen Kanzleibeamten, den Kanzler,
welchen ebenfalls der Bischof wählte. Er führte das Siegel mit
dem Adler und hatte auf Verlangen in allen weltlichen Sachen

'•) Mohr, Cod. dipl. I. 88 (1040) I. 136. 199. 222. 285, II. 76. 121.

-) Mohr, Cod. dipl. I. 285.

¦"') Diese ist wahrscheinlich bei einem der grossen Brände mitver-
brannt.



68 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

zu siegeln. Er hatte auch die Expedition der Amtsbefehle des

Proveid und der Urteile des Vogtgerichtes, zu welchem er einen

Schreiber zu stellen hatte. An Gebühren konnte er von jedem
Bürger 12 Biliam, von den Fremden beliebig viel verlangen.
Beim Vogtgericht bezog er 15 Schillinge. Urkundlich bezeugt
ist er ausser durch das Buoch der Vestinen und Empteren durch
Urkunden vom Amfang des 14. Jahrhunderts1). Auch für das

Kapitel kommt ein Kanzler schon 1244 im Oberengadin vor.
Auf die weiteren Beamten für den Zoll, die Forste, die

Kammer usw. will ich nicht eingehen; ebensowenig auf die
persönlichen Beamten des Bischofs, von denen nur der Hofmeister,
der Truchsess, Marschall, Kämmerer und Mundschenk genannt
seien2).

Wie ich die bischöfliche Herrschaft im Vorhergehenden kurz
skizziert habe, blieb sie bis zum 15. Jahrhundert. Im 15.
Jahrhundert emanzipierte sich ein Stück nach dem andern aus der
bischöflichen Herrschaft, allen voran die Stadt selbst3), welche
nach dem Range einer Reichsstadt strebte, ihr Ziel aber nie
erreichte. Die Anfänge dieser Entwicklung reichen noch in das

14. Jahrhundert zurück. Der Bischof war über sein Fürstentum
nicht absoluter Herr; vielmehr war er, wie wir später näher sehen

werden, an den Beirat des Domkapitels und der Ministerialen
gebunden. Zu ihnen gesellten sich dann im 14. Jahrhundert als

dritter und vierter Beirat die Bürger von Chur und die
Gotteshausleute überhaupt, nach Tälern geordnet. Diese Mitwirkung
der Stadt Chur und der Gotteshausleute gründet sich nicht auf
ein altes Recht, sondern ist ebenfalls nur das Produkt einer
Entwicklung. Die nicht immer kluge Politik der Bischöfe und die
daraus entstehenden Kriege verursachten eine finanzielle Notlage,
in welcher die Bischöfe dannn sich an ihre Untertanen wandten.

') Mohr. Cod. dipl. II. 147 (1312) u. II. 157 (1314).
2) Einiges hierüber s. im Buoch der Vestinen Muoth S. 30—47.

Kind a. a. 0. S. 126 ff.

:l) Vgl. Planta, Verfassungsgesch. S. 45 ff.



bis zum XV. Jahrhundert. 69

Sie zogen dieselben beim Kauf von Festungen bei und liessen
sie mitzahlen1), was auch eine Mitwirkung und Zustimmung bei
den Verträgen bedingte. Sodann müssten die Gotteshausleute
bei Verträgen fremden Herrn gegenüber für ihren Bischof Bürgschaft

leisten, so schon 1346, als Bischof Ulrich V. in Tirol
gefangen genommen wurde2). Von den schwersten Folgen für die
Autorität der Bischöfe war die Regierung des Bischofs Peter, der
sich zu tief mit Osterreich einliess und sich mehr ausserhalb seiner
Diözese als in deren Bereich aufhielt. Im Jahre 1367 wollte er
resignieren und entbot die Stadt Chur, die Ministerialen und das

Kapitel nach Zernetz 3). Diese baten ihn, er möge doch im Bistum
bleiben; er aber ging nach Rom. Nun versammelten sich das

Kapitel, die Stadt und Vertreter beinahe sämtlicher Gotteshausleute

und fassten einen solidarischen Beschluss gegen die Pläne des

Bischofs Peter; namentlich weigerten sie sich, einen Generalvikar
oder Pfleger anzunehmen4). Von jetzt ab wurden die Stadt und
die Täler immer selbständiger, schlössen sogar gegen Ende des

14. und am Anfang des 15. Jahrhunderts eigene Verträge,
allerdings noch mit Genehmigung des Bischofs und des Kapitels5).
Im 15. Jahrhundert wurden die Gottesleute sogar als Schiedsrichter

zwischen dem Bistum und der Stadt aufgestellt6), was
wunders, wenn sie später eine Oberhoheit über ihren ehemaligen
Herrn beanspruchten. Namentlich war die Stadt bestrebt, die
bischöfliche Herrschaft abzuschütteln und die Rechte des Hochstifts

in der Stadt an sich zu bringen7). Doch diese

Freiheitsbewegung fällt bereits in das 15. Jahrhunderts und gehört daher
nicht mehr in den Rahmen der Abhandlung.

>) Juvalt a. a. 0. Belege S. 236.

-) Graf Wernhers Handschrift BI. 76, Eichhorn, Ep. Cur. p. 109.

¦') Mohr. Cod. dipl. II. 134, Plattner a. a. 0. S. 147 ff.

<) Ebenda.
•'•) Plattner a a. 0. S. 150.

«) Juvalt a. a. 0. S. 236, Planta, Verfassungsgesch. S. 40 ff.
7) Der erste Schritt war die Bildung de9 «grossen Rates». Vgl.

Planta a. a. 0. S. 75 ff.



70 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

Wenn ich noch einige Worte über die Schirmvogtei anfügen
soll, so bemerke ich, dass die Anschauung der drei Bünde, nach

welcher diese ihre angemassten Hoheitsrechte über das Bistum

aus der Schirmvogtei ableiten zu können glaubten, falsch ist,
dass diese Ansprüche der Bünde vielmehr auf eine Entwicklung
zurückzuführen sind, deren Anfänge ich oben angedeutet habe.

Die Schirmvogtei begegnet uns zuerst in dem Diplom Ottos III.
von 988 x). Ihr erster bekannter (vielleicht überhaupt erster)
Inhaber ist Graf Rudolf von Bregenz. Von ihm kam sie an Rudolf

von Pfullendorf und 1170 durch die Verleihung des Bischofs Egino
an Friedrich von Schwaben2). Von da ab hatten sie die Staufer

inne bis zu ihrem Aussterben; nur zwischen hinein war Otto IV.
mit ihr belehnt worden3). Seit dem Interregnum verschwindet

sie, wenigens als bischöfliches Lehen. Die Rolle, welche die

Kaiser dem Bistum gegenüber spielten, darf aber als die eines

wirklichen Schirmvogts angesehen werden. Gesetzt die Schirmvogtei

wäre während des Interregnums in die Reichsvogtei
verwandelt worden, wie verschiedentlich behauptet wird, so könnten
die drei Bünde auch in diesem Falle die Hohheitsrechte nicht
hievon ableiten; denn dann hätte die Vogtei den Charakter einer

Schirmvogtei ganz verloren, wie schon daraus hervorgeht, dass

das Hochstift sie selbst fast 200 Jahre innehatte.

B. Die Räte and die Gehilfen des Bischofs.

I. Die geistlichen:

a. Das Domkapitel.
§ 12. Die historische Entwicklung desselben.

Die hervorragendste Stellung unter den Räten des Bischofs

nahm das Domkapitel ein, welches den Bischof in geistlichen und

weltlichen Dingen zu beraten hatte, und an dessen Zustimmung

*) M. G. Dipl. II. 449, Mohr, Cod. dipl. I. 69.

**) Mohr, Cod. dipl. I. 142.

:!) Die bezüglichen Urkunden sind bereits oben angegeben.



bis zum XV. Jahrhundert. 71

er vielfach gebunden war. Die Keime, aus welchen die

Domkapitel hervorgewachsen, sind die sogenannten Presbyterien in den

Bischofsstädten, das heisst die Kleriker, welche an der bischöflichen

Kathedrale angestellt waren. Sie wurden vom Bischof in

wichtigen Angelegenheiten um ihren Rat gefragt und hatten das

Recht, zu gewissen Akten der bischöflichen Regierung ihre

Zustimmung zu geben 1). Auch auf die Besetzung des bischöflichen
Stuhles übten sie einen grossen Einfluss, ohne jedoch vor den

übrigen Klerikern der Stadt und Diözese ein besonderes Vorrecht

zu haben, nur dass sie, weil in unmittelbarer Nähe des Bischofs

befindlich, leichter und schneller zu Rat gezogen werden konnten2).
Diese Kleriker an der bischöflichen Kathedrale wurden nach dem

Beispiel des Bischofs Eusebius von Vercelli und besonders des

hl. Augustinus immer mehr zu einem gemeinsamen Leben mit
einer bestimmten Regel vereinigt. Eine solche vita communis

schreibt die vierte Synode von Toledo (533 dem Bischof und seinen

Klerikern vor, und die so zusammenwohnenden Geistlichen hiessen

schon um diese Zeit Kanoniker3). Obgleich die Versuche eines

solchen gemeinsamen Lebens noch ziemlich vereinzelt waren,
so glaube ich doch für Chur eine vita communis der dortigen
Kleriker schon für die Mitte des (i. Jahrhunderts annehmen zu
dürfen. Man kann nämlich in dem von Bischof Valenlianus an
der Stelle des heutigen I'riesterseminars erbauten Asceterium kaum
etwas anderes erblicken als ein derartiges Priesterhaus, in welchem
dieser auch sonst so hervorragend tätige4) Bischof seinen Klerus

zum gemeinsamen Leben vereinigte und zugleich auch die Kandidaten

des Priesterstandes unterrichten und erziehen liess 5), zwei

») Gg. v. Below a. a. S. 17. Hinschius K. R. II 49 ff., Pli. Schneider,
Die Entwicklung des bischöflichen Domkapitels bis zum 11. Jahrb. Mainz
1882 S. 147.

-) Ebenda.

"») Schneider a. a. 0. S. 27.

*) Vgl. seine Grabschrift bei Eichhorn, Ep. Cur. p. 10.

•') Eichhorn 1. C. p. 11, Danuser a. a. 0. S. 4.



72 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

Begleiterscheinungen, welche uns auch anderwärts begegnen1).
Diese meine Annahme wird noch unterstützt durch ein altes
Pergament, nach welchem dieses Gebäude «monacbis nigri ordinis
secundum Augustinum ab initio> übergeben worden ist2). Unter
diesen Monachi kann nicht leicht etwas anderes verstanden werden
als die nach dem Vorbild und der Regel des hl. Augustinus zu
einem gemeinsamen Leben vereinigten Kleriker, wie ja ihre Lebensweise

grosse Ähnlichkeit mit der Lebensweise der Mönche hatte.
Dieses Asceterium wurde aber, wie schon weiter oben bemerkt^
im 10. Jahrhundert in ein Benediktinerkloster umgewandelt: die
Kanoniker müssten somit ausgezogen sein. Es ist nun sehr leicht
möglich und auch wahrscheinlich, dass die Umwandlung geschah^
weil die Geistlichen das gemeinsame Leben aufgaben und nicht
mehr im Asceterium wohnten, dieses vielmehr vereinsamte. Doch
Bestimmtes lässt sich hierüber nicht sagen. Die Annahme
Danusers3) jedoch, dass die «vita communis» von da ab im churischen

Domkapitel für immer aufgehört habe, ist sicher falsch, zumal er
für die Auflösung derselben schon das 9. Jahrhundert annimmt.
Sollte etwa das Gebot Karls des Grossen von 7894), die «vita
communis» einzuführen, und die Neubelebung derselben durch
die Regel Chrodegangs von Metz und die regula Aquisgranensis
und endlich das Beispiel anderer Kapitel auf dasjenige von Chur
so gar keinen Eindruck gemacht oder so wenig nachhaltig
gewirkt haben, dass es schon im 9. Jahrhundert das gemeinsame
Leben aufgab? Mir scheint das kaum glaublich. Doch halte ich
für wahrscheinlich, dass im 10. Jahrhundert, in welchem an Stelle
des Asceteriums das Kloster St. Lucius auftritt, die <vita canonica»

aufhörte, aber auch jetzt nicht für immer, soudern nur für einige
Zeit, nach welcher dann das kanonische Zusammenleben wieder
eingeführt wurde, wofür Beweise vorhanden sind. Dass die «vita

') Schneider a. a. 0. S. 27.

-) Eichhorn 1. c. p. 317, Danuser S. 4 Anm. 6.

3) A. a. 0. S. 4.

4) M. G. Leges I. p. 65. Schneider a. a. 0. S. 32.



bis zum XV. Jahrhundert. 7$

canonica» jedenfalls im 11. Jahrhundert wieder bestand, bezeugt
eine Urkunde König Konrads II. vom 23. Januar 1038 ¦), durch
welche er ad Curiense monasterium in honore sanctae Marire con-
structum — in usum sc. fratrum inibi Deo sub canonica regula
servientium — ein Prädium zu Cläven schenkte. Aus dieser
Urkunde kann mau sogar den Schluss ziehen, dass die Kanoniker
damals noch keine eigene Vermögensverwaltung hatten, da die

Schenkung noch an die Kathedrale gemacht wurde. Doch schon
ein halbes Jahr später machte derselbe König eine andere Schenkung

an die Kanoniker selbst, mit der Bestimmung, dass der
Bischof ihnen nichts davon entreissen dürfe-'). Von einer «regula
canonica» ist auch keine Rede mehr. So viel ist mit Sicherheit
anzunehmen, dass das Kapitel eben um diese Zeit eine eigene
Vermögensverwaltung erhielt, was als ein Vorzeichen einer
allmählichen Auflösung zu gelten hat. Im Jahre 1089 sodann

begegnet uns bereits ein adeliger Dompropst3) und 1116 spricht
Papst Paschalis gelegentlich einer Bestätigung der Güter des

Kapitels von einem «supplementum prsebendse»4), wornach
anzunehmen ist, dass bereits der weitere Schritt geschehen war, dass

jedem Kanoniker seine eigene Präbenda zugeteilt worden war,
wieder ein Zeichen, dass der Verfall des gemeinsamen Lebens
in der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts bereits begonnen hatte.
Wenn Brackmann5) Recht hat mit der Bemerkung, dass das

Auftreten eines Dekans ein Anzeichen für den Verfall der «vita

") Mohr, Cod. dipl. I. 84.

-) Ebenda I. 85. Man könnte auch auf den Gedanken kommen, dass
der König bei Abfassung der ersten Urkunde nicht genau orientiert war
und in der Zwischenzeit besser unterichtet wurde von den bestehenden
Verhältnissen. Doch auch für diesen Fall musste mau annehmen, dass
die Auflösung nicht lange vorher begonnen habe, indem auch die folgenden
Zeugnisse die Auflösung erst im 11. Jahrlihundert wahrscheinlich machen.

:l) Ulrich von Montfort seit 1089 Bischof, Eichorn 1. c. p. 212.

") Mohr Cod. dipl. I. 111.

•"') A. Brackmann, Urkundl. Geschichte des Halberstädter Domkapitels
im Mittelalter. Zeitschrift des Harzvereins für Geschichte und Altertumskunde

Jahrg. 32. 1899.



74 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

canonica» sei, so kann dieses Argument auch für Chur angeführt
werden, indem wir schon für das Jahr 1063 einen Dekan kennen ').
Wann der endgültige Abschluss erfolgte, lässt sich nicht
bestimmen. Aus dem Fortbestehen eines gemeinsamen Tisches, wie
wir ihn nach den Kapitelsstatuten von 12702) aus dem Vorkommen
eines Kapitelskellerarius und aus den täglichen Distributionen

von Wein und Brot erschliessen müssen, lässt sich kein sicherer

Schluss für die «vita communis» ziehen, da teilweise bis ins 15.
Jahrhundert ein gemeinsamer Tisch bestand3), so sehr sich auch die

Vermutung aufdrängen möchte, dass ein gelockertes Zusammenleben

noch ziemlich lang bestanden habe. Wo die Kanoniker
nach der Übergabe des Asceteriums an die Benediktiner Wohnung
nahmen, ist nicht bekannt, wahrscheinlich in den den bischöflichen

«Hof» umgebenden Gebäuden. Auf jeden Fall haben wir
nach dem Einzug der Benediktiner in St. Lucius (Asceterium), wenn
nicht den Fortbestand der «vita canonica», so doch eine neue

Periode derselben bis tief ins 11. Jahrhundert hinein anzunehmen.

Nachdem das Vermögen des Kapitels seit dem 11.

Jahrhundert durch zahlreiche Schenkungen seitens der Kaiser, Könige,
Bischöfe und Laien4) immer grösser, und damit die Stellen im

Domkapitel immer begehrenswerter, weil einträglicher geworden

waren, drängten sich immer mehr Adlige in das Kapitel, so dass

es im 13. Jahrhundert fast ausschliesslich mit Adligen besetzt

erscheint5). Ob es auch eine Zeit gegeben, in welcher nur Adlige
aufgenommen wurden, lässt sich nicht sagen, da das «de» nicht
immer als Adelsprädikat zu gelten hat, und zu allen Zeiten
Kanoniker ohne dieses «de» sich finden6).

") Mohr, Cod. dipl. I. 270.

2) Necrol. Cnr. 13. Sept.
s) Vgl. Kunz v. Kauffungen, Das Domkapitel in Meissen S. 17, Leipziger

Dissertation 1902.

4) Vgl. Die Urkunden in Mohrs Codex dipl.; in der Collectio docu-

mentorum etc. Hdschr. und die Urkunden des Domkapitels, hgg. von Moor
in der Rätia, Band 4.

*) Ebenda und bes. Cod. dipl. II. 19.

c) Vgl. bes. das Necrolog. Curiense.



bis zum XV. Jahrhundert. 75

Im Zusammenhang mit dem Übergewicht der Adligen unter
den Kanonikern stehen verschiedene andere nicht gerade immer
rühmenswerte Erscheinungen im Domkapitel. So unterliessen es

die Domherren vielfach, ihre Kurien zu Chur zu bewohnen; sie

erschienen gar nicht einmal daselbst, hielten sich sogar dauernd

ausserhalb der Diözese auf. Andere behielten ihre früheren Bene-

fizien bei und wohnten bei diesen. Damit war eine grosse
Vernachlässigung des Domgottesdienstes von selbst gegeben. Mit
der Ausserachtlassung der Residenzpflicht hängt der weitere
Missstand zusammen, dass die Kanoniker Kanonikate an verschiedenen

Kathedralen und Stiftern zu gleicher Zeit innehatten. So

finden wir Kanoniker von Chur zugleich als solche in Konstanz,

Strassburg, Augsburg, Trient, ja auch in Würzburg, Passau und

an andern Kathedralen. Was den Weihegrad der Domkapitulare
betrifft, so war wohl ein bestimmter auch für die Dignitäten nicht

vorgeschrieben. Selbst die Bestimmung des kanonischen Rechts,
dass das Subdiakonat jeder Domherr empfangen haben müsse,

wurde nicht beobachtet, indem auch Minoristen als Domkapitulare,
ja einer sogar als Dompropst vorkommenl).

Eine weitere bemerkenswerte Erscheinung, die uns für die

Zeit vom 11. bis 15. Jahrhundert wohl durch jede Seite des

Nccrologium Curiense bezeugt wird, ist die, dass dem Titel Ca-

nonicus Curiensis fast regelmässig der Weihegrad des Betreffenden

beigegeben, meistens vorangestellt ist2). Mit diesem Unterschied

des Weihegrades war aber kein Rangunterschied verbunden, wie

ja der Domprobst Minorist und der Domdekan auch Diakon sein

konnte 3).

Zur Beantwortung der Frage, ob das Domkapitel zu Chur

ein capitulum clausuni oder apertum gewesen sei, haben wir einen

') So war der Kanoniker Burchard acolitus und der Dompropst
Rud. .Montfort auch nur Minorist Necrol. Cur. 7. Dez., Vat.-Cur. n. 10.

-) Solche Grade sind: Presbyter, sacerdos, diaconus, subdiaconus,
acolitus.

:l) Ncc. Cur. 12. Dez. 1068.



76 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

Anhaltspunkt erst in den Kapitelsstatuten von 1273 "), wo
bestimmt wird, ut nullus nisi ad prsebendam vacantem in canonicum

eligatur. Die Zahl der Präbenden war demnach bestimmt, somit
auch die Zahl der Kanoniker. Also war das Kapitel ein capi-
tulum clausum, vielleicht schon seit der Aufhebung der vita
communis. Wie gross die Zahl der Kapitulare in dieser Periode

war, lässt sich nicht angeben; vielleicht waren es damals schon

24 Kapitulare, wie später.
Die Vernachlässigung der Residenzpflicht seitens vieler

Kanoniker, ihr Aufenthalt an andern Kanonikaten, an denen sie

Präbenden besassen, der niedere Weihegrad der Domherren und
die Verweltlichung derselben machte ein neues Institut an den

Kapiteln nötig, nämlich das der Vikare. Diese hatten die
Kanoniker namentlich beim Chorgebet und beim Gottesdienst in der

Kathedrale, aber auch in ihren Amtsbefugnissen zu vertreten.
Jeder Kanoniker konnte für den Chordienst einen Vikar stellen2).
Weiteres hierüber, besonders über die Unterscheidung von Grossund

Kleinvikaren habe ich weiter unten (§ 16) beizubringen.

§ 13. Wahl und Aufnahme in das Kapitel.

Wahl und Aufnahme in das Domkapitel geschahen anders

zur Zeit der «vita canonica » und anders nach der Auflösung
derselben. Während der ersteren waren die Kapitel noch nirgends
geschlossen ; die Zahl der Kanoniker konnte demnach beliebig
gesteigert werden. Die Aufnahme unter die Canonici war somit
leicht, meistens nur vom freien Entschluss des einzelnen und der

Genehmigung des Bischofs bezw. seines Stellvertreters, des Archi-
diakon, abhängig. Gewöhnlich geschah sie durch den blossen

Übergang aus der Domschule in das Kanonikat. Weit schwieriger
wurde die Sache nach dem Aufhören der «vita canonica», namentlich

für die capitula clausa. Jetzt konnte entsprechend der Zahl
der Präbenden nur eine bestimmte Anzahl von Klerikern auf-

') Mohr, Cod. dipl. I. 270.

-') P. Kaiser, Gesch. d. Fürstent. Liechtenstein S. 137.



bis zum XV. Jahrhundert. 77

genommen werden, wenigstens als vollberechtigte canonici präben-
dati. Diese Beschränkung hatte vielfach das Exspektantenunwesen
zur Folge, das zwar durch die Päpste wiederholt verboten wurde J);
aber dieses Verbot wurde wenig beobachtet. Seit dem 12.
Jahrhundert mischten sieh auch die Päpste in die Besetzung der

Kapitel, und die päpstlichen Kommendationen für vakante und
auch noch nicht vakante Stellen (also auch eine Art Exspek-
tanzen) kamen von dieser Zeit an nicht selten vor. Daneben

räumten sie noch den Fürsten das jus primarum precum ein.

In Chur wurde das Domkapitel wahrscheinlich seit der
Auflösung des gemeinsamen Lebens, jedenfalls aber seit dem 13.
Jahrhundert ein capitulum clausum, wie oben gezeigt wurde. Über
die Wahl in dasselbe erhalten wir Aufschluss im Buoch der
Vestinen etc.2), das auch P. Kaiser3) benützt zu haben scheint.

Nach ihm steht dem Kapitel selbst die Wahl des Dompropstes,
Domdekans und Domscholasten zu, wobei aber der Bischof das

Bestätigungsrecht hat. Der Bischof hat den Domkantor und den
Domkustos sowie auch den geistlichen Richter und Pönitentiar,
welche wohl auch dem Domkapitel angehörten, zu ernennen ohne

Zutun des Kapitels. Die übrigen Kanoniker werden vom Bischof
und Kapitel gemeinsam gewählt4).

Dass auch in Chur trotz der päpstlichen Verbote Exspektanzen
vorkamen, und zwar noch in ziemlich später Zeit, beweisen die
Ausdrücke wie «canonicus exspeetans Curiensis» und «canonicus Curiensis

') Ph. Schneider a. a. 0. S. 67.
**) Bei Muoth a. a. 0. S. 18 f.
"") Geschichte des Fürstentums Liechtenstein S. 137 8.

4) Mit der angegebenen Wahlordnung ganz unvereinbar ist ein anderer
Modus, wie er in einer Ordinationsurkunde der Domherren vom Jahre 1329

(Kapitels - Urharien in der Rätia IV. S. 31/2) dargestellt wird, wo der
Bischof, der Dekan, Kustos usw., Grafen und Ministerialen je einen, der

Dompropst zwei (einen ratione prsepositurse, den andern nomine canoni-
catus) Ordinationskandidaten (im ganzen 25) einführen, worunter auch
ein sacerdos sich befindet. Ob dies wohl ein früherer Modus war? Ich
glaube nicht. Für die Wahl von gewöhnlichen Kanonikern wurden doch
wohl auch nicht so viele Kandidaten vorgeschlagen.



78 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

sub exspectatione prsebendse», wie sie im Necrologium Curiense

stehen1). Übrigens waren es gerade die Päpste, welche durch
ihre Kommendationen auch für Chur solche exspectantes schufen,
so z. B. wenn Innozens IV. 1247 das Kapitel auffordert, den
Kanonikus Rudolf von Beromünster in das Domkapitel aufzunehmen:

quam cito facultas se obtulerit2), und ähnliche Fälle mehr3). —
Damit sind wir bereits auf das Eingreifen der Päpste in die

Kapitelsbesetzung übergegangen, welches für Chur im 13.
Jahrhundert beginnt. Die Päpste hatten hiezu ein Recht kraft ihres

obersten Besetzungsrechtes über alle Benefizien, und sie machten

von diesem Recht Gebrauch zugunsten von ihnen besonders
genehmen oder empfohlenen Klerikern, um ihnen einträgliche und

angesehene Stelleu zu verschaffen. So geschah es wiederholt auch
in Chur4). Es kam auch vor, dass ein Papst einem Bisehof das

Privilegium erteilte, das erste während seines Episkopates
freiwerdende Kanonikat zu besetzen, wo er das Recht nicht schon

vorher hatte5).

So viel über die Wahl der Kanoniker. In der nächsten

Periode wurden dann die päpstlichen Rechte auf die Besetzung
durch Konkordate normiert.

Was dann die spezielle Aufnahme in das Kapitel, den Akt
derselben betrifft, so war dieser wohl an die gewöhnlichen
Zeremonien geknüpft, unter welchen die Vereidigung eine wichtige
Rolle spielte. Etwas Besonderes für Chur ist mir wenigstens
nicht bekannt. Nur eine Bestimmung, die sich in den Statuten

von 1273 findet, dürfte noch der Erwähnung wert sein, nämlich:
ut quicunque in canonicum eligitur, antequam ei fructus praebendse

suse administrentur, existimationem unius marchse pro una Cappa

') Z. B. unter dem 10. Nov. 1448 und Appendix 1393.

-) Bernoulli, acta Pontificum I. n. 412.

3) Ebenda n. 171, Wartmann U. B. IV* 176.

*) Mayer, Vat.-Cur. n. 16 (1328), Bernoulli 1. c. 171, Wartmann
IV« 176.

») Mayer, Vat.-Cur. n. 21.



bis zum XV. Jahrhundert. 79

teneatur in secretario consignarel). Diese Bestimmung war am
21. November 1272 durch Kapitelsbeschluss zustande gekommen2).

§ 14. Die Rechte des Domkapitels.

Die Rechte der Domkapitulare lassen sich einteilen in die
Rechte jedes einzelnen und in die Rechte derselben als Korporation,

je nachdem jeder einzelne für seine Person darauf
Anspruch hatte oder sie dem Kapitel als solchen in seiner Gesamtheit

zukamen.

a. Die Rechte des einzelnen.

Seit Auflösung des gemeinsamen Lebens und der gemeinsamen

Güterverwaltung bekam jeder Kanoniker für sich einen

Vermögensteil zum Genuss und Unterhalt zugeteilt. In Chur
erhielten, wie sich aus einer Urkunde3) schliessen lässt, bis zum
Jahre 1272 die nicht residierenden Domherren ebenso eine Präbende
wie die residierenden. Diese Milde und Vergünstigung gegenüber

den nicht residierenden zog alsbald den Misstand nach sich,
dass viele Kanoniker nicht mehr in Chur residierten, was zur
Folge hatte, dass der Gottes- und Chordienst darunter litt. Daher
beschloss das Kapitel, consensu episcopi: ut nullus ecclesise

canonicus aliquid de proventibus pnebendffi sua^ sive cotidianis distri-
butionibus pereipiat in memorata ecclesia, nisi personaliter resideat

et deserviat in eadem4). Von nun an hatte also nur mehr der

residierende Kanoniker Anspruch auf eine Präbende, während

dieselbe, wenn er nicht residierte, unter den Residierenden verteilt

wurde: ita ut cuilibet preesenti dentur cotidie duo paues,

unus in prandio et unus in cena — et duo pocula boni vini
huius terra? — hoc adiecto, quod annuatim de prsedictis prse-

') Mohr, Cod. dipl. I. 270, Eichhorn, cod. prob. n. 82.

-) Mohr, Cod. dipl. I. 264. Unter Cappa ist ein violetter Chormantel

zu verstehen, welcher zu der die Kanoniker auszeichnenden Kleidung
gehört. Kirchenlexikon II - Sp. 1919 Art. Cappa v. Punkes.

:l) Mohr, Cod. dipl. I. 261.

') Ebenda.



80 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

bendis absentium V librae mercedis recipiantur per prsepositum —
aut eius ministrum, medietas in ordeo et alia medietas in pro-
ventibus quibuscunque et per ipsum apud praepositum S. Lucii
deponantur, quosque de communi consensu vei maioris partis
prajsentium in utilitatem ecclesiae convertanturJ). Es scheint aber,
als ob diese Bestimmung in Bälde wieder in Vergessenheit
gekommen sei, da ja die Kanoniker anderer Kapitel sich ins Churer

Kapitel aufnehmen liessen. Aus dem Jahre 1232 ist uns der

Ertrag der Präbenden, die alle gleich gross gewesen sein müssen,
bekannt durch einen Schiedspruch in einem Streit zwischen dem

Propst und dem Kapitel2). Es heisst dort: Cuilibet prsebendaj
dabuntur XXXII modii ordei Curiensis mensurse computati ad

XVI sol. mec. et IV sol. mec. in ovibus appreciatis et VIII oves

de Ramusche V sol. mec. in caseo V librae metzanorum, unus
modius mihi minoris mensurse cumulatus. Dann folgen noch die

Angaben der täglichen Distributionen und der an bestimmten
Festen zu verteilenden Rationen an Geld und Naturalien. Ausser
der Präbende hatte jeder Kanoniker unter regelmässigen
Verhältnissen seinen Teil an den bereits erwähnten Distributionen
zu beanspruchen. Die täglichen Distributionen bestanden aus den

zwei Bechern Wein und den Broten, in den Jahrzeitstiftungen
und ähnlichem3). Teilweise und ganze Entziehung der
Distributionen wurde als Strafmittel für Vernachlässigung der Pflichten
benützt4).

Zu jeder Präbende gehörte ferner eine Kurie oder Wohnung

für den Kanonikus. Diese war aber nicht Eigentum des

Betreffenden, sondern gehörte dem Kapitel als solchem. Die
Kanoniker hatten bloss das Wohnrecht darin und hatten für jeden
Schaden, den die Wohnung während ihrer Benützung erlitt,
aufzukommen, selbst mit ihrem Nachlass. Veränderungen waren

') Aus den Statuten von 1273 Cod. dipl. I. 270.

-) Moor, Urbarien des Domkap. Rätia IV. S. 20 ff. 13. Nov. 1232.
3) Statuten von 1273 und viele Stellen im Nee. Cur.
*) Vgl. die Statuten von 1273.



bis zum XV. Jahrhundert. 81

nur cum consensu episcopi et capituli gestattetl). Doch durfte
jeder Kanoniker seine Kurie einem Mitkanoniker, der bisher eine

weniger zusagende hatte, testamentarisch übertragen. Geschah

dies nicht, so stand die Verfügung über dieselbe dem Dompropst
zu2). Eine grosse Vergünstigung für die Kanoniker war auch

die Institution der Gnadenjahre (anni gratiae), die wir im Necrolog.
Cur. sehr häufig erwähnt finden. Sie bestand darin, dass jeder
Kanoniker für ein Jahr nach seinen) Tode über die Erträgnisse
seiner Präbende verfügen konnte. Er konnte sie zur Tilgung
etwaiger Schulden, zur Unterstützung seiner Angehörigen oder zu

irgend einem andern Zweck bestimmen. Meistens verwendeten
sie die Kapitulare zur Stiftung einer Jahrzeit für sich und ihre

Angehörigen3). Das Gesagte gilt nur von den redditus primi anni
vacatura*. Dagegen sollten die redditus seeundi anni praebenda;

vacaturre euiuseunque in usus ecclesiae seu capituli per prajpositum
S. Lucii exceptis cottidianis distributionibus aufbewahrt werden1).

Der zweite Hauptanspruch eines jeden Kanonikus bestand
schon damals wie auch heute noch auf ein stallum in choro, d. h.

auf einen Platz im Chore der Kathedrale beim Bischof. Dass
dies auch in Chur so gewesen, unterliegt keinem Zweifel, lässt
sich vielmehr aus den Urkunden schliessen und wird von ihnen

vorausgesetzt, wie z. B. von den Statuten von 1273. Ausser den

Domkapitularen hatten auch deren Vikare je einen Platz im
Chore5).

Das dritte Hauptrecht eines jeden Kapitularen auch in Chur
betraf das votum in capitulo. Jeder hatte nämlich das Recht, an
den Versammlungen des Kapitels teilzunehmen, seine Ansicht
auszusprechen und seine Stimme abzugeben. Einen gewissen Vorrang

vor den gewöhnlichen Kanonikern hatten hier, wie aus den

>) Necrol. Cur. unter dem 27. Juli.
¦*) Moor, Urbarien Rätia IV. S. 21 f.
3) Viele Stelleu im Nee. Cur. /.. Ii. 4. Jan.. 22. Juli
4) Kapitelstatuten von 1273.

6) Brackmann, Urkundl. Gesch. des Halberstädter Domkapitels S. 18.

6



82 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

zahlreichen Auf- und Unterschriften der Urkunden hervorgeht,
besonders der Dompropst und Domdekan, dann auch der Kustos,
Kantor und Scholast. Bei Fragen bezüglich des Kapitelsgutes tritt
meistens der Dompropst handelnd, die übrigen Domherren beratend
und zustimmend auf1). Bei wichtigeren Angelegenheiten, wie
zur Wahl eines Bischofs oder eines Dignitärs, zur Aufstellung
und Änderung von Statuten, zu wichtigeren Änderungen der
Vermögensteile usw. waren jedenfalls alle Kanoniker zu berufen und
hatten auch die Pflicht zu erscheinen2). Wurde diese Pflicht
vernachlässigt, so galt der Satz: Quidquid a maiori et saniori

parte statutum et ordinatum fuerit, ratum et firmum nihilo minus
habeatur3). Weniger wichtige Angelegenheiten und Geschäfte
konnte der Propst allein erledigen *), wieder andere, wie namentlich
Veräusserungen des Kapitelseigeutums oder andere Änderungen
des Vermögensstandes waren a consilio et consensu VI canoni-
corum ad minus, quos capitulum ad hoc deputaverit abhängig5).

b. Die Korporationsrechte des Kapitels.
Als erstes hierher gehöriges Recht des Domkapitels will ich

das Recht der freien und selbständigen Vermögensverwaltung
anführen, weil dieses einen der Hauptfaktoren der Selbständigkeitsentwicklung

der Domkapitel ausmacht und in erster Linie die
Auflösung der vita communis herbeiführte. Das Kapitelsvermögen
war ursprünglich mit dem bischöflichen verbunden und wurde mit
diesen) gemeinschaftlich verwaltet. Zur Zeit der Auflösung des

gemeinsamen Lebens wurde es dann ausgeschieden und bekam
eine eigene Verwaltung. Diese Verwaltung war eine durchaus

selbständige, so dass das Kapitel nur bei Veräusserung von
Vermögensteilen an die Zustimmung des Bischofs gebunden war.

') Formel: pnepoxitus cum consilio oder consensu decani totiusque
capituli oder ähnlich.

2) Kapitelsstatuten 1273.

•<) Ebenda.

4) Moor, Urbarien Rätia IV. S. 20 Spruch von 1232.
"•) Kapitelsstatuten 1273.



bis zum XV. Jahrhundert. 83

Das Vermögen des Domkapitels wuchs im Lauf der Zeit durch

Schenkungen der Könige, Zuwendungen der Bischöfe und

Stiftungen von Laien und Klerikern ') allmählich zu ziemlicher Grösse

an Kapital, Grundbesitz, Kirchensätzen, Zinsen und Zehnten an,
wie z. B. aus der Bestätigungsurkunde Paschalis II. (lllfi)2) und

besonders auch aus den Kapitelsurbarien3) und den zahlreichen

Lehensbriefen4) deutlich zu ersehen ist. Die Oberaufsicht und

Hauptsorge lag in den Händen des Dompropstes. Das Kapitel
hatte auch eigene Beamte für die Verwaltung seiner Güter und die

Vertretung seiner Interessen, z. B. einen Vogt, Ammann, Maier.

Zu erwähnen sein dürfte vielleicht noch das Kapitelsgericht zu

Schiers mit einem eigenen Ammann5).
Ein weiteres Korporationsrecht des Kapitels ist die Autonomie

(ins statuendi), d. h. das Recht, seine Verhältnisse selbständig

zu ordnen, Gesetze für sich zu geben, ohne Aufsicht und Erlaubnis
des Bischofs Versammlungen zu halten und Beschlüsse zu fassen.

Dieses Recht wurde auch vom Churer Kapitel wiederholt ausgeübt,

wie einige Urkunden aus der zweiten Hälfte des 13.

Jahrhunderts zeigen6). Entsprechend den Forderungen des älteren

Dekretalenrechts7) finden wir in diesen statutarischen

Bestimmungen je die bischöfliche Approbation angemerkt (de consensu

venerabilis episcopi), ja in der Haupturkunde, den Kapitelsstatuten
von 1273 finden wir den Bischof selbst als einen der Autoren
der Bestimmungen (ex compromisso a toto capitulo in nos et —
vier Domkapitulare — facto), doch wohl auf Wunsch des

Kapitels selbst, wie wir schliessen dürfen.

') An vielen Stellen im Necrol. Cur. und im Cod. dipl. z. B. I. 84.

85. 164.

-l Mohr, Cod. dipl. I. 111.

Hgg. von Moor, Rätia IV.

4) lies, im Cod. dipl. und der Collectio docum. (Hdschr.)
'•>) Mohr, Cod. dipl. I. 17::, Juvalt a. a. 0. Belege S. 173/4.

6) Mohr, Cod. dipl. I. 261. 262. 264. 270.

7) Sägmüller a. a. 0. I, S. 85.



81

Ausfluss der Autonomie des Kapitels ist auch das Strafrecht
desselben innerhalb seines Kreises, welches namentlich bei

Übertretungen der Statuten und Standespflichten zur Geltung kam,
wie wiederum aus den Kapitelsstatuten von 1273 zu entnehmen

ist. Ausgeübt wurde dieses Recht, wie wir noch sehen werden,
in den meisten Fällen durch den Dekan.

Die wichtigsten Rechte des Domkapitels als eines Ganzen

betreffen sein Verhältnis zum Bischof und seine Teilnahme an

der Regierung der Diözese und an der Verwaltung der Kirchengüter

und des Fürstentums.

In dieser Stellung des Kapitels war naturgemäss ein grosser
Unterschied zwischen der Zeit der vita canonica und der Zeit nach

dem Aufhören derselben. Während der vita canonica war ein

Gegensatz zwischen Bischof und Kapitel nicht statthaft, durch die

Disziplin verboten 1). Der Bischof stand hoch über dem Kapitel.
Anders müssten sich die Verhältnisse gestalten, sobald das

Kapitel als selbständige Korporation neben den Bischof trat, der
Bischof vielfach sogar auf das Entgegenkommen des Kapitels
angewiesen war2). Nun war ein Gegensatz zwischen beiden natürlich

sehr leicht möglich, und an vielen Kathedralen kam es oft

zu sehr heftigen und langwierigen Streitigkeiten zwischen Bischof
und Kapitel. Um so mehr gereicht es dem Bisehof und Kapitel
von Chur zur Ehre, dass wir, abgesehen von einigen schismatischen

Wahlen und von den mehr die Politik betreffenden Verwirrungen
zur Zeit der Entstehung der Bünde, von keinem ernstlichen Streit
zwischen Bischof und Kapitel Kunde erhalten. Beide Teile
respektierten wohl die Rechte des andern Teils in gehöriger Weise.

Am meisten von Interesse dürfte die Entwicklung und das

Auftreten des sog. Consensus gegenüber dorn Bischof im Churer

Kapitel sein.

Schon in den frühesten Zeiten war der Bischof verpflichtet,
in allen wichtigeren und schwierigeren Angelegenheiten den Rat

') Brackmann a. a. 0. S. 111.

-) Ebenda S. 111 ff.



bis zum XV. Jahrhundert. 85

des bereits oben behandelten Presbyteriums einzuholen. Die Rolle
des Presbyteriums übernahm später das Kapitel. Nachdem dieses

dann zur Autonomie gelangt war, entwickelte sich mit der Zeit
das ius consilii et consensus '). Die Kanoniker strebten darnach,
bei allen irgendwie wichtigeren Diözesanangelegenheiten vom
Bischof zu Rate gezogen und um ihre Genehmigung gebeten zu
werden. Ihre hervorragende Beteiligung bei der Wahl des

Bischofs und noch mehr das im 12. Jahrhundert erlangte ausschliessliche

Wahlrecht setzte sie in den Stand, ihren Ansprüchen auch

Nachdruck zu verleihen. Unterstützt wurden die Domkapitel
wiederholt durch die Päpste, welche eine Einschränkung der
Gewalt der Bischöfe nicht ungern sahen.

Als Zeugnisse für den Konsens des Domkapitels müssen

ausser den ausdrücklichen Konsenserklärungen auch die
Zeugenunterschriften der bischöflichen Urkunden angesehen werdeu, wie
besonders Gg. von Below2) und dann auch IL Spangenberg3)

dargetan haben, eine Ansicht, die als sicher richtig zu gelten
hat zumal mit der von G. von Below 4) gegebenen Einschränkung.

Die erste uns bekannte Urkunde, in der die Kanoniker von
Chur, als solche bezeichnet, irgendwie mithandelnd auftreten,
datiert vom Jahre 1154. Sie bezeugt eine Schenkung des Bischofs

Adelgott an das Kloster St. Lucius 5). Hier heisst es am Schluss:
Omnia autem acta sunt sub testimonio canonicorum Eginonis
videlicet prepositi et Eginonis decani et scholastici et caeterorum

et totius ecclesiiP. Dieser Urkunde reihen wir gleich eine zweite

vom Jahre 1156 an, in welcher derselbe Bischof consensu totius
cleri et populi dem Kloster Katzis zwei Kapellen und verschiedene

Zehnten schenkt, cuius rei festes sunt Egino pro-positus, E. de-

') Vgl. Hinschius l\. 1!. IL 59, Sägmüller K. R. II. 357.

-) A. a. I). S. 20 f.

;) Beiträge zur älteren Verfassungs- und Verwaltungsgeschichte des

Fürstentums Osnabrück. Mitteilungen für Geschichte und Landeskunde
von Osnabrück Bd. 25. 1900.

4) A. a. O. S. 22.

¦'') Cod. dipl. I. 128.



8<> Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

canus, E. scholarum magister, E. sacerdos cognomento Blutto,
omnesque maioris ecclesia~ tarn canonici quam ministerialis'). In
beiden Urkunden ist nur von einem testimonium canonicorum die
Rede und man könnte versucht sein, zu glauben, dass die Zeugen

nur Bürgen für die Rechtsgültigkeit der Handlung seien. Gewiss

waren sie das auch. Doch muss es einen bestimmten Grund

haben, wenn als Zeugen gerade die Kanoniker fungieren, und

unter ihnen wieder die mit einer höheren Würde Ausgestatteten
namentlich angeführt sind. Es empfahl sich eben schon aus
praktischen Gründen, diejenigen zum testimonium beizuziehen, deren

Konsens man ohnehin einholen musste, und das Zeugnis gewann
erst dann seine eigentliche Bedeutung, wenn es von Leuten
gegeben wurde, deren Einwilligung notwendig und wünschenswert

war2). Hiefür scheint die zweite Urkunde noch ganz speziell
zu sprechen. Denn es ist doch ganz unbestreitbar, dass in dem

Ausdruck consensus totius cleri et populi eine Übertreibung liegt,
da es doch nicht möglich war, wegen dieser Schenkung den ganzen
Klerus und nur auch einen grösseren Teil des Volkes um seine

Zustimmung zu befragen. Wer aber sollen je die Vertreter
gewesen sein? Mir scheint es, als ob der Ausdruck seine Erklärung

finde in dem späteren omnes maioris ecclesiap tarn canonici

quam miuisteriales. So aber ist ausdrücklich die Rede von einem

consensus, wenn dessen Bedeutung auch eben wegen des

hyperbolischen totius cleri et populi nicht stark gepresst werden darf.

Wir werden nicht fehlgehen, wenn wir unter den festes mit
Below und Spangenberg bereits Konsenserteilende verstehen,
zumal da es ja dieselben sind, von welchen es im Jahre 1200

heisst, es sei ein Tauschvertrag zwischen dem Bischof Reinher
und dem Propst Ulrich von Churwalden mit ihrem Rar und Gut-
heissen (consilio et consensu canonicorum et ministerialium)
abgeschlossen worden3). Ganz ebenso wird das Konsensrecht des

») Cod. dipl. I. 131..

2) Spangenberg a. a. O. S.

'¦'¦) Mohr, Cod. dipl. I. 105.



bis zum XV. Jahrhundert. 87

Kapitels bezeugt, wenn Bischof Berthold I. 1228 über zwei
heimgefallene Vizodominate verfügt sano consilio et assensu capituli1).
Diese Zusammenstellung von consilium und consensus bezw. as-

sensus lässt sich nicht anders deuten als von dem Beratungsund

Konsensrecht des Domkapitels. Damit dürfte das Konsensrecht

des Kapitels für die zweite Hälfte des 12. Jahrhunderts
und den Anfang des 13. Jahrhunderts unwiderleglich nachgewiesen

sein. Von dieser Zeit an bestand es dann fort2) und

bestellt noch heute.

Die bisher angegebenen Beweise des Konsenses betreffen

alle das Gebiet dei Veräusscrung oder Voränderung des Kirchengutes,

also mehr die äussere Seite. Doch auch auf rein
kirchlichem Gebiet bedurfte der Bischof der Mitwirkung des Kapitels,
so bei der Übertragung von Kirchensätzen und Patronatsrechten
und der Inkorporation von Kirchen und dergleichen. Im Jahre

125!) z. B. übergibt Bischof Heinrich IV. dem Kloster Marienberg

die Kirche zu Passeier in Tirol cum deliberatione capituli3)
und 1265 dem Kloster St. Johann im Thurtal die Kapelle Kal-
cheren communi consensu et consilio capituli4) usw.5).

Dass in Chur das Kapitel auch insofern an der Diözesan-

regieiung teilnahm, als die Archidiakonen aus seiner Mitte
genommen wurden, wie dies in andern Bistümern geschah6), ist so

gut wie sicher, indem unter den drei Stellen, wo wir die
Archidiakonen unter den Zeugen finden, sie zweimal mitten unter den

Kanonikern aufgeführt sind"). Auch der Vicarius episcopi in

spiritualibus wurde jedenfalls immer aus den Domkapitularen ge-

') Mohr, Cod. dipl. I. 199.

-') Wie die Unterschriften der zahlreichen bixchöfl. Urkunden und
die Geschichte der Entstehung der Bünde beweisen.

;) Mohr, Cod. dipl. I. 235.

4l Mohr, Cod. dipl. I. 2.">o.

*>) Mohr, Cod. dipl. I. 21ii. Wartmann, V. B. II! n. 969.

,;) Hrackmann a. a. O. S. 129 ff
') Mohr, Cod. dipl I. 213. 278.



88 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

nommen; in der Regel war es der Dompropst. Sede vacante
stand dem Kapitel die ganze Diözesanregierung zu.

§ lö. Die Pflichten des Domkapitels.

Nachdem im vorigen Paragraphen von den Rechten des

Domkapitels gehandelt wurde, dürfte es angezeigt sein, auch etwas

weniges über die Pflichten anzufügen; einem Rechte entspricht
nämlich meistens auch eine Pflicht.

Dem Recht auf eine Kurie und Präbende entsprach die

Residenzpflicht. Die Kanoniker sollten ihren dauernden Wohnsitz

in ihrer Kurie zu Chur nehmen. Diese Pflicht war aber,
wie schon oben hervorgehoben wurde, vor der Mitte des 13.
Jahrhunderts vielfach vernachlässigt und diese Vernachlässigung
geduldet worden. Im Jahre 1272 aber wurde die Pflicht neu
eingeschärft und die Vernachlässigung mit Entziehung der Präbende

und der Distributionen bestraftl).
Dem Recht auf die täglichen Distributionen entsprach die

Pflicht der Beteiligung am Chorgebet und an der missa maior
oder conventualis 2). Versäumnisse derselben oder auch nur eines

Teils derselben blieben nur ex legitima causa de licentia decani

aut vicarii eius ungestraft, andernfalls wurden sie je nach der
Grösse des Versäumnisses durch Vorenthaltung der Distributionen

von Wein und Brot gesühnt3). Wer bei einem Anniversarium
nicht anwesend war, verlor die für die Anwesenheit ausgesetzten

Gelder4).
Wie jeder Domherr in Kapitelssitzungen, sei es in Sachen

des Kapitels selbst oder der Diözese, anwesend sein konnte, so

hatte auch jeder die Pflicht, zu den Beratungen zu erscheinen,

wenn der Bischof oder der Dekan, denen hauptsächlich die

Berufung zustand, eine solche anberaumten. Wer nicht erschien

') Mohr, Cod. dipl. I. 261 u. 270.

-) Mohr, Cod. dipl. I. 270.

'¦') Ebenda.

4) Nach verschiedenen Stellen des Necr. Cur.



bis zum XV. Jahrhundert. 89

usque ad tortiam pulsationem campanee, ei cottidianre distributiones

per VII dies proximos sequentes penitus subtrahantur!). Hier
stehen sich also auch Recht und Pflicht hinsichtlich des consilium
und consensus gegenüber.

Weiter waren die Domkapitulare verpflichtet, den Gottesdienst

an der Kathedrale zu halten oder halten zu lassen. Für
jede Woche war ein hebdomarius aufgesellt, der dafür verantwortlich

war. An hohen Festtagen durfte nur ein Kanonikus im
Chore das Evangelium und die Lektion lesen2).

Andere Pflichten beträfet) die Kleidung und die Lebensweise

der Domkapitulare. So galt die Bestimmung: Quilibet canonicorum

sive sit in sacris constitutus, sive non, congruentem coronam
et tonsuram deferre teneatur nee in coro quiequam in capite
deferre audeat nisi biretum vei diaram, qua- vulgariter Kuzhuot

appellatur 3). Während der hl. Handlung durfte kein Domkapitular
absque superpellicio aut cappa clausa den Chor oder das Schiff
betreten. Der Wirtshausbesuch war den Kanonikern verboten

gegen eine Strafe von 10 Schillingen4).
Die Domherren, welche noch besondere Amter bekleideten,

waren natürlich auch zur gewissenhaften Erfüllung der damit
verbundenen Pflichten gehalten.

ä' 16. Die Amier des Domkapitels und die Gehilfen der
Domherren.

I. Im Domkapitel zu Chor gab es, wie in den Domkapiteln
überhaupt, verschiedene Amter, nämlich zwei dignitates und drei
officia vei personatus, wie die Bezeichnungen in den neuesten

Kapitelsstatuten von 1!)U1 lauten. Die dignitates haben der

Propst und der Dekan, die officia der Domscholast, Kantor
und Kustos.

') Mohr, Cod. dipl. 1. 270.

-) Ebenda.

¦') Ebenda.

4) Mohr, Cod. dipl. I. 270.



90 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

Einen Dompropst (praepositus) gab es schon zur Zeit der
vita communis. Er war der Vorsteher des Kanonikates als Stell-
vertrer des Bischofs. Auch in den) autonomen Kapitel behielt

er seine erste Stelle bei. Er wurde in der Periode, von der wir
handeln, wie schon weiter oben bemerkt, vom Kapitel «ainmut-
lichen» gewählt «nach gesatzt der rechtbuch » und vom Bischof

bestätigt und mit seinen Rechten ausgestattet « allzit ussgenommen
des bäpstlichen gewalt» '). So blieb die Sache bis zu den concor-
data principum2), in welchen dann dem Papst die Ernennung
zugesprochen wurde.

Der Propst hatte als Inhaber der eisten Diguität den Vortritt

vor den übrigen Kapitularen, wie er auch immer in den

Auf- und Unterschriften der Urkunden und unter den Zeugen an
erster Stelle erscheint3).

Die Hauptaufgabe des Propstes war die Verwaltung und

Oberaufsicht über das Kapitelseigentum und die Distributionen.
Er tritt in diesen Sachen in der Regel allein oder doch in erster
Linie handelnd auf. Er führte neben dem Siegel des Kapitels
auch ein eigenes Siegel, das fast immer zugleich mit ersterem
erscheint. Die Pröpste suchten, wie eiuige Urkunden zeigen, ihre
hervorragende Stellung einigemal auf Kosten des Kapitels
auszunützen und ihre Befugnisse zu erweitern, wobei sie aber natur-

") Buoch der Vestinen bei Muoth a. a 0. S. IS f. Da« « Rechtbuch.
blieb mir unbekannt.

-) Diese sind die Eürstenkonkordate von 1447. Vielleicht wäre
richtiger das Wiener oder Aschaffcnburger Konkordat (1448) gesetzt, wo mehr
dergleichen geregelt wurde. Vgl. die Statuten von 1901.

3) Xur zwei Dompröpste, Ulrich von Juvalt (1242—1243) und Burchard
1265 werden konstant nach dem Dekan genannt. Mit diesen muss es

aber seine eigene Bewandtnis haben. Der erstere ¦/.. B. erscheint bald als

prsepositus (8. Jan. 1213), bald als canonicus, bald als olim in prspositom
electus (27. März 1243), bald als olim electus in pr.-epositum Curiensis
canonicus (29. April 1213). Er hatte auch kein eigenes Siegel, sondern

siegelte mit dem Siegel des Dekans (alles bei Wartmann, I". IL IV. Anhang
44 und III. 833). Über Burchard s. Mohr, Cod. dipl. I. 250, Wartmann
III. ii. 969.



bis zum XV. Jahrhundert. 91

gemäss auf Widerspruch stiessen. Schon im Jahr 1232 begegnet
uns ein derarartiger Konflikt, die Präsentation auf die im Patronat
des Kapitels befindlichen Kirchen und Kapellen betreffend1).

Bischof Berthold I., der dem Propst sehr gewogen gewesen zu

sein scheint, entschied als Schiedsrichter zu dessen Gunsten und

sprach ihm auch die provisio über die possessiones, curtes, earumque
investituras et omnes capituli redditus zu, wobei er aber an die

Mitwirkung von sechs durch das Kapitel zu wählende Kanoniker

gebunden sein sollte. Dieser Erfolg konnte natürlich die Pröpste

nur ermutigen, ihre Rechte möglichst weit auszudehnen, und so

begegnen wir schon 40 Jahre später einen) zweiten Konflikt, der.

aber für die Propstei etwas weniger günstig endigte2). Der Propst
verwaltete die Kapitelsgüter und besorgte die Geschäfte irrequisito
ipsius ecclcsite capitulo et contempto pro sui arbitrii voluntate.

Hiegegen beschloss nun das Kapitel in einei' Sitzung von 1272

de consensu episeopi dioecesani ac prepositi ecclesia), qui tunc erat,
ut negotia per capitulum nominatum tractari et per ipsus bona

pra'fata deberent in futurum disponi, nee circa ecclesiam valere

debeat vei tenere, nisi quod a capitulo ipso aut maiori et saniori

parte illorum constitutum rationabiter fuerit ac reeeptum. Dieses

Statut wurde von Papst Gregor X. bestätigt3) und ging in die

Statutensammlung von 1273 über. Mit der Aufsicht über die

Distributionen stand den) Propst eine solche auch über den celle-

rarius und den Bäcker (pistor) der Distributionsbrote zu, solange
sie bestanden4). Als Gehilfen hatte er einen Minister (Vikar). Er,
wie auch sein Minister, hatten wiederholt Rechnung abzulegen vor
de») Kapitel und auch vor jedem Kanoniker auf dessen Verlangen 5).

Als Einkommen der Propstei wird vom Papst Johann XXII.
(1322) die Summe von 20 M. Silber angegeben6).

') Moor, I'rbarien Rätia IV. S. 20 ff.

**) Mohr, Cod. dipl. I. 202

:l) Mohr, Cod. dipl. I. 202.

*) Mohr. Cod. dipl. I. 270

j) Ebenda.
*") Wart man n. I". B. IV. Anhang 170



92 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

Das nächst wichtigste Amt des Domkapitels war das des

Dekans. Auch er wurde vom Kapitel gewählt und vom Bischof
bestätigt, welche Form heute noch gilt. Er ist der eigentliche
Vorsitzende des Kapitels und ihm steht neben dem Bischof in
ordentlicher Weise die Berufung des Kapitels zu. Seine

Hauptaufgabe besteht darin, über die Beobachtung der Statuten und
die Aufrechterhaltung der Disziplin unter den Kapitularen, Kap-
lanen und Vikaren zu wachen. Übertretungen hat er unter dem

Beirate des Bischofs zu bestrafenl). Ausserdem hat er noch die

Oberaufsicht über den gesamten Gottesdienst und ihm «mag ain

byschoff von sunder gnaden enphelhen sin wuchen uff dem Chor>.
«Von der wuchen hat derselb verweser der wuchen des byschoffs
pfrund und andre recht, als dem capitel kund ist->2). Als Gehilfen
hatte der Dekan auch einen Vikar, der seine Stelle überall
vertreten konnte3). Auch im Besitz eines eigenen Siegels finden
wir den Dekan, doch kam dasselbe viel seltener zur Anwendung
als das des Propstes. Die Pfründe war wohl die gleiche wie die
der andern Kanoniker. Der Dekan hatte auch das Patronatsrecht
über einige Kaplaneien der Kathedrale4).

Der Scholast (schulher) wurde ebenfalls vom Kapitel gewählt
und vom Bischof bestätigt. Unter seiner Leitung und Aufsicht
stand das Schulwesen. Von ihm heisst es im Buoch der Emp-
teren5): «Der schulher sol in dem capitel sin des capitels vorreder
und sol och die schul verwesen mit im selb oder mit ainem
andern, der darzu nutz sy». Er hatte auch die Bibliothek unter
sich und leitete das Abschreiben der Bücher6).

Der Domkantor (senger) wird vom Bischof ohne Zutun des

Kapitels gesetzt. «Er hat die Würde und das Vorrecht, dass

') Cod. dipl. I. 270.

-) Buoch der Empteren, Muoth a. a. O. S. 19.

') Cod. dipl. I. 270.

') Collectio docum. S. 485; 546.

5) Muoth a. a. O. S. 19.

6) P. Kaiser. Gesch. des Eürstent Lichtenstein S. 138.



bis zum XV. Jahrhundert. 93

er an Festzeiten den Gesang anvacht* 1). Als Gehilfen hatte
auch er einen Vikar. «Er oder sein Stellvertreter soll an allen

Festtagen und besonders immer, wenn man omnia laudate in der

Vesper und mornend ze anfang der mess und vor untz an de

ussgang in dem chor sin und in processionibus als von alt her-
kommnn ist»2). Er hatte auch den Kirchenkalender anzufertigen.

Der Domkustos (custos, thesaurarius) wurde wie der Kantor
vom Bischof ernannt. Über seine Befugnisse sind wir ziemlich

eingehend unterrichtet infolge eines Streites zwischen Kapitel und
Kustos vom Jahre 1351 3). Der Kustos hat nach dem vereinbarten

Vergleich für die Beleuchtung der Kirche während des

Gottesdienstes und Chorgebetes, an Jahrtagen und auf den
gestifteten Altären zu sorgen. Er darf an Wachs und Öl nichts
verkaufen oder für sich verwenden. Er hat auch den Messwein

(XII quartalia vini terrae) beizuschaffon und ist verantwortlich
für die Paramente, Kelche, Bücher, Reliquien, den Weihrauch
und im Winter für Kohlen zum Wärmen der Hände der Cele-
branten und Ministranten. Forner hat er für das Geläute Sorge

zu tragen. Ihm sind deshalb auch die Messner, die er selbst

ernennen kann, unterstellt. Er hat darüber zu wachen, dass jede
Nacht einer von ihnen in der Sakristei schläft4). Weiter sind
dem Kustos der Kirchenschatz (thesaurarium) und die Kleinodien
der Domkirche anvertraut et debet corporate iuramentum pra;stare
inore illorum canonicorum, qui claves ad sigillum capituli consueve-
runt habere5). Erbat auch ein eigenes Siegel6), das aber selten

zur Anwendung gekommen zu sein scheint.

II. Die Gehilfen und Stellvertreter der Domkapitulare waren,
wie bereits in §12 angegeben wurde, die Vikare (vicarii). Diese
vicarii werden von Brackmann7) unterschieden in Gross- und

') Buoch der Empteren bei Muoth a. a. 0. S. 20.

"¦") Ebenda.

;l) Moor, Kapitelsurbarien Rätia IV. S. 34 ff.

4) Mohr, Cod. dipl. I. 270.
•"') Moor, Kapitelsurbarien, Rätia IV. S. 30.

u) Mohr, Cod. dipl. I. 270.

') A. a. O. S. 32.



94 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

Kleinvikare, je nachdem sie eigentliche Stellvertreter der
Domkapitulare oder aber nur für den Dienst in der Kirche oder für
gestiftete Altäre angestellte Priester sind.

Unter den Grossvikaren stehen oben an die Vikare des
Bischofs. Dieser hatte in Chur zwei Vikare1), die aber den Titel
capellani hatten; einer davon hatte ihn wohl in seinem persönlichen

Dienst zu unterstützen, der andere im Chordienst zu
vertreten. Sie waren auch zur Residenz verpflichtet, wenn sie nicht
im Auftrag des Bischofs verreist waren. Der Vikar des Propstes
durfte unter dem in den Statuten von 1273 genannten minister
desselben zu verstehen sein. Der Vikar des Dekans spielt eben

in diesen Statuten auch eine bedeutende Rolle. Von den übrigen
Kanonikern konnte sich ebenfalls jeder einen Vikar nehmen,
besonders als Stellvertreter im Chordienst2). Die Vikare hatten nach
den Statuten an den Distributionen teil.

Die Zahl der Kleinvikare steigerte sich mit der Zeit, wie
an andern Domkirchen, so auch in Chur immer mehr, indem
durch Bischöfe, Äbte, Domkapitulare, Adelige usw. Altäre für
eigene Priester gestiftet und mit Pfründen dotiert wurden3).

Auf andere weniger bedeutende Ämter des Kapitels, die von
Laien bekleidet wurden, wie das des Baumeisters4), pistor und
sartor5) will ich nicht näher eingehen.

b. Weitere Ämter des Bistums.
§ 17. Der Generalrihar, der geistliche Richter, der Offi¬

zial und der Pönitentiar.

Ausser dem in den letzten Paragraphen (12 — 16) behandelten

Kollegium von geistlichen Räten und Gehilfen des Bischofs, be-

') Mohr, Cod. dipl. I. 270.

-) P. Kaiser a. a. 0. S. 137.

:l) Z. B. Mohr, Cod. dipl. I. 218 II. 42 u. verschiedene Stellen im
Necrol. Cur.

4) Buoch der Empt. Muoth a. a. 0. S. 19.

5) Moor, Kapitelsurbarien, Rätia IV. S. 30.



bis zum XV. Jahrhundert. 95

standen im Bistum Chur noch einige andere Ämter, welche

zur Stellvertretung und Unterstützung der Bischöfe eingeführt
worden sind.

1. Der Generalvikar (vicarius episcopi in spiritualibus generalis)
wird vom Bischof selbst nach seinem Gutdünken als Gehife und
Stellvertreter in der Regierung der Diözese gewählt. Generalvikare

begegnen uns in) 14. Jahrhundert häufig in den Urkunden ]),
so dass es scheint, dass jeder Bischof einen Generalvikar
gehabt habe. Die Bischöfe bedurften derselben, weil sie die
Geschäfte vielfach allein nicht bewältigen konnten und als Reichstursten

öfters am königlichen Hof sich aufhielten oder sonst

irgendwo fern von der Diözese weilten. Der Bischof konnte zum
Generalvikar wählen, wen er wollte; doch nahm er ihn meistens

aus den Reihen der Domkapitulare. Die Befugnisse des Generalvikars

hingen natürlich wie noch heute ganz vom Belieben des

einzelnen Bischofs ab. Im Buoch der Empteren heisst es2):
«Der Bischof kann ihm geben, soviel er will gaistlicher sach uss

zerichten, collecten in zenemen, investituras ze geben, est nutz
in ze nemen, curam animarum ze emphehlen, bett brieff, applas
brieff ze geben. Wenn der Bischof von seiner Diözese abwesend

war, so hatte der Generalvikar die Administration der ganzen
Diözese3).

2. Der geistliche Richter zu Chur (iudex ecclesiee Curiensis)
wurde ebenfalls vom Bischof bestimmt. Er hatte dem iudicium

ecclesiasticum, das gewöhnlich in choro oder in porticu ecclesite

gehalten wurde, zu präsidieren. Das Urteil wurde von den ihm bei-

gegebenen Schöffen geschöpft. Das geistliche Gericht hatte besonders

in Sachen des Kirchengutes, der Zehnten und ähnlichem zu
entscheiden. Dein geistlichen Richter lag dann auch der Schutz der

') Mohr, (Jod. dipl. II. 220, Wartmann, Rätische Urkunden, Quellen
z. Schweiz. Geschichte Bd. X n. 32 (1349); 69 (1372) und Mayer, Vat.-Cur.

n. 24 (1368) usw.

-) Muoth a. a. 0. S. 20.

¦') Chr. Kind, lieiträge, Jahrb. für Schweiz. Geschichte XII. S. 120.



96 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

Armen und Unterdrückten gegenüber den reichen Unterdrückern

ob1). In dem Dekanat ob der Lanquart hatte er «von alter zit-
licher gewohnheit» das Archibresbyterat inne2). (Vgl. § 19.) In
den Urkunden finden wir den iudex ecclesiae Curiensis seit dem

13. Jahrhundert ziemlich häufig3).

3. Der Offizial, welcher teilweise neben dem geistlichen
Richter vorkommt4), hatte eine ganz ähnliche Funktion wie jener,
so dass ihr Kompetenzgebiet sich nicht genau auseinanderhalten

lässt. Auch er sass im Chor der Kathedrale zu Gericht.

4. Der Pönitentiar. Das Amt des Pönitentiars verdankt
seine Entstehung dem Morgenlande, von wo es sich daun ins

Abendland verbreitete. Der Pönitentiar ist der Stellvertreter des

Bischofs im Busswesen. Das Lateranense IV. hat für jede Kathedrale

einen Pönitentiar vorgeschrieben. Er hat die Leitung der

Bussdisziplin in der Diözese, die Entscheidung in zweifelhaften

Fällen und die Absolution der Reservatfälle5). In dieser Eigenschaft

begegnet er uns auch für Chur im Buoch der Empteren6).

§ 18. Die Archidiakonen.

Xur sehr wenig ist es, was uns über das so überaus wichtige
und einflussreiche Institut der Archidiakonen aus dem Bistum
Chur bekannt ist. Urkundlich bekannt sind mir vier
Archidiakonen: Burchardus (1237)7), Rudolfus archid. supra silvam

(1259) 8), Conradus de Monteforti archid. supra silvam und

') Chr. Kind, Beiträge, Jahrb. für Schweiz. Geschichte XII. S. 121.

*") Buoch der Empteren, Muoth a. a. 0. S. 21.

"") Mohr, Cod. dipl. I. 282. 2«3 (1276); Quellen zur Schweiz. Gesch. X.
n. 69 (1372) 157. 195. Collectio documentorum S. 366 (1417).

*) Kaiser a. a. 0. S. 310 Urk. Deshalb kann er auch mit dem
geistlichen Richter nicht indentisch sein.

5) Hinschius, K. R. II. 121.

6) Muoth a. a. 0. S. 20.

") Mohr, Cod. dipl. I. 213

8) Ebenda I. 235.



bis zum XV. Jahrhundert. 97

Henricus Schan archid. sub Langaro (1275)J). Damit sind

Archidiakonen für das 13. Jahrhundert nachgewiesen in den Dekanaten

ob dem Wald und unter der Lanquart. Aus der Beifügung des

Dekanates geht hervor, dass die Achidiakonen Vorsteher dieser

Dekanate waren. Weiter findet sich noch in einer Urkunde, die

bereits dem 15. Jahrhundert angehört (1424)2), der Ausdruck

commissarius archidiaconatus Vallis venustae und an der Urkunde

hängt das Siegel des Archidiakon. Sicher ist also jedenfalls, dass

im Vinstgau einst auch ein Archidiakon war, wenn vielleicht auch

damals nur noch der Titel und das Siegel im Gebrauch waren.

Dies ist aber auch alles Urkundliche, was ich über die

Archidiakonen finden konnte. Etwas mehr über sie gibt uns P. Kaiser3)

an, über dessen Zuverlässigkeit ich schon in § 5 gesprochen

habe. Über die wichtigsten Befugnisse des Archidiakou schreibt

er: « Die Erzhelfer waren Stellvertreter des Bischofs in den Dekanaten,

sie bestellten die Pfarrer und Kaplane mit Ausnahme

derjenigen, deren Wahl sich der Bischof vorbehielt oder den Klöstern

zustand. Sie hielten Visitation der Dekanate und übten geistliche

Gerichtsbarkeit. Sie hatten die Geistlichen und Kirchen

fleissig zu besuchen und über die Befolgung der kirchlichen

Verordnungen zu wachen. Alle Schaltjahre hielten sie ein

Sendgericht über die Laien.» Es folgen dann die Fragen des

Sendgerichtes in deutscher Übersetzung, wie wir sie im nächsten

Paragraphen kennen lernen werden. Iliemit müssen wir uns bezüglich

der Archidiakonen begnügen.

£ 19. Die Archipresbyter.

Der Titel Archipresbyter hat in der Geschichte der Kirche

eine Wandlung in seiner Bedeutung durchgemacht. Zuerst führte

ihn der erste, meistens zugleich älteste Presbyter an der bischöf-

') Ebenda I. 278.

-) Mayer-Jecklin, der Katalog des Bischofs Flugi v. Jahre 1645.

Chur 1901. Urk. 14.

») P. Kaiser, Gesch. des Fürstent. Liechtenstein. S. 138/9.
7



98 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

liehen Kathedrale, der den Bischof bei Krankheit und sonstiger
Verhinderung im Gottesdienst zu vertreten hatte1). Später mehrte
sich die Zahl der Archipresbyter infolge der Errichtung von
Pfarreien (tituli maiores oder ecclesiae, plebes baptismales, baptisteria

genannt), indem die Inhaber dieser Kirchen den Titel
Archipresbyter erhielten, weil sie ein gewisses Aufsichtsrecht über die
umliegenden tituli minores und deren Inhaber hatten. Für sie
kam dann mit dem Aufkommen einer dritten und wichtigsten
Art von Archipresbytern der Titel wieder in Abgang, und es trat
an seine Stelle die Bezeichnung plebanus (von den plebes
baptismales)2). Die dritte und jüngste Art von Archipresbytern war
gewöhnlich identisch mit den Dekanen, d. h. sie waren
Vorsteher der decaniae oder christianitates und ihre Aufgabe war die
der Dekane3). Diese Art von Archipresbytern wird uns im
folgenden hauptsächlich beschäftigen, und wir werden annehmen

müssen, dass ihre Stellung in der Diözese Chur eine von der

Regel abweichende gewesen sein muss.

Den ersten Archipresbyter in der Diözese Chur fand ich in
einer Urkunde des Jahres 967 4), Victor sanetae Curiensis ecclesiae

archipresbyter, dem Kaiser Otto I. Güter in den Tälern Vinstgau
und Engadin schenkte, woraus zu schliessen wäre, dass er in
dieser Gegend, etwa als Inhaber der Kirche des hl. Florian zu
Remüs, Archipresbyter war, wogegen aber das sanetae Curiensis
ecclesiae archip. spricht. Es wird sich überhaupt nicht genau
bestimmen lassen, was dies für ein Archipresbyter war, ich denke
ein archip. ruralis. Weiter fand ich einen Archipresbyter von
Chur im Jahre 12205) und 1221 6), der zugleich Domherr
gewesen sein muss. Der erste Archipresbyter als Vorsteher eines

") Kirchenlexikon I.* Sp. 1258 Art. Archipresbyter (Hefelei.
2) Kirchenlexion a. a. 0. und Hinschius II. 269 ff.
3) Kirchenlexikon DL» Sp. 1431 Art. Dekan (Kaulen).
4) Mohr, Cod. dipl. I. 63.

"¦) Ebenda I. 189.

6) Bernoulli, Acta Pontificum Helvetica I. n. 111.



bis zum XV. Jahrhundert. 99

Dekanats begegnet uns 1266 Jacobus archipresbyter sub Langaro,
also ungefähr um die gleiche Zeit (1275), für welche uns auch
ein archidiaconus sub Langaro bezeugt ist1). Dazu berichtet
dann das Buoch der Empteren für das Ende des 14. oder den

Anfang des 15. Jahrhunderts noch von einem Dekan unter der
Lanquart2). Nach dem Buoch der Empteren gab es ausser im
Dekanat unter der Lanquart auch im Wallgau einen
Archipresbyter, während ob der Lanquart der geistliche Richter «von
alter zitlicher gewonheit» dieses Amt versah. Für den Vinstgau
ist das Vorhandensein eines Erzpriesters im zweiten Dezennium
des 15. Jahrhunderts durch eine Urkunde Papst Johannes XXII.
bezeugt3). Im 13. und 14. Jahrhundert, also um die gleiche
Zeit wie die Archidiakonen und Archipresbyter, kommen in allen
sieben Dekanaten, wie wir im nächsten Paragraphen sehen werden,
auch Dekane vor, die den Archipresbytern unterstellt gewesen
sein müssen. Wir finden diese drei Arten von Kapitelsvorständen
nebeneinander Platz? Das ist eine Frage, die ich nicht mit
Bestimmtheit zu lösen vermag. Dass alle drei zu gleicher Zeit
in einem Dekanat aufgestellt warden, ist kaum anzunehmen. Dass
den Dekanen teils Archidiakonen teils Archipresbyter übergeordnet

waren, ist dadurch ausgeschlossen, dass im Dekanat sub Langaro
1266 ein Archipresbyter und 1275 ein Archidiakon auftritt. Die
Annahme, dass den Archidiakonen teils Archipresbyter, teils Dekane

untergeordnet waren, scheitert daran, dass Dekane in allen sieben

Dekanaten vorkommen. Wie finndet sich eine befriedigende
Lösung? — Dazu sind uns für die Archipresbyter für den Anfang
des 15. Jahrhunderts dieselben Befugnisse urkundlich bezeugt,
welche den Archidiakonen zukamen. Man könnte annehmen,
dass die Befugnisse der Archidiakonen auf die Archipresbyter
übergingen. Demnach würden die Archidiakonen im 14.
Jahrhundert noch abgeschafft worden sein, und die Archipresbyter

") Mohr, Cod. dipl. I. 279.

"-) Muoth a. a. O. S. 21.

a) Collectio documentorum (Hdschr.) S. 04 f.



100 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

wären an ihre Stelle gerückt. Absolut Sicheres lässt sich nicht

sagen.

Als Befugnisse der Archipresbyter im spätesten Sinne, als

mutmasslicher Nachfolger der Archidiakonen werden im Buoch

der Empteren1) genannt: Sie haben zu richten in Ehesachen,

ein jeder in seinem Amtsbezirk. In jedem Schaltjahr sollen sie

je in ihrem Amtsbezirk placitieren, «was man zu deutsch tavellen

und welsch plaid christianida > 2) nennt. Sich selbst hat der Bischof

das Placitum in Bergell, Engadin und Vinstgau vorbehalten, und

im Kapitel ob der Lanquart steht es dem geistlichen Richter von

Chur zu. Der Bischof kann das Placitum in den ihm
vorbehaltenen Kapiteln auch dem geistlichen Richter oder einem

Erzpriester übertragen. Als Beispiel für den Gang dieses Christiani-

tätsgerichts wird angegeben: Wenn der Bischof oder sein

Stellvertreter in Bergell placitieren wollten, so sollten sie auf Maria

Verkündigung (25. März)3) dem Leutpriester ein Mandat schicken,

dass dieser alle Untertanen mahnen konnte, Eidschwörer zu stellen

(4—6). Beim Gericht wurde jede Schuld mit 3 &" 60 solidi,
also der alte Königsbann!) gesühnt, wovon l/3 dem Leutpriester
und 2/3 dem Bischof zufielen. Zuerst aber erhielt ein jeder
Eidschwörer 3 ff, so dass nur der Rest zur Verteilung kam. Der

Leutpriester musste den Bischof bezw. seinen Stellvertreter und

die Eidschwörer zu Gast halten. Was hier vom Bischof und

seinem Stellvertreter gesagt ist, das galt wohl auch für den

Erzpriester und sein Placitum. Wenn ein Erzpriester in einem andern

Dekanat als in seinem eigenen zu placitieren hatte, so bekam er

von jeder Feuerstätte einen Schilling. Wer ihn nicht bezahlte,

war ihm nach der dritten Forderung mit einer Henne verfallen.
Dieses Recht des Feuerpfennigs galt in Schanfigg, Prätigau und

Churwalden und (wie in etwas späterer Schrift beigefügt ist) unter

") Muoth a. a. 0. S. 21 f., benutzt wurde das Buoch von Kind, Jahrb.
f. Schw. Gesch. XII S. 122 f.

2) Nicht expianda, wie Kind a. a. 0. will.
3) Nicht Lichtmess, wie Kind meint.



bis zum XV. Jahrhundert. 101

der Lanquart; hier aber waren drei Schillingo zu bezahlen:).
Es dürfte von Interesse sein, hier noch die Fragen zu erfahren,
auf welche sich das Placitum erstreckte 2).

1. de fide catholica et circumstantiis eins et si omnes fidem

teneant.
2. de statutis ecclesiae.

3. de facientibus contra immunitatem parochialis ecclesiae.

4. de occupantibus bona ecclesiae parochialis.
5. si sint qui non iuraverint statuta ecclesiae.

6. de periuriis.
7. de falsis testibus.

8. de adulterio.
9. de incestu.

10. de fornicationc.
11. de interfectoribus seu interfectricibus parvulorum volun-

tariis.

12. de sponsalibua clandestinis et matrimoniis clandestinis et

illicitis et occultis.

1:!. de bis, qui exponunt infantes seu parvulos vei qui eiciunt

lanquidos moribundos.

14. de leprosis occultis, qui a familiaritate hominum repul-
santur.

15. de pondero et mensura seminum et liquidorum.
lfi. de strata publica vei parochiie.
17. de pascuis omnibus.

18. de pravis docimatoribus.
19. do non servantibus ieiunium ab eccl. dictum.
20. de violatoribus sabbati seu ferias alias celebrantibus.
21. de usuris et fteneratoribus.

22. de his, qui furantur in ccclesia vei alias res ecclesiasticas.

') Kind a. a. 0. S. 123.

-) Nach dem Buoch der Empteren, Muoth a. a. 0. S. 22 fl'., Kind
a. a. 0. S. 122 H"., und doch ist seine Aufzählung an verschiedenen Stellen
unvollständig.



102 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

23. de excommunicatis vei nominatim interdictis.
24. de his, qui non frequentant ecclesias parochiales.
25. de his, qui impediunt in desolationem animarum exequias

testamenti et ipsi forte sunt electi arbitrii.
26. de aliis queratur sicut videtur saluti animarum prodesse-

Ein Vergleich zwischen den Fragen dieses kirchlichen
Gerichtes und den sogenannten Capitula Remedii dürfte meine
Ansicht, dass diese mehr kirchlichen als weltlichen Charakter haben
und Bestimmungen einer Versammlung von Geistlichen seien,

rechtfertigen. Der Hauptunterschied besteht in den Strafen, was
durch den Unterschied der weltlichen Stellung des Bischofs
bedingt ist.

Weiter ist sehr interessant der offenbare Zusammenhang des

Christianitätsgerichts mit den älteren Sendgerichten. Die Fragen
sind ganz ähnliche wie dort und die Eidschwörer sind als

Rügezeugen beigezogen. Die Busse von 3 it 60 solidi ist die des

alten Königsbannes.
Das Amt des Erzpriesters war, wie aus dem Vorhergehenden

ersichtlich ist, ein sehr wichtiges und einflussreiches. Es überragte

die Stellung der Dekane um vieles und kam dem Amte
der Archidiakonen gleich, und hierin eben müssen wir eine
Eigentümlichkeit der Diözese Chur erblicken. Den Erzpriestern stand

ferner, wie den Archidiakonen, die Besetzung der kirchlichen Ämter
innerhalb ihres Amtsbezirkes zu1). Sie hatten auch die Aufsicht
über die Kleriker und Kirchen mit dem Visitationsrecht. Die

Beförderung zum Erzpriester geschah nicht durch Wahl des

Landkapitels, sondern durch bischöfliche Ernennung2).

£ 20. Die Dekane.

Den Archidiakonen und (später) auch den Archipresbytern
unterstanden, wie bereis in § 19 gesagt wurde, die Dekane

(decani rurales). Sie treten seit dem Ende des 12. Jahrhunderts

") Coli. Docum. (Hdschr.) S. 64.

2) Buoch der Empteren, Muoth a. a. 0. S. 21.



bis zum XV. Jahrhundert. 103

wiederholt in den Urkunden auf, und zwar für verschiedene Dekanate:

1186 je einer für das Engadin und den Vinstgau1), 1213
einer in Puschlav, also im Engadin2), 1260 einer in (Ober-) Vaz,
also für das Dekanat Churwald3), 1270 ein solcher in Nüziders,
also im Dekanat Deusustal oder Wallgau4), für dasselbe Dekanat
1318 in Feldkirch5), 1372 einer ob dem Flimwald6). Im Buoch
der Empteren7) werden für alle sieben Landkapitel Dekane

erwähnt, fünf unter dem Stichwort cLanddekane» und zwei
später8).

Über die Stellung und Befugnisse der Dekane finde ich für
die von mir behandelte Periode keinen Bericht. Sie waren eben,
wie auch sonst, die Stellvertreter des Bischofs in ihren Bezirken,
hatten in diesen die Aufsicht über den Klerus zu führen, die

Verordnungen des Bischofs bekannt zu machen und für die
Ausführung zu sorgen"). Richterliche Tätigkeit kam ihnen von Amtswegen

jedenfalls nicht zu, da die Archipresbyter hiezu da waren.
Sie wurden je von ihrem Kapitel gewählt und vom Bischof
bestätigt, doch konnte dieser sie auch ernennen 10).

') Mohr, Cod. dipl. I. 151.

*) Ebenda I. 187.

') Ebenda I. 237.

*) Ebenda I. 254.

¦) Necrol. Curiense 2. Juli.
G) Wartmann, Rät. Urk. Quellen z. Schw. Gesch. X. n. 42.

') Muoth a. a. O. S. 21 u. 24.
8) Für das 1446 (Eichhorn 1. c. Prolog, p. XXVI) erstmals auftretende

Capitulum Mesaucum, das jedenfalls erst im 15. Jahrhundert gebildet wurde,
linden sich keine Dekane. Jak. Leu, Helvetisches Lexikon XIII. S. 198 u.
V. S. 258 berichtet, dass zu seiner Zeit (Mitte des 18. Jahrh.) das Kapitel
drei vicarii foranei hatte, während die andern Kapitel alle je einen
Dekan hatten. Die vicarii foranei wurden wohl nach dem Beispiel des

Nachbarbistums Mailand eingesetzt, wo sie Karl Boromäus (f 1584)
eingeführt hat.

*) Hinschius K. R. II. 270 ff.

10) Muoth a. a. 0. S. 21.



104 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

§ 21. Die Pfarrer und ihre Stellvertreter (anschliessend
einige Bestimmungen für den Klerus).

Wir haben in dem Kapitel über die parochiale Entwicklung
in Rätien gesehen, wie sich von der bischöflichen Hauptkirche
im Laufe der Jahrhunderte entsprechend der Ausbreitung des

Christentums immer mehr Pfarrkirchen abzweigten, so dass gegen
Ende der im Vorliegenden behandelten Periode die Diözese etwa
130 Pfarreien und vielleicht noch mehr Filiale, Kaplaneien usw.
zählte. Die Geistlichen, welche die Pfarreien innehatten, hiessen

in der ersten Zeit Archypresbyter und als dieser Titel andere

Bedeutung erhielt, rectores ecclesiae oder (meistens) plebani. Ihnen
allein stand die Verwaltung und Spendung der Sakramente zu.
während in den Kirchen der Grundherren und Klöster und in
den Kapellen nur das Lesen und Anhören der hl. Messe gestattet
war, doch so, dass an den hohen Festtagen die Gläubigen den Gottesdienst

der Pfarrkirche zu besuchen hatten "). Die Pfarrer waren
verpflichtet Wohnung bei ihrer Pfarrkirche zu nehmen2). War dies

aus irgend einem Grunde für längere Zeit nicht möglich, so hatten
sie einen Stellvertreter zu stellen. Zur Erlangung einer Pfarrei
war die Priesterweihe nicht gerade erforderlich, sollte aber zur
festgesetzten Zeit (innerhalb eines Jahres) empfangen werden.
Geschah dies nicht, so hatte sich der Pfarrer vor dem Bischof
unter Angabe der Gründe der Unterlassung zu verantworten. Die
Pfarrer, welche die Weihe nicht hatten, müssten taugliche Priester
als Verweser halten, welche dann dauernden Sitz in der Pfarrei
nehmen müssten. Über die Tauglichkeit des Verwesers entschied
der Bischof oder sein Stellvertreter. Die Besetzung der Pfarreien
war nach streng kirchlichem Recht, wie es zur Zeit des Investiturstreites

von den Päpsten verfochten wurde, Sache des Bischofs;
doch blieb das Patronatsrecht, d. h. das Recht dem Bischof,
einen Geistlichen zur Genehmigung zu präsentieren, den einstigen

') Hinschius II. 266 ff.

2) P. Kaiser, Gesch. des Fürstent. Lichtenstein S. 139 f. Das Folgende
lehnt sich meistens an ihn an.



bis zum XV. Jahrhundert. 105

Besitzern der Eigenkirchen. Dem Bischof stand die freie

Besetzung und das ins primi fructus in 21 bezw. 22 Pfarreien zu1);
die Pfarrei Tirol nämlich, die sehr gross und einträglich gewesen
zu sein scheint, war strittig zwischen dem Bischof und dem Grafen

von Tirol. In einem Vergleiche wurde dann vereinbart, dass sie

abwechslungsweise besetzt werden solle2).

Das Einkommen der Pfarrer bestand in den Erträgnissen
des Widums und dem Zehnten. Letzterer zerfiel in den
Grosszehnten vom Getreide, don Kleinzchnten von allen Früchten und
den Blutzehnten von den Haustieren. Für den Unterhalt des

Vikars hatte der Pfarrer zu sorgen.
Für die Geistlichkeit des Bistums Chur galten folgende

Bestimmungen3) :

Kein Priester darf ohne Erlaubnis des zuständigen Pfarrers
in einer fremden Kirche Gottesdienst halten oder die Sakramente

spenden. Unbekannten Priestern darf auch die Erlaubnis dazu

nicht gegeben werden, da sie sich oft als Kirchenräuber

entpuppen. Die Kleriker sollen den Umgang mit Exkommunizierten
meiden und auch die Gläubigen dazu anhalten. Kein Pfarrer
soll das Chrisma oder das hl. Ol von einem andern borgen,
sondern es selbst beim Domkustos holen. — Die Kleidung soll
bescheiden sein. Jagd, Spiel, Wirtshausbesuch und ähnliche Dinge
sind den Geistlichen untersagt. Alle sollen die Tonsur tragen
und jeder Pfarrer muss ein Siegel zur Bekräftigung seiner
Urkunden haben. — Das Benefizium und alle Teile desselben sind

unveräusserliches Kirchengut. — Der ganze Klerus der Diözese

steht unter der Gerichtsbarkeit des Bischofs bei allen Vergehen
und Verbrechen, selbst bei Mord und Totschlag, und es ist bei
Strafe der Exkommunikation jedem Kleriker verboten vor ein

weltliches Gericht zu gehen.

') Aufgezählt bei Muoth a. a. 0. S. 24 5 und Kind a. a. 0. S. 124.

'¦") Ebenda.
:l) Ebenda S. 140. Die Quelle hiefür ist mir unbekannt.



106 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

II. Die weltlichen Räte des Bischofs.

§ 22. Die Ministerialen1).

Die Ministerialen waren unfreie Eigenleute des Bischofs, die
als solche ihrem Herrn zu allerlei Diensten verpflichtet waren.
Da aber viele von ihnen das Glück hatten, eben durch ihren
Dienst in nähere Berührung mit ihrem Herrn zu kommen, so

war es ihnen möglich, auf denselben einen ziemlichen Einfluss
auszuüben, und diesen Einfluss suchten sie natürlich zu ihrem
eigenen Vorteil geltend zu machen. So bildete sich allmählich
aus dem Hofrecht ein besonderes Dienstrecht aus2). Für treue
und hervorragende Dienstleistungen zeigten sich die Bischöfe
erkenntlich durch Verleihung von Benefizien, und so gelangten die

Ministerialen allmählich zu einer hervorragenden Stellung in der

Immunität3). Schliesslich erhielten sie auch noch die Fähigkeit,
freies Eigentum zu erwerben, welches nur durch ihre persönliche

Stellung in einem Verhältnis zum Herrn, dem Bischof,
stand. Um diese Zeit erlangten sie auch die Lehensfähigkeit,
d. h. sie konnten Güter von ihrem oder einem andern Herrn
nach Lehensrecht besitzen. Damit änderte sich aber ihre Stellung
gegenüber ihrem Herrn nicht unbedeutend. Während dieser früher,
als sie noch nach dem Hofrecht lebten, als unumschränkter Herr
seiner Unfreien ganz nach Willkür über sie verfügen konnte, sah

er sich jetzt veranlasst, bei Verträgen, in denen ihr Eigentum
oder Lehengut eine Rolle spielte, sie um ihre Mitwirkung und

Zustimmung anzugehen, indem er sie nur wegen ihrer persönlichen

Abhängigkeit veranlassen konnte, über ihren Besitz nach
seinem Bedürfnisse und zu seinen Gunsten zu verfügen. Diese
bloss mittelbare Stellung des Bischofs zum Besitztum seiner Mini-

') Vgl. Handwörterbuch der Staatswissenschaft. 2. Aufl. V. 782 ff.

Artikel Ministerialität von G. v. Below.

2) Juvalt a. a. 0. Belege S. 175 und 229.

:i) Ebenda; die Ausführung über das Allgemeine lehnt sich überhaupt
an Jnvalt und den zitierten Artikel an.



bis zum XV. Jahrhundert. 107

sterialen erforderte Teilnahme derselben bei Verträgen mit
Auswärtigen ; denn nur auf diese Weise erhielt der andere Kontrahent
Sicherheit über die Gültigkeit und Durchführbarkeit des Vertrags.
Nachdem aber so die Ministerialen des persönlichen Verhältnisses

wegen mit ihrem eigenen freien Besitz zu Gunsten des Herrn
einzutreten veranlasst worden waren, war es nur eine natürliche

Weiterentwicklung, dass sie, die durch ihren Reichtum und Einfluss

auf den Bischof eine hervorragende Stellung in der Immunität

einnahmen, auch ein Recht auf Beratung und Zustimmung bei

den Verträgen beanspruchten und vielleicht durch Verweigerung
des Gehorsams und der Mitwirkung oder auch auf gewaltsame
Weise abtrotzten. Dies musste ihnen um so leichter gelingen als

sie ja auch den Hauptbestandteil des bischöflichen Heeres bildeten.

Das Vorteilhafte und Einträgliche dieser Stellung der bischöflichen

Ministerialen erkannten auch die nicht als unfrei geborenen
rätischen Ritter und Adeligen. Sie waren bestrebt, einen
ähnlichen Einfluss auf den Bischof zu gewinnen, was durch das

Lehenswesen ziemlich leicht gemacht war. Sie begaben sich schon

frühe an die bischöfliche Residenz und bewarben sich um Lehen
des Hochstifts, wodurch sie in eine ähnliche Stellung wie die

Ministerialen gelangten.

Auf diese oder ähnliche Weise bildete sich dann ein
weltlicher Rat des Bischofs aus, wie ja das Domkapitel dessen

geistlicher Rat genannt werden kann.

Wir haben es demgemäss mit einem Konsensrecht der
Ministerialen, ähnlich wie mit einem solchen der Domkapitulare zu

tun. Wir finden denn auch den Konsens der Ministerialen zu

gleicher Zeit, wie den des Kapitels, ja, wenn wir das Auftreten
als Zeugen auch hier als Beweis für das Beratungs- und Konsensrecht

gelten lassen wollen, noch einige Zeit früher. Doch werden

sich wohl beide gleichzeitig ausgebildet haben. Bereits 1139

finden wir in den allerdings als unecht angefochtenen Gamer-

tingischen Urkunden mehrere Ministerialen als Zeugen. Fünf-

i) Mohr, Cod. dipl. I. 117 119.



108 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur

zehn Jahre später (1154) sodann haben wir einen ausdrücklichen
Beweis für das consilium und den consensus der Ministerialen,

wenn es heisst: ego Algottus Curiensis episcopus — accepto fra-

trum et ministerialium maioris ecclesiae consilio atque consensux).
Über den Konsens des Kapitels und der Ministerialen in der

Schenkungsurkunde für das Kloster Katzis von 1156 vgl. das

oben in § 14 Gesagte. Ferner treffen wir das Zustimmungsrecht
der Ministerialen im Jahre 1200, wo es heisst: ego Reinherus —
consilio et consensu canonicorum et ministerialium2), dann 1231:

ego Bertholdus — consilio et consensu canonicorum et

ministerialium3), 1244: Volcardus de consilio et approbatione canonicorum,

vassalorum et ministerialium4) und in anderen zahlreichen

Urkunden5) als Zeugen, wo es offenbar ist, dass ihr consensus
bloss nicht erwähnt wurde, in Wirklichkeit aber vorhanden war.
Eine weitere sehr folgenschwere Erscheinung ist es, dass sich die

Ministerialen laut einigen Urkunden bereits im 13. Jahrhundert
bei Friedens- und Kaufverträgen eidlich für ihren Herrn, den

Bischof, verpflichten müssen6), ähnlich wie dann später seitens

der Stadt Chur und der Täler des Gotteshauses ein solches

Bürgschaftleisten der Untertanen für den Herrn und Fürsten vorkommt.
Hiedurch wurde diesen, wie bereits weiter oben (§ 11) erwähnt
wurde, ein Anknüpfungspunkt für ihre Emanzipationsbestreben
geboten, indem sie dem Bischof übergeordnet zu sein sich dünkten.
Die Folge davon waren die grossen Wirren im 15. und 16.
Jahrhundert.

') Mohr, Cod. dipl. I. 128

2) Ebenda I. 165.

¦') Ebenda I. 206.

4) Ebenda I. 220.

">) Ebenda I. 117 (1139) 136, (1100). 144 (11771. 213 (1237). 222

(1249). 232 (1258). 246 (1262). 250(1265) und 275-278. (1274-1275).
6) Mohr, Cod. dipl. I. 186 (1219). 200 (1228). 232 (1258).



bis zum XV. Jahrhundert. 109

Inhaltsübersicht.

Einleitung
1. Kapitel: Die Hcrrschaftsverhältnisse im Bereiche des Bistumi

8 1. Historischer Überblick über dis Zeit bis ins 15. Jahr
hundert

S" 2. Die römische Staatseinrichtung und ihr Fortbestand bii

auf Karl den Grossen

§ 3. Die Einführung der fränkischen Verwaltung in Rätien

und ihr allmähliches Erlöschen

2. Kapitel: Äusserer Bestand des Bistums

{j 1. Umfang und Grenzen desselben

j" 5. Einteilung des Bistums
t" (i. Der Metropolitanverband des Bistums

3. Kapitel: Die l'arochialcntwicklung des Bistums

S, 7. Entstehung der Pfarreien innerhalb desselben

j" 8. Das Eigenkirchenwesen innerhalb der Diözese

4. Kapitel: Die Ämter des Bistums

A. Der Bischof.

§ 9. Die Besetzung des bischöflichen Stuhles

§ 10. Der Bischof als Kirchenfürst
§ 11. Der Bischof als weltlicher Herr und Reichsfürst

B. Die Räte und die Gehilfen des Bischofs.

I. Die geistlichen: a. Das Domkapitel.

§ 12. Die historische Entwicklung desselben

§ 13. Wahl und Aufnahme in das Kapitel
§ 14. Die Rechte des Domkapitels
§ 15. Die Pflichten des Domkapitels
§ 16. Die Ämter des Domkapitels und die Gehilfen der

Domherren

Seite

3

9

11

16

27

29

33

35

37

27

35

41

41

49

56

70

76

79

89



110 Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur.

Seite
b. Weitere Ämter des Bistums.

§ 17. Der Generalvikar, der geistliche Richter, der Offizial
und der Pönitentiar 94

§ 18. Die Archidiakonen 96

§ 19. Die Archipresbyter 97

§ 20. Die Dekane 102

§ 21. Die Pfarrer und ihre Stellvertreter (anschliessend
einige Bestimmungen für den Klerus) 104

U. Die weltlichen Räte des Bischofs.

§ 22. Die Ministerialen 106


	Beiträge zur Verfassungsgeschichte des Bistums Chur bis zum XV. Jahrhundert

