
Zeitschrift: Jahrbuch für schweizerische Geschichte

Band: 23 (1898)

Artikel: Louis Vulliemin, schweizerischer Historiker aus der Waadt

Autor: Keller, Walther L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-33361

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-33361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LOUIS VULLIEMLN,

SCHWEIZERISCHER HISTORIKER

AUS DER WAADT.

Von

WALTHER L. KELLER.



Leere Seite
Blank page
Page vide



Am 12. August des Jahres 1879 bewegte sich ein endloser

Trauerzug dem Lausanner Friedhofe von Montoie zu. An dessen

Spitze schritten die Vertreter der akademischen, städtischen
und kantonalen Behörden, sowie der städtischen Vereine, schritt
in akademischem Prunke die Studentenschaft, voran die waadt-
ländische Sektion des Zofinger Vereins mit den Delegierten aller
übrigen Schweizersektionen, schritt eine trauernde und
teilnahmsvolle Menge, zusammengesetzt aus allen Klassen und
Schichten der Bevölkerung. Im bekränzten Sarge ruhten die
sterblichen Überreste eines Mannes, der während eines
ungewöhnlich langen Lebens sich die Liebe und Achtung seiner
Vorgesetzten, seiner Kollegen im akademischen Professorenkollegium,

seiner Schüler, des ganzen waadtländischen Volkes
in hohem Masse zu erwerben gewusst hatte. In Louis Vulliemin
betrauerte die Akademie ihren Honorarius, die Zofinger den

Begründer ihres Vereins und ersten Präsidenten; die historische
Wissenschaft aber hatte in ihm einen glänzenden, ja berühmten
Vertreter verloren.

Louis Vulliemin wurde am 7. September 1797 als der älteste

von vier Geschwistern zu Yverdon geboren, wo sein Vater zuerst
das Amt eines Steuereinnehmers versehen hatte, später aber
von den Wohledelfesten Herren in Bern anno 1793 zugleich
auch zum Kornhausverwalter gemacht worden war. Er scheint
ein ergebener Anhänger des Berner Regimentes gewesen zu

Anm ei-kung. Die Abhandlung war ein Vortrag vor dem Historischen

Verein des Kt. St. Gallen.



4 Louis Vulliemin,

sein, sein Amt aber gegenüber den Waadtländern in loyaler
Weise ausgeübt zu haben, so dass er, auch nachdem Berns
Herrschaft aufgehört hatte, unter der neuen Regierung von
sämtlichen Steuereinnehmern der einzige war, der in Amt und
Ehren belassen wurde. Für das Geschäftliche scheint er einen
scharfen Blick und eine glückliche Hand gehabt zu haben, und
Vulliemin erzählt mit Behagen, wie sein Vater so nebenbei
einen gar einträglichen Privathandel mit einheimischen Weinen

getrieben, wie er zuweilen mit bestem Erfolg bei grossen Käufen
als Zwischenhändler dank seiner Gewandtheit und Promptheit
grosse Gewinne zu erzielen wusste, wie er im kritischen
Moment sich vorsichtig uud mit heiler Haut zurückzuziehen
verstand, wie er endlich die gewonnenen Summen und Kapitalien
vorteilhaft anzulegen wusste. Infolge glücklicher finanzieller
Operationen war er imstande, seinen Kindern ein bedeutendes

Vermögen zu hinterlassen, das ihnen die angenehme Aussicht
auf eine sorgenfreie und behagliche Zukunft eröffnete.

Eine neue Zeit war unterdessen angebrochen. Es will
scheinen, dass der von den Bernern hochgehaltene Vater
Vulliemins sich mit den neuen Verhältnissen nicht leicht
befreunden konnte, oder dass wenigstens die Gefühle der
Dankbarkeit seinen früheren Herren gegenüber stärker waren, als
diejenigen der Freude über die seiner Heimat zu teil gewordene
Selbständigkeit. «Ihr wisst, meine Kinder », äusserte er sich
noch auf seinem Sterbebette, « welches Vertrauen mir die
ehemalige Berner Regierung geschenkt hat; ich bitte Euch, das
nie zu vergessen. Es liegt mir ferne, etwa verlangen zu wollen,
Euch der neuen Zeit, dem neueu Kanton und der neuen
Regierung nicht anzuschliessen; aber doch hoffe und wünsche ich,
dass meine Kinder dessen stets gedenken werden, was ihr
Vater dem Wohlwollen Berns zu danken hatte, hoffe, dass sie

sich niemals denjenigen anschliessen möchten, welche hart und

ungerecht über dasselbe urteilen würden».
Von seiner Mutter erzählt Vulliemin in seinen « Souvenirs »

gar wenig; immerhin gedenkt er ihrer in Liebe und kindlicher



schweizerischer Historiker. 5

Anhänglichkeit. Gern und oft aber erwähnt er seines Onkels

mütterlicherseits, des Pfarrers Gonthier, der ihm in vielen
Beziehungen ein zweiter Vater gewesen, eines ausgezeichneten
Geistlichen, den man den Fenelon des Protestantismus genannt
hatte, und den schon der junge Knabe ins Herz geschlossen.

Diese ersten Führer seiner Kindheit übergaben den

achtjährigen Knaben dem von Pestalozzi geleiteten Institute zu
Yverdon, das damals in höchster Blüte stand uud eines Weltrufes

genoss. Die Erinnerung an den Mann, der in Liebe und

Selbstlosigkeit aufging für die Unglücklichen, lebte noch frisch
in dem Gedächtnis des Siebzigjährigen; er widmet seinem ersten
Lehrer Worte herzlicher Verehrung, ohne jedoch seine Schattenseiten

unberührt zu lassen. Aber die Schilderung der unordentlichen

äussern Erscheinung dient nur dazu, Pestalozzis grosse
Eigenschaften in helleres Licht zu stellen: «So, wie ich ihn
schildere, liebten wir ihn alle, und er zahlte uns diese Liebe
zurück mit Zinsen; wir hatten ihn so herzenslieb, dass wir
gedrückt und traurig waren, sobald wir ihn nicht sahen; erschien

er, so konnten wir unsere Blicke nicht von ihm wenden; denn

wir alle wussten, wie sehr er der Freund der Kleinen, der
Unglücklichen und Armen war».

Damals zählte Pestalozzis Anstalt zwischen 150 und 200

Zöglingen; sie war dem Gründer längst über den Kopf gewachsen.
Nicht ohne Schalkheit erzählt Vulliemin, wie deren weitläufige
Verwaltung in lässiger Art betrieben wurde, die in mancher
Hinsicht an die biblische Einfachheit der apostolischen
Gütergemeinschaft erinnerte. «Die Kasse befand sich im Zimmer
Pestalozzis, und jeder der Lehrer besass einen Schlüssel dazu;
wollte sich Niederer ein Paar Schuhe kaufen, oder hatte Krüsi
ein Paar Hosen nötig, so entnahmen sie dem Schatze den

erforderlichen Betrag ». Dieses patriarchalische Verhältnis dauerte

lange, ohne dass sich jemand irgendwelche Veruntreuungen zu
schulden kommen liess. Die Lehrer bezogen freilich keinerlei
Gehalt; dafür sollten sie wie Glieder der Familie gehalten
werden.



6 Louis Vulliemin,

Vulliemin anerkennt das Vortreffliche an der Methode des

Meisters, bemerkt aber, dass erst dessen Lehrer und Gehülfen
dieselbe interpretirt und ins Praktische übersetzt haben, jeder
nach seiner Weise, bis sie sich darüber in die Haare gerieten
und endlich nur noch in einem Punkte übereinstimmten, nämlich

darin, dass Pestalozzi seine Methode selber nicht recht
verstanden habe. «Uns war die Methode ein Rätsel»,
erzählt Vulliemin, «wie übrigens den meisten unserer Lehrer
auch. Im Ganzen genommen war freilich in der Anstalt
blutwenig von Wissenschaft zu spüren, und die Lehrer fühlten in
sich nicht den Trieb, sich weiter zu bilden. Ich habe einmal
Pestalozzi in hohem Alter sich rühmen hören, dass er seit
40 Jahren kein Buch mehr gelesen habe, und seine Lehrer
gingen hin und thaten des gleichen. Ihr Unterricht aber wandte
sich an den Verstand, anstatt wie früher nur ans Gedächtnis;
sie bildeten den Schüler, anstatt ihn abzurichten, und zielten
hin auf eine möglichst harmonische Ausbildung der kindlichen
Fähigkeiten, Ziele, welche damals neu waren, und die man zu
erstreben sich damals nirgends bemühte».

Nach l1,^jährigem Aufenthalte in der Anstalt bezog der

91,2jährige Knabe die Stadtschule in Thun. Es war eine lange
Reise, die der Knabe nach schmerzlichem Abschiede von den

Seinen auf des Vaters Wägelein machte, häufig genug
unterbrochen, bis die Stadt sich endlich den kindlich neugierigen
Blicken des Kleinen zeigte. Die Bernerbuben waren damals

schon ungeschlacht; in der Schule lieferten sich die Deutschen

und Welschen förmliche Schlachten. «Die Umgebung, in die

ich geraten war», sagt Vulliemin, «war freilich rauh; aber sie

gefiel mir doch». Mit Achtung erzählt er von seinem

damaligen Lehrer, dem Direktor Studer, der ihn in das Studium
der alten Sprachen auf sehr anregende Weise einführte und
der ihm zuerst die Gewohnheit und Liebe zu ernster und

angestrengter Arbeit beibrachte.
Im Alter von 12 Jahren trat der tüchtig vorbereitete Junge

in das College zu Lausanne ein, wo ihm die strenge Vorschule,



schweizerischer Historiker. 7

die er in Thun durchgemacht hatte, gar wohl zu statten kam.
«Damals schon war ich für das Fach der Geschichte
leidenschaftlich eingenommen; kein Autor hat mich so sehr entzückt,
wie Livius». Mit Leichtigkeit durchlief er alle Klassen und
absolvierte die Philosophie. Sein jüngerer Bruder Karl war
unterdessen ebenfalls ins College eingetreten, und beide waren
bei einem Pfarrer untergebracht worden, an welchen sich
Vulliemin mit Vergnügen erinnerte. Ganz in der Nähe der
Pfarrwohnung war ein Mädchenpensionat, deren Leiterinnen
mit dem würdigen Pastor befreundet waren. Jeden Sonntag
abend versammelte man sich bald im einen, bald im andern
Hause, und die jungen Leute ergötzten sich an Scherz und
Spiel, und allerlei Kurzweil. Um jeweils den Abend recht
angenehm zu beschliessen, pflegte der würdige Pastor seine Geige
hervorzuholen, und unter der strengen Aufsicht der
Institutsvorsteherin schwang die fröhliche Jugend ein Tänzchen. Jeden
Monat wurde ein kleines Theaterstück gespielt, irgend ein leichtes

Phantasiestück; war darin eine Liebhaberrolle, so wurde sie

dem jungen Studenten übertragen, der stets mit dem nötigen
Verständnis sich seiner Aufgabe zu entledigen wusste.

« Quand l'Univers et l'Ecriture Sainte se tairaient, les sen-
timents que j'eprouve me diraient qu'il y a un Dieu!» schreibt
er in einem Briefe an die Eltern am Tage seiner Konfirmation.
Dieser Ausspruch, obwohl in jungen Jahren der Uuerfahrenheit
und des uugeläuterten und unvertieften Denkens gethan, ist
nichtsdestoweniger der Grundton geblieben, welcher durch sein

ganzes späteres, religiöses Leben hindurchklingt. Dieses
rückhaltlose Bekenntnis innerster Überzeugung wird niemandem

auffallen, wenn man bedenkt, dass Vulliemin in äusserst
strenggläubiger Umgebung aufgewachsen war: mächtig hatte auf den
Knaben das Elternhaus gewirkt und vielleicht nicht weniger
das vortreffliche Beispiel und die Herzensgüte seines Grossvaters,

eines Geistlichen; nicht geringer war der Einfluss seines

Oheims gewesen, des schon erwähnten Pfarrers Gonthier; endlich

wird auch der Umgang mit Pfarrer Chavannes, im dessen



8 Louis Vulliemin,

Hause er während seiner Studienjahre wohnte, die gewonnenen
Eindrücke nur befestigt haben.

Unter seinen Alters- und Studiengenossen fand Vulliemin

gar bald diejenigeu heraus, mit denen enge Freundschaft ihn
sein ganzes Leben verbinden sollte. Es waren ihrer fünf junge
Leute, die alle dieselben religiösen und patriotischen Grundsätze,

dieselben Neigungen hatten, gleiche Ziele verfolgten, die

sich eines rechtschaffenen, musterhaften Lebenswandels zu be-

fleissen suchten, indem sie dem Wirtshausleben, allen

leichtsinnigen Zerstreuungen und allen Gefahren des weiblichen

Umgangs aus dem Wege zu gehen sich gelobten. Begreiflich kam
dieses «Fähnlein der Aufrechten » gar bald in den angenehmen
Geruch der Heiligkeit. « Man nannte uns die Frommen, les

pieux, begegnete uns aber nichtsdestoweniger mit Achtung und

Wohlwollen, da man den wirklichen Grund dieses treuen
Zusammenhaltens erkannte und ehrte und nicht etwa geistigem
Hochmut und Dünkel zuschreiben wollte».

Wenn hier von diesem Tugendbunde Notiz genommen
wird, so geschieht es nicht etwa, um dem moralischen Wert
desselben ein Kränzchen zu winden. Die vornehm naserünipfende
Ausschliesslichkeit, die uns hier zum ersten mal deutlich vor
Augen tritt, ist dem Charakter Vulliemins einigermassen
verblieben ; eine gewisse Reserviertheit hat er zeitlebens geübt: er
hat niemals nach unten, stets aber nach oben geschaut, hat
niemals einen Blick gehabt für soziale Schäden im Volke. Der

Tugendbold, der grundsätzlich die Verlockungen und Zerstreuungen

flieht, wird ihnen freilich nie zum Opfer fallen, hat aber auch

niemals Gelegenheit, seine moralische Kraft kennen uud messen

zu lernen. Höher steht doch derjenige, der sich versucht,
geprüft und bewährt hat, und wenn es sich einmal darum handeln

sollte, im Leben helfend einzugreifen, so ist dieser jedenfalls
eher im stände, es zu tun, als jener andere, der seinen Idealismus

darin sieht, den Kopf im Sande zu verstecken.
Nachdem Vulliemiu seine Gymuasialstudien zum Abschluss

gebracht hatte, beschäftigte ihn die Frage der Berufswahl. Er



schweizerischer Historiker. 9

selber kam zu keinem bestimmten Entschlüsse uud entschied

sich schliesslich für die Theologie namentlich, weil diese

Wahl den geheimen Wünschen seiner Eltern entgegenkam.
Seine Neigung für historische Studien war ihnen freilich
bekannt ; aber für dieses Fach hätte sich damals im Kt. Waadt
ein Spezialgelehrter keine Carriere geöffnet. Beide Brüder,
und mit ihnen die ineisten der vorhin genannten Aufrechten,
Hessen sich in die theologische Fakultät der Academie von
Lausanne einschreiben.

Das religiöse Leben war zur damaligen Zeit im Kt. Waadt
nicht dazu angethan, einen jungen Mann, der gesonnen war, es

mit dem erwählten Berufe ernst zu nehmen, und dessen

Religiosität schon von Haus aus von seltener Innerlichkeit war,
für die geistliche Laufbahn zu begeistern. Die Landesreligion
war damals eine schlaffe, aber ehrbar-rechtschaffene Orthodoxie,
und der Glaube der damaligen Geistlichen vermischt mit
Herzlichkeit, Naivetät und behaglichem Epikuräismus: es geschah

nicht selten, dass die Pfarrer in ihren Predigten den Heiland,
den Horaz oder gar Rabelais in einem Atemzuge nannten und

verglichen. Dabei waren sie aber schlicht und ehrlich, erfüllten
die Pflichten der Religion, lebten mit den Katholiken im Frieden,
wenn auch mehr aus Gleichgültigkeit als aus christlicher Liebe.
Man verhielt sich selbstverständlich ablehnend gegen die deutsche

Philosophie, obwohl sie den meisten nur oberflächlich bekannt

war, und wies den deutschen Rationalismus sowie den Arianis-
mus einiger Genfer Pfarrer und Professoren von sich.

Aus den überlieferten Nachrichten über Vulliemins Studienjahre

lässt sich des Interessanten nicht viel berichten. Das

theologische Studium damaliger Zeit konzentrierte sich auf die
Bibel. Es ist bezeichnend für den angehenden Theologen und

zukünftigen Historiker, dass sich beim Studium der hl. Schrift
der kritische Geist in ihm zu regen anfängt. «Ich habe die

hl. Schrift stets mit der ihr gebührenden Achtung, aber doch

nie anders aufgefasst, als ein unter den Gesetzen der Geschichte

entstandenes, litterarisches Werk, das eben auch als solches be-



10 Louis Vulliemin,

trachtet und beurteilt werden will». Aber das mächtige
Arsenal der protestantischen Scholastik, ihre schwerfällige und

kalte Argumentation fröstelten ihn an und drohten, den

jugendlichen Enthusiasmus gar bald hinunterzudrücken auf
den Nullpunkt der Ermüdung und Indifferenz. Mit inniger
Freude erzählt Vulliemin, wie in solchen Augenblicken von
Zweifelsnöten und Verzagen ein in höheren Semestern stehender

Student der Theologie, «dont la predication nous croyions etre

un echo de celle de Fenelon», ihm den wahren Weg gezeigt,
indem er ihn auf das Evangelium verwiesen habe, als das

einzige und sicherste Rettungsmittel aus dem Streit der
Widersprüche. — Mit Eifer und Begeisterung versenkte er sich in
die Schriften Herders, seinen «Geist der hebräischen Poesie»,
seine «Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit»,
studierte Kant, Fichte und Schelling und übersetzte schon

damals, wie er sagt «zur Erholung», die ersten Bände von
Müllers Schweizergeschichte.

Während dieser Zeit angestrengten Fachstudiums hatten
Vulliemin und seine Freunde ein offenes Auge behalten für
soziale und politische Zustände im Vaterlande; denn sie waren
alle Kinder der Revolution, waren aufgewachsen in gar
bewegten Zeiten. Obwohl unterdessen die Stürme sich gelegt
hatten, blutete noch manche Wunde aus jenen Tagen; manches

Vorurteil war bestehen geblieben. Hass und Zwietracht
trennten die Kantone, errichteten unübersteigliche Schranken

zu einer Zeit, da gemeinsame Leiden sie einander hätten näher

bringen und enger verbinden solleu. «Da wir unser Vaterland
herzlich liebten, gingen uns diese traurigen Zustände sehr zu
Herzen. Sollte es nicht möglich sein, diese Schranken zu
durchbrechen? In erster Linie würde es wohl-Aufgabe der
Jugend sein, darauf hinzuarbeiten, und die ganze gebildete
Schweizerjugend würde gewiss freudig den Vaterlandsgedanken
erfassen, ihn hegen, pflegen, hochhalten, ihn überall dahin

tragen, wo man ihm jetzt kein Plätzchen gönnen wollte. Hätte
man sich einmal auf diesem gemeinsamen Boden gefunden, so



schweizerischer Historiker. 11

würde die Begeisterung der Jugend dazu vermögen, viele
Gegensätze auszugleichen, die uns damals strenge trennten».
Über diesen Gedanken besprach sich der junge Vulliemin eines

Tages mit einem Berner Studenten, Namens Stähli, der sich

vorübergehend in Lausanne aufhielt, und schon im folgenden
Jahre (1819) trat eine Zahl von 60 Studenten, Waadtländern,
Bernern und Zürchern in Zofingen zu einer vorberatenden
Versammlung zusammen. Sollte die zu gründende Gesellschaft
allen Schweizern offen stehen? Die Berner bejahten, die
Zürcher stimmten diesem Vorschlag erst nach einigem Zögern
und Bedenken bei; diejenigen Studenten aber, welche an
deutschen Universitäten studierten, den dortigen Burschenschaften

angehörten und mit Barett und Degen erschienen

waren, verwarfen dieses Statut und verliessen den Saal in
ostentativer Weise. Hierauf wurden die Grundzüge der
Statuten beraten, welche der Hauptsache nach heute noch Geltung
haben, und Vulliemin zugleich zum ersten Präsidenten gewählt.
«Wir haben nie aufgehört, diese ersten Tage des Zofinger-
vereins als die schönsten unseres Lebens zu betrachten, und
man sagt mit Wahrheit, dass der Verein mehr Gutes gestiftet
hat, als dessen Gründer jemals zu ahnen gewagt hätten und
man im allgemeinen glauben möchte. Alles ist bei uns
verbündet; alle Disziplinen sind geeinigt durch das alle
umschlingende Band; — die Schweiz allein besitzt einen Zo-

fingerverband, der auch nur bei uns möglich ist; denn er setzt
die Kantone voraus, unsere Akademien, die Vereinigung des

Studentenlebens mit dem Leben in der Familie; er gestattet
einen Einblick in alle Fragen, welche das soziale und politische
Leben berühren; er setzt eine gewisse Einheit von Sitte und
Verfassung voraus, aber auch die Gegensätze, welche sich
hinwiederum aufheben und versöhnen, welche aufgehen in der
warmen Liebe zum gemeinsamen Vaterlande. Der Zofinger-
verband kann nur recht gedeihen in einem Bunde von
Kantonen, nicht aber in einem Staate: eile suppose une Suisse unie
et non pas unitaire».



12 Louis Vulliemin,

Dem Studentenlebeu damaliger Zeit war noch mancher

Zug ehemaliger Einfachheit, Herzlichkeit und Poesie geblieben.
Zur ersten Hauptversammlung im Jahre 1820 begaben sich die

Lausanner Studenten zu Fuss mit dem Tornister auf dem

Rücken, die Länge des Weges mit fröhlichem Liede sich

kürzend. Bald da bald dort stiess ein demselben Ziele
zusteuernder Bruder Studio zum fröhlichen Trüpplein, bis
dasselbe anschwoll zur stattlichen Zahl. Mit Freuden gedenkt
Vulliemin der Freundschaft, welcher sich damals die Herzen

so frank und freudig öffneten, wie das Haus und die Familie
eines jeden Kommilitonen zur gastlichen Stelle wurde: in Zürich,
in Luzern, in den Waldstätten, überall wurde diese frohe
Jugend, in der man gerne und dankbar die Zukunft besserer

Tage erblickte, gar herzlich begrüsst und gefeiert. Sektionen

gründeten sich in Genf, in Neuenburg, in Basel, St. Gallen
und Chur; selbst in deutschen Universitätsstädten versuchten
die Zofinger, sich zu Verbindungen zusammenzuthun. Aber die

Feindseligkeiten, womit die Burschenschaften ihnen begegneten,
liess die Schweizer gar bald erkennen, dass die Verbindung,
national wie sie war, nur auf Schweizererde sich gedeihlich
entwickeln könne. — Nachdem der erste Enthusiasmus
verraucht war, schien freilich das vorgesteckte Ziel vielen nicht
bestimmt und positiv genug zu sein: die einen suchten der

Verbindung eine litterarische, andere eine mehr politische
Richtung zu geben; mehrere wünschten ihr eine religiöse
Färbung zu verleihen; eine grosse Zahl endlich strebte mit allem
Eifer eine Vereinigung an mit den Turnvereinen: keiner
dieser Einzelbestrebungen gelang es, die Verbindung ihren ersten
Zielen zu entfremden.

Mit diesem ersten Zofingerfest verband Vulliemin seine

erste Schweizerreise. Der noch ganz junge Student trug eine

grosse Zahl von Empfehlungsschreiben an damals hervorragende
Männer in der Ostschweiz bei sich, Empfehlungen, die sehr
wahrscheinlich von seinem ehemaligen Lehrer Niederer im
Pestalozzi'schen Institut herrührten. So machte Vulliemin die



schweizerischer Historiker. 13

Bekanntschaft des Philologen Kaspar von Orelli. Niederer hatte

offenbar dem Zürcher Professor seine Neigung zum Geschichtsfach

verraten: Orelli nahm ihn freundlich auf und ermunterte
ihn in seiner noch furchtsam geäusserten Absicht, einst einmal
die Schweizergeschichte Joh. v. Müllers fortzusetzen, gab ihm
die wertvollsten Winke und Wegleitungen. — Von Zürich
führte ihn sein Weg in unsere Stadt St. Gallen, wo eben

Kaspar Zellweger in den Archiven seinen geschichtlichen Studien

oblag; Empfehlungen vermittelten auch hier wieder die

Bekanntschaft.

Wenn Kaspar von Orelli den jungen Geschichtsfreund zu
der gefassten Idee beglückwünschte und ihn zur Ausführung
derselben anfeuerte, so leitete dagegen Kaspar Zellweger seine

ersten Schritte in praktischer Hinsicht. Nicht nur nahm er
ihn freundlich auf, sondern veranlasste ihn sogar, gemeinsam

mit ihm zu arbeiten. Er zeigte ihm die Archive und erklärte
ihm, wie dieselben zu benutzen seien; er machte ihn
aufmerksam auf andere kantonale Archive, welche Fundgruben
für die Schweizergeschichte wären, verwies ihn auf ausländische

Sammlungen, deren Studium unerlässlich sei, weil sie vielfach
den Schlüssel lieferten zu den einheimischen, empfahl ihm eine

Anzahl von Werken, deren Studium demjenigen der vaterländischen

Geschichte unbedingt vorangehen musste, und welche

sich Vulliemin gleich nach seiner Heimkehr verschaffte. Hierauf
führte er ihn mit sich nach Trogen, behielt ihn mehrere Tage
bei sich und bewies ihm damals schon jene Freundschaft, die

er ihm bis an sein Lebensende bewahrt hat.

Mit offenem Auge durchwandert Vulliemin die beiden

Rhoden und erzählt manchen charakteristischen Zug von unsern
Nachbarn. Knousert, einer seiner ehemaligen Lehrer in Yverdon,
hatte ihm einen Brief zur Abgabe an seine Schwester übergeben,
die zu Appenzell im Kloster lebte. Vulliemin ermangelte nicht,
an die Pforte der Schwestern des heiligen Franziskus zu klopfen
und das Schreiben abzugeben. Zuerst weinte das Nönnchen
die hellen Thräuen bei diesem Lebenszeichen des totgeglaubten



14 Louis Vulliemin,

Bruders; dann holte es in der überströmenden Freude seines

Herzens alle Arten von Leckerbissen, Kuchen, Eingemachtem
etc. hervor, kurz, alles was es hatte, uud erzählte in treuherziger
Weise von seinem Klosterleben. Anfänglich habe die schrecklichste

Langeweile sie alle gequält: zur Abhülfe habe es auf den

Rat seines Bruders angefangen, die Kinder der Nachbarschaft

zu unterrichten. Wie aber die Sache ruchbar geworden, da

hätte sich an der Landsgemeinde eine Stimme tadelnd vernehmen

lassen darüber, dass die Schwestern des heiligen Franziskus
Kinder unterrichteten: «Da würde also eine ganze Anzahl

Appenzeller heranwachsen, die gescheidter sein wollten, als

andere? Wenn das so fortgehen sollte, was würde aus der

republikanischen Gleichheit werden ?» Die Landsgemeinde
erklärte diese Bedenken für begründet und beschloss, es sei

die Oberin einzuladen, dem Skandal ein Ende zu macheu und

die fehlbare Nonne einzusperren Diese kuriose Verirrung
des demokratischen Geistes steht übrigens nicht eiuzig da.

Kaspar Zellweger, dessen grossartige Wohltätigkeit die heutige
Generation mit Achtung und Dankbarkeit anerkennt, war
genötigt, dieselbe im Verborgenen zu üben, um nicht die Eifersucht

seiner Mitbürger zu wecken. Er hatte in Trogen eine

Lehranstalt gegründet und diese zugleich wacker dotiert, und gerne
hätte er sie dem Kanton geschenkt; aber die Landsgemeinde
wies zu wiederholten Maleu das durchaus uneigennützige und

hochherzige Anerbieten zurück mit der Begründung, es sei zu
fürchten, dass der Unterschied im Bildungsgrad der Laudes-
kinder der demokratischen Gleichheit zum Schaden gereiche.
Erst 1821 nahm der Staat die Schenkung entgegen, aus der
sich in der Folge die Kantonsschule in Trogen entwickelte.

Von Appenzell aus durchstreifte Vulliemin das Ländchen
die Kreuz und Quer und setzte seine Reise fort nach dem

Rheinthal uud dem Toggenburg. In Wattwil war er der Gast

des dortigen Pfarrers, « digne homme que nous ne connaissions

aucunement», bei dem er und sein Bruder zwei Tage
verweilten. Ganz besonderen Eindruck hinterliess ihm ein Natur-



schweizerischer Historiker. 15

genie in Innerrhoden, von dem er noch später bei einem
Besuch in Paris Thiers erzählte, worauf dieser erwiderte: « Combien

peut-etre de Shakespeare meurent en leur germe, mexonnus et
ii jamais ignores! »

Die Studien riefen Vulliemin nach Lausanne zurück.
Am 22. Juli 1821 wurde er ordiniert und ins waadtländische
Ministerium aufgenommen. Die Akademie, welche damals noch
die Funktionen eines Kirchenrates ausübte, übertrug ihm die
Stelle eines Pfarrverwesers (Suffragant) von Chexbres, iii der
Nähe von Vevey gelegen. Wir dürfen uns unbeschadet des

Gesamtbildes über seine pastorale Thätigkeit, die sich auf nur
wenige Jahre erstreckte, kurz fassen und uns damit begnügen,
diejenigen Züge hervorzuheben, welche dazu augethan sind, ein

Licht zu werfen auf seinen Charakter. Es unterliegt keinem
Zweifel, und der junge Pfarrer lässt hie und da durchblicken,
dass es ihn nicht wenig Mühe gekostet hat, die Lehren der
Kirche in Einklang zu bringen mit den Forderungen des

praktischen Lebens. « Meine religiöse Entwicklung vollzog
sich gar langsam; denn ich bin keiner von denjenigen, welche
der Herr auf dem Wege nach Damaskus niederschmettert».
Geängstigt von Zweifeln und Widersprüchen und einem immer
klarer sich aufdrängenden Bewusstsein, seiner Stellung und
seinem Gewissen nicht genügen zu können, verfiel er in eine

Art christlichen Pessimismus und wurde ein Opfer der Melancholie.

Aus dieser Gemütsverfassung, in welche ihn Kircheu-
und Glaubenslehren einerseits und der ihm angeborene, kritische
Zug anderseits gestürzt hatten, sollte ihn namentlich das vortreffliche

Beispiel seines schon genannten Oheims, des Pfarrers von

Nyon, erlösen. An dem edeln, praktischen Christentum dieses

vortrefflichen Mannes richtete sich der Zweifler wieder auf
und gewann das verlorene Gleichgewicht des Gemütes zurück.
Gonthier zog seineu Neffen zu sich nach Nyon; denn der
alternde Mann erbat sich die jüngere Kraft von der Akademie
als Hülfspfarrer. Im Jahr 1824 vermählte sich Vulliemin mit
Mlle. Marie Galliard, die einer seit dem Widerruf des Ediktes



16 Louis Vulliemin,

von Nantes in der Waadt ansässigen Hugenottenfamilie
entsprossen war. « Ich habe in ihr gefunden, was mein Herz sich
gewünscht hat; ihrem Einfluss danke ich es hauptsächlich, dass

nach und nach die Schatten aus meinem Gemüte gewichen sind,
welche es ehedem verdunkelt hatten».

Es ist vorhin versucht worden, mit ein paar kurzen Strichen
das religiöse Leben zu charakterisieren, das unmittelbar nach

der Restauration im Waadtland herrschte, das sich
kennzeichnete durch träge, verschlafene Indifferenz, sowohl der
Hirten als der Herde. Indessen aber war die Zeit nahe

gerückt, da Leben und Bewegung in die matten, formenstarren
Zustände kommen sollte, und alle Zeichen des Wiedererwachens

waren schon vorhanden; nicht nur in der Waadt, sondern auch

anderswo machte sich eine Strömung, ein Fortschritt religiöser
Ideen bemerkbar. Allerdings war diese Bewegung mehr
ausländischen Ursprungs, nahm aber gar bald nationalen Charakter

an: englische und schottische Missionäre waren an die Gestade

des Genfersees gekommen und hatten mit ihrem neuen
Evangelium warme und bereitwillige Aufnahme gefunden in einem

Lande und unter einem Volke, das unter der Herrschaft der Berner
nicht nur in politischer, sondern eben auch in religiöser Hinsicht
beherrscht und gemassregelt worden war. Das Suchen und
Tasten in politischer wie in religiöser Hinsicht ist vielleicht aus
der Jugend des Kantons zu erklären. Erst zwanzig Jahre war
es, seit das Land mündig geworden; nun war es in den

Flegeljahren. Noch war es die Freiheit und Selbständigkeit nicht
gewohnt, und in den neuen Verhältnissen bewegte es sich mit
der Unerfahrenheit der Jugendlichkeit. Wie jedes gewaltsame
Zurückhalten und Niederdrücken eine Reaktion zur Folge hat,
sobald dieser Druck aufhört, so geschah es auch in dem nun
selbständig gewordenen, ehemaligen Unterthanenland: in dem

Suchen nach dem religiösen uud politischen Gleichgewicht kam

es zu Exzessen. Als daher die Missionäre und später ihre
Schüler, grösstenteils junge und unerfahrene Leute, zur religiösen
Wiedergeburt und zum Aufwachen aufforderten, als sie (wie



schweizerischer Historiker. 17

Vulliemin sagt) «mit Neulingshänden zur alten Fackel griffen»,
fanden sie willige Ohren uud Herzen, und bald' genug zeigte
sich die von solchen Bewegungen unzertrennliche Schwärmerei:
die Gewissen und Gemüter wurden aufgeregt; die Verwirrung
drang in den Schoss der Gemeinden und Familien, und das

Volk wurde seinen teuren Gewohnheiten und seiner Ruhe
entrissen. — Diese neue Predigtweise, geübt von Unberufenen,
war den Sitten des Volkes anstössig, uud zwar um so mehr,
als die Verkündiger der neuen Lehre in ihren Ansichten gar
engherzig und von geistlichem Hochmut keineswegs frei waren;
voller Aumassung warfen sie sich auf zu Richtern über die
Herzen und sprachen unbedächtig über sie das Verdammungsoder

Begnadigungsurteil aus, das auszusprechen dem Menschen

nicht zusteht. Bis anhin hatte man den liebeu Gott als den

Urquell alles christlichen Lebens betrachtet: die neue Lehre
sah in ihm ein beinahe veraltetes Idol, begrüsste dagegen
Jesum Christum als einen neuen Jupiter und räumte ihm eine

Stellung und Bedeutung ein, die er bis dahin nicht gehabt
hatte. Die Unfehlbarkeit, mit welcher die neuen Apostel über

religiöse Fragen entschieden, erregte Ärgernis im Volke, das

zu allen Zeiten gegenüber geistlicher Aumassung sehr empfindlich

gewesen und jede selbstherrliche Überordnung gehasst
hat. Die Folgen blieben nicht aus: man mass die «Frommen»
mit feindlichen Blicken; man verdächtigte sie auf alle Weise;
man schob ihnen schändliche, lichtscheue Laster unter, ähnlich
wie man es den ersten Christen gethan, und wie es heute noch

zu geschehen pflegt.
Die grosse Mehrheit der Geistlichkeit nahm Stellung gegen

die Frömmler und verurteilte ihr Gebahreu in Wort und Schrift;
das Volk aber kämpfte mit andern Waffen: es überfiel die

Häuser, wo die Konventikel abgehalten wurden, und sprengte
die Momiers auseinander, indem es in Ermanglung von
Hydranten die Feuerspritzen in Bewegung setzte. Diese Selbsthülfe

des Volkes veranlasste die Intervention des Grossen

Rates, welcher am 20. Mai 1824 jenes berüchtigte Gesetz er-
2



18 Louis Vulliemin,

liess, wonach alle ausser der Landeskirche gehaltenen, religiösen
Versammlungen und alle Proselyteumacherei als strafbar
erklärt, ja mit Landesverweisung geahndet wurden. Dieses
Gesetz, geschaffen unter dem Eindruck der ersten Aufregung,
kam dem Volke äusserst gelegen, und unter dem teilweisen
Schutze desselben schritt der Janhagel zu den bedenklichsten
Ausschreitungen.

Die Momiers hatten sich rekrutiert aus den Kreisen der

Vornehmen und Begüterten, eine Thatsache, die auch nicht
geeignet war, das Volk zu versöhnen und zu beruhigen; denn

es konnte nicht fehlen, dass in den religiösen Zwist sich auch
sozialistische Rancune mischen würde.

Vulliemin nahm in dieser schwierigen Frage eine
unentschiedene Stellung ein: er verurteilte zwar damals noch die
Dissidenz, schärfer aber die durch das Gesetz sanktionierte
Verletzlichkeit der Glaubens- und Gewissensfreiheit. Er giebt
zu, dass er durch die neue Strömung einigermassen beeinflusst
worden sei. Mit andern Gesinnungsgenossen wandte er sich
in einer Petition an die Akademie, indem er Protest erhob

gegen die gesetzlich geschützte Intoleranz, und befürwortete die
Schaffung einer freien, vom Staate unabhängigen Kirche, welche
17 Jahre später ins Leben treten sollte. Obwohl grundsätzlich
getrennt von den Dissidenten, suchte Vulliemin nichtsdestoweniger

die gemeinsame Arbeit mit ihnen auf dem Gebiete der

Wohlthätigkeit, indem er hoffte, dass von diesem neutralen
Boden aus vielleicht eine Einigung, wenigstens eine Vermittlung
zu erzielen wäre: gemeinschaftlich gründete man in Nyon einen

Armenverein, ein Waisenhaus und eine evangelische Gesellschaft.
Ein Leiden, dessen Spuren sich schon längst bemerkbar

gemacht hatten, nämlich eine störende Nervenschwäche, wozu
sich auch noch eine schwache Stimme gesellte, so dass er in
dem kleinen Nyoner Kirchlein kaum verstanden werden konnte,
nötigte Vulliemin, die Ärzte zu konsultieren. Man empfahl ihm
Schonung und Reisen, damit er sich ausruhe, und da Vulliemin
sich in der glücklichen Lage befand, den ärztlichen Rat be-



schweizerischer Historiker. 19

folgen zu können, begab er sich, mit Empfehlungsbriefen von
seinem Oheim Gonthier versehen, nach Paris. Nachdem er
sich die Weltstadt etwas besehen hatte, machte er die Bekanntschaft

einer grossen Zahl hervorragender Persönlichkeiten
damaliger Zeit; er bemerkt mit Genugthuung, wie man ihn in
diesen Kreisen wie einen Angehörigen der Familie behandelt
und zu Tische geladen habe. So verkehrte er häufig im Hause

von Mme. Guizot, deren Sohn, der spätere Staatsmann und
Gesandte, sich damals historischen Arbeiten hingab, lernte Mi-
gnet und Amedöe Thierry, den Historiker, und Thiers kennen;
die Bekanntschaft mit diesem letztern entwickelte sich zu
einem wirklichen Freundschaftsverhältnis, das auch in späteren
Jahren, nachdem der damalige Journalist und Gelehrte sich zum
Staatsmann und Präsidenten der Republik emporgeschwungen
hatte, fortgeführt und namentlich auch dann gepflegt wurde,
wenn Thiers, wie er im Sommer häufig ,zu thun pflegte, am
Genfersee weilte.

Nach sechswöchentlichem Aufenthalt in Paris kehrte Vulliemin

nach Nyon zurück. Sein Nervenleiden war gewichen; aber die

Heilung erwies sich in der Folge als eine vorübergehende.
Bald sah er sich genötigt einem Amte zu entsagen, das er im
Lauf der Jahre lieb gewonnen hatte. So ergab es sich aus
den obwaltenden Umständen, dass er sich in noch jungen Jahren
seinem wahren Berufe zuwenden und, ungehindert durch
ökonomische Sorgen, einem Ziele zustreben konnte, das er schon

während seiner Studienjahre im Stillen nie aus den Augen
gelassen hatte. Seine Reisen auch hatten oft genug den Nebenzweck

gehabt, seinen geschichtlichen Neigungen zu dienen und
sie rege und wach zu erhalten, und mit Vorliebe hatte er sich

unter seinen Bekannten stets enger an diejenigen anzuschliessen

gesucht, deren Geistesrichtung und Wissen seine Zwecke zu
fördern imstande waren.

Der Familienkreis hatte sich im Lauf der Jahre enger
und enger geschlossen : seine zwei Schwestern waren in jugendlichem

Alter gestorben; bald war ihnen auch die Mutter gefolgt,



20 Louis Vulliemin,

kurz darauf der von ihm so hochgeschätzte Onkel, Pfarrer
Gonthier. Im Jahre 1834 siedelte Vulliemin über nach

Lausanne, dem geistigen Zentrum des Kantons, um die Archive
und Bibliotheken zur Hand zu haben, und führte von da an das

behagliche Leben eines Privatgelehrten.
An demselben Tage, an welchem er sein Amt niedergelegt

hatte, begann er das ernste, kritische Studium Joh. v. Müllers,
von Glutz und Hottinger. Diesen letztern übersetzte er, eine

Arbeit, der er sich mit so viel Fleiss, Liebe und Hingebung
widmete, dass er sie in überraschend kurzer Zeit bewältigte.
Sein zweiter Schritt war, nach Zürich zu gehen und Hottinger
seine Übersetzung vorzulegen. Hottinger empfieng den
Westschweizer in herzlicher Weise, fand zwar seine Übertragung
etwas frei, aber dem Geiste des Originals entsprechend, und
auf seine Verwendung übernahm das Haus Orell & Füssli den

Verlag. Dem Zürcher Professor hatte das Wissen und die
Arbeitslust uud Begeisterung, womit der junge Historiker die
sich selbst gestellte Aufgabe gelöst hatte, so hohe Achtung
eingeflösst, dass er ihn lebhaft ermunterte, Zeit und Kraft, von

nun an einer selbständigen Arbeit, der Fortsetzung Joh. v.
Müllers zu widmen.

Wie aber Vulliemin sich eingehender mit diesem Plane

zu beschäftigen anfing, lernte er erst die Grösse und Schwierigkeit

des Unternehmens kennen. Da stieg in ihm der Gedanke

auf, dass eine historische Gesellschaft hiebei eine schätzbare
Gehülfin sein könnte, die einesteils im Publikum das geschichtliche

Interesse wecken, andernteils ihm beim Sammeln von
Quellenschriften und Urkunden helfend zur Seite stehen würde.
Schon 1834 regte er im «NouvellisteVaudois» den Gedanken einer
Schweizerischen Geschichtsforschenden Gesellschaft an; vorerst
sollten ihn aber näherstehende Aufgaben in Anspruch nehmen.

Mehrere seiner Freunde hatten wiederholt den Wunsch

ausgesprochen, dass die Jahre 1835 und 1836, eigentliche
Jubiläumsjahre für die Waadt, da sie vor damals 300 Jahren
an die Schweiz gekommen und die Reformation angenommen



schweizerischer Historiker. 21

hatte, nicht verstreichen sollten, ohne dass das Andenken an

jene Zeit aufgefrischt würde. Da wurde Vulliemin beauftragt,
den «Chroniqueur» herauszugeben, ein Blatt, das während der
zwei Jahre seines Bestehens alle 14 Tage erschien, und das die
Geschichte jener vergangenen Zeiten schilderte, namentlich aber

durch die Neuheit der Form das Interesse erregte: es hatte
nämlich jeweils einen Leitartikel, Inland, Ausland und « faits
divers », wie die Zeitungen unserer Tage. Durch den « Chroniqueur»

wurde so ziemlich erreicht, was Vulliemin anstreben

wollte, nämlich Weckuug des historischen Interesses unter den

Westschweizern, und als der Ruf erging zur Gründung einer
Societe d'histoire de la Suisse romande, antwortete das Publikum

mit grosser Sympathie.
Es waren ganz besondere Umstände, welche Vulliemin

veranlassen sollten, an sein Hauptwerk heranzutreten. Ein
Franzose, Monsieur Ballimore, ein Verwandter der Buchhändler-
und Gelehrtenfamilie Cherbuliez in Genf, der sein Vermögen
in Paris gemacht hatte und nun in St. Gervais zurückgezogen
lebte, wünschte seine Müsse mit der Herausgabe einer Schweizergeschichte

auszufüllen und machte Vulliemin bezügliche
Vorschläge. Der Plan war, dass Monnard, damals (1835) Professor

an der Akademie und am öffentlichen Leben beteiligt, Joh. v.
Müller und Glutz übersetzen sollte. Darauf würde die von
Vulliemin schon besorgte Übersetzung von Hottinger folgen,
welche er hierauf bis zum 18. Jahrhundert fortzusetzen hätte;
endlich sollte Monnard mit der Geschichte der Neuzeit den

Abschluss bilden. Das Honorar sollte Fr. 800 betragen für
jeden Band Übersetzung; für die Originalarbeiten aber bot
Ballimore Fr. 8000, welche Vulliemin und Monnard zu gleichen
Teilen unter sich teilten.

Mit aller Hingebung machte sich Vulliemin an die ihm

übertragene, genau abgegrenzte Arbeit. Die folgenden zwei Jahre
widmet er seinen Studien und den damit verbundenen Reisen;

er erforscht die Archive und Bibliotheken in Genf, Neuenburg,
Freiburg, im Wallis, in Basel, Aarau, Bern und Zürich; er



22 Louis Vulliemin,

besucht die klassischen Stellen, die Schlachtfelder; ebenso

führen ihn seine Forschungen nach Lyon, nach Marseille, Genua

und Turin. Nicht überall wollte mau gern dem Schweizer die

Archive öffnen; aber die Empfehlungen, welche hochgestellte
Personen ihm stets bereitwilligst zur Verfügung stellten, verschafften

ihm schliesslich überall Zutritt, selbst da, wo man Fremde

sonst kaum oder nie zuzulassen pflegte. Selbstverständlich
wurden gesellschaftliche Pflichten und Annehmlichkeiten nicht

vernachlässigt. In Turin lernte er den unglücklichen Silvio
Pellico kennen, der 10 Jahre (1820—1830) in österreichischer

Gefangenschaft geschmachtet und Spielberg als gebrochener
Mann verlassen hatte. Pellico, von dem nach seiner
Freilassung seine Landsleute erwartet hatten, er würde durch

patriotische Werke die freiheitlichen Bestrebungen in Italien
wecken und fördern, fand in sich nicht mehr die frühere Kraft
und das ehemalige Feuer und war unpopulär geworden. Vullie-
miu suchte ihn nichtsdestoweniger häufig auf, wusste ihn aus
seiner Gedrücktheit herauszulocken und stand später beständig
mit ihm in Korrespondenz.

Im gleichen Jahre finden wir Vulliemin in Luzern, von wo

aus er sich nach dem Tessin begibt, und wo ihm der damalige
Staatsrat und Statistiker Franscini dienstfertig zur Seite steht.
Von Bellinzona aus führt ihn sein Weg in die Bündnerthäler
nach Chur; durchs Prättigau geht er nach dem Engadin, überall
forschend und sammelnd, bis nach Mailand, wo ihm die Archive

zum ersten Mal definitiv verschlossen bleiben (1838). Die
österreichische Regierung witterte nämlich in dem harmlosen
Gelehrten einen Spion und liess alle seine Schritte, all' seinen

Umgang polizeilich überwachen, und zwar in so aufdringlicher
und ostentativer Weise, dass er sich ordentlich nach der Rückkehr

ins nahe Vaterland sehnte und den Augenblick begrüsste,
da er wieder Schweizererde betrat:

«J'affirme que je ne me suis jamais senti plus heureux
de rentrer dans ma patrie, que jamais je n'ai trouve le Simplon



schweizerischer Historiker. 23

plus beau, l'air des Alpes plus pur et que jamais je n'ai revu,
le cceur plus joyeux, la terre libre des Suisses ».

Im Jahr 1839 finden wir Vulliemin in Paris, wo seine

Bekannten aus früherer Zeit, M. Michelet und M. Mignet, ihm
bei seinen Forschungen mit aller Zuvorkommenheit begegnen
und ihn mit grosser Freundschaft behandeln; auch verkehrt er
im Salon von M. Thiers, damals Minister des Auswärtigen, in
intimster Weise.

Wir machen uns einen Begriff yon der Arbeitskraft Vullie-
mins, wenn wir wissen, dass er in etwas mehr als zwei Jahren
sein Pensum, drei Bände, bewältigte; schon 1842 verliess der
letzte Band die Presse. Monnards 18. Jahrhundert sollte später
erscheinen. Eine deutsche Übersetzung, herausgegeben bei
Orell & Füssli in Zürich, wozu Hottinger ein schmeichelhaftes

Vorwort geschrieben hatte, liess nicht lange auf sich warten.
Die Freunde Vulliemins hatten mit Spannung das

Erscheinen des Werkes erwartet und zollten ihm fast durchwegs

ungeteilten Beifall; fleissig und einträchtiglich wurde daher im
In- und Auslande das Lob der neuen Schweizergeschichte
eingeläutet. Es fehlte dem Autor auch nicht an Ehrungen aller
Art: die Akademie in Turin ernannte ihn zu ihrem Mitgliede,
die Akademie in Lausanne zum Honorar-Professor, der Basler
Historische Verein zum Ehrenmitglied. König Friedrich
Wilhelm IV. von Preussen schenkte ihm eine goldene Medaille, und

vom König von Sardinien erhielt er das Ordenskreuz des hl.
Lazarus und des hl. Mauritius; endlich wurde er von der
Universität Basel zum Doctor honoris causa ernannt.

In den folgenden Jahren übernimmt Vulliemin im Verein
mit Monnard die Redaktion des «Courrier Suisse», arbeitet aber

zugleich an einem von einer deutsch-schweizerischen Kommission

angeregten « Historisch-geographisch-statistischen Gemälde

der Schweiz », das bei Huber in St. Gallen und Bern erschien,
uud wovon ihm als Aufgabe der Kanton Waadt zugeteilt
worden war.

So teilte er seine Thätigkeit zwischen Politik und Geschichte



24 Louis Vulliemin,

zu einer Zeit, welche reich an Aufregungen war und deren

politische Spannungen in der die Kantone beunruhigenden
Jesuitenfrage gipfelten. Der Ohnmacht der Tagsatzung stand

die unternehmungslustige kantonale Initiative gegenüber, und
während die oberste Landesbehörde sich mühsam darüber stritt,
ob sie oder ob sie nicht befugt sei, in der schwebenden Frage
zu entscheiden, klang im Volke der gebieterisch fordernde Ruf:
« Fort mit den Jesuiten! » Auch im Waadtlande richtete sich

der Sinn des Volkes mit Unwillen gegen den römischen Jesuitismus,

der schmerzlich an die religiöse Spaltung im Kanton
erinnerte. In dem verhassten Methodismus sah man das Abbild
der Jesuitengefahr: der frömmelnde Hochmut der Momiers,
die protestantische Unnatur, welche Staat und Kirche zu
beherrschen drohten, regte die Gemüter mächtig auf. Die Dissi-
denz hatte sich im Laufe der letzten 20 Jahre durch ihre
Beharrlichkeit, durch ihre Standhaftigkeit und Leiden viele

Sympathien erworben unter den Anhängern der Landeskirche,
und wenn sie numerisch auch nicht viel gewachsen war, so war
dagegen ihr Geist in die Landeskirche gedrungen. Dort hatte

er ein starkes, kirchliches Unabhängigkeitsgefühl einerseits und

grosse, politische Abneigung gegen das damalige radikale Regiment

anderseits gezüchtet, ein Regiment, das die Momiers
seit dem berüchtigten Erlass vom Mai 1824 fortwährend hart
mitgenommen und das die Glaubens- und Gewissensfreiheit

häufig genug verletzt hatte. Unter solchen Umständen brauchte
es nur eine Veranlassung, die Katastrophe herbeizuführen.

Als 1845 die Regierung den Pfarrern des Kantons eine Proklamation

zustellte, worin die Annahme der im Schosse des Grossen

Rates ausgearbeiteten Verfassung empfohlen war und ihnen
anbefahl, dieselbe von der Kanzel zu verlesen, weigerten sich

über 40 Geistliche, dem Verlangen der Regierung nachzukommen,
da sie gesetzlich nicht verpflichtet seien, amtliche Publikationen
von der Kanzel zu verlesen. Die renitenten Pfarrer wurden
vor die Kapitel gestellt und von denselben freigesprochen. Der
Staatsrat sah freilich die Sache anders an als die Geistlichkeit



schweizerischer Historiker. 25

und suspendierte die meisten Angeklagten im Amte auf kürzere
oder längere Zeit. Da trat die gesamte kantonale Geistlichkeit
im grossen Saale des Stadthauses zusammen, und nach

zweitägiger Beratung reichten 184 Pfarrer ihre Demission ein mit
der Erklärung, keine Willkür erdulden und ihre Funktionen
nicht eher wieder aufnehmen zu wollen, bis sie gegen staatliche

Übergriffe sicher gestellt seien. Diese Sicherstellung wollte der
Staat nicht leisten, und so gründeten zwei Jahre später die

Demissionäre, die in den Augen ihrer Anhänger als Märtyrer
galten und entsprechend gefeiert wurden und denen reichliche

Geldspenden zuflössen, die eglise libre und in Lausanne eine

faculte de theologie.
Die mit dieser Kirchenspaltung verbundene Revolution

hatte Vulliemin veranlasst, die Redaktion des «Courrier Suisse»

aufzugeben, der nun radikal werden sollte. Direkt beteiligte
er sich nicht an diesem Kirchenstreit; aber in seinen Briefen,
namentlich an Calame, den neuenburgischen Staatsmann, findet
der Zwist ein bewegtes und schmerzliches Echo. Er hatte wie

kein anderer die Entwicklung der kirchlichen Verhältnisse im
Kantone verfolgt und hatte richtig erkannt, dass Fehler auf
beiden Seiten begangen worden waren; den Grundsatz der
Glaubens- und Gewissensfreiheit aber hatte er stets hochgehalten,
und er sah darum in der Härte des Staates eine Verletzung
dieses Grundsatzes. So kam es, dass er die Sache der
Demissionäre und Dissidenten zu der seinigen machte, sie in
Wort und Schrift verteidigte und freundschaftlichen Verkehr
mit ihnen anbahnte, indem er sie in seinem Hause empfing.
Freilich trat er anfänglich trotz allen Drängens der eglise libre
nicht bei, da er damals grundsätzlich gegen die Lostrennung
war und noch auf eine Wiedervereinigung hoffte, fand überdies,
wie Mme. Vulliemin schreibt, « dass die Demokratie sich darin

zu breit mache, und er sich mit den Geistlichen nicht gut
vertragen könne ». Aber kurz daraul liess er sich zum Professor
der Theologie an der faculte libre wählen und trat nun der



26 Louis Vulliemin,

Kirche auch formell bei, der ohnehin schon alle seine Sympathien
gehört hatten.

Im Jahre 1849 machte er die Bekanntschaft des Zürcher
Professors G. v. Wyss, welche bald zu warmer Freundschaft
sich entwickeln sollte, die in gleicher Herzlichkeit andauerte
bis zum Tode Vulliemins und die in einem ununterbrochenen
Briefwechsel, zuweilen auch in persönlichem Zusammentreffen,
gepflegt wurde.

Vulliemin hatte sich in Mornex — ganz nahe liegt jetzt der
Lausanner Bahnhof — eine Villa gekauft und lebte, da er sich von
aller Politik zurückgezogen hatte, in völliger Zurückgezogenheit
seinem stillen Amte eines Lehrers der Theologie, seinen

Lieblingsstudien und dem Briefwechsel mit lieben Freunden. Im
Umgang mit Gebildeten findet er seine liebste Zerstreuung;
alles was die damalige Gesellschaft von Lausanne und
Umgebung an hervorragenden Persönlichkeiten aufwies, stand in
vertrautem Verkehr mit dem gelehrten Einsiedler von Mornex.

Wir treffen wieder auf die Namen von Thiers und Mignet,
von Souvestre, dem liebenswürdigen Schriftsteller, der sich vor-
übefgeheud in Lausanne aufhielt; er steht in Verbindung mit
den Genfer Gelehrten Amiel und Naville, selbsverständlich mit
Monnard, ebenso mit dem Pater Hyacinthe; er empfängt später
in seinem Hause Blumer von Glarus, den Präsidenten des

Bundesgerichtes, Anderwert von Frauenfeld, und viele Andere.

Unterdessen war die Einsamkeit in seinem Hause eingekehrt.

Von seinen vier Kindern erlag das eine, der einzige Sohn,
im Jünglingsalter einem Lungenleiden; die zwei altern Töchter
hatten sich verheiratet. Wir finden ihn in den 50 er und 60 er
Jahren gar häufig auf dem Wege nach Nizza, wo er seinen

Sohn begraben hatte, und wo eine seiner Töchter in glücklichen
Verhältnissen lebte. Dort fesseln ihn bald neue Bande, namentlich

an seinen lieben, aber früh verstorbenen Enkel. Vulliemin
besass in hohem Grade jenen feinen, liebenswürdigen Humor
und jene harmlose Schalkheit, welche die Herzen der Kleinen
im Sturm zu nehmen pflegt und die in den folgenden, an einen



schweizerischer Historiker. 27

seiner jungen Freunde gerichteten Zeilen zum glücklichen
Ausdruck gelangt:

«Mon cher petit Arnold,
On me dit, que tu es prison nier. Tu es pris par la patte;

je plains beaucoup un garenn qui est pris par le pied. Es-tu
comme Achille'? Tu sais qu'il etait invulnerable dans tout son

corps, excepte la patte. Eh bien, il faut guerir cette jambette,
et pour cela patience, patience. On dit que ton lit est couvert
de jeux, d'amusements, en sorte que j'ai peut-etre tort de te

plaindre. Et puis, tu as ta bonne mere tout k toi, coquin,
c'est ce que je t'envie. Je voudrais bien pouvoir passer de

longs moments k causer avec ta mere »

Und wie ein Spross der Familie nach dem andern hin
sank, während der alternde Mann frischen Geistes sich wieder
anschloss an die junge Generation und den Geist unserer Zeit,
so finden wir auch seinen Verkehr sich immer weiter
ausdehnen. In seinen Briefen begegnen wir neuen Namen,
demjenigen Ramberts, Professors am eidg. Polytechnikum,
demjenigen Conr. Ferd. Meyers, der freundschaftlich mit ihm
verkehrt und ihn als Modell verwendet für seinen Herzog Rohan

in Jürg Jenatsch; er schreibt seit seiner Wahl zum Professor
der Theologie Artikel historischen und moral-theologischen
Inhalts in die «Revue chretienue» und den «Chretien evangelique»
und ist ständiger Rezensent für die «Bibliotheque universelle».

Ohne sich am öffentlichen Leben zu beteiligen, verfolgt er
doch die Tagesfragen mit regem Interesse, so diejenige der

Revision der Bundesverfassung, in der er den zu Tage tretenden

Zentralisationsgedanken als überzeugter Föderalist ins Pfefferland

wünscht, die Schöpfung einer eidgenössischen Universität, wobei

er auch wieder fürchtet, die Westschweizer möchten zu kurz
kommen, den Krieg von 1870/71, die Mermillod - Affäre, die

Gotthardsubvention: alles findet ein Echo in seinen Briefen,
namentlich an Wyss, der meist mit ihm einig geht.

Im Alter von 76 Jahren fasst er noch den Gedanken,
eine Schweizergeschichte, einen «kleinen Vulliemin», zu schreiben,



28 Louis Vulliemin,

der für Schulen bestimmt sein sollte. Die Arbeit, die er
anfänglich mehr spielend und zur Erholung betrieben hatte, sollte
ihn bald genug völlig in Anspruch nehmen. Häufig fand er
sich im Zwiespalt mit der Kritik, deren Resultate, die mit der
poetischen Tradition herzlos aufräumten, er gar gerne in Frage
ziehen möchte. Sein beständiger Berater bei der Abfassung
des I. Bandes war G. v. Wyss, der häufig die historische Treue
auf Kosten der Legende retten musste. Im IL Band gesellte
sich Vulliemin einen Mitarbeiter zu in der Person des Professors
Vaucher in Genf. Es konnte nicht ausbleiben, dass der
hochkonservative Waadtländer und der kritische Genfer Professor
die historischen Thatsachen nicht selten von gar verschiedenem
Standpunkte aus beurteilten. «Der zweite Band», urteilt
Vulliemin, «ist wahrscheinlich ein wenig besser als der erste,
weil ich mit dem Stoff vertrauter war», — und fährt dann in
launiger Weise fort — «doch hat mir Vaucher manchen Hieb
versetzt, an Scharmützeln hats nicht gefehlt». Die gegenseitige
Achtung, welche sich die beiden Gelehrten unverhohlen zollten,
liess sie leicht alle Differenzen begleichen. «Ah, vous etes le
plus aimable des patriarches!» pflegte Vaucher auszurufen,
wenn Vulliemin ihm in diesem oder jenem Punkte nachgegeben
hatte.

An seinem 80. Geburtstage ehrten ihn 12 seiner Freunde,
Mitglieder der Schweizerischen Geschichtsforschenden Gesellschaft,

mit einem Geschenk, einem Becher von künstlerischer
Ausführung, begleitet von einer von G. v. Wyss redigierten
Adresse.

Ein Jahr später, am 10. August 1879 erlag Vulliemin
einem Lungenleiden. Vaucher widmete ihm einen Artikel in
den «Melanges d'histoire nationale», wo er als Fachmann die

Bedeutung des Verstorbenen für die Wissenschaft in präziser
Weise klar legt. Ich entnehme daraus folgende Züge:

Vulliemin war ein ausgezeichneter Geschieht seh reib er,
weit weniger ein Geschichtsforscher, wenn ersieh auch mit
Quellenstudien häufig genug beschäftigte. Der kritische Geist



schweizerischer Historiker. 29

wurde bei ihm nicht selten zu sehr im Zaume gehalten oder

gar völlig unterdrückt durch das Trachten und Streben nach

künstlerischer Darstellung, uud es konnte zuweilen geschehen,
dass er der Harmonie des Ganzen die Detailgenauigkeit zu
opfern imstande war. Aus diesem Grunde stellen viele eine

Anzahl kleinerer Schriften, wie einige von ihm verfasste

Biographien, weit über seine Geschichtswerke. Er stand, wie

übrigens seine Zeit überhaupt, auf der Grenzlinie, welche die

traditionelle von der kritischen Geschichtschreibung trennt;
aber als er sich in vorgerückteren Jahren daran machte, seine

kleine Schweizergeschichte zu schreiben, begriff er wohl, dass

es an der Zeit sei, mit der Tradition zu brechen und sich der

neuen Schule anzuschliessen. Er hat darum mit äusserster

Gewissenhaftigkeit seine Aufgabe gelöst und ein Buch geschaffen,
das bündig ist, ohne dabei an Klarheit einzubüssen, das genau
ist, ohne jemals langweilig zu werden — kurz, ein Buch, in
dem die Forderungen der Kunst und der Wissenschaft auf

glückliche Weise vereinigt worden sind.
Wenn ich aus dem vor Ihnen entrollten Lebensbild die

Persönlichkeit Vulliemins schärfer hervortreten lassen musste,
so würde das etwa in folgender Weise geschehen: diejenigen,
welche ihn persönlich gekannt haben, rühmen an ihm die
Liebenswürdigkeit im Umgang, mit der er seine Umgebung zu fesseln

wusste. Auf seinem geistreichen Antlitz lag stets ein Ausdruck
wohlwollender uud milder Heiterkeit, die durch einen
entschiedenen Zug von Vornehmheit gehoben wurde. In geselliger
Unterhaltung wusste er sich leicht zum Mittelpunkt der
Gesellschaft zu machen vermöge seines ausgezeichneten Erzählertalentes,

einer unerschöpflichen Zahl von unterhaltenden,
belehrenden oder erheiternden Geschichtchen, die er trotz seines

dünnen Stimmchens mit feinem Lächeln und zeitweilig mit
schwachem Wetterleuchten von Schalkheit und Schelmerei gar
wirkungsvoll zu geben wusste.

Vulliemin war ein Aristokrat, zwar nicht von Geburt, aber

in seinem ganzen Denken, Fühlen und Handeln. Er hat zeit-



30 Louis Vulliemin, schweizerischer Historiker.

lebens nach unten eine vornehme Abgeschlossenheit beobachtet
und sich seinen Umgang gerne in höheren Kreisen gesucht.
Sein Genuss waren seine Studien, seine Korrespondenz. Da
liebte er über alles die Arbeit, besonders in den frühen
Morgenstunden; dem in Angriff genommenen Pensum lag er ob mit
rastlosem Eifer. Diese Tugend hat er geübt bis an sein Ende
trotz zunehmender Kränklichkeit; noch am Abend vor seinem
Tode beschäftigte er sich mit seiner Schweizergeschichte.

In religiöser Hinsicht huldigte er dem Jenseits-Christentum
seiner Kirche, der er von ganzem Herzen zugethan war;
dessenungeachtet teilte er manche ihrer Engherzigkeiten nicht und
hatte sich von Jugend auf den freien, weiten Blick auch in
religiösen Dingen gewahrt. Über alles aber liebte und schätzte

er in jedem Bekenntnis die Freiheit in Glaubenssachen, welche

er durch die Abhängigkeit der Kirche von staatlichen Behörden
bedroht glaubte. Dieses Unabhängigkeitsgefühl hat Vulliemin
auch in seine politischen Anschauungen hinübergetragen: er ist
stets zum Föderalismus gestanden. Dass aber auch einem
Föderalisten das Vaterland gar sehr am Herzen liegen kann,
hat Vulliemin bewiesen in jungen und alten Tagen, und es bildet
gewiss auch ein Kennzeichen seiner patriotischen Gesinnung,
wenn wir als einen Hauptreiz seiner Schweizergeschichte
hervorheben, dass dieselbe durchweht ist von einem Hauch inniger
Vaterlandsliebe.


	Louis Vulliemin, schweizerischer Historiker aus der Waadt

