Zeitschrift: Jahrbuch fir schweizerische Geschichte

Band: 19 (1894)

Artikel: Altschweizerische Volksfeste
Autor: Tobler, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-30307

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-30307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALTSCHWEIZERISCHE
VOLKSFESTE.

LUDWIG TOBLER.




Leere Seite
Blank page
Page vide



Die #ltern Eidgenossen haben schwerlich weniger Feste
gefeiert, als die heutigen, denen man die Zahl der ihrigen so
oft als Zeichen iibermissiger Genusssucht zum Vorwurf macht.
Der Unterschied zwischen Einst und Jetzt besteht wohl mehr
in der Art und Gestalt, als in der Hiufigkeit der Feste, be-
sonders zunichst darin, dass die dltere Zeit weniger Feste von
allgemein eidgendssischem Charakter feierte; einzig die Schiitzen-
feste waren einigermassen von dieser Art und haben darum
diesen Charakter und einen gewissen Vorzug bis auf heute be-
wahrt, wihrend den heutigen eidgendssischen Turn- und Sénger-
festen die #ltere Zeit nichts an die Seite zu stellen hat; die
dem Turnen nur teilweise entsprechenden alteinheimischen Wett-
kiampfe wurden gelegentlich mit den Schiitzenfesten verbunden.
Die alte Eidgenossenschaft war freilich auch kleiner, als die

Anmerkung. Die folgende Arbeit ist die etwas gekiirzte, sonst
wenig verinderte Fassung zweier Vortrige, die in der Antiq. Gesellschaft
von Zirich in den Wintern 1892 und 1893 gehalten wurden. Sie trigt
daher keinen exclusiv gelehrten Charakter; sie beruht auf Quellen von
verschiedener Art, zum Teil nur auf mittelbaren, wie es der Natur des
Gegenstandes entspricht; Ergebnisse von Urkundenforschung wird hier
Niemand erwarten. So weit die Quellen zugiéuglich sind und in Kirze
angegeben werden konnen, sind sie an den betreffenden Stellen genannt;
80 weit sie, grosseren Teils, in den Sammlungen des Schweizerischen
Idiotikons schriftlich enthalten sind, wird man sie im Fortgang der Her-
ausgabe jenes Werkes dort angegeben finden, zum Teil der Reihe nach
unter Wortern wie Fest, Mahl, Tag, bezw. deren Zusammensetzungen,
zum Teil vereinzelt. Hier handelte es sich darum, das, was dort immer-
hin nur zerstreut und kiirzer gefasst zur Darstellung kommen kann, mit
ausfithrlicherer Schilderung einzelner Feste zu einem Gesamtbilde schwei-
zerischen Volkslebens dlterer Zeit zu vereinigen.



4 Altschweizerische

heutige, und damit, sowie mit der allerdings dagewesenen
grosseren Einfachheit der Sitten tiberhaupt und mit der ge-
ringeren Leichtigkeit der Verkehrswege wird die grissere Ein-
fachheit der alten Feste zusammenhiéingen, die auch noch nicht
mit periodischer Regelmissigkeit stattfanden. Andererseits
miisste man zu Gunsten der Neuzeit zugeben, dass die eigent-
lichen Leistungen, gerade in den Kiinsten des Schiessens und der
gymnastischen Ubungen, gestiegen sind, indem hohere manig-
faltigere und bestimmtere Anforderungen gestellt und strengere
Massstibe der Beurteilung angewandt werden; ein grosser Fort-
schritt sind auch die an den Schiitzen- und Turnfesten neben den
Leistungen Einzelner eingefihrten gemeinsamen Ubungen
oder Wettkimpfe ganzer Sektionen, beides in Zusammenhang mit
der fortschreitenden Verbesserung des Wehrwesens.

Der gleich im Anfang angedeutete Hauptunterschied zwischen
den #dltern und den neuern Festen besteht darin, dass jene, abge-
sehen von den Schiitzenfesten, einen mehr lokalen Charakter
trugen, womit eine der Kinschrinkung der Teilnahme ent-
sprechende grossere Innigkeit und Traulichkeit, eine wirmere
Gesamtstimmung sich verband, besonders, da an solchen Festen
auch Frauen und Kinder teilnehmen konnten, was bei grosseren
Festen weniger moglich ist.

Alle gesunde republikanische Gestaltung und Entwicklung
berubt auf der freien Ortsgemeinde, welche ihrerseits die
nichste Erweiterung des Familienkreises, der natiirlichen Grund-
lage alles Menschendaseins, ist und bleiben muss. Zwischen-
stufen zwischen Gemeinde und Eidgenossenschaft waren und
sind heute noch Bezirke und Kantone; aber diese sind zum Teil
kilnstliche politische Schopfungen spéterer Zeit und dem Volks-
gefithl fremder geblieben; ein natirlicheres Mittelglied wiren
die alten Gaue, Landesgegenden und Thalschaften, soweit sie
im Bewusstsein der Angehdrigen noch haften, weil sie auf an-
gestammten geographischen und ethnographischen Unterschieden
beruhen. Was wir heute von Bezirks- und Kantonalfesten
einzelper Vereine haben, ist darum auch nur kiinstliche



Volksfeste. 5

Organisation und ein in der That entbehrliches Ubermass:
alles kriftige und gesunde, auch gemiitlich warme Volksleben,
soweit es sich in den Festen darstellt, pulsiert in Gemeinde-
und Nationalfesten. Da nun die Nationalfeste der Neuzeit hin-
linglich bekannt sind, weniger die meistens aus #lterer Zeit
stammenden Gemeindefeste, so soll eine geschichtliche Dar-
stellung der letztern, soweit sie iiberhaupt moglich ist, und
zunichst mit Beschrinkung auf diejenigen, welche durch ihren
Zusammenhang mit dem biirgerlichen und politischen Leben
einer Republik am meisten Eigenthiimlichkeiten der Schweiz
gegeniiber andern Staaten offenbaren, Gegenstand der Behand-
lung sein.

Eine genaue, durchgehende und zutreffende Einteilung der
Volksfeste iiberhaupt ist nicht moglich, aber auch nicht nétig;
es gehort zum Wesen derselben, dass die verschiedenen einzelnen
Merkmale, nach denen man sie sonst einteilen konnte, sich viel-
fach kreuzen und verflechten. So ldsst sich z. B. der Gegen-
satz zwischen kirchlichen und weltlichen Festen innerhalb der
katholischen Bevolkerung nicht festhalten; die Feste der Kirche
haben sich zum Teil an Naturfeste des Heidentums angelehnt
oder mit solchen vermischt. Nicht minder merkwiirdige Uber-
ginge finden sich zwischen dem sonst so tiefgreifenden Gegen-
satz von Natur und Geschichte; Jahreszeitfeste treffen nicht
nur mit Kirchenfesten, sondern auch mit Gedenktagen histori-
scher Ereignisse, z. B. der sog. Mordnichte (die im Zircher
Taschenbuch von 1883 behandelt sind), sondern auch mit
periodischen Vorgéngen des biirgerlichen Lebens zusammen.

Am deutlichsten unterscheiden sich zunichst von allen
andern Festen diejenigen, welche rein der Erinnerung an
bestimmte geschichtliche Ereignisse gelten. Unter ihnen
stellen wir die voran, welche regelmissig alljahrlich am Ge-
denktage und am Orte des Ereignisses gefeiert worden. Am
bekanntesten sind die Feiern der Schlachten bei Sempach,
Nifels, am Stoss, bei St. Jakob an der Birs und bei Dornach,
also von Ereignissen, welche als Hohepunkte der vaterlindischen



6 Altschweizerische

Geschichte des XIV. und XV. Jahrhunderts gelten kdnnen.
Fir die Bestimmung des Alters dieser Feste fehlen uns voll-
stindige und zuverldssige Angaben. Doch wissen wir, dass die
Gedéichtnisfeier («Jahrzeit>) der Schlacht bei Sempach noch
im selben Jahr eingefithrt wurde, die der Schlacht bei Nifels
am 1. April 1389. Weniger sicher ist das Alter der Feier
der Schlacht am Stoss; doch scheint es nach der Darstellung
im Arch. f. Schw.-G. XIX, 22, bis ins XV. Jahrhundert hin-
aufzureichen. Die Feier der Schlacht bei St. Jakob an der
Birs soll erst vor 50 Jahren aufgekommen sein; sie trigt ja
auch einen andern, mehr politischen als religiosen Charakter
und ist mehr Sache einzelner Vereine als des Volkes, wie die
Feier der Schlacht bei Laupen nur von der Sektion Bern des
Zofingervereins veranstaltet wird. Betreffend die Schlacht bei
Dornach verordnete die Regierung von Solothurn im Jahr 1506
eine jihrliche Gedachtnisfeier der dort Gefallenen in der St. Ur-
suskirche. Auch in Dornach wurde wenige Jahre nach der
Schlacht eine solche Feier eingefithrt, die noch alljihrlich ge-
halten wird, wihrend die in Solothurn abgekommen ist.

Fiir eine Reihe von biirgerlichen Festen, welche mit Er-
innerungen an geschichtliche Ereignisse in einen nur unsichern
Zusammenhang gebracht worden sind, verweise ich auf die
oben citierte Abhandlung. Wenig bekannt und dort nicht an-
gefithrt ist die sog. « Mannen-Mittwoche» (Mittwoch vor Weih-
nacht) in Wallis, zur Erinnerung an die Schlacht bei Visp 1388
(s. Walliser Sagen, von M. Tscheinen, S. 115 ff.). In vorhistorisch
sagenhafte Zeit hinauf fuhrt die im Anz. f. schweiz. Altert. 1890,
S. 362, 1891, S. 569 besprochene, bis in das vorige Jahrhundert
gehaltene «Féte des Sauvages» im Eringer Thal desselben
Kantons, ein Jugend- und Volksfest, angeblich zum Andenken
eines Sieges, den die Vorfahren der Walliser itber wilde Ur-
bewohner des Landes erfochten. Von angeblichem Ursprung
eines an mehreren Orten des Kantons Bern unter dem Namen
« Hihnersuppe» iiblich gewesenen Festbrauches aus der Zeit
des Gugler-Krieges wird spiter die Rede sein, ebenso von einer



Volksfeste. 7

Festerinnerung an die Schlacht bei Dornach. Auch einige Feste
von nur lokaler Bedeutung werden oder wurden alljahrlich ge-
feiert; so in Wil (St. Gallen) am Donnerstag der Pfingstwoche
das Gedédchtnis der glicklich iiberstandenen Belagerung im
Alten Zirichkrieg 1445 (s. Sonntagsblatt des «Bund» 1892,
Nr. 39). In der ziircherischen Gemeinde Wiilflingen wurde
bis auf neuere Zeit am ersten Mai-Sonntag von der «Knaben-
schaft» der sog. Freiheitsbaum aufgerichtet, angeblich zur Er-
innerung an den Loskauf der Gemeinde von der dortigen
« Herrschaft», der aber vielmehr ein A nkauf war.

Zu den noch grosseren Zeitriumen, hundert Jahren oder
mehreren Jahrhunderten, als Jubilien, und bisher nur ein
Mal gefeierten Festen gehioren die, welche dem Andenken des
Eintrittes einzelner Kantone in den Bund oder eines denk-
wiirdigen Ereignisses in der Geschichte einer einzelnen Ort-
schaft gelten, auch die mit der Einweihung von Denkmélern
verbundenen. Diese Feste sollen hier chronologisch nach den
letzten 40 Jahren, in denen sie stattgefunden haben, aufgezihlt
werden, und zwar zuerst die, welche sich auf Ereignisse von
allgemein eigenossischer Bedeutung beziehen, dann einige von
bloss lokaler. Nihere Angaben iber die Art der Festfeiern
werden unterlassen, weil sie leicht aus den Zeitungen des be-
treffenden Jahres und aus besondern Festschriften, die damals
erschienen, geschopft werden konnen.

Es sind dies nun freilich nicht «altschweizerische» Feste,
sondern neuzeitliche zur Erinnerung an iltere Ereignisse,
aber sie sollen auch bloss zum Schluss der einleitenden Be-
trachtungen dienen und diirfen in der Gesamtabersicht nicht
fehlen.

1. Feste zur Erinnerung an Kreignisse von allgemein
eidgenossischer Bedeutung.

1851. Eintritt von Ziirich in den Bund, gefeiert mit histori-
schem Umzug in der Hauptstadt und mit einem Jugend-
fest im ganzen Kanton.



1853.
1864.

1876.

1881.

1886.
1891.

1864

1884

1889

1890

1892,

Altschweizerische

Eintritt von Bern in den Bund (hist. Umzug).
Eintritt von Genf vor 50 Jahren (der aber auch all-
jabrlich am 31. Dezember gefeiert wird). In die Sechziger
Jahre fiel auch die Einweihung des Winkelried-Denkmals
in Stans und des Denkmals in Neuenegg.
Schlacht bei Murten (grossartiger historischer Umzug mit
Teilnahme aus allen damaligen Kantonen).
Tagsatzung in Stans mit Auftreten des Nikl. v. Flie
und Eintritt von Freiburg und Solothurn in den Bund.
Einweihung des Denkmals bei Sempach (mit Festspiel).
Bund der Urkantone (gefeiert in Schwyz und auf dem
Riatli, mit Festspiel).

Grindung der Stadt Bern (grossartiger Umzug mit
Festspiel).

I1. Feste von lokaler Bedeutung.

(22. Juli) feierte Winterthur mit historischem Umzug
das Andenken an die Verleihung seines Stadtrechtes
durch Rudolf von Habsburg. .
Griindung des Unot in Schaffhausen (1564).
(29. Sept.) feierte Stein am Rhein seinen Eintritt in
die Eidgenossenschaft vor 400 Jahren (mit Umzug).
(3. Juni) feierte Schleitheim (Kt. Schaffhausen) die Ab-
schaffung eines Restes fremder Jurisdiktion.
(5. Okt.) beging Gersau das Andenken seiner vor 500
Jahren erkauften Freiheit (mit einem Volksschauspiel);
im selben Herbst Rapperswil (St. Gallen) das Gedédchtnis
der siegreich bestandenen Belagerung im Jahr 1388.
Vereinigung von Gross- und Klein-Basel (mit Festspiel).

Die seit den Dreissiger Jahren iiblich gewordene Auf-
fihrung von Volksschauspielen aus der Schweizergeschichte an
der Fastnacht gehdrt nicht hieher, bildet aber mit den vorhin
aufgezihlten eigentlichen Festspielen einen wichtigen Beitrag
zu der Neugestaltung eines schweizerischen Volkstheaters nach
Art des XVI. Jahrhunderts.



Volksfeste. 9

Wir treten nun unserm Hauptgegenstande niher, den stidti-
schen oder ldndlichen Gemeindefesten, die meistens alljahrlich,
wenn auch nicht immer mit gleichem Schwung und Aufwand,
gefeiert werden oder wurden, nicht mit Beziebung auf ein ge-
schichtliches Ereignis, sondern im Zusammenhang mit regel-
méassigen Erscheinungen des natiirlichenund biirgerlichen Lebens.

Als ein Beispiel der Geschichte eines einzelnen Festes
dieser Art mag die Kirchweih dienen. Was das Wort ur-
spriinglich bedeutet, sagt die Zusammensetzung deutlich genug;
ebenso bekannt ist aber auch, was Kilbi im Laufe der Zeit
geworden ist! Zwischen den beiden Wortformen und Be-
deutungen liegt ein grosses Stiick Kulturgeschichte, und der
Abstand ist noch.grisser, als zwischen « Messe » als Benennung
des katholischen Kultusaktes und «Messe» im Sinne von Jahr-
markt. Die Kirchweih der Stadt Ziirich war urspriinglich das
Fest der bekannten drei Heiligen, deren Andenken die Haupt-
kirche geweiht wurde. Dass diese Bedeutung der Feier sich
fast ganzlich verloren hat, ist aber nicht erst Folge der Re-
formation; denn schon bei den konfessionell noch ungetrennten,
aber zu geselligen Freuden stets geneigten Eidgenossen des
XV. Jahrhunderts waren die Kilben(-en) sehr weltliche Feste
geworden, zugleich aber erwiinschte Anldsse, eidgendossische
Freuundschaft zu bezeugen und zu pflegen. Bekannt sind die
Einladungen der Angehorigen anderer Kantone oder eines Teiles
desselben Kantons zu gemeinschaftlicher Feier einer Kilbe oder
Fasnacht. Einem Besuch der Zircher in Uri im Jahre 1487
folgte eine Reihe von andern seit dem Anfang des XVI. Jahr-
hunderts. Im Jahr 1509 lud das luzernische Amt Rotenburg
die benachbarten zu einer Kilbe, die keine weitere Veranlassung
hatte. 1100 Ménner mit ihren Frauen und Kindern sassen
bei reich besetzten Tischen, und die Kosten beliefen sich auf
300 Minzgulden. Der Aufwand mit Essen und Trinken war
iibrigens nicht immer so gross; Konrad Cysat horte im Jahr 1596
von ginem 107 Jahre alten Bauer, zu seiner Zeit habe man an der
Kilbe noch keinen Wein, sondern Milch und «Sufi> getrunken.



10 Altschweizerische

Im Jahr 1517 luden *die 4 Waldstitte die Basler zu einer
Kilbe nach Altorf. 60 Basler zogen hin und blicben 8 Tage.
Zum Abschied verehrte man ihnen 4 ausgesuchte Ochsen und
jedem Stadtknecht und Soldner ein Kleid. Die Ochsen wurden
auf die Ziinfte verteilt; der Rat gab Wildpret und Wein zu
einer gemeinsamen Mahlzeit, bei der auch die Armen gespeist
wurden. Anno 1524 kamen 100 Schwyzer an die Kilbe nach
Glarus, wihrend im selben Jahr 200 Glarner am St. Jakobstag
die Urner Kilbe besuchten. Im Jahr 1540 zogen die Ziinfte
der Stadt Basel nach Liestal, viele zu Pferd in bunten Ge-
windern und mit Fahnen, auch Geistliche dabei. Sie wurden
in Liestal von einem wohlgeriisteten ‘Gegenzug empfangen, zu-
sammen 1300 Mann, auch aus den benachbarten Amtern. Fir
den folgenden Tag luden die Stidter die von der Landschaft
zu sich und erwiderten die Bewirtung. Die Giste wurden auf
die Zinfte verteilt. Nach Tische wurden Kampfspiele veran-
staltet, wozu die Herren Preise stifteten. Auf dem Heimwege
begleitete man die Giste bis nach St. Jakob.

Die Reformation eiferte allerdings aus religiésen und sitt-
lichen Griinden gegen die Kilben; aber die Anhinglichkeit an
die alte Sitte konnte einen einzelnen Ort sogar zum Entscheid
fir Beibehaltung des alten Glaubens bestimmen. In dem Dorf
Wiesen am Hauenstein handelte es sich damals um die Frage,
ob man ferner zur katholischen Kirche in Trimbach gehéren
oder dem bereits reformierten Liufelfingen einverleibt werden
wollte. Nachdem der Pridikant des letztern Ortes mit seiner
Beredsamkeit bereits Anklang gefunden hatte, stellte der katho-
lisch gesinnte Ammann der Gemeinde vor, es handle sich ein-
fach darum, ob man noch ferner Kilbe haben wolle oder
nicht; wer die Kilbe wolle, moge ihm nach Trimbach folgen,
und zwar solle es dort eine zweitigige geben! Ein Geiger
und ein Pfeifer standen bereit, und als er sich unter ihrer
Musik in Bewegung setzte, folgte ihm die ganze Gemeinde nach.

Auf die Kilbe des Jahres 1626 -lud die Regierung von
Zirich Vertreter des gesamten Landvolkes ein und bewirtete



Volksfeste. 11

gie (Egli, Akten Nr. 1038). Leute vom See kamen in grossen
Schiffen, samt ihren Pfarrern und Untervigten, auch sonst an
der Kirchweih in die Stadt. Sie wurden von zwei Ratsherren
bewillkommt, fuhren drei Mal um den Wellenberg, landeten
beim Fraumiinster, zogen durch die Stadt und wurden gastiert.
Als jedoch im Jahr 1566 bei einem solchen Zug ein Teil der
oberen Briicke unter der Volksmasse einbrach, wurde den
Seeleuten der Kilbe-Besuch verboten, 1628 alles Kilbe-Leben
iberhaupt, auch der Besuch auswirtiger Kilben; an die Stelle
der alten Lustbarkeit trat der Bettag! Das Kilbe-Leben im
Thurgau schildert um dieselbe Zeit ein Prediger mit den
Worten: <«Kriimer, Kegelspiel, Spieltische, Musikanten locken
viel Volk herbei. Nach dem Essen und Trinken kommt es
zu Schldgereien und anderm wiisten Treiben. Trunkene briillen
wie das Vieh, schreien und jauchzen, springen und tanzen.
Einige singen Psalmen, andere Hurenlieder, die Dritten treiben
Unzucht». Im XVIII. Jahrhundert wurden daher, besonders
um das schiadliche Besuchen fremder Kilben abzustellen, die
verschiedenen Ortskilben (darunter auch solche, die bloss einer
Kapelle oder gar nur dem Bildsticklein eines Weilers galten!)
auf einen Tag, die Landeskilbe, verlegt, auch in ganz
katholischen Kantonen, wie Luzern. So weit nun die so redu-
zierte oder konzentrierte Lustbarkeit hauptsichlich nur im Essen
(doch meistens von bestimmten, fir diesen Tag stehenden
Lieblingsspeisen) und Trinken, Tanz und Spiel allenthalben
ziemlich gleich begangen wird, bietet sie kein weiteres Interesse.
Es haben sich aber da und dort Besonderheiten erhalten oder
festgesetzt, die bemerkt und zusammengestellt zu werden ver-
dienen, da sie einen guten Kern enthalten, auch weiterer Aus-
bildung fihig und wiirdig wiren.

In Sursee wurden an der Kirchweih Schultheiss und Rite
neu bestellt; sie war daher auch unter dem Namen Surseer
Anderung bekannt. Auf diesen Tag kehrten zur Ausiibung
ihres Stimmrechtes alle Biirger von nah und fern in ihre Heimat
(&hnlich wie die Tessiner bis auf die letzte Zeit, aber friedlicher!),



12 Altschweizerische

und diese Heimkehr ist bis auf die Neuzeit geblieben, wenn
sie auch jetzt nur noch Teilnahme an dem Festmahl, nicht
mehr an den Wahlen, zum Zweck hat.

Im Dorfe Zollikon bei Zirich bestand bis gegen Ende des
XVIII. Jahrhunderts die Sitte, dass an der Kilbe Knaben und
Midchen einen auf der Allmend stehenden, frithes Obst tragen-
den Baum in Beschlag nahmen und ihren Gespielen Anteil an
der Beute herunterwarfen. Diese Ubung bildete den Mittel-
punkt allgemeiner Festlust fir Jung und alt, welche den ganzen
Nachmittag erfiillte, nachdem am Vormittag (wie noch heute
geschieht) der Ertrag der ca. 700 andern Obstbiume der All-
mend in mehreren Umgiingen versteigert worden war. Etwas
dhnliches ist der in Niederweningen vorkommende Laubertag,
der durch den Weibel in den Wohnungen der nutzungsberech-
tigten Biirger angesagt wird. Dann ziehen aus jedem Hause
Je zwei Leute in den Wald, wo man den ganzen Tag bleibt,
um sich mit Laub fir die Betten oder Streue zu versehen.
Neben dieser Arbeit wird allerlei Scherz getrieben und der
Wald ertont vom Jauchzen.

Ahnliche alte Rechtsbriuche hangen anderswo mit der
Kilbe zusammen. Die Leute von Hombrechtikon (Ziirich)
mussten jihrlich an die Kilbe auf die Ufpnau kommen, zum
Zeichen, dass sie als Unterthanen dorthin gehérten. Maien-
und Herbstkilbe waren z. B. in Wetzikon auch Termine fiir
Jahresgerichte. Die Kilben in Graubiinden sind auch Zahltage;
es gibt dort eine Langsi- (Lenz) und eine Herbstkilbe, beide
zweitdgig; in Glarus eine Sommer- und eine Winterkilbe, die
letztere das Fest des Kirchenpatrons. Weitere Besonderheiten
kniipfen sich an die zusammengesetzten Namen der Kilben
einzelner Orte, wobei das Grundwort dann zum Teil eine
engere Bedeutung annimmt, indem es nicht mehr ein allge-
meines Volksfest, sondern zuweilen nur einen ortlich und zeit-
lich bestimmten Brauch eines engern Kreises bezeichnet.

Die sogenannte «Vorstidtler-Kilbe»> wird von den Hausbe-
sitzern von Klein-Solothurn am Margretentage gefeiert und mit



Volksfeste. 13

der Erinnerung an die Schlacht bei Dornach verkntipft, indem
die waffenfahige Mannschaft eben von der Kirchweih zum Ent-
satz nach Dornach abberufen worden sei und nach der Riick-
kehr die Lustbarkeit fortgesetzt habe. Nach dem Gottesdienst
versammeln sich Manner und Frauen im Gasthof zum Festmahl,
zu welchem auch Giste sich einkaufen kénnen. Dort wird der
Kilbe-Tanz versteigert. Der Meistbieter erhilt das Recht und
die Pflicht, denselben zu erdffnen, mit seiner Tanzerin allein,
mitten auf der Aarebriicke. Berusste Knaben kreisen um die
Gruppe, um ihr im Gedringe Luft zu machen. Vom Festmahl
werden Niisse und Backwerk fiir die Jugend massenhaft auf
die Gasse geworfen. Ahnlich wurde bis auf neueste Zeit die
Kalte Kilbe (so genannt, weil sie im Januar stattfindet), das
Fest der drei Gesellschaften von Klein-Basel, mit Festmahl,
Umzug und Tanz auf der Rheinbriicke gefeiert. Einem engern
Kreise der Einwohnerschaft eines Ortes, einem Stande, gehdren
auch die Alplerkilben an, welche im Herbst nach der Abfahrt
von den Alpen gehalten und mit der Abrechoung iiber den
Ertrag der Sennerei wihrend des Sommers verbunden werden.
Besonders bekannt und oft beschrieben ist die Alplerkilbe in
Stans, der die Maskenfiguren der sogenannten Wildleute be-
sonderen Reiz geben. Gleichzeitig haben auch die Schitzen
ihre Kilbe und die Knaben ein Wettschiessen mit Armbrusten.
Bei der Kilbe der Sennenbruderschaft im Wiggithal des Kantons
Schwyz am 10. September gibt es Steinstossen, Wettlaufen,
Sackgumpen, Klettern, Alphornblasen und Jodeln. Die «Schaf-
kilbe» in Graubiinden ist nur eine Versammlung der Bauer-
same zur Priifung ihrer Schafweide, in Arosa verbunden mit
einem Schafmarkt; dagegen ist die «Zigerkilbe» mit Schmaus,
Tanz und Vorfihrung einer verkleideten Figur verbunden,
welcher letztere Akt «die Schwiegermutter begraben> genannt
wird.

An einigen Orten der alten Landschaft St. Gallen fand an
der Kilbe unter Trommelschall ein Aufzug der jungen Mann-
schaft mit Seitengewehr statt, angefiilhrt von einem Burschen



14 Altschweizerische

mit einem Federhut, den ihm Burschen aus andern Gemeinden
zu entwenden suchten, woriiber oft blutige Schligereien ent-
standen. Das war die «Federnkilbe»>. Etwas adhnliches wird
von einem Jugendfest berichtet, welches, nach altem Brauche,
im Jahr 1648 in Lenzburg gehalten wurde und zu welchem
viele Landleute sich einfanden. Junge Bursche mit weissen
Federn auf den Hiiten forderten einander heraus. Schon am
Morgen kam es dartiber zu Héndeln und gegen Abend schlug
man sich an 30 Orten, in Wirtshiusern und auf der Gasse,
so dass die Biirger unter die Waffen treten und die Streithihne
aus den Thoren schaffen mussten.

Dass das fahrende Volk der «FKecker» seine Kilbe in
Gersau hatte, ist bekannt und vor einigen Jahren wieder dar-
gestellt worden. Aber auch der geistliche Stand wurde in
solche Lustbarkeiten hineingerissen. Bei der Kilbe des Frauen-
klosters in Schwyz musste die Frau Mutter den Vortanz fithren.
Die am 21. August im sogenannten Bruderhofli, einem Siechen-
haus, in Schaffhausen gehaltene Kilbe wurde ziemlich ausge-
lassen mit Spiel, Trunk und Tanz begangen.

Nachdem an dem Beispiel der Kirchweihe gezeigt worden
ist, wie ein Volksfest von urspriinglich allgemeinem Charakter
im Lauf der Zeit an einzelnen Orten besondere Gestalt und
Bedeutung annehmen konnte, sollen nun umgekehrt diejenigen
zahlreichen Feste angefithrt werden, welche, von einem be-
sondern Anlass, und zwar des biirgerlichen Lebens, aus-
gehend, mehr und weniger allgemeine Volksfeste werden konnten.

Den natiirlichsten und zugleich wichtigsten Anlass zu
biirgerlichen Festen bot die jahrlich oder nach einer Periode
von mehreren Jahren wiederkehrende Neubesetzung der
Gemeinde- oder Staatsimter. Die Biirgerschaft fritherer
Zeiten war nicht so iberhauft mit Rechten und Pflichten zu
Wahlen und Abstimmungen aller Art, wie die heute mit den
Segnungen einer ausgebildeten Demokratie beladene; das Ge-
fiihl fiar den Wert einer einfachen republikanischen Verfassung
war noch nicht abgestumpft durch Ubermass und Missbrauch.



Volksfeste. 15

Die Wahltage waren Ehrentage fiir die Gewéhlten und Freuden-
tage filr die Wihler, und wenn auch die Wahl schon damals
nicht immer auf «die wigsten und besten» fiel, wie sie nach
der iiblichen Formel sollte, so war sie doch wohl seltener als
heute irregeleitet durch falsche Riicksichten und Kkiinstliche
Umtriebe. Auf die Wahl folgte oft der Eidschwur der Be-
amteten und der Untergebenen, ihre Pflichten zu erfiillen. Die
Festlichkeiten, die bei diesem Anlass stattfanden, konnten ver-
schiedene Gestalt annehmen; meistens waren es Aufziige oder
Umziige und Mahlzeiten, aber es gab auch noch Besonder-
heiten, die sich nicht einteilen oder einfach benennen lassen.
In einigen Kantonen, besonders Wallis und Graubiinden, be-
stehen oder bestanden solche < Besatzungsfeste» bis auf neuere
Zeit; in andern sind sie teilweise oder ganz abgekommen und
nur aus élterer Zeit bezeugt.

Im Wallis hatte jede Gemeinde ihr Panner; daneben gab es
und gibt es noch Fahnen der Zehnten. Der Triiger einer solchen
wurde unter grosser Feierlichkeit auf Lebenszeit gewahlt und ein-
gesetzt ; er bezog auch eine bedeutende Besoldung, aus der er
aber nach der Einsetzung die ganze Bevilkerung seines Be-
zirkes drei Tage lang bewirten musste, nachdem schon die
Wahl einiges Geld gekostet hatte. Uber den Bezirksfahnen
stand dann noch die Landesfahne, deren Triger nach dem
Landeshauptmann der hochste Beamte war. Feierlich war aber
auch schon die Einsetzung eines einfachen Dorf- oder Thal-
fahndrichs, z. B. in Lotschen im Jahr 1857. Die dazu ein-
geladenen Ehrengéste wurden am Vorabend auf Pferden an
den Festort gefuhrt, nachdem die Wahl schon einige Tage
vorher geschehen war. Am Morgen frilh gaben Trommeln und
Pfeifen Tagwacht, nachdem schon Bollerschiisse den Festtag
angekiindet hatten. Die ganze Bevolkerung der drei Thal-
gemeinden erschien festlich geschmiickt. Um 9 Uhr war Gottes-
dienst in der Pfarrkirche, wobei die junge Mannschaft weisse
Hosen und rote Riocke trug, auf den Tschakkos Federbiische.
Ein provisorischer Fiahndrich trug das Panner. Nachmittags



16 Altschweizerische

1 Ubr ging der Zug auf den Festplatz. Dort wurde ein grosses
Viereck gebildet. Die Redner traten vor, das Militar hielt
Ordnung. Der abtretende Fahndrich stellte sich mit dem
Panner an die Seite seines Redners, des Pfarrers, dessen Rede
von den Verdiensten des Erstern und von der Wilrde der
Fahne handelte. Dann folgte die Ubergabe der letztern an
ihren neuen Triger, der vom Volk mit einem Hoch! begriisst
wurde., Beim Abmarsch ging das weibliche Geschlecht voran,
um den Zug nochmals passieren zu sehen; in Gomb besteht
aber die eigentiimliche Sitte, dass das Frauenvolk die Strasse
verbarrikadiert und sich dem Zug entgegensiemmt, bis es iiber-
wiltigt wird. Der neue Fenner ladet dann das Volk ein, sich
im Gemeindehaus auf seine Kosten gitlich zu thun, wobei er
es am spitern Abend, begleitet von Fackeln, besucht und aber-
maliges Lebehoch! empfingt. Das Fahnlein-Fest in Ulrichen
bestand in einem militirischen Aufzug mit Ubungen, der all-
jihrlich an Pfingsten stattfand. Die Amter des Fihndrichs
und Hauptmanns wurden mit den zwei &ltesten Minnern neu
besetzt, welche diese Wiirden noch nie bekleidet hatten. Am
Abend mussten der Hauptmann mit einem Alpkése, der Fahndrich
mit Getrink die Mannschaft nach den Strapazen des Tages er-
quicken und ihnen damit die durch die Wahl erwiesene Ehre
vergelten.

Die Besatzung ist in Graubiinden noch immer das
schonste Volksfest, an dem sich, besonders im Zehngerichten-
bund, die ganze Bevilkerung des Kreises beteiligt. Im Engadin
besteht die Festlichkeit in der Beeidigung und feierlichen Ein-
setzung der neu gewihlten obersten Gerichts- und Verwaltungs-
behdrde mit nachfolgender Mahizeit und Tanzbelustigung.

Im Rheinwaldthale wurde im vorigen Jahrhundert die
Besatzung folgendermassen gefeiert. — Schon am Ostermontag
hatten die jungen Leute sich versammelt und jedem Burschen
war ein Médchen als Begleiterin zur Landsgemeinde durch das
Los bestimmt. Am Morgen des folgenden Sonntags begann
der Zug aller 5 Gemeinden des Thales nach der Ebene, wo



Volksfeste, 17

einst die Vorfahren ihre Treue geschworen hatten. Paarweise,
unter fliegenden Fahnen, Trommelschall und Begleitung aller
Ménner ritten die Ratsherren nebst dem Pfarrer heran, und
es wurde der Eid geleistet. Jeder Knabe hatte sein M#dchen
zu sich aufs Pferd genommen und ebenfalls zur Landsgemeinde
gefithrt; dann folgte Tanz und Schmaus und dauerte bis zum
vierten oder fiinften Tage. Die Knaben allein trugen die Kosten,
jeder wenigstens einen Louisdor. Das Midchen schenkte seinem
Begleiter ein Hemd oder anderes Kleidungsstiick.

In Nidwalden hatte der neu gewdhlte Landammann
seinen Wihlern ein Mahl zu geben, bei dem es ziemlich bunt
hergegangen zu sein scheint, da der Landrat A° 1614 eine
Verordnung dagegen zu erlassen nitig fand, laut welcher statt
des Mahles jedem iiber 14 Jahr alten Landmann 5 Kreuzer
gegeben werden sollten. Aber die Landsgemeinde beschloss
Fortdauer des Mahles, welches denn auch, etwas eingeschrinkt,
bis in dieses Jahrhundert iiblich geblieben ist.

In Schwyz gab es ein Festessen bei der Wahl des
Pannerberrn. Das Panner wurde in festlichem Zuge,
Trommler und Pfeifer und eine Schaar Harnischménner an
der Spitze, in die Wohnung des neuen Pannerherrn getragen,
wofiir dieser die Triager im Wirtshaus mit einem reichlichen
Mahl regalierte, wahrend das Volk im Rathaus mit Brod und
Wein versehen wurde. Dem letzten Pannerherrn (dem aus dem
Sonderbundskrieg bekannten Oberst Abyberg) soll dieser Ehren-
tag 60 Dublonen gekostet haben.

An den beiden Johannistagen (dem des T#ufers 24. Juni,
dem des Apostels am 27. Dezember) hielt der Rat von Luzern
seit dem XV. Jahrhundert nach der Amterbesetzung
Mahlzeiten, zu welchen alle Beamten, Staatsangestellten
und die in der Stadt wohnenden fremden Gesandten mit ihrem
Gefolge, auch die Vorsteher der Stifter und Kldster, eingeladen
waren. Bei diesen Mahlzeiten wurde fiir jede Person 2!/2 Mass
Wein gerechnet; die Biirger brachten noch eigenen siissen Wein

mit, und der Nuntius schenkte einige Legel «Italidner» aus,
2



18 Altschweizerische

aber erst, wenn auf die Gesundheit des Papstes angestossen
wurde. In Folge der gestiegenen Heiterkeit wurde die Reihen-
folge der Toaste nicht immer genau beobachtet und die fremden
Diplomaten dadurch zuweilen beleidigt. Es wurde auch einmal
beantragt, diese Mahlzeiten wegen Feuersgefahr nicht mehr im
Rathaus zu halten (!). Der Aufwand wurde im XVII. Jahr-
hundert eingeschrinkt, weil der urspriingliche Zweck gewesen
sei, freundliche Unterhaltung der Biirger, nicht Uppigkeit zu
pflegen; aber das Menu umfasste im Jahre 1695 immer noch
einige 30 Gerichte, Fleisch mit Zutrachten. Im XVIII. Jahr-
hundert wurden die Mahlzeiten abgeschafft, dafir an die Rite
je ein Dukaten bezahlt (v. Liebenau, Das alte Luzern, S. 203 f.).
Die neugewihlten Beamten wurden sogleich nach der Wahl
zur Beeidigung in feierlichem Zug durch die Stadt in die
Peterskapelle geleitet. Dagegen fand der sogenannte Zug
mit dem Ammann erst am Stephanstage (26. Dezember)
statt und war eine besondere Lustharkeit. Laut Bericht von
Josias Simmler vom Jahre 1576 wiéhlten die jungen Birger
zum Ammann einen, der etwas Spottwirdiges begangen hatte.
Er erhielt von der Stadt einen Rock und von jedem Biirger,
der sich verheiratete, ein Paar Hosen. Dagegen musste er
zur Feier des Wahltages auch einige Kosten auf sich nehmen,
so dass im Jahre 1667 ein wenig Begiiterter sich die Wahl
verbat, damit er nicht «zum Spotte noch den Schaden habe ».
Spiter wurden die Kosten fir den Ammann den vier jiingsten
Ratsherren auferlegt. Bei der Wahl wurde ein Bericht iiber die
Vorkommnisse des letzten Jahres verlesen, eine Art Fastnacht-
zeitung, welche nicht immer in den Schranken des Anstandes
gehalten gewesen zu sein scheint, da Ermahnungen zur Ehrbar-
keit notig wurden. Dagegen honorierte der Rat einen gelungenen
Bericht im Jahre 1695 mit 7 Gulden. Nach dem Zuge (der
A° 1602 durch Werfen von Ritben und Eisklotzen beschidigt
wurde) fand ein frohliches Mahl auf dem Rathaus statt. Im
Jahre 1712 wurde dies abgeschafft, dagegen vom Rathaus herab
durch einen Weibel nach Verlesung der Stadtordnung und Er-



Volksfeste, 19

zéhlung toller Streiche Brot unter das Volk geworfen. (Liebenau,
S. 208—209).

Das schonste Fest der Entlebucher war die sogenannte
Huldigung oder der Schwortag, meistens alle zwei Jahre
in Schupfen abgehalten. Frith morgens riistete und sammelte
sich die wehrhafte Jugend; jedes der drei Amter stellte 400
Mann. Der Landespfeifer, Landestambour, Landeshorner und
Landesbote trugen alte Entlebuchertracht: Weste und Hosen
aus einem Stiick, rot und griin; der Landespannermeister,
Landeshauptmann und Landesfihndrich trugen schwarze Klei-
dung, Hosen und Strumpfe gefiltelt. Auf dem Platz vor dem
Landhaus in Schiipfen wurde dem Erstgenannten das Panner,
dem Landeshauptmann ein Spiess oder Sponton iibergeben;
andern ehrwirdigen Méannern wurden die Panner aus den
Romerziigen, das von Murten und die Schiitzenfahne zugeteilt.
Unter Trommelschall und Musik erschienen ‘dann die Herren
Landvogte, begleitet von einem Schreiber und von einem Ge-
richtsdiener in der Farbe der Stadt Luzern, und der Zug ging
auf ein Feld, wo fir die hohen Herren und die Geistlichkeit
eine Biithne errichtet war. Zunichst vor dieselbe stellten sich
die genannten Vorsteher des Landes, dann die 3 Bataillone und
hinter ihnen das gesamte Volk, auch das weibliche Geschlecht.
Der abtretende Landvogt begriisste die Landleute und dankte
fiir ihre bewiesene Anhinglichkeit an die Regierung; der neu-
gewiihlte ermahnte zur Fortsetzung- dieses Verhaltens und ver-
sprach Erhaltung der alten Freiheiten. Dann trat der Landes-
pannermeister vor, begriisste die Landesviiter, dankte fiir ihre
Obsorge, empfahl die Aufrechthaltung der alten Rechte und bot
dem neuen Herrn Landvogt ein Geschenk in Gestalt von 50
Mass Wein, dem alten ein Wildpret oder einen Kidse. Dann
folgte der Schwur nach alter Formel, der Stadt Gehorsam und
Schutz zu leisten. Bei der folgenden Neubesetzung der Landes-
amter hatten alle einheimischen freien Manner Stimmrecht, die
Ansissigen nicht; dagegen konnten bei diesem Anlass Ansissige
zu Landleuten erhoben werden.



20 Altschweizerische

Ein eigentiimliches Nachspiel bestand darin, dass die an-
wesenden Midchen unter Trommelschlag einen Wettlauf
hielten, bei dem die besten Lauferinnen Preise in Gestalt von
Kleidungsstiicken erhielten. Die Vorsteher gingen dann zu
einem Nachtessen; das Volk zerstreute sich in die Wirts-
hiiuser, wo Gesang und Tanz bis zur Morgendimmerung dauerten.
(Stalder, Fragmente tber Entlebuch, II, 115 ff.).

In Glarus wurde frither der Pannertag gefeiert, wenn
nach Erwédhlung eines neuen Pannerherrn die Panner ihm
itbergeben wurden. Sie wurden unter dem Geldut aller Glocken:
aus dem Hause des alten Pannerherrn abgeholt und dem neuen
zugestellt, dabei allem Volke gezeigt, und bei jedem einzelnen
Panner wurden von dem dasselbe Emporhaltenden die Ereig-
nisse erzdhlt, bei welchen es gebraucht worden war. Das
letzte Pannerfest wurde im Oktober 1828 gefeiert.

Der Schwor-Sonntag im alten Zirich war der
Sonntag nach dem sog. Meistertag, an welchem letztern
die Vorsteher der Ziinfte neu gewihlt wurden. Am Samstag
vor dem Schwor-Sonntag wurde der eine Biirgermeister neu
gewihlt, ebenso die Unterbeamten des Rates. Am Sonntag
sehwuren dann der neugewihlte Biirgermeister, die Rite und
Zunftmeister und die ganze Biirgerschaft im Grossmiinster
ihren Amts- und Biirgereid mit feierlichem und weitlaufigem
Ceremoniell, welches v. Moos beschreibt. Am Samstag war der
Ratsschreiber in der Stadt herumgeritten und hatte an neun
Pliatzen die Einladung auf den Sonntag ausgerufen, begleitet
von einer Menge von Knaben, denen er bei der Riickkehr aufs.
Rathaus Pfennige verteilte.

Auch in Winterthur war bis Ende des vorigen Jahr-
hunderts der grosste politische Festtag der Schwortag, eine
kirchliche Feier mit nachfolgendem Schmaus der Biirgerschaft,
an dessen Stelle seit 1712 eine blosse Verteilung von Wein
und Brot trat. Im Jahr 1557 war der zu Ehren des neu-
gewihlten Schultheissen veranstaltete Festtrunk der Biirger-



Volksfeste. a1

schaft auf einer breiten Lind e gehalten worden, die zu diesem
Zweck mit 6 Tischen hergerichtet wurde. (Meyer, Wint. Chron.
Geilfus 1, 6).

Wir schliessen diese Angaben mit einigen Notizen iiber
biirgerliche Feste in Kantonen, welche frither noch nicht freie
Glieder der Eidgenossenschaft waren.

In Lenzburg wurde nach geschehener Amterbesetzung am
Maientag die ganze Birgerschaft auf dem Rathaus bewirtet.
Die Mahlzeit wurde vom Grossweibel nach bestimmter Taxe
besorgt; der Rat lieferte Wein und Brot. Die Edelleute der
Umgegend waren als Giste eingeladen. So im Anfang des
XVIIL. Jahrhunderts. Seit 1735 wurde die Mahlzeit in einen
Geldbetrag an die Biirger umgewandelt. Spiter fiel auch dieser
weg. Friher hatte man schon am Vorabend, dann am Morgen
des Haupttages und wieder am Nachtag getafelt. (Miller,
Lenzburg).

Mahlzeiten waren auch mit den sogenannten « Aufritten»,
d. h. Einzigen von neuen Geistlichen und Landvdgten, ver-
bunden. Ein bernisches Mandat von 1628 beschrinkt die
Zahl der zu einem <« Ufritt-Mal»> Einzuladenden auf die an dem
Aufritt selbst Beteiligten.

Den Aufritt eines Landvogtes im Thurgau finden wir be-
schrieben in Kellers Chronik von Weinfelden. Im Jahr 1664
kam Franz Erler von Schwyz als Landvogt auch nach Wein-
felden. Schiisse verkiindigten seine Ankunft. Eine Kompagnie
mit Musketen bewaffneter und eingeitbter junger Mannschaft
zog ihm entgegen. Er erschien mit stattlichem Begleit von
Herren zu Pferd und fithrte auch Frau und'Tochter mit. Eine
dreimalige Salve vom Schloss herab erschreckte das Pferd der
‘Tochter, so dass es stirzte. Sie fiel aber zum Gliick einem
jungen Schiitzen, der wegen Nasenbluten aus dem Glied ge-
treten war, in die Arme und wurde dann von cinem geistlichen
Herrn zu Fuss in den Flecken geleitet, wiihrend der Zug mit
Trommeln und Musik einzog. Der neue Landvogt wurde auf dem
Rathaus mit Anrede begriisst, und nachdem er seinen Unter-



22 Altschweizerische

thanen den Eid der Treue abgenommen, begaben sich die
simtlichen Herren in den Gasthof zum Mittagessen, wihrend
dessen Morserschiisse abgefeuert wurden. Das Volk hatte wenig
Freude und dachte: Die zwei letzten Jahre haben wir einen
Urner reich gemacht, die zwei nichsten werden wir einem
Schwyzer dasselbe thun!

Etwas freundlicher lauten die Berichte von einem ziirche-
rischen Obervogt, dem die Weinfelder im Jahre 1614 das Schau-
spiel eines Umzuges darboten, das er in Zirich am Ascher-
mittwoch zu sehen gewohnt war. Er schenkte den Teilnehmern
einen Eimer Wein, so dass der Tag mit frohlichem Schmaus
endigte.

Im Jahr 1726 war ein Ulrich Keller von Weinfelden nach
langem Aufenthalt in der Fremde zuriickgekehrt und gab dem
Biirgerfeste eine neue Gestalt. Er liess sich als Konig aus-
rufen, umgab sich mit einem Parlament von ungefihr 40
Minnern, ledigen und verehlichten, und machte mit diesen den
Umzug und Besuch auf dem Schlosse des Obervogts. In den
vierziger Jahren wurden aber die Ehemanner von den Jung-
gesellen aus der festgebenden Gesellschaft ausgestossen. — Der
Brauch hiess auch «Narrenfest», weil nach dem Umzuge vom
Wirtshaus herab eine Aufzdhlung aller ldcherlichen Vorfalle
des Jahres verlesen wurde. Wer seine eigenen Thorheiten
nicht vorlesen lassen wollte, konnte sich durch Geschenke los-
kaufen (s. Schweiz. Idiot. I, 1116 f.).

Ubrigens wurden die den Landvogten gebithrenden Ehren-
bezeugungen uund Ehrenausgaben im Laufe des XVII. Jahr-
hunderts da und'dort eingeschrinkt. Den Landvdgten zu
Baden wurde im Jahr 1654 geboten, ohne Begleit, ausge-
nommen ihre nichsten Verwandten, die Gesandten des regie-
renden Kantons und noch zwei Herren, aufzureiten: auch
soll das Entgegenreiten aufhdren. Der neue Landvogt soll
auch niemand zu Gast laden. Auch den Zurzacher Markt
soll er ohne grosses Komitat besuchen, fir das dabei her-
kommliche Sperber-Mahl nicht mehr als 25 & verrechnen



Volksfeste. 23

und fiir fremde Spielleute nicht mehr als 15 &. (Tags.
Absch.).

Die Landvogte und auch die Vogte kleinerer Gerichts-
bezirke hatten also neben den ihnen zukommenden Ehren-
bezeugungen und Abgaben auch entsprechende Leistungen ihrer-
seits zu erfiillen, und auch diese nahmen hdufig die Gestalt von
Mahlzeiten an. Dasselbe gilt von den geistlichen Herr-
schaften, denen Ze hnten zukamen. ,

Der Vogt von Klingnau (Aargau) musste jdhrlich mit
grossen Kosten ein Groppen-Mahl halten, wie es scheint,
wenn die Fischer ihm ihre Abgaben brachten. Ebenso hiess
die Mahlzeit, weiche der Vogt von Wangen (Solothurn) nach
dem jahrlichen Hofgericht zu Subigen hielt. In Ilinau (Kt.
Zirich) wurde jdahrlich auf St. Johannis, wenn der Zehnten
far das Kloster Allerheiligen in Schaffhausen von den Amt-
leuten bezogen wurde, den Leuten der Gemeinde ein Essen
gegeben, genannt Kraut-Mahl. Daher hiess denn auch der
Gemeinde-Fond «Krautfond », weil er aus Abkauf jener Ver-
pflichtung entstanden war, in Folge von Raufereien, welche
bei jenem Anlass stattgefunden hatten. — Im Jahr 1585
beschloss die Tagsatzung in Folge einer Beschwerde des In-
habers eines Zehntens im Waadtland, dass er bei dem jahr-
lichen Ausruf desselben den bei der Steigerung Anwesenden
ein Gastmahl oder 20 Gulden geben miisse, er solle von dieser
Verpflichtung befreit sein (Absch.).

Hierher gehoren endlich auch noch die sogen. Hithner-
mihler, welche, wie zum Teil schon die vorhin angeftthrten
Mahlzeiten, zugleich als Beispiel dafiir dienen konnen, dass eine
strenge Scheidung wirklicher Gemeindefeste von blossen Fest-
briauchen einzelner Stiande oder Ziinfte nicht moglich ist.

Von Luzern sagt Liebenau: Da der Staat als Gerichtsherr
an sehr vielen Orten von jedem Hausbesitzer ein Herbsthuhn
zu beziehen hatte, so wurden seit dem XV. Jahrhundert von
der Regierung teils auf dem Rathaus, teils auf den Ziinften
Hiuhnerméahler veranstaltet, aber um die Mitte des XVIL Jahr-



24 Altschweizerische

hunderts abgeschafft, weil die Zuthaten zu den Hiithnern zu
viel kosteten, z. B. im Jahre 1641 300 Gulden. — Troll be-
richtet in der Geschichte von Winterthur: Die Mitglieder der
Herrenstube hielten jiahrlich eine Generalversammlung, welche mit
dem Hiithnermahl schloss, so genannt, weil die Landvigte von
Kyburg etliche Hithner dazu liefern mussten. Sie hatten dafiir
das Recht, den Tag zu bestimmen. Schultheiss und Rat er-
schienen als Giste. Im Jahre 1660 wurde bestimmt, dass
man abends nicht linger als bis 9 Uhr beisammen bleiben solle.

Wichtiger ist aber der an mehreren Orten des Kantons
Bern unter dem Namen « Hithnersuppe » begangene Festbrauch,
weil er auf ein geschichtliches Ereignis zuriickgefithrt wird
und speziell den Frauen galt. Die Veranlassung desselben wird
von der Tradition in die Zeit des Einfalls der Gugler, also ins
Jahr 1375, versetzt. Ein Haufe jenes fremden Kriegsvoikes
lagerte in dem Kloster Hettiswil, zwischen Hindelbank und
Krauchthal. Als das Volk der Umgegend sich gegen die Ein-
dringlinge erhob, dringten die Weiber von Hettiswil, mit
Sensen und Gabeln bewaffnet, ihre Manner zum Kampf. Die
Feinde wurden im Schlaf itberfallen und viele erschlagen. Zum
Dank fiir die Tapferkeit der Frauen gab der Prior des Klosters
ihnen das Recht, jedes Jahr am Tage jenes Uberfalls (um
Weihnacht) mit der Axt in den Klosterwald zu gehen und
Holz fir jhre Weihnachtssuppe zu hauen. Als dadurch der
Bestand des Waldes in Gefahr geriet, wurde das Holzrecht in
den Besitz einer Matte umgewandelt, deren jihrlicher Ertrag
zu einer Mahlzeit der Frauen verwendet wurde, die noch im
Jahr 1826 die Hithnersuppe hiess. Aus demselben Grunde er-
halten die Frauen von Wiler im Amt Fraubrunnen, wo eben-
falls die Gugler geschlagen wurden, alljahrlich auf Gemeinde-
kosten eine Hithnersuppe und haben beim Kirchengang die
Ehre des Vortritts, den auch die Frauen von Lugnetz in Grau-
biinden zum Dank fiir ihre Mithiilfe im Kampf gegen die Grafen
von Montfort, aber die Frauen an vielen andern Orten auch
ohne nachweisliche Veranlassung besitzen. Ein jihrliches Fest-



Yolksfeste. 25

essen haben auch die Frauen von Kriegstetten, Kanton Solo-
thurn, und die von Burgdorf. Am letztern Orte findet aber
der Name Hithnersuppe die Erklirung, dass die dortige Schloss-
herrschaft alljahrlich 60 Hithner zu der Mahlzeit liefern musste.
Auch wird in Burgdorf statt der Gugler der in der Umgegend
sesshaft gewesene Adel als der Feind genannt, an dessen
im Jahre 1388 mit Hulfe der Frauen gelungene Uberwindung
das Festessen erinnern soll.

Der Grund des Namens «Hiihnersuppe» muss wohl an
allen Orten, wo er vorkommt, derselbe gewesen sein, und zwar
der Brauch, dass der Grundherr die von seinen leibeigenen
Unterthanen in Gestalt von Fastnacht- und Herbsthithnern ge-
leisteten Abgaben durch eine Gegenleistung in Gestalt eines
den Uberbringerinnen gegebenen Mahles erwidern musste. Die
Erklarung dieses letztern als Belohnung fiir Teilnahme der
Frauen an Kriegsthaten ist wohl eine ebensolche spitere
Unterschiebung, wie die Zurickfithrung gewisser Festbriauche
der Minner auf gliicklich iiberstandene sogenannte « Mord-
nichte», zum Teil an Orten, wo solche nichtliche Tberfille
geschichtlich noch weniger nachweisbar oder wahrscheinlich sind
als die Mitwirkung der Frauen bei der Vernichtung der Gugler.
Entsprechendes muss dann auch von der Begriindung des Vor-
trittes der Frauen in der Kirche gelten, der eben auch auf
altem Recht, aber nicht auf einem einzelnen geschichtlichen
Vorfall beruhen wird. (S. Grimm, Rechtsaltertimer I, 409,
und fiir die Hithnermihler: Rochholz, Glaube und Brauch II,
316 ff.,, auch von Dierauer im Archiv fiir schweiz. Gesch. XIX,
34 fi. [betreffend die Mitwirkung der Frauen in der Schlacht
am Stoss| benutzt).

Es bedurfte itberhaupt weder solcher Vorfille noch auch
besonderer Rechtsbriduche, um unsern Vorfahren Anlass zu
Festlichkeiten, und besonders Mahlzeiten, zu geben, und am
harmlosesten war die Festfreude im Schooss von Gemeinden
oder Genossenschaften vielleicht gerade dann, wenn sie weder
mit Ausiibung eines Rechtes, noch mit Erfiillung einer P flicht



26 Altschweizerische

verbunden war, sondern wenn das Leben der Natur im Kreis-
lauf der Jahreszeiten und damit verbundenme wirtschaftliche
Verrichtungen den Anlass von selbst herbeifiihrten.

In Greifensee wurde an einem bestimmten Tag eine Jagd
auf die wilden Enten (T iichel) veranstaltet, und aus der Beute
eine Mahlzeit, das Tichelmahl, hergerichtet. (Vgl. Anz. f.
A-K. 1888, S. 26).

Die baslerischen und die markgriflich-badischen Behorder,
denen die Aufsicht itber die Wasser- und Uferbauten an der
Wiese zustand, pflegten bis auf neuere Zeit jene Bauten ge-
meinsam zu besichtigen, und das Geschift schloss mit einem
Wuermahl in Klein-Hiningen, wozu die Fischer einen Lachs
geben mussten.

Von Gemeindelustbarkeiten, besonders Triinken, im XVI.
und XVII. Jahrhundert berichtet Hagenbach in seiner Chronik
von Sigriswil. In Lenzburg gab es Gemeinwerksmahlzeiten
bis zum Jahr 1745. Bis 1614 hatten die Rite Donnerstags-
Méahler aus der Bussenkasse. Mahlzeiten der Biirger fanden
ebendaselbst am Neujahr auf dem Rathaus statt.

Bei der jihrlichen «Offnung» des Dorfrechtes in Weiningen
wurde ein Wisungs-Mahl gehalten.

In Wiedikon wurde im Jahr 1533 die Satzung erneuert,
am Berchtoldstag aus dem Gemeinde-Seckel einen Miitt
Fogezenbrot und einen Ziger zu verzehren.

Bemerkenswert ist endlich noch der biirgerliche Teil
der Feier des Berchtoldtstags in Frauenfeld. Am Vormittag
wird Biirgergemeinde gehalten und die Verwaltung des Kon-
stafelfonds genehmigt, aus dem der jihrliche Gesellschaftstrunk
bestritten wird, der den Biirgersinn wecken und nihren soll.
Er findet am Abend auf dem Rathaus statt und ist ein Haupt-
stolz der Biirger; nur wenige Ansdssen (Schammauchen)
werden dazu eingeladen, die ibrigen feiern den Tag nach ihrem
Sinn in einem Gasthof (wie am Ziircher Sechselduten neben den
Stadtziinften eine Landzunft bestand). Bei der Biirgermahl-
zeit erhilt jeder Teilnehmer 2!/2 Liter Wein und eine besonders



Volksfeste. 27

feine und grosse Wurst, welche nur auf diesen Tag zubereitet
wird. Frauen und Jungfrauen haben ein Gastmahl mit Tanz,
zu welchem am spiten Abend die Minper kommen. (Nach
Pupikofer, Gesch. v. Frauenfeld, und nach Mitteilungen von
Dr. Bachmann, Zentralblatt des Zof. Vereins 1882).

In Tegerfelden (Aargau) traten die vermdoglicheren jungen
Leute zur Feier des Berchtoldstages in einen Verein zusammen,
die Bechtelisgesellschaft. Als Winzer gekleidet zogen sie
vor die Hauser der wohlhabenden Einwohner, um Gliickwiinsche
darzubringen und Weinspenden fiir die Armen zu sammeln.
Zuletzt machten sie dem (remeinderat ihre Aufwartung und
brachten ihm einen gewaltigen Eierring, fiir den sie einen
halben Saum Gemeindewein erhielten, der abends in Gesell-
schaft ausgewihlter Tédnzerinnen verzecht wurde. (Rochholz,
Aarg. Sag. I, 236).

Wir kommen nun zu Festen, welche den Besitzstand
einer Gemeinde an Grund und Boden betreffen, die Fest-
stellung und zum Teil religiose Weihung der Grenzen, des
sogenannten Bannes, und die vorzugsweise mit Umziigen,
zum Teil zu Pferde, begangen werden, eine schone, altertiim-
liche Sitte, die sich an mehreren Orten erhalten hat.

Ob diese Grenzumziige ein aus heidnischer Zeit stammen-
der, von der katholischen Kirche nur, wie so viele andere
Uberreste aus jener Zeit, itbernommener und in ithrem Sinn
umgebildeter, oder ein erst von ihr eingefithrter Brauch
seien, ist schwer zu entscheiden, aber fiir die Sache selbst
auch nicht entscheidend. Sicher ist, dass der Katholizismus
hier eine seiner grossartigsten und liebenswiirdigsten Seiten ent-
faltet, namlich das Bestreben, das ganze weltliche Leben in
den Bereich kirchlicher Weihe zu ziehen, mit religiosem Geiste
zu durchdringen und zu verkliren, und zwar eben nicht nur
innerlich, was allgemein christlich und auch protestantisch ist,
sondern auch #dusserlich, formlich, in Gestalt heiterer, glinzender
Festlichkeit, welche ihren Eindruck auf das Volk nie verfehlen
kann, nur dass bisweilen die schone Hiille den Kerngehalt



28 Altschweizerische

iberwuchern mag. Wenn der Festbrauch des Bauumzuges heute
auch noch in protestantischen Gegenden (Schaffhausen und
zum Teil Baselland) stattfindet, so spricht dies nicht gegen ur-
spriingliche Stiftung oder Mitwirkung von Seite der katholischen
Kirche; dieses Moment musste natiirlich in Folge der Reformation
wegfallen und dann tritt neben dem rein biirgerlichen Cha-
rakter des Festbrauches der eines Naturfestes zur Feier der
Jahreszeit um so deutlicher hervor. Dieses Gepriige fehlt aber
auch dem spezifisch katholischen Feste nicht, und wir finden
nur die allgemeine Bemerkung bestitigt, dass die schonsten
Volksfeste allenthalben auf der Vereinigung weltlicher und
geistlicher Elemente beruben.

Die zwei glinzendsten Feste dieser Art gehiren dem Kanton
Luzern an, der zu allen Zeiten als Hochburg des schweizerischen
Katholizismus und zugleich der alten Eidgenossenschaft gegolten
hat. Das eine ist die sogenannte Romfahrt oder der Miisegg-
umgang in der Stadt Luzern. das andere der Grenzumritt
in Beromiinster. Beide Feste sind schon mehrfach beschrieben
worden; wir verzichten daher auf vollstindige Darstellung der
festlichen Vorginge und beschrianken uns auf einige besonders
merkwiirdige Ziige, welche dazu dienen konnen, das Alter und
die urspriingliche Bedeutung der Feste zu beleuchten.

Das hohe Fest der Stadt Luzern beginnt am Vorabend
von Marid Verkiindigung (also gegen Ende des Monats Mirz)
und besteht wesentlich in einer grossartig feierlichen Prozession,
welche die Stadt umwandelt und auf dem hochsten Punkte der
alten Befestigung, der sog. Misegg, anhilt, wo die im Jahr
1479 den Teilnehmern erteilte papstliche Ablassbulle verlesen
und von einem namhaften Geistlichen eine Predigt gehalten
wird (im Jahr 1522 soll der Festprediger der Comtur Schmid
von Kiisnacht gewesen sein, der aber gegen den Ablass eiferte ;
1530 der Chronist Werner Steiner von Zug). (Liebenau).

Schon durch Ratsbeschluss von 1252 war bestimmt worden,
dass an der Prozession die ganze Geistlichkeit der Stadt und, bei
Busse, aus jedem Hause wenigstens eine Person teilnehmen sollte.



Volksfeste. 29

Um die Mitte des XV. Jahrhunderts waren oft 300-—500
Priester anwesend; neben ihnen erschienen zahlreich die Wald-
britder aus der Umgegend, auch aus den Urkantonen, unter
ihnen um jene Zeit Niklaus von der Flie. Viele Teilnehmer
aus den benachbarten Kantonen mussten auf den drei alten ge-
deckten Briticken untergebracht werden. Die Geistlichen und
die Armen wurden von Staatswegen mit Fisch und Wein be-
wirtet; sogar das Frauenhaus erhielt eine Spende. Der Wein
war frither der an den Halden der Miisegg selbst, von der
Zunft der Rebleute gepflanzte; der Verbrauch betrug im Jahr
1400 ebenso viele Mass. Die Ratsdiener, von welchen die
Heiligenbilder und Reliquien getragen wurden, erhielten dafiir
eine besondere Gratifikation aus den Bussen. Gegen Ende des
XVI. Jahrhunderts wurde den Trompetern eingeschérft, wihrend
der Prozession auf den Tirmen nur geistliche Sticke zu
blasen. Besonders merkwiirdig war der bis auf neuere Zeit
festgehaltene Brauch, dass die Geistlichkeit von der Mutter-
~ kirche «im Hof» aus, zu Schiffe an das andere Ufer hin-
ilbergefithrt und dass am untern Ende der Stadt zum selben
Zweck eine besondere Briicke geschlagen wurde. Das erinnert
auffailend an die entsprechende Sitte im alten Rom, von der
die «pontifices» ihren Namen hatten, ist aber wohl aus rein
lokalen Ursachen zu erkliren.

Der Name « Romfahrt» wird darauf zuriickgefiihrt, dass
die Prozession mit pipstlicher Erlaubnis an die Stelle einer
Wallfahrt nach Rom getreten sei, welche die Biirger nach einer
Feuersbrunst um die Mitte des XIII. Jahrhunderts gelobt hatten,
um far die Zukunft &hnliche Gefahren abzuwenden. Diese Er-
klarung ist an sich nicht unglaublich; aber sie erinnert an
viele Fille, wo nachweislich der Ursprung eines alten Brauches
in einem bestimmten Vorfall gesucht und gefunden wurde —: so
wurden Kirchliche Briuche auch als Folge einer verheerenden
Krankheit, biirgerliche als Andenken an Ereignisse der politi-
schen -Geschichte aufgefasst, wie z. B. an Mordnidchte. Da
der fragliche Umzug in den Beginn des Friihlings filit, so



30 Altschweizerische

bleibt es moglich, ihn mit dhnlichen zusammenzustellen, welche
um dieselbe Zeit anderswo stattfinden und den mehr weltlichen
Charakter eines Natur- und Biirgerfestes tragen, ohne Be-
ziehung auf ein geschichtliches Ereignis. Doch kann das
luzernische Stadtfest nicht leicht unmittelbar an die Seite des
Bannrittes in dem benachbarten Beromiinster gestellt werden;
denn wenn auch der Umgang die Grenzen des Stadtgebietes
trifit, so tritt doch das Merkmal einer ausdriicklichen Fest-
stellung und Weihung derselben nirgends hervor, da die Grenzen
durch die Mauern hinldnglich festgestellt waren und auch an
Segnung des innerhalb derselben liegenden Gebietes zum Zwecke
von Fruchtbarkeit nicht gedacht werden konnte.

Um so deutlicher treten diese Eigenschaften an dem (schon
mehrfach beschriebenen) Keste in Beromiinster hervor, wo
weltliche und geistliche Elemente in schonstem Gleichgewicht
erscheinen. Es muss ein herrlicher Anblick sein, an einem
schonen Friihlingstage das zahlreiche Volk, oft mehrere Tausend,
darunter einige Hundert zu Pferde, in bunten Farben, Geistliche,
Soldaten und stattliche Bauern, durch die im Bliitenschmuck
prangenden Fluren hinziehen zu sehen, in mancherlei Win-
dungen des Weges, und da und dort an Ruhepunkten sich in
malerischen Gruppen zur Erquickung lagern. Da das Fest
schon oft beschrieben worden ist, so konnen hier nur einzelne
Erscheinungen hervorgehoben werden.

Bemerkenswert ist vor allem, dass die Geistlichkeit, welche
auch hier stark im Vordergrunde des Festes steht, grisseren
Teils zu Pferde erscheint, so dass nicht nur das Allerheiligste
vom Leutpriester zu Pferde, unter einem von vier Berittenen
gehaltenen Baldachin, getragen, sondern auch die Festpredigt
vom Pferde herunter gehalten und ebenso der Segen erteilt
wird. Es fragt sich nun, ob die Geistlichen vielleicht nur
darum reiten, weil die weltlichen Hauptteilnehmer am Zuge
dasselbe thun, so dass die Geistlichen neben ihnen nicht in
niedrigerer Gestalt erscheinen durften. Das Umgekehrte lisst
sich nicht wohl denken, obwohl das Reiten von Geistlichen in



Volksfeste. 31

ilterer Zeit nicht selten vorkam; aber auf die Weltlichen hitte
dann die Sitte darum doch nicht iibergehen miissen. Es kann aber
fir beide ein gemeinsamer Grund bestanden haben, der in der
Natur der Sache lag. Jakob Grimm meint (Schriften II, 61),
die auch anderswo bestehende Sitte sei aufgekommen, wo die
Grenzen einen grosseren Umfang hatten, so dass die Begehung
derselben zu ermiidend gewesen wire, wobei allerdings zunéchst
wohl an die geistlichen Herren gedacht worden wire. Jedenfalls
gewann durch diese Art des Umzuges derselbe auch ein statt-
licheres Aussehen. Zweifelhaft ist, dass der Umzug zu Pferde
stattfinde, damit diese Tiere des Segené, der mit demselben
verbunden ist, an Gesundheit und Kraft teilhaft werden. Denn
trotz der Bedeutung der Pferdezucht fiir die Landwirtschaft
kommt sie doch bei uns weniger in Betracht, als die Rindvieh-
zucht, und es findet bei unsern Umziigen nichts statt, was sich
etwa dem bairischen Brauch am St. Leonhards- oder Stephans-
tage vergleichen liesse, wo die Pferde als Hauptgegenstand
erscheinen, indem sie dreimal um eine Kapelle ihres Schutz-
patrons herumgeritten werden, was allerdings zu ihrem Gedeibhen
beitragen soll, sowie dem romischen Mars zu Ehren, der sowohl
Natur- als Kriegsgott war, an seinem Frithlingsfeste ein Wett-
rennen gehalten wurde.

Die Schlussfrage, ob das ganze Fest mehr weltlichen oder
Charakter trage, kann nicht wohl erhoben und entschieden
werden. Die Feststellung der Grenzen — welche iibrigens in
Miinster nicht streng beobachtet werden, indem der Umzug
teils iiber dieselben hinausgeht, teils hinter denselben zuriick-
bleibt — wire zundchst etwas rein weltliches; aber seit alter
Zeit waren Recht und Religion, Rechtsbrauch und Gottesdienst
verbunden; die Grenzen waren heilig, religioser Weihe und
Bestitigung bediirftig und teilhaft. Ferner handelt es sich im
vorliegenden Falle offenbar nicht nur um die Grenzen als
solche, sondern um das Gedeihen der innerhalb derselben
liegenden Fluren und fir dieses soll der gottliche Segen er-
fleht und erteilt werden, zumal zu der Zeit dieses Festes, der



32 Altschweizerische

Blitezeit des Friihlings, wo die ganze Hoffnung des Land-
mannes auf dem Ertrag der Gefilde ruht.

Ein blosses Frithlingsfest, wie die vielen andern, die in
deutschen Landen iiblich sind, mit allerlei besondern, zum Teil
dramatischen Szenen, ist das Fest von Miinster aber auch nicht;
das religivse Element tritt stirker hervor, und trotz allem
iibrigen Unterschied erinnert es an jenen &ltesten, von Tacitus
(Germania 40) bei germanischen Stimmen an der Ostsee ge-
fundenen  Brauch, dass ein Bild der miitterlichen Erd-Gottin
Nerthus auf einem verschleierten Wagen unter festlichem Zu-
lauf des Volkes durch die Fluren gefihrt wurde.

Wahrend das Fest also wahrscheinlich seit alter Zeit aus
dem Naturleben hervorgegangen war, werden von der spitern
Tradition besondere geschichtliche Veranlassungen desselben
angegeben. Nach einer Angabe wire es erst nach der Refor-
mation aufgekommen, um dieser und der mit ihr gleichzeitigen
Sekte der Wiedertiufer entgegenzuwirken, was kaum glaublich
ist; hochstens konnte die katholische Kirche um jene Zeit die
alte Sitte glinzender ausgestattet haben, um die Gemiiter des
Volkes durch ein solches Schauspiel und den dabei erteilten
Segen stiarker anzuziehen und festzubalten, wie zum selben
Zwecke und um dieselbe Zeit die geistlichen Schauspiele in
Luzern ihre hochste Ausbildung fanden. Nach einer andern
Angabe soll, zwar nicht der Umzug in Miinster, aber der in
den benachbarten Gemeinden (der doch kaum einen andern
Ursprung gehabt haben wird), zur Abwehr von Viehseuchen,
besonders auch einer Pferdekrankheit, gestiftet worden sein.
Auch diese Erklirung ist einseitig und ungeniigend; hochstens
migen Seuchen jener Art zeitweise mitgewirkt haben, um den
alten Brauch neu zu beleben. So wie das Fest in neuerer Zeit
gefeiert wird, dient es laut Angabe eines ehrwiirdigen und glaub-
wiirdigen katholischen Geistlichen jener Gegend, dem Zwecke, die
Gesundheit und das Gedeihen von Menschen, Tieren und Pflanzen
durch Bitten um gottlichen Segen zu erhohen und den schid-
lichen Einfluss von Naturdimonen abzuwehren, wofiir man sich



Volksfeste. 33

auf eine Stelle des Neuen Testamentes beruft (Ephes. II, 2.
VI, 12). Seiner religiosen Wirksamkeit nach wird das Fest
einer Wallfahrt gleichgestellt, die man auf Gelibde hin oder
zur Sithne eines schweren Vergehens unternimimt; es soll friiher
vorgekommen sein, dass einzelne besonders eifrige Teilnehmer
die Fahrt auf allen Vieren machten!

Kleinere Umritte finden am Auffahrtstage in andern Ort-
schaften des Kantons Luzern statt, und ein Flurumgang &hn-
licher Art, bei welehem an verschiedenen Stellen unter Voran-
tragen des Allerheiligsten Bibeltexte gelesen und der sogenannte
Wettersegen gebetet wird, in der Gegend von Fischingen, Kanton
Thurgau. — Aus der Stadt Freiburg ritten frither am Beatus-
tage (9. Mai) Ratsherren, Geistliche, Biirger und Schiiler nach
der zwei Stunden entfernten Cistercienser- Abtei Haute-Rive,
am linken Ufer der Saane. Es steht zu vermuten, dass dieser
Ritt in unsern Zusammenhang gehirte. In den katholischen
Gemeinden von Schwaben ist die sogenannte Esch-Prozession
oder der Flurgang, bei welchem man die ganze Markung mit
einem Kruzifix durchzieht, an vier Stellen Halt macht, um ein
Stick aus allen vier Evangelien zu lesen und den Wettersegen
zu sprechen, und Héuser, Menschen und Tiere mit heiligem
Wasser besprengt, vom Himmelfahrtstag auf den Pfingstmontag
verlegt worden. Aber in Weingarten findet noch alle Jahre
am Tage nach der Himmelfahrt, dem sogenannten Wetter-
Freitag, der beriihmte Blutritt statt, bei welchem die Reliquien
des heil. Blutes in feierlicher Prozession durch die Felder ge-
tragen und das Korn gesegnet wird, damit kein Wetter ihm
schade. Die Teilnehmer erschienen meist auf Pferden, angeb-
lich weil der Segen auch diesen zu Teil werde. Einer liutet
withrend desselben die sog. Blutglocke. Der Geistliche, der
das h. Blut trigt, reitet auf einem Schimmell).

) Ein junger Rechtshistoriker, Herr Dr. Stutz, hat mir die Ver-

mutung mitgeteilt, dass das Umreiten der Grenzen sich urspriinglich auf

die erste Besitznahme herrenlosen oder eroberten Landes oder des

Gebietes einer Mark bezogen und daher seinen feierlichen Charakter be-
3



34 Altschweizerische

In den jetzt noch anzufithrenden Briuchen tritt allerdings
wieder die Festsetzung der Grenzen fast ausschliesslich hervor;
aber so weit sie auf protestantischem Gebiete vorkommen,
konnen sie zundchst immerhin als Uberrest oder teilweise Um-
wandlung des altern Kirchenbrauches angesehen werden. Der
ilteste Bericht aus Basel, aus der Zeit vor der Kirchentrennung,
zeigt die Festsetzung der Grenzen zwar als Hauptsache,
aber unter Veranstaltung, Obhut und Mitwirkung der Kirche.

Im alten Basel bestand eine eigene Gerichtsbehorde, das
Gescheide, welches mit Schuur und Stange die Acker zu
vermessen, die Marksteine zu setzen und zu tberwachen und
am Auffahrtstage an der Spitze des Bannrittes die Marken
zu besichtigen hatte. Diesen Ritt veranstaltete der Dompropst.

Am Tage vor Auffahrt geboten die Bannwarte allen Klostern,
den Gotteshdusern, dem Spital, allen Acker- und Bauleuten,
dass sie am néichsten Morgen gleich nach der Frihmesse vor
der St. Ulrichs-Kirche zu Pferde erscheinen sollten. Bevor
der Zug sich in Bewegung setzte, bestieg der Leutpriester von
St. Ulrich mit dem h. Sakramente das Pferd, das ihm der
Spitalmeister vor die Kirche hatte fithren lassen. Vor ihm her
ritt einer mit einer brennenden Laterne auf einer Stange, und
hinter beiden ritten der Meier, die Scheidleute und die ganze
Gemeinde um Zwing und Bann, so weit, als Alte und Junge
das Gebiet kannten. Was man strafbar fand, wurde gebiisst;
einen Teil der Bussen erhielt der Leutpriester, den andern
verwandte man zu der Zehrung, welche nach vollendetem Ritte
gehalten wurde. Der Dompropst hatte Suppe, Fleisch und Wein
fir alle Teilnehmer zu liefern. Zu Ehren des Festtages war
der Brunnen auf dem Kornmarkt mit einem Maibaum, Tanne
oder Linde geschmiickt. Die ganze Feier geschah «Gott zu

wahrt habe, der dann auch auf kleinere Bezirke iibertragen werden konnte,
Das jiahrliche oder periodische Umgehen (oder bei weiterm Umfang
Umreiten) eines solchen Gebietes sei also nur als eine Erneuerung oder
Fortpflanzung jenes ersten Aktes betrachtet und ausgeibt worden.



Volksfeste. 35

Ehren, der Frucht zu Schirm und der Gemeinde zu Trost bei
Ungewitter ». Der Umzug war unzweifelbaft uralt, geheiligt
von der Kirche, die den Grund und Boden beherrschte (Basel
im XIV. Jahrhundert, S. 25—26).

Auf der Landschaft von Basel hat das Fest, wie es
heutzutage begangen wird, einen durchaus weltlichen Charakter
angenommen. Die alljihrliche Untersuchung, ob die Marken
des Gebietes von Liestal in Ordnung seien, keine Ubergriffe
erlitten haben, geschieht am Montag vor dem Auffahrtsfest,
und dieser soz. Banntag ist ein allgemeines Frithlings-, Freu-
den-, Jugend- und Biirgerfest. Die ganze ménnliche Bevdlkerung
vom 16. bis zum 50. Jahre ist zur Teilnahme am Umzug ver-
pflichtet. Am Vorabend wird von einem Dutzend Tambouren
bei einbrechender Nacht Zapfenstreich geschlagen, wozu die
itbrigen Knaben den bekannten Text sprechen:

Drei lederig Striumpf, und zwee derzue gend finf etc.

Schlag 4 Uhr morgens wird Tagwache geschlagen und die
Gassen ertonen von Pistolenschiissen. Um 6 Uhr verkiinden
Schiisse von allen Seiten den Aufbruch des Zuges. Dieser
geht von vier Punkten der Stadt aus, in vier Rotten, nach
allen vier Seiten des Bannumfangs. Jede Rotte hat einen ihr
zugeteilten Viertel desselben, einen sogenannten «Bannweg»
zu begehen, der mehrere Fuss breit von Gestriipp befreit und
zum Behuf der Begehung offen gehalten ist. Jeder Rotte sind
Beamte beigegeben, erfahrene und angesehene Minner, die in
einem Biichlein jeden Markstein mit seiner Nummer, allfalligen
weitern Zeichen oder besondern Namen und mit Angabe der
Entfernung vom néiichsten notieren und kontrolieren. Der Zug
geht unter fortwihrendem Trommeln und Pistolenschiessen, je
nach der Beschaffenheit des Ortes, bald im Sehritt, bald im
Sturmmarsch. Bei jedem Stein wird ein kleiner Halt gemacht,
an gewissen Stellen ein lingerer, der zur Ruhe und Erquickung
aus mitgebrachten Vorrdten benutzt wird. Dass dabei im
Trinken nicht gespart wird, scheint daraus hervorzugehen, dass



36 Altschweizerische

am Abend, laut einem gefligelten Wort, kein niichterner Biirger
mehr zu finden ist, ausser den drei Eidgenossem am obern
Thor. .

Frither zogen die Biirger in voller Bewaffnung aus, und
noch im Anfang dieses Jahrhunderts trugen sie wenigstens ein
Seitengewehr, wiahrend von Reiten hier nichts vorkommt.

Dagegen findet sich dieses bei dem Grenzumgang zwischen
Muttenz und Monchenstein, wo die Bauern zu Pferd er-
scheinen, der reichste einen Maibaum tragend, alle mit Blumen-
strdussen. Zwischen den genannten zwei Gemeinden soll seit
alter Zeit Spannung bestanden haben, weil die Herren von
Monchenstein die Leute von Muttenz bedriickten. Im Jahr
1479 verkaufte der Herr von Monchenstein seine Herrschaft
an Basel, entlehnte aber zugleich Geld von Solothurn. Die
Solothurner fielen in die Herrschaft ein und verbrannten Mut-
tenz; aber die Basler trieben sie zuriick und zogen Muttenz an
sich. Das Misstrauen gegen Monchenstein blieb aber, und
darum bewachten die Muttenzer ihre Grenzen und umritten
sie jahrlich, um zu sehen, ob die Marksteine noch am richtigen
Orte stehen (Alpenrosen 1866, S. 343). Dass diese historische
Motivierung unndétig ist, sieht man daraus, dass an den andern
Orten der alte Brauch ohne solchen Grund besteht; aber jene
besondern Umstéinde koénnen darum doch richtig sein und den
Brauch unterstiitzt haben.

Ahnlich wie in Liestal wird der Bann an der Auffahrt in
Frankendorf begangen, nur dass das Schiessen dort erst
losgeht, wenn die ausgezogenen zwei Abteilungen im Angesicht
des Gemeindewaldes sich begegnen. Jeder Teilnehmer, auch
von den Einsassen, erhdlt 50 Rappen.

Auch im Kanton Schaffhausen finden die Bannumziige
von Zeit zu Zeit in verschiedenen Gemeinden statt. Die ganze
Dorfbevolkerung zieht, festlich geputzt, den Grenzen entlang von
einem Markstein zum andern, unter Schiessen und Musik und
mit Halten an einzelnen Stellen, wo geschmaust und getrunken
wird, unter Teilnahme von Giisten aus der Nachbarschaft.



Volksfeste. 37

Wenu der Bann ausgedehnt ist, so dauert der Umzug oft
mehrere Tage, da von Reiten auch hier keine Rede ist, viel-
leicht nur aus Mangel an Pferden.

Auch die ziircherische Gemeinde Stadel hatte frither einen
Bannzug, wobei Jung und Alt mit Musik die Grenzen beging;
nachher kamen die Biirger im Wirtshaus zusammen.

Da bei diesen Umzigen mehrfach neben dem religiosen
und birgerlichen Element auch ein militdrisches hervortritt,
was bei einem Volke, das seit alter Zeit die allgemeine
Wehrpflicht mehr oder weniger streng handhabt, natiirlich ist,
so gehen wir zu Volksfesten iiber, in denen Waffenschau
und Waffeniibung die Hauptsache ist. Seit dem XV. bis
zum Anfang des XVIII. Jahrhunderts wurde in Luzern der
Landsknechtenumzug, auch « Umzug im Harnisch» genannt, ab-
gehalten, eine kriegerische Musterung mit nachfolgender Ge-
fechtsitbung. Die seit dem XV. und bis in den Anfang des
XVI. Jahrhunderts ablich gewesenen, nacher aus begreiflichen
Griunden zuriickgetretenen und erst seit den dreissiger Jahren
unseres Jahrhunderts wieder in Aufschwung gekommenen
Schiutzenfeste, wenigstens die grossen eidgendssischen Frei-
schiessen, welche sonst vorangestellt werden miissten, werden
hier tibergangen, weil ihre Geschichte und Bedeutung hinlinglich
bekannt ist. Weniger gilt dies von einigen mehr lokalen
Festen, z. B. dem Landschaftschiesset im Berner Oberland,
den wir beschreiben, wie er im Jahr 1884 in Frutigen gehalten
wurde. Das Fest wird auf die geschichtliche Thatsache zuriick-
gefiithrt, dass in der Schlacht bei Murten die Frutiger 6 Reis-
musketen erbeuteten, an welchem Gewinn die ganze Bevolke-
rung lebhaften Anteil nahm, zundchst in der Gestalt, dass sie
sich Proben der Anwendung jener Schusswaffen vorfithren liess.
Seither wurde von Zeit zu Zeit im Herbst, wenn die Sennen
zu Thal gezogen waren, ein Fest veranstaltet, zu dem die Be-
wohner der andern Thiiler des Oberlandes eingeladen und ein-
quartiert wurden, auf einen Mittwoch Abend. Am néchsten
Morgen zog man mit den Gésten im Dorf und um dasselbe



38 : Altschweizerische

herum. Von der Laube des Landhauses herab begriisste der
Landammann von Frutigen die anwesenden Géste und diese
erwiderten. Man besprach dann gemeinsame Angelegenheiten
des Oberlandes und erneuerte die Erinnerung an die alte
Stammverwandtschaft, welche auch bei der folgenden Mahlzeit
gefeiert wurde. Nachher wurde ein «Schwinget» veranstaltet
und am Freitag ein « Schiesset» mit den Reismusketen, an dem
alles Volk teilnahm. Am Samstag folgte Preisverteilung, Bankett
und Tanz. Wenn ein Schiitze « Pech» hatte, erhielt er von
einer der anwesenden Jungfrauen einen sog. «guten Willen»,
d. h. wohl eine Bezeugung von Trost und Huld, die er oft
hoher schitzte, als einen Preis. Am Sonntag besuchte man
noch gemeinsam die Kirche, dann zog man mit Musik durchs
Dorf zum Abschiedsmahl, und die Giiste wurden bis an die
Landesmark begleitet. Die Reismusketengesellschaft bekam
Legate, aus deren Zinsen alle zwei Jahre Preise angeschafft
wurden. Jedes andere Jahr (giug man zu den Nachbarn zu
Gaste. Der erste Preis war meistens ein Stiick feines Woll-
tuch, der letzte eine Kinderwiege oder irgend ein anderer
Scherz, z. B. eine Krinoline. Es konnten eben auch Frauens-
personen, die am Schiessen teilnahmen, Preise bekommen,
die eigentlich fiir Médnner bestimmt waren. Der beste Schiitze
trug das nichste Mal die Landesfahne.

Ernster und grossartiger, im Zusammenhang mit den
birgerlichen Festen der Amterbesetzung, waren militirische
Aufziige in Bern bis gegen Ende des XVIIL. Jahrhunderts,
meistens auf dem Kirchenfeld, angeordnet von der jungen Biirger-
schaft, dem sog. «Aussern Stand» (im Unterschied von dem
«innern Stand> [s. noch Osenbr. R.-A. H. I, S. 15] d. h. der
wirklichen Landesregierung), welche aber meistens zur Teil-
nahme oder Vertretung eingeladen wurde. Jene Umziige
wurden mit der Zeit in formliche Waffeniibungen zu praktisch
militirischen Zwecken mit Scheingefechten umgewandelt. Zu
den Mitgliedern des &dussern Standes, der Ziinfte und der Reis-
musketengesellschaft kamen auch Studenten und Schulknaben.



Volksfeste. 39

Im Jahr 1695 wurden vom Kriegsrat 1770 Mann aller Waffen-
gattungen, mit 18 Kanonen, aufgeboten; im Jahr 1711 waren
es 2400 Mann. Besonders glinzend war der letzte Aufzug
von dieser Art im Jahr 1752, kurz nach der Henzi-Verschwo-
rung, welche man vielleicht durch diese Veraustaltung in Ver-
gessenheit bringen wollte. Es hatte sich eine Masse auswiartiger
Giéste, besonders aus der Landschaft Bern und aus dem Waadt-
land eingefunden, ca. 10,000 Personen. Eine Wiederholung
des Zuges wurde mit Feuerwerk und Ball geschlossen.

Eine kleinere kriegerische Festlichkeit, von Zeit zu Zeit
abgehalten, war der Zug auf die Schiitzenmatte, auch «Schiisseli-
krieg» genannt, weil die kleineren von den mit der Armbrust
mitmachenden Knaben auf Stecken Schiisseln trugen, die zu
dem nachherigen Mittagsmahl dienten. Im Jahr 1758 wurden
zu diesem Zug alle Biirger iiber 18 und unter 45 Jahren auf-
geboten (Bernmer Taschenb. 1862, S. 39 ff, vgl. 261).

Ein Umzug des iussern Standes allein und der von ihm
eingeladenen Giiste, ohne militirisches Aufgebot von Seiten der
Regierung und auch «Aufritt»> genannt, fand oft am Oster-
montag statt. '

Dass diese Zeit in Bern iiberhaupt zu Volksfesten in Ge-
stalt von Umziigen und Schauspielen diente, und dass die ver-
schiedenen Arten oder Bestandteile von Volksfesten gelegentlich
eben auf einen Anlass und Tag zusammentrafen, mag zum
Schluss dieser Reihe die Beschreibung eines Zuges und Spieles
zeigen, mit dem um das Jahr 1820 am Donnerstag nach Ostern
die Jiinglinge des Dorfes Bolligen die Stadt Bern besuchten
und beehrten. Die Bestandteile jener Auffihrung waren etwas
bunt und die Anordnung nicht ganz kunstgerecht; sonst aber
mochte das Schauspiel an Mannigfaltigkeit und Lebensfiille auf
der Hohe desjenigen stehen, das bei der Griindungsfeier der
Stadt Bern im Jahr 1891 dargeboten wurde.

Voran gingen zwei Laufer mit Bindern und Stab. Es
folgte eine tiirkische Musik, ein Bir, zwei Geharnischte, Wil-
helm Tell mit dem Knabeun, die drei Eidgenossen und die alten



40 Altschweizerische Volksfeste,

Kantone in ihren Farben. Es folgte dann eine bunte Menge
von Gestalten zu Fuss und zu Pferd, z. B. der Landvogt
Gessler mit berittenem Gefolge, der sog. «Urispiegel » (Eulen-
spiegel, Hanswurst) und ein Weib, das seinen Mann in einer
«Hutte» trug. Das Eigentiimlichste und Schonste waren aber
zwanzig Paare Téanzer, mit Blumen geschmiickte Reife tragend,
dhnlich wie bei dem Umzug der Kiifer, der ehemals bei der sog.
Regiments- oder Burger-Besatzung nach dem Ostermontag statt-
fand und den Neugewidhlten seine Aufwartung machte. Den
Schluss machten vierzig Paare von Jiinglingen, einen Wagen
mit einem Fasse ziehend, auf welchem, abermals wie bei dem
Umzug der Kiifer, Bacchus sass, Der Zug ging die Stadt auf-
wirts vor «die Stift> (den Platz vor dem Miinster), wo er dem
Schultheissen seine Aufwartung machte, dann auf den Platz
vor der Hauptwache, wo das Schauspiel von Wilhelm Tell auf-
gefithrt wurde, bei dem auch der Hanswurst beteiligt war, der
aber ebenfalls einen alten Schweizer vorstellte. Beim Schuss
auf den Apfel bildeten die Tinzer mit ihren (ruirlanden Spalier,
ebenso beim Schuss auf den Vogt. Nachher wurden auf dem-
selben Platz Tanze aufgefithrt und zum Schluss ein Kreis ge-
bildet. Auf eine in der Mitte desselben errichteten Saule
schwang sich ein Tanzer, der einen Reif mit gefallten Glisern
in der Hand hielt und blitzschnell um seinen Kopf schwang, so
dass kein Tropfen verschiittet wurde. Zuletzt brachte er die

Gesundheit der hohen Herrschaften aus. (Vgl. Idiotikon I,
282 ob.).



	Altschweizerische Volksfeste

