
Zeitschrift: Jahrbuch für schweizerische Geschichte

Band: 19 (1894)

Artikel: Altschweizerische Volksfeste

Autor: Tobler, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-30307

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-30307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALTSCHWEIZERISCHE

VOLKSFESTE.

Von

LUDWIG TOBLER.



Leere Seite
Blank page
Page vide



Die altern Eidgenossen haben schwerlich weniger Feste

gefeiert, als die heutigen, denen man die Zahl der ihrigen so

oft als Zeichen übermässiger Genusssucht zum Vorwurf macht.

Der Unterschied zwischen Einst und Jetzt besteht wohl mehr

in der Art und Gestalt, als in der Häufigkeit der Feste,
besonders zunächst darin, dass die ältere Zeit weniger Feste von

allgemein eidgenössischem Charakter feierte; einzig die Schützenfeste

waren einigermassen von dieser Art und haben darum

diesen Charakter und einen gewissen Vorzug bis auf heute

bewahrt, während den heutigen eidgenössischen Turn- und Sängerfesten

die ältere Zeit nichts an die Seite zu stellen hat; die

dem Turnen nur teilweise entsprechenden alteinheimischen

Wettkämpfe wurden gelegentlich mit den Schützenfesten verbunden.

Die alte Eidgenossenschaft war freilich auch kleiner, als die

Anmerkung. Die folgende Arbeit ist die etwas gekürzte, sonst

wenig veränderte Fassung zweier Vorträge, die in der Antiq. Gesellschaft

von Zürich in den "Wintern 1892 und 1893 gehalten wurden. Sie trägt
daher keinen exclusiv gelehrten Charakter; sie beruht auf Quellen von

verschiedener Art, zum Teil nur auf mittelbaren, wie es der Natur des

Gegenstandes entspricht; Ergebnisse von Urkundenforschung wird hier
Niemand erwarten. So weit die Quellen zugänglich sind und in Kürze

angegeben werden können, sind sie an den betreffenden Stellen genannt;
so weit sie, grösseren Teils, in den Sammlungen des Schweizerischen

Idiotikons schriftlich enthalten sind, wird man sie im Fortgang der

Herausgabe jenes Werkes dort angegeben finden, zum Teil der Reihe nach

unter Wörtern wie Fest, Mahl, Tag, bezw. deren Zusammensetzungen,

zum Teil vereinzelt. Hier handelte es sich darum, das, was dort immerhin

nur zerstreut und kürzer gefasst zur Darstellung kommen kann, mit
ausfuhrlicherer Schilderung einzelner Feste zu einem Gesamtbilde
schweizerischen Volkslebens älterer Zeit zu vereinigen.



4 Altschweizerische

heutige, und damit, sowie mit der allerdings dagewesenen

grösseren Einfachheit der Sitten überhaupt und mit der
geringeren Leichtigkeit der Verkehrswege wird die grössere
Einfachheit der alten Feste zusammenhängen, die auch noch nicht
mit periodischer Regelmässigkeit stattfanden. Andererseits
müsste man zu Gunsten der Neuzeit zugeben, dass die eigentlichen

Leistungen, gerade in den Künsten des Schiessens und der

gymnastischen Übungen, gestiegen sind, indem höhere manig-
faltigere und bestimmtere Anforderungen gestellt und streugere
Massstäbe der Beurteilung angewandt werden; ein grosser
Fortschritt sind auch die an den Schützen- und Turnfesten neben den

Leistungen Einzelner eingeführten gemeinsamen Übungen
oder Wettkämpfe ganzer Sektionen, beides in Zusammenhang mit
der fortschreitenden Verbesserung des Wehrwesens.

Der gleich im Anfang angedeutete Hauptunterschied zwischen
den altern und den neuern Festen besteht darin, dass jene,
abgesehen von den Schützenfesten, einen mehr lokalen Charakter
trugen, womit eine der Einschränkung der Teilnahme
entsprechende grössere Innigkeit und Traulichkeit, eine wärmere
Gesamtstimmung sich verband, besonders, da an solchen Festen
auch Frauen und Kinder teilnehmen konnten, was bei grösseren
Festen weniger möglich ist.

Alle gesunde republikanische Gestaltung und Entwicklung
beruht auf der freien Ortsgemeinde, welche ihrerseits die
nächste Erweiterung des Familienkreises, der natürlichen Grundlage

alles Menschendaseins, ist und bleiben muss. Zwischenstufen

zwischen Gemeinde und Eidgenossenschaft waren und
sind heute noch Bezirke und Kantone; aber diese sind zum Teil
künstliche politische Schöpfungen späterer Zeit und dem Volksgefühl

fremder geblieben; ein natürlicheres Mittelglied wären
die alten Gaue, Landesgegenden und Thalschaften, soweit sie

im Bewusstsein der Angehörigen noch haften, weil sie auf
angestammten geographischen und ethnographischen Unterschieden

beruhen. Was wir heute von Bezirks- und Kantonalfesten
einzelner Vereine haben, ist darum auch nur künstliche



Volksfeste. 5

Organisation und ein in der That entbehrliches Übermass;
alles kräftige und gesunde, auch gemütlich warme Volksleben,
soweit es sich in den Festen darstellt, pulsiert in Geraeinde-

und Nationalfesten. Da nun die Nationalfeste der Neuzeit
hinlänglich bekannt sind, weniger die meistens aus älterer Zeit
stammenden Gemeindefeste, so soll eine geschichtliche
Darstellung der letztern, soweit sie überhaupt möglich ist, und
zunächst mit Beschränkung auf diejenigen, welche durch ihren
Zusammenhang mit dem bürgerlichen und politischen Leben
einer Republik am meisten Eigentümlichkeiten der Schweiz

gegenüber andern Staaten offenbaren, Gegenstand der Behandlung

sein.

Eine genaue, durchgehende und zutreffende Einteilung der

Volksfeste überhaupt ist nicht möglich, aber auch nicht nötig;
es gehört zum Wesen derselben, dass die verschiedenen einzelnen

Merkmale, nach denen man sie sonst einteilen könnte, sich vielfach

kreuzen und verflechten. So lässt sich z. B. der Gegensatz

zwischen kirchlichen und weltlichen Festen innerhalb der
katholischen Bevölkerung nicht festhalten; die Feste der Kirche
haben sich zum Teil an Naturfeste des Heidentums angelehnt
oder mit solchen vermischt. Nicht minder merkwürdige
Übergänge finden sich zwischen dem sonst so tiefgreifenden Gegensatz

von Natur und Geschichte; Jahreszeitfeste treffen nicht
nur mit Kirchenfesten, sondern auch mit Gedenktagen historischer

Ereignisse, z. B. der sog. Mordnächte (die im Zürcher
Taschenbuch von 1883 behandelt sind), sondern auch mit
periodischen Vorgängen des bürgerlichen Lebens zusammen.

Am deutlichsten unterscheiden sich zunächst von allen

andern Festen diejenigen, welche rein der Erinnerung an
bestimmte geschichtliche Ereignisse gelten. Unter ihnen
stellen wir die voran, welche regelmässig alljährlich am

Gedenktage und am Orte des Ereignisses gefeiert worden. Am
bekanntesten sind die Feiern der Schlachten bei Sempach,

Näfels, am Stoss, bei St. Jakob an der Birs und bei Dornach,
also von Ereignissen, welche als Höhepunkte der vaterländischen



6 Altschweizerische

Geschichte des XIV. und XV. Jahrhunderts gelten können.
Für die Bestimmung des Alters dieser Feste fehlen uns
vollständige und zuverlässige Angaben. Doch wissen wir, dass die
Gedächtnisfeier («Jahrzeit») der Schlacht bei Sempach noch
im selben Jahr eingeführt wurde, die der Schlacht bei Näfels
am 1. April 1389. Weniger sicher ist das Alter der Feier
der Schlacht am Stoss; doch scheint es nach der Darstellung
im Arch. f. Schw.-G. XIX, 22, bis ins XV. Jahrhundert
hinaufzureichen. Die Feier der Schlacht bei St. Jakob an der
Birs soll erst vor 50 Jahren aufgekommen sein; sie trägt ja
auch einen andern, mehr politischen als religiösen Charakter
und ist mehr Sache einzelner Vereine als des Volkes, wie die
Feier der Schlacht bei Laupen nur von der Sektion Bern des

Zofingervereins veranstaltet wird. Betreffend die Schlacht bei
Dornach verordnete die Regierung von Solothurn im Jahr 1506
eine jährliche Gedächtnisfeier der dort Gefallenen in der St. Ur-
suskirche. Auch in Dornach wurde wenige Jahre nach der
Schlacht eine solche Feier eingeführt, die noch alljährlich
gehalten wird, während die in Solothurn abgekommen ist.

Für eine Reihe von bürgerlichen Festen, welche mit
Erinnerungen an geschichtliche Ereignisse in einen nur unsichern
Zusammenhang gebracht worden sind, verweise ich auf die
oben citierte Abhandlung. Wenig bekannt und dort nicht
angeführt ist die sog. cMannen-Mittwoche» (Mittwoch vor
Weihnacht) in Wallis, zur Erinnerung an die Schlacht bei Visp 1388

(s. Walliser Sagen, von M. Tscheinen, S. 115 ff.). In vorhistorisch
sagenhafte Zeit hinauf führt die im Anz. f. Schweiz. Altert. 1890,
S. 362, 1891, S. 569 besprochene, bis in das vorige Jahrhundert
gehaltene «Fete des Sauvages» im Eringer Thal -desselben

Kantons, ein Jugend- und Volksfest, angeblich zum Andenken
eines Sieges, den die Vorfahren der Walliser über wilde Ur-
bewohner des Landes erfochten. Von angeblichem Ursprung
eines an mehreren Orten des Kantons Bern unter dem Namen

«Hühnersuppe» üblich gewesenen Festbrauches aus der Zeit
des Gugler-Krieges wird später die Rede sein, ebenso von einer



Volksfeste. 7

Festerinnerung an die Schlacht bei Dornach. Auch einige Feste

von nur lokaler Bedeutung werden oder wurden alljährlich
gefeiert; so in Wil (St. Gallen) am Donnerstag der Pfingstwoche
das Gedächtnis der glücklich überstandenen Belagerung im
Alten Zürichkrieg 1445 (s. Sonntagsblatt des «Bund» 1892,
Nr. 39). In der zürcherischen Gemeinde Wülflingen wurde
bis auf neuere Zeit am ersten Mai-Sonntag von der cKuaben-
schaft» der sog. Freiheitsbaum aufgerichtet, angeblich zur
Erinnerung an den Los kauf der Gemeinde von der dortigen
«Herrschaftt, der aber vielmehr ein Ankauf war.

Zu den noch grösseren Zeiträumen, hundert Jahren oder
mehreren Jahrhunderten, als Jubiläen, und bisher nur ein
Mal gefeierten Festen gehören die, welche dem Andenken des

Eintrittes einzelner Kantone in den Bund oder eines

denkwürdigen Ereignisses in der Geschichte einer einzelnen
Ortschaft gelten, auch die mit der Einweihung von Denkmälern
verbundenen. Diese Feste sollen hier chronologisch nach den

letzten 40 Jahren, in denen sie stattgefunden haben, aufgezählt
werden, und zwar zuerst die, welche sich auf Ereignisse von

allgemein eigenössischer Bedeutung beziehen, dann einige von
bloss lokaler. Nähere Angaben über die Art der Festfeiern
werden unterlassen, weil sie leicht aus den Zeitungen des

betreffenden Jahres und aus besondern Festschriften, die damals

erschienen, geschöpft werden können.
Es sind dies nun freilich nicht «altschweizerische» Feste,

sondern neuzeitliche zur Erinnerung an ältere Ereignisse,
aber sie sollen auch bloss zum Schluss der einleitenden
Betrachtungen dienen und dürfen in der Gesamtübersicht nicht
fehlen.

/. Feste zur Erinnerung an Ereignisse von allgemein
eidgenössischer Bedeutung.

1851. Eintritt von Zürich in den Bund, gefeiert mit histori¬
schem Umzug in der Hauptstadt und mit einem Jugendfest

im ganzen Kanton.



8 Altschweizerüche

1853. Eintritt von Bern in den Bund (hist. Umzug).
1864. Eintritt von Genf vor 50 Jahren (der aber auch all¬

jährlich am 31. Dezember gefeiert wird). In die Sechziger
Jahre fiel auch die Einweihung des Winkelried-Denkmals
in Stans und des Denkmals in Neuenegg.

1876. Schlacht bei Murten (grossartiger historischer Umzug mit
Teilnahme aus allen damaligen Kantonen).

1881. Tagsatzung in Stans mit Auftreten des Niki. v. Flüe
und Eintritt von Freiburg und Solothurn in den Bund.

1886. Einweihung des Denkmals bei Sempach (mit Festspiel).
1891. Bund der Urkantone (gefeiert in Schwyz und auf dem

Rtttli, mit Festspiel).
Gründung der Stadt Bern (grossartiger Umzug mit

Festspiel).

II. Feste von lokaler Bedeutung.

1864 (22. Juli) feierte Winterthur mit historischem Umzug
das Andenken an die Verleihung seines Stadtrechtes
durch Rudolf von Habsburg.

Gründung des Unot in Schaffhausen (1564).
1884 (29. Sept.) feierte Stein am Rhein seinen Eintritt in

die Eidgenossenschaft vor 400 Jahren (mit Umzug).
1889 (3. Juni) feierte Schieitheim (Kt. Schaffhausen) die Ab¬

schaffung eines Restes fremder Jurisdiktion.
1890 (5. Okt.) beging Gersau das Andenken seiner vor 500

Jahren erkauften Freiheit (mit einem Volksschauspiel);
im selben Herbst Rapperswil (St. Gallen) das Gedächtnis
der siegreich bestandenen Belagerung im Jahr 1388.

1892. Vereinigung von Gross- und Klein-Basel (mit Festspiel).

Die seit den Dreissiger Jahren üblich gewordene
Aufführung von Volksschauspielen aus der Schweizergeschichte an
der Fastnacht gehört nicht hieher, bildet aber mit den vorhin
aufgezählten eigentlichen Festspielen einen wichtigen Beitrag
zu der Neugestaltung eines schweizerischen Volkstheaters nach

Art des XVI. Jahrhunderts.



Volksfeste. 9

Wir treten nun unserm Hauptgegenstande näher, den städtischen

oder ländlichen Gemeindefesten, die meistens alljährlich,
wenn auch nicht immer mit gleichem Schwung und Aufwand,

gefeiert werden oder wurden, nicht mit Beziehung auf eiu
geschichtliches Ereignis, sondern im Zusammenhang mit
regelmässigen Erscheinungen des natürlichen und bürgerlichen Lebens.

Als ein Beispiel der Geschichte eines einzelnen Festes

dieser Art mag die Kirchweih dienen. Was das Wort
ursprünglich bedeutet, sagt die Zusammensetzung deutlich genug;
ebenso bekannt ist aber auch, was Kilbi im Laufe der Zeit

geworden ist! Zwischen den beiden Wortformen und

Bedeutungen liegt ein grosses Stück Kulturgeschichte, und der
Abstand ist noch grösser, als zwischen «Messe» als Benennung
des katholischen Kultusaktes und «Messe» im Sinne vou
Jahrmarkt. Die Kirchweih der Stadt Zürich war ursprünglich das

Fest der bekannten drei Heiligen, deren Andenken die Hauptkirche

geweiht wurde. Dass diese Bedeutung der Feier sich

fast gänzlich verloren hat, ist aber nicht erst Folge der
Reformation; denn schon bei den konfessionell noch ungetreunten,
aber zu geselligen Freuden stets geneigten Eidgenossen des

XV. Jahrhunderts waren die Kilben(-en) sehr weltliche Feste

geworden, zugleich aber erwünschte Anlässe, eidgenössische
Freundschaft zu bezeugen und zu pflegen. Bekannt sind die

Einladungen der Angehörigen anderer Kantone oder eines Teiles
desselben Kantons zu gemeinschaftlicher Feier einer Kilbe oder
Fasnacht. Einem Besuch der Zürcher in Uri im Jahre 1487

folgte eiue Reihe von andern seit dem Anfang des XVI.
Jahrhunderts. Im Jahr 1509 lud das luzernische Amt Rotenburg
die benachbarten zu einer Kilbe, die keine weitere Veranlassung
hatte. 1100 Männer mit ihren Frauen und Kindern sassen

bei reich besetzten Tischen, und die Kosten beliefen sich auf
300 Münzgulden. Der Aufwand mit Essen und Trinken war
übrigens nicht immer so gross; Konrad Cysat hörte im Jahr 1596

von einem 107 Jahre alten Bauer, zu seiner Zeit habe man an der
Kilbe noch keinen Wein, sondern Milch und «Sun» getrunken.



10 Altschweizerische

Im Jahr 1517 luden 'die 4 Waldstätte die Basler zu einer
Kilbe nach Altorf. 60 Basler zogen hin und blieben 8 Tage.
Zum Abschied verehrte man ihnen 4 ausgesuchte Ochsen und
jedem Stadtknecht uud Söldner ein Kleid. Die Ochsen wurden
auf die Zünfte verteilt; der Rat gab Wildpret und Wein zu
einer gemeinsamen Mahlzeit, bei der auch die Armen gespeist
wurden. Anno 1524 kamen 100 Schwyzer an die Kilbe nach

Glarus, während im selben Jahr 200 Glarner am St. Jakobstag
die Urner Kilbe besuchten. Im Jahr 1540 zogen die Zünfte
der Stadt Basel nach Liestal, viele zu Pferd in bunten
Gewändern und mit Fahnen, auch Geistliche dabei. Sie wurden
in Liestal von einem wohlgerüsteten Gegenzug empfangen,
zusammen 1300 Mann, auch aus den benachbarten Ämtern. Für
den folgenden Tag luden die Städter die von der Landschaft
zu sich und erwiderten die Bewirtung. Die Gäste wurden auf
die Zünfte verteilt. Nach Tische wurden Kampfspiele
veranstaltet, wozu die Herren Preise stifteten. Auf dem Heimwege
begleitete man die Gäste bis nach St. Jakob.

Die Reformation eiferte allerdings aus religiösen und
sittlichen Gründen gegen die Kilben; aber die Anhänglichkeit an
die alte Sitte konnte einen einzelnen Ort sogar zum Entscheid
für Beibehaltung des alten Glaubens bestimmen. In dem Dorf
Wiesen am Hauenstein haudelte es sich damals um die Frage,
ob man ferner zur katholischen Kirche in Trimbach gehören
oder dem bereits reformierten Läufelfingen einverleibt werden
wollte. Nachdem der Prädikant des letztern Ortes mit seiner
Beredsamkeit bereits Anklang gefunden hatte, stellte der katholisch

gesinnte Ammann der Gemeinde vor, es handle sich
einfach darum, ob man noch ferner Kilbe haben wolle oder

nicht; wer die Kilbe wolle, möge ihm nach Trimbach folgen,
und zwar solle es dort eine zweitägige geben! Ein Geiger
und ein Pfeifer standen bereit, und als er sich unter ihrer
Musik in Bewegung setzte, folgte ihm die ganze Gemeinde nach.

Auf die Kilbe des Jahres 1626 lud die Regierung von
Zürich Vertreter des gesamten Landvolkes ein uud bewirtete



Volksfeste. 11

sie (Egli, Akten Nr. 1038). Leute vom See kamen in grossen
Schiffen, samt ihren Pfarrern und Untervögten, auch sonst an

der Kirchweih in die Stadt. Sie wurden von zwei Ratsherren

bewillkommt, fuhren drei Mal um den Wellenberg, landeten
beim Fraumünster, zogen durch die Stadt und wurden gastiert.
Als jedoch im Jahr 1566 bei einem solchen Zug ein Teil der
oberen Brücke unter der Volksmasse einbrach, wurde deu

Seeleuten der Kilbe-Besuch verboten, 1628 alles Kilbe-Leben
überhaupt, auch der Besuch auswärtiger Kilben; an die Stelle
der alten Lustbarkeit trat der Bettag! Das Kilbe-Leben im

Thurgau schildert um dieselbe Zeit ein Prediger mit den

Worten: «Krämer, Kegelspiel, Spieltische, Musikanten locken
viel Volk herbei. Nach dem Essen und Trinken kommt es

zu Schlägereien und anderm wüsten Treiben. Trunkene brüllen
wie das Vieh, schreien und jauchzen, springen und tanzen.

Einige singen Psalmen, andere Hurenlieder, die Dritten treiben
Unzucht». Im XVIII. Jahrhundert wurden daher, besonders

um das schädliche Besuchen fremder Kilbeu abzustellen, die
verschiedenen ürtskilben (darunter auch solche, die bloss einer
Kapelle oder gar nur dem Bildstöcklein eines Weilers galten!)
auf einen Tag, die Landeskilbe, verlegt, auch in ganz
katholischen Kantonen, wie Luzern. So weit nun die so
reduzierte oder konzentrierte Lustbarkeit hauptsächlich nur im Essen

(doch meistens von bestimmten, für diesen Tag stehenden

Lieblingsspeisen) und Trinken, Tanz und Spiel allenthalben
ziemlich gleich begangen wird, bietet sie kein weiteres Interesse.
Es haben sich aber da und dort Besonderheiten erhalten oder
festgesetzt, die bemerkt und zusammengestellt zu werden
verdienen, da sie einen guten Kern enthalten, auch weiterer
Ausbildung fähig und würdig wären.

In Sursee wurden an der Kirch weih Schultheiss und Räte

neu bestellt; sie war daher auch unter dem Namen Surseer

Änderung bekannt. Auf diesen Tag kehrten zur Ausübung
ihres Stimmrechtes alle Bürger von nah und fern in ihre Heimat
(ähnlich wie die Tessiner bis auf die letzte Zeit, aber friedlicher!),



12 Altschweizerische

und diese Heimkehr ist bis auf die Neuzeit geblieben, wenn
sie auch jetzt nur noch Teilnahme an dem Festmahl, nicht
mehr an den Wahlen, zum Zweck hat.

Im Dorfe Zollikon bei Zürich bestand bis gegen Ende des

XVIII. Jahrhunderts die Sitte, dass an der Kilbe Knaben und
Mädchen einen auf der Allmend stehenden, frühes Obst tragenden

Baum in Beschlag nahmen und ihren Gespielen Anteil an
der Beute herunterwarfeu. Diese Übung bildete den Mittelpunkt

allgemeiner Festlust für Jung und alt, welche den ganzen
Nachmittag erfüllte, nachdem am Vormittag (wie noch heute

geschieht) der Ertrag der ca. 700 andern Obstbäume der
Allmend in mehreren Umgängen versteigert worden war. Etwas
ähnliches ist der in Niederweningen vorkommende Laubertag,
der durch den WTeibel in den Wohnungen der nutzungsberechtigten

Bürger angesagt wird. Dann ziehen aus jedem Hause

je zwei Leute in den Wald, wo man den ganzen Tag bleibt,
um sich mit Laub für die Betten oder Streue zu versehen.
Neben dieser Arbeit wird allerlei Scherz getrieben und der
Wald ertönt vom Jauchzen.

Ähnliche alte Rechtsbräuche hangen anderswo mit der
Kilbe zusammen. Die Leute von Hombrechtikon (Zürich)
mussten jährlich an die Kilbe auf die Ufnau kommen, zum
Zeichen, dass sie als Unterthanen dorthin gehörten. Maien-
und Herbstkilbe waren z. B. in Wetzikon auch Termine für
Jahresgerichte. Die Kilben in Graubünden sind auch Zahltage;
es gibt dort eine Langsi- (Lenz) und eine Herbstkilbe, beide

zweitägig; in Glarus eine Sommer- und eine Winterkilbe, die
letztere das Fest des Kirchenpatrons. Weitere Besonderheiten

knüpfen sich an die zusammengesetzten Namen der Kilben
einzelner Orte, wobei das Grundwort dann zum Teil eine

engere Bedeutung annimmt, indem es nicht mehr ein
allgemeines Volksfest, sondern zuweilen nur einen örtlich und zeitlich

bestimmten Brauch eines engern Kreises bezeichnet.
Die sogenannte «Vorstädtler-Kilbe» wird von den Hausbesitzern

von Kleiu-Solothurn am Margretentage gefeiert und mit



Volksfeste. 13

der Erinnerung an die Schlacht bei Dornach verknüpft, indem

die waffenfähige Mannschaft eben von der Kirchweih zum Entsatz

nach Dornach abberufen worden sei und nach der Rückkehr

die Lustbarkeit fortgesetzt habe. Nach dem Gottesdienst

versammeln sich Männer und Frauen im Gasthof zum Festmahl,

zu welchem auch Gäste sich einkaufen können. Dort wird der

Kilbe-Tanz versteigert. Der Meistbieter erhält das Recht und

die Pflicht, denselben zu eröffnen, mit seiner Täuzerin allein,
mitten auf der Aarebrücke. Berusste Knaben kreisen um die

Gruppe, um ihr im Gedränge Luft zu machen. Vom Festmahl

werden Nüsse und Backwerk für die Jugend massenhaft auf
die Gasse geworfen. Ähnlich wurde bis auf neueste Zeit die

Kalte Kilbe (so genannt, weil sie im Januar stattfindet), das

Fest der drei Gesellschaften von Klein-Basel, mit Festmahl,

Umzug und Tanz auf der Rheinbrücke gefeiert. Einem engern
Kreise der Einwohnerschaft eines Ortes, einem Stande, gehören

auch die Älplerkilben an, welche im Herbst nach der Abfahrt
von den Alpen gehalten und mit der Abrechnung über den

Ertrag der Sennerei während des Sommers verbunden werden.

Besonders bekannt und oft beschrieben ist die Älplerkilbe in

Stans, der die Maskenfiguren der sogenannten Wildleute
besonderen Beiz geben. Gleichzeitig haben auch die Schützen
ihre Kilbe und die Knaben ein Wettschiesseu mit Armbrusten.
Bei der Kilbe der Sennenbruderschaft im Wäggithal des Kantons

Schwyz am 10. September gibt es Steinstossen, Wettlaufen,

Sackgumpen, Klettern, Alphornblasen und Jodeln. Die «Schafkilbe»

in Graubünden ist nur eine Versammlung der Bauersame

zur Prüfung ihrer Schafweide, in Arosa verbunden mit
einem Schafmarkt; dagegen ist die «Zigerkilbe» mit Schmaus,

Tanz und Vorführung einer verkleideten Figur verbunden,
welcher letztere Akt «die Schwiegermutter begraben» genannt
wird.

An einigen Orten der alten Landschaft St. Gallen fand an

der Kilbe unter Trommelschall ein Aufzug der jungen Mannschaft

mit Seitengewehr statt, angeführt von einem Burschen



14 Altschweizerische

mit einem Federhut, den ihm Burschen aus andern Gemeinden

zu entwenden suchten, worüber oft blutige Schlägereien
entstanden. Das war die «Federnkilbe». Etwas ähnliches wird
von einem Jugendfest berichtet, welches, nach altem Brauche,
im Jahr 1648 in Lenzburg gehalten wurde und zu welchem

viele Landleute sich einfanden. Junge Bursche mit weissen

Federn auf den Hüten forderten einander heraus. Schon am

Morgen kam es darüber zu Händeln und gegen Abend schlug

man sich an 30 Orten, in Wirtshäusern und auf der Gasse,

so dass die Bürger unter die Waffen treten und die Streithähne

aus den Thoren schaffen mussten.
Dass das fahrende Volk der «Fecker» seine Kilbe in

Gersau hatte, ist bekannt und vor einigen Jahren wieder

dargestellt worden. Aber auch der geistliche Stand wurde in
solche Lustbarkeiten hineingerissen. Bei der Kilbe des Frauenklosters

in Schwyz müsste die Frau Mutter den Vortanz führen.
Die am 21. August im sogenannten Bruderhöfli, eiuem Siechenhaus,

in Schaffhausen gehaltene Kilbe wurde ziemlich ausgelassen

mit Spiel, Trunk und Tanz begangen.
Nachdem an dem Beispiel der Kirchweihe gezeigt worden

ist, wie ein Volksfest von ursprünglich allgemeinem Charakter

im Lauf der Zeit an einzelnen Orten besondere Gestalt und

Bedeutung annehmen konnte, sollen nun umgekehrt diejenigen
zahlreichen Feste angeführt werden, welche, von einem

besondern Anlass, und zwar des bürgerlichen Lebens,

ausgehend, mehr und weniger allgemeine Volksfeste werden konnten.

Den natürlichsten und zugleich wichtigsten Anlass zu

bürgerlichen Festen bot die jährlich oder nach einer Periode

von mehreren Jahren wiederkehrende Neubesetzung der

Gemeinde- oder Staatsämter. Die Bürgerschaft früherer
Zeiten war nicht so überhäuft mit Rechten uud Pflichten zu

Wahlen und Abstimmungen aller Art, wie die heute mit den

Segnungen einer ausgebildeten Demokratie beladene; das

Gefühl für den Wert einer einfachen republikanischen Verfassung

war noch nicht abgestumpft durch Übermass und Missbrauch.



Volksfeste. 15

Die Wahltage waren Ehrentage für die Gewählten und Freudentage

für die Wähler, und wenn auch die Wahl schon damals

nicht immer auf «die wägsten und besten» fiel, wie sie nach

der üblichen Formel sollte, so war sie doch wohl seltener als
heute irregeleitet durch falsche Rücksichten und künstliche
Umtriebe. Auf die Wahl folgte oft der Eidschwur der
Beamteten und der Untergebenen, ihre Pflichten zu erfüllen. Die

Festlichkeiten, die bei diesem Anlass stattfanden, konnten
verschiedene Gestalt annehmen; meistens waren es Aufzüge oder

Umzüge uud Mahlzeiten, aber es gab auch noch Besonderheiten,

die sich nicht einteilen oder einfach benennen lassen.

In einigen Kantonen, besonders Wallis und Graubünden,
bestehen oder bestanden solche «Besatzungsfeste» bis auf neuere
Zeit; in andern sind sie teilweise oder ganz abgekommen und

nur aus älterer Zeit bezeugt.
Im Wallis hatte jede Gemeinde ihr Panner; daneben gab es

und gibt es noch Fahnen der Zehnten. Der Träger einer solchen

wurde unter grosser Feierlichkeit auf Lebenszeit gewählt und

eingesetzt; er bezog auch eine bedeutende Besoldung, aus der er
aber nach der Einsetzung die ganze Bevölkerung seines
Bezirkes drei Tage lang bewirten müsste, nachdem schon die
Wahl einiges Geld gekostet hatte. Über den Bezirksfahnen
stand dann noch die Landesfahne, deren Träger nach dem

Landeshauptmann der höchste Beamte war. Feierlich war aber
auch schon die Einsetzung eines einfachen Dorf- oder
Thalfähndrichs, z. B. in Lötschen im Jahr 1857. Die dazu
eingeladenen Ehrengäste wurden am Vorabend auf Pferden au
den Festort geführt, nachdem die Wahl schon einige Tage
vorher geschehen war. Am Morgen früh gaben Trommeln und
Pfeifen Tagwacht, nachdem schon Böllerschüsse den Festtag
angekündet hatten. Die ganze Bevölkerung der drei
Thalgemeinden erschien festlich geschmückt. Um 9 Uhr war Gottesdienst

in der Pfarrkirche, wobei die junge Mannschaft weisse
Hosen und rote Röcke trug, auf den Tschakkos Federbüsche.
Ein provisorischer Fähndrich trug das Panner. Nachmittags



16 Altschweizerische

1 Uhr giug der Zug auf den Festplatz. Dort wurde ein grosses
Viereck gebildet. Die Redner traten vor. das Militär hit*lt

Ordnung. Der abtretende Fähndrich stellte sich mit dem

Panner an die Seite seines Redners, des Pfarrers, dessen Rede

von den Verdiensten des Erstem und von der Würde der
Fahne handelte. Dann folgte die Übergabe der letztern an

ihren neuen Träger, der vom Volk mit einem Hoch! begrüsst
wurde. Beim Abmarsch ging das weibliche Geschlecht voran,

um den Zug nochmals passieren zu sehen; in Gomb besteht

aber die eigentümliche Sitte, dass das Frauenvolk die Strasse

verbarrikadiert und sich dem Zug entgegensiemmt, bis es

überwältigt wird. Der neue Fenner ladet dann das Volk ein, sich

im Gemeindehaus auf seine Kosten gütlich zu thun, wobei er
es am spätem Abend, begleitet von Fackeln, besucht und

abermaliges Lebehoch! empfängt. Das Fähnlein-Fest in Ulrichen
bestand in einem militärischen Aufzug mit Übungen, der

alljährlich an Pfingsten stattfand. Die Ämter des Fähndrichs

und Hauptmanns wurden mit den zwei ältesten Männern neu

besetzt, welche diese Würden noch nie bekleidet hatten. Am

Abend mussten der Hauptmann mit einem Alpkäse, der Fähndrich

mit Getränk die Mannschaft nach den Strapazen des Tages

erquicken und ihnen damit die durch die Wahl erwiesene Ehre

vergelten.
Die Besatzung ist in Graubünden noch immer das

schönste Volksfest, an dem sich, besonders im Zehngerichten-
buud, die ganze Bevölkerung des Kreises beteiligt. Im Engadin
besteht die Festlichkeit in der Beeidigung und feierlichen

Einsetzung der neu gewählten obersten Gerichts- und Verwaltungsbehörde

mit nachfolgender Mahlzeit und Tanzbelustigung.
Im Rheinwaldthale wurde im vorigen Jahrhundert die

Besatzuug folgendermassen gefeiert. — Schon am Ostermontag
hatten die jungen Leute sich versammelt und jedem Burschen

war ein Mädchen als Begleiterin zur Landsgemeinde durch das

Los bestimmt. Am Morgen des folgenden Sonntags begann

der Zug aller 5 Gemeinden des Thaies nach der Ebene, wo



Volksfeste. 17

einst die Vorfahren ihre Treue geschworen hatten. Paarweise,
unter fliegenden Fahneu, Trommelschall und Begleitung aller
Männer ritten die Ratsherren nebst dem Pfarrer heran, und
es wurde der Eid geleistet. Jeder Knabe hatte seiu Mädchen
zu sich aufs Pferd genommen uud ebenfalls zur Landsgemeinde
geführt; dann folgte Tanz und Schmaus und dauerte bis zum
vierten oder fünften Tage. Die Knaben allein trugen die Kosten,
jeder wenigstens einen Louisdor. Das Mädchen schenkte seinem

Begleiter ein Hemd oder anderes Kleidungsstück.
In Nidwaldeu hatte der neu gewählte Landammann

seinen Wählern ein Mahl zu geben, bei dem es ziemlich bunt
hergegangen zu sein scheint, da der Landrat A° 1614 eine

Verordnung dagegen zu erlassen nötig fand, laut welcher statt
des Mahles jedem über 14 Jahr alten Landmann 5 Kreuzer
gegeben werden sollten. Aber die Landsgemeinde beschloss

Fortdauer des Mahles, welches denn auch, etwas eingeschränkt,
bis in dieses Jahrhundert üblich geblieben ist.

In Schwyz gab es ein Festessen bei der Wahl des

Pannerherrn. Das Panner wurde in festlichem Zuge,
Trommler und Pfeifer und eine Schaar Harnischmänner an
der Spitze, in die Wohnung des neuen Pannerherrn getragen,
wofür dieser die Träger im Wirtshaus mit einem reichlichen
Mahl regalierte, während das Volk im Rathaus mit Brod und
Wein versehen wurde. Dem letzten Pannerherrn (dem aus dem

Sonderbundskrieg bekannten Oberst Abyberg) soll dieser Ehrentag

60 Dublonen gekostet haben.

An den beiden Johannistagen (dem des Täufers 24. Juni,
dem des Apostels am 27. Dezember) hielt der Rat von Luzern
seit dem XV. Jahrhundert nach der Äniterbesetzung
Mahlzeiten, zu welchen alle Beamten, Staatsangestellten
und die in der Stadt wohnenden fremden Gesandten mit ihrem
Gefolge, auch die Vorsteher der Stifter und Klöster, eingeladen
waren. Bei diesen Mahlzeiten wurde für jede Person 2x/2 Mass

Wein gerechnet; die Bürger brachten noch eigenen süssen Wein
mit, und der Nuntius schenkte einige Legel «Italiäner» aus,

2



18 Altschweizerisclie

aber erst, wenn auf die Gesundheit des Papstes angestossen
wurde. In Folge der gestiegenen Heiterkeit wurde die Reihenfolge

der Toaste nicht immer genau beobachtet und die fremden

Diplomaten dadurch zuweilen beleidigt. Es wurde auch einmal

beantragt, diese Mahlzeiten wegen Feuersgefahr nicht mehr im
Rathaus zu halten Der Aufwand wurde im XVII.
Jahrhundert eingeschränkt, weil der ursprüngliche Zweck gewesen
sei, freundliche Unterhaltung der Bürger, nicht Üppigkeit zu
pflegen; aber das Menü umfasste im Jahre 1695 immer noch

einige 30 Gerichte, Fleisch mit Zutrachten. Im XVIII.
Jahrhundert wurden die Mahlzeiten abgeschafft, dafür an die Räte

je ein Dukaten bezahlt (v. Liebenau, Das alte Luzern, S. 203 f.).
Die neugewählten Beamten wurden sogleich nach der Wahl

zur Beeidigung in feierlichem Zug durch die Stadt in die

Peterskapelle geleitet. Dagegen fand der sogenannte Zug
mit dem Ammann erst am Stephanstage (26. Dezember)
statt und war eine besondere Lustbarkeit. Laut Bericht von
Josias Simmler vom Jahre 1576 wählten die jungen Bürger
zum Ammann einen, der etwas Spottwürdiges begangen hatte.

Er erhielt von der Stadt einen Rock und von jedem Bürger,
der sich verheiratete, ein Paar Hosen. Dagegen müsste er
zur Feier des Wahltages auch einige Kosten auf sich nehmen,

so dass im Jahre 1667 ein wenig Begüterter sich die Wahl
verbat, damit er nicht «zum Spotte noch den Schaden habe».

Später wurden die Kosten für den Ammann den vier jüngsten
Ratsherren auferlegt. Bei der Wahl wurde ein Bericht über die

Vorkommnisse des letzten Jahres verlesen, eine Art Fastnachtzeitung,

welche nicht immer in den Schranken des Anstandes

gehalten gewesen zu sein scheint, da Ermahnungen zur Ehrbarkeit

nötig wurden. Dagegen honorierte der Rat einen gelungenen
Bericht im Jahre 1695 mit 7 Gulden. Nach dem Zuge (der
A° 1602 durch Werfen von Rüben und Eisklötzen beschädigt
wurde) fand ein fröhliches Mahl auf dem Rathaus statt. Im
Jahre 1712 wurde dies abgeschafft, dagegen vom Rathaus herab
durch einen Weibel nach Verlesung der Stadtordnung und Er-



Volksfeste. 19

Zählung toller Streiche Brot unter das Volk geworfen. (Liebenau,
S. 208—209).

Das schönste Fest der Entlebucher war die sogeuannte

Huldigung oder der Schwör tag, meistens alle zwei Jahre
in Schupfen abgehalten. Früh morgens rüstete und sammelte
sich die wehrhafte Jugend; jedes der drei Ämter stellte 400
Mann. Der Landespfeifer, Landestambour, Landeshorner und
Landesbote trugen alte Entlebuchertracht: Weste und Hosen

aus einem Stück, rot und grün; der Landespannermeister,
Landeshauptmann und Landesfähndrich trugen schwarze
Kleidung, Hosen und Strümpfe gefältelt. Auf dem Platz vor dem

Landhaus in Schupfen wurde dem Erstgenannten das Pauner,
dem Landeshauptmann ein Spiess oder Sponton übergeben;
andern ehrwürdigen Männern wurden die Panner aus den

Römerzügen, das von Murten und die Schützenfahne zugeteilt.
Unter Trominelschall und Musik erschienen dann die Herren

Landvögte, begleitet von einem Schreiber und von einem
Gerichtsdiener in der Farbe der Stadt Luzern. und der Zug ging
auf ein Feld, wo für die hohen Herren und die Geistlichkeit
eine Bühne errichtet war. Zunächst vor dieselbe stellten sich
die genannten Vorsteher des Landes, dann die 3 Bataillone und
hinter ihnen das gesamte Volk, auch das weibliche Geschlecht.

Der abtretende Landvogt begrüsste die Landleute und dankte
für ihre bewiesene Anhänglichkeit an die Regierung; der
neugewählte ermahnte zur Fortsetzung dieses Verhaltens und
versprach Erhaltung der alten Freiheiten. Dann trat der
Landespannermeister vor, begrüsste die Landesväter, dankte für ihre
Obsorge, empfahl die Aufrechthaltung der alten Rechte und bot
dem neuen Herrn Landvogt ein Geschenk in Gestalt von 50
Mass Wein, dem alten ein Wildpret oder einen Käse. Dann
folgte der Schwur nach alter Formel, der Stadt Gehorsam und
Schutz zu leisten. Bei der folgenden Neubesetzung der Landesämter

hatten alle einheimischen freien Männer Stimmrecht, die

Ansässigen nicht; dagegen konnten bei diesem Anlass Ansässige

zu Landleuten erhoben werden.



20 Altschweizerische

Ein eigentümliches Nachspiel bestand darin, dass die
anwesenden Mädchen unter Trommelschlag einen Wettlauf
hielten, bei dem die besten Läuferinuen Preise in Gestalt von
Kleidungsstücken erhielten. Die Vorsteher gingen dann zu
einem Nachtessen; das Volk zerstreute sich in die
Wirtshäuser, wo Gesang und Tanz bis zur Morgendämmerung dauerten.
(Stalder, Fragmente über Entlebuch, II, 115 ff.).

In Glarus wurde früher der P a n n e r t a g gefeiert, wenn
nach Erwählung eines neuen Pannerherrn die Panner ihm
übergeben wurden. Sie wurden unter dem Geläut aller Glocken
aus dem Hause des alten Pannerherrn abgeholt und dem neuen
zugestellt, dabei allem Volke gezeigt, und bei jedem einzelnen
Panner wurden von dem dasselbe Emporhaltenden die Ereignisse

erzählt, bei welchen es gebraucht worden war. Das

letzte Pannerfest wurde im Oktober 1828 gefeiert.

Der Schwör-Sonntag im alten Zürich war der
Sonntag nach dem sog. Meistertag, an welchem letztern
die Vorsteher der Zünfte neu gewählt wurden. Am Samstag

vor dem Schwör-Sonntag wurde der eine Bürgermeister neu
gewählt, ebenso die Unterbeamten des Rates. Am Sonntag
schwuren dann der neugewählte Bürgermeister, die Räte und
Zunftmeister und die ganze Bürgerschaft im Grossmünster
ihren Amts- und Bürgereid mit feierlichem und weitläufigem
Ceremoniell, welches v. Moos beschreibt. Am Samstag war der
Ratsschreiber in der Stadt herumgeritten und hatte an neun
Plätzen die Einladung auf den Sonntag ausgerufen, begleitet
von einer Menge von Knaben, denen er bei der Rückkehr aufs

Rathaus Pfennige verteilte.

Auch in Winterthur war bis Ende des vorigen
Jahrhunderts der grösste politische Festtag der S c h w ö r t a g, eine

kirchliche Feier mit nachfolgendem Schmaus der Bürgerschaft,
an dessen Stelle seit 1712 eine blosse Verteilung von Wein
und Brot trat. Im Jahr 1557 war der zu Ehren des

neugewählten Schultheissen veranstaltete Festtrunk der Bürger-



Volksfeste. 31

schaft auf einer breiten Linde gehalten worden, die zu diesem

Zweck mit 6 Tischen hergerichtet wurde. (Meyer, Wint. Chron.
Geilfus 1, 6).

Wir schliessen diese Angaben mit einigen Notizen über

bürgerliche Feste in Kantonen, welche früher noch nicht freie
Glieder der Eidgenossenschaft waren.

In Lenzburg wurde nach geschehener Ämterbesetzung am

Maien tag die ganze Bürgerschaft auf dem Rathaus bewirtet.
Die Mahlzeit wurde vom Grossweibel nach bestimmter Taxe

besorgt; der Rat lieferte Wein und Brot. Die Edelleute der

Umgegend waren als Gäste eingeladen. So im Anfang des

XVIII. Jahrhunderts. Seit 1735 wurde die Mahlzeit iu einen

Geldbetrag an die Bürger umgewandelt. Später fiel auch dieser

weg. Früher hatte man schon am Vorabend, dann am Morgen
des Haupttages und wieder am Nachtag getafelt. (Müller,
Lenzburg).

Mahlzeiten waren auch mit den sogeuannten «Aufritten»,
d. h. Einzügen von neuen Geistlichen und Landvögten,
verbunden. Eiu bernisches Mandat von 1628 beschränkt die
Zahl der zu einem «Ufritt-Mal» Einzuladenden auf die an dem

Aufritt selbst Beteiligten.
Den Aufritt eines Landvogtes im Thurgau finden wir

beschrieben in Kellers Chronik von Weinfelden. Im Jahr 1664
kam Franz Erler von Schwyz als Landvogt auch nach
Weinfelden. Schüsse verkündigten seine Ankunft. Eine Kompagnie
mit Musketen bewaffneter und eingeübter junger Mannschaft

zog ihm entgegen. Er erschien mit stattlichem Begleit von
Herren zu Pferd und führte auch Frau und'Tochter mit. Eine

dreimalige Salve vom Schloss herab erschreckte das Pferd der

Tochter, so dass es stürzte. Sie fiel aber zum Glück einem

jungen Schützen, der wegen Nasenbluten aus dem Glied
getreten war, in die Arme und wurde dann von einem geistlichen
Herrn zu Fuss in den Flecken geleitet, während der Zug mit
Trommeln und Musik einzog. Der neue Laudvogt wurde auf dem

Rathaus mit Anrede begrüsst, und nachdem er seinen Unter-



22 Altschweizerische

thanen den Eid der Treue abgenommen, begaben sich die
sämtlichen Herren in den Gasthof zum Mittagessen, während
dessen Mörserschüsse abgefeuert wurden. Das Volk hatte wenig
Freude und dachte: Die zwei letzten Jahre haben wir einen

Urner reich gemacht, die zwei nächsten werden wir einem

Schwyzer dasselbe thun!
Etwas freundlicher lauten die Berichte von einem zürcherischen

Obervogt, dem die Weinfelder im Jahre 1614 das Schauspiel

eines Umzuges darboten, das er in Zürich am
Aschermittwoch zu sehen gewohnt war. Er schenkte den Teilnehmern
einen Eimer Wein, so dass der Tag mit fröhlichem Schmaus

endigte.
Im Jahr 1726 war ein Ulrich Keller von Weinfelden nach

langem Aufenthalt in der Fremde zurückgekehrt und gab dem

Bürgerfeste eine neue Gestalt. Er liess sich als König
ausrufen, umgab sich mit einem Parlament von ungefähr 40
Männern, ledigen und verehlichten, und machte mit diesen den

Umzug und Besuch auf dem Schlosse des Obervogts. In den

vierziger Jahren wurden aber die Ehemänner von den

Junggesellen aus der festgebenden Gesellschaft ausgestossen. — Der
Brauch hiess auch «Narrenfest», weil nach dem Umzüge vom
Wirtshaus herab eine Aufzählung aller lächerlichen Vorfälle
des Jahres verlesen wurde. Wer seine eigenen Thorheiten
nicht vorlesen lassen wollte, konnte sich durch Geschenke
loskaufen (s. Schweiz. Idiot. I, 1116 f.).

Übrigens wurden die den Landvögten gebührenden
Ehrenbezeugungen und Ehrenausgaben im Laufe des XVII.
Jahrhunderts da und' dort eingeschränkt. Den Laudvögten zu
Baden wurde im Jahr 1654 geboten, ohne Begleit,
ausgenommen ihre nächsten Verwandten, die Gesandten des
regierenden Kantons und noch zwei Herren, aufzureiten; auch
soll das Entgegenreiten aufhören. Der neue Landvogt soll
auch niemand zu Gast laden. Auch den Zurzacher Markt
soll er ohne grosses Komitat besuchen, für das dabei
herkömmliche Sperber-Mahl nicht mehr als 25 R' verrechnen



Volksfeste. 23

und für fremde Spielleute nicht mehr als 15 f*. (Tags.
Absch.).

Die Landvögte und auch die Vögte kleinerer Gerichtsbezirke

hatten also neben den ihnen zukommenden
Ehrenbezeugungen und Abgaben auch entsprechende Leistungen ihrerseits

zu erfüllen, und auch diese nahmen häufig die Gestalt von
Mahlzeiten an. Dasselbe gilt von den geistlichen
Herrschaften, denen Zehnten zukamen.

Der Vogt von Klinguau (Aargau) müsste jährlich mit
grossen Kosten ein Groppen-Mahl halten, wie es scheint,

wenn die Fischer ihm ihre Abgaben brachten. Ebenso hiess

die Mahlzeit, welche der Vogt von Wangen (Solothurn) nach
dem jährlichen Hofgericht zu Subigen hielt. In Illnau (Kt.
Zürich) wurde jährlich auf St. Johannis, wenn der Zehnten

für das Kloster Allerheiligen in Schaffhausen von den
Amtleuten bezogen wurde, den Leuten der Gemeinde ein Essen

gegeben, genannt Kraut-Mahl. Daher hiess denn auch der
Gemeinde-Fond «Krautfond >, weil er aus Abkauf jener
Verpflichtung entstanden war, iu Folge von Raufereien, welche

bei jenem Anlass stattgefunden hatten. — Im Jahr 1585
beschloss die Tagsatzung in Folge einer Beschwerde des

Inhabers eines Zehntens im Waadtland, dass er bei dem
jährlichen Ausruf desselben den bei der Steigerung Anwesenden

ein Gastmahl oder 20 Gulden geben müsse, er solle von dieser

Verpflichtung befreit sein (Absch.).
Hierher gehören endlich auch noch die sogen. Hühner-

raähler, welche, wie zum Teil schon die vorhin angeführten
Mahlzeiten, zugleich als Beispiel dafür dienen können, dass eine

strenge Scheidung wirklicher Gemeindefeste von blossen
Festbräuchen einzelner Stände oder Zünfte nicht möglich ist.

Von Luzern sagt Liebenau: Da der Staat als Gerichtsherr
an sehr vielen Orten von jedem Hausbesitzer ein Herbsthuhn
zu beziehen hatte, so wurden seit dem XV. Jahrhundert von
der Regierung teils auf dem Rathaus, teils auf den Zünften
Hühnermähler veranstaltet, aber um die Mitte des XVII. Jahr-



24 Altschweizerische

hunderts abgeschafft, weil die Zuthaten zu den Hühnern zu

viel kosteten, z. B. im Jahre 1641 300 Gulden. — Troll
berichtet in der Geschichte von Winterthur: Die Mitglieder der
Herrenstube hielten jährlich eine Generalversammlung, welche mit
dem Hühnermahl schloss, so genannt, weil die Landvögte von
Kyburg etliche Hühner dazu liefern mussten. Sie hatten dafür
das Recht, den Tag zu bestimmen. Schultheiss und Rat
erschienen als Gäste. Im Jahre 1660 wurde bestimmt, dass

man abends nicht länger als bis 9 Uhr beisammen bleiben solle.

Wichtiger ist aber der an mehreren Orten des Kantons
Bern unter dem Namen «Hühnersuppe? begangene Festbrauch,
weil er auf ein geschichtliches Ereignis zurückgeführt wird
und speziell den Frauen galt. Die Veranlassung desselben wird
von der Tradition in die Zeit des Einfalls der Gugler, also ins
Jahr 1375, versetzt. Ein Haufe jenes fremden Kriegsvoikes
lagerte in dem Kloster Hettiswil, zwischen Hindelbank und
Krauchthal. Als das Volk der Umgegend sich gegen die
Eindringlinge erhob, drängten die Weiber von Hettiswil, mit
Sensen und Gabeln bewaffnet, ihre Männer zum Kampf. Die
Feinde wurden im Schlaf überfallen und viele erschlagen. Zum
Dank für die Tapferkeit der Frauen gab der Prior des Klosters
ihnen das Recht, jedes Jahr am Tage jenes Überfalls (um
Weihnacht) mit der Axt in den Klosterwald zu gehen und
Holz für ihre Weihnachtssuppe zu hauen. Als dadurch der
Bestand des Waldes in Gefahr geriet, wurde das Holzrecht in
den Besitz einer Matte umgewandelt, deren jährlicher Ertrag
zu einer Mahlzeit der Frauen verwendet wurde, die noch im
Jahr 1826 die Hühnersuppe hiess. Aus demselben Grunde
erhalten die Frauen von Wiler im Amt Fraubrunuen, wo ebenfalls

die Gugler geschlagen, wurden, alljährlich auf Gemeindekosten

eine Hühnersuppe und haben beim Kirchengang die
Ehre des Vortritts, den auch die Frauen von Lugnetz in Grau-
hünden zum Dank für ihre Mithülfe im Kampf gegen die Grafen

von Montfort, aber die Frauen an vielen audern Orten auch

ohne nachweisliche Veranlassung besitzen. Eiu jährliches Fest-



Volksfeste. 25

essen haben auch die Frauen von Kriegstetten, Kanton
Solothurn, und die von Burgdorf. Am letztern Orte findet aber
der Name Hühnersuppe die Erklärung, dass die dortige
Schlossherrschaft alljährlich 60 Hühner zu der Mahlzeit liefern müsste.
Auch wird in Burgdorf statt der Gugler der in der Umgegend
sesshaft gewesene Adel als der Feind genannt, an dessen

im Jahre 1388 mit Hülfe der Frauen gelungene Überwindung
das Festessen erinnern soll.

Der Grund des Namens «Hühnersuppe» muss wohl an
allen Orten, wo er vorkommt, derselbe gewesen sein, und zwar
der Brauch, dass der Grundherr die von seinen leibeigenen
Uuterthaueu in Gestalt von Fastnacht- und Herbsthühnern
geleisteten Abgaben durch eine Gegenleistung in Gestalt eines

den Überbringerinnen gegebenen Mahles erwidern müsste. Die

Erklärung dieses letztern als Belohnung für Teilnahme der
Frauen an Kriegsthaten ist wohl eine ebensolche spätere
Unterschiebung, wie die Zurückführung gewisser Festbrftuche
der Männer auf glücklich überstandene sogenannte «Mord-
nächte», zum Teil an Orten, wo solche nächtliche Überfälle
geschichtlich noch weniger nachweisbar oder wahrscheinlich sind
als die Mitwirkung der Frauen bei der Vernichtung der Gugler.
Entsprechendes muss dann auch von der Begründung des

Vortrittes der Frauen in der Kirche gelten, der eben auch auf
altem Recht, aber nicht auf einem einzelnen geschichtlichen
Vorfall beruhen wird. (S. Grimm, Rechtsaltertümer I, 409,
und für die Hühnermähler: Rochholz, Glaube und Brauch II,
316 ff., auch von Dierauer im Archiv für Schweiz. Gesch. XIX,
34 ff. [betreffend die Mitwirkung der Frauen in der Schlacht

am Stoss] benutzt).
Es bedurfte überhaupt weder solcher Vorfälle noch auch

besonderer Rechtsbräuche, um unsern Vorfahren Anlass zu
Festlichkeiten, und besonders Mahlzeiten, zu geben, und am
harmlosesten war die Festfreude im Schooss von Gemeinden

oder Genossenschaften vielleicht gerade dann, wenn sie weder

mit Ausübung eines Rechtes, noch mit Erfüllung einer Pflicht



26 Altschweizerische

verbunden war, sondern wenn das Leben der Natur im Kreislauf

der Jahreszeiten und damit verbundene wirtschaftliche
Verrichtungen den Anlass von selbst herbeiführten.

In Greifensee wurde an einem bestimmten Tag eine Jagd
auf die wilden Enten (Tüchel) veranstaltet, und aus der Beute
eine Mahlzeit, das Tuchelmahl, hergerichtet. (Vgl. Anz. f.

A.-K. 1888, S. 26).
Die baslerischen und die markgräflich-badischen Behörden,

denen die Aufsicht über die Wasser- und Uferbauten an der
W'iese zustand, pflegten bis auf neuere Zeit jene Bauten
gemeinsam zu besichtigen, und das Geschäft schloss mit einem

Wuermahl in Klein-Hüningen, wozu die Fischer einen Lachs

geben mussten.

Von Gemeindelustbarkeiten, besonders Trünken, im XVI.
und XVII. Jahrhundert berichtet Hagenbach in seiner Chronik
von Sigriswil. In Lenzburg gab es Gerne in wer ksmahlzeiten
bis zum Jahr 1745. Bis 1614 hatten die Räte Donnerstags-
Mähler aus der Bussenkasse. Mahlzeiten der Bürger fanden
ebendaselbst am Neujahr auf dem Rathaus statt.

Bei der jährlichen « Öffnung » des Dorfrechtes in Weiningen
wurde ein Wisungs-Mahl gehalten.

In Wiedikon wurde im Jahr 1533 die Satzung erneuert,
am Berchtoldstag aus dem Gemeinde-Seckel einen Mütt
Fogezenbrot und einen Ziger zu verzehren.

Bemerkenswert ist endlich noch der bürgerliche Teil
der Feier des Berchtoldtstags in Frauenfeld. Am Vormittag
wird Bürgergemeinde gehalten und die Verwaltung des

Konstafelfonds genehmigt, aus dem der jährliche Gesellschaftstrunk
bestritten wird, der den Bürgersinn wecken und nähren soll.

Er findet am Abend auf dem Rathaus statt und ist ein Hauptstolz

der Bürger; nur wenige Ansässen (Schammauchen)
werden dazu eingeladen, die übrigen feiern den Tag nach ihrem
Sinn in einem Gasthof (wie am Zürcher Sechseläuten neben den

Stadtzünften eine Landzunft bestand). Bei der Bürgermahlzeit

erhält jeder Teilnehmer 2'/2 Liter Wein und eine besonders



Volksfeste. 27

feine und grosse WTuist, welche nur auf diesen Tag zubereitet
wird. Frauen und Jungfraueil haben ein Gastmahl mit Tanz,

zu welchem am späten Abend die Männer kommen. (Nach

Pupikofer, Gesch. v. Frauenfeld, und nach Mitteilungen von

Dr. Bachinann, Zentralblatt des Zof. Vereins 1882).

In Tegerfelden (Aargau) traten die vermöglicheren jungen
Leute zur Feier des Berchtoldstages in einen Verein zusammen,
die Bechtelisgesellschaft. Als Winzer gekleidet zogen sie

vor die Häuser der wohlhabenden Einwohner, um Glückwünsche

darzubringen und Weinspenden für die Armen zu sammeln.

Zuletzt machten sie dem (1-emeinderat ihre Aufwartung und

brachten ihm einen gewaltigen Eierring, für den sie einen

halben Saum Gemeindewein erhielten, der abends in Gesellschaft

ausgewählter Tänzerinnen verzecht wurde. (Rochholz,

Aarg. Sag. I, 236).
Wir kommen nun zu Festen, welche den Besitzstand

einer Gemeinde an Grund und Boden betreffen, die

Feststellung und zum Teil religiöse Weihung der Grenzen, des

sogenannten Bannes, und die vorzugsweise mit Umzügen,
zum Teil zu Pferde, begangen werden, eine schöne, altertümliche

Sitte, die sich an mehreren Orten erhalten hat.
Ob diese Grenzumzüge ein aus heidnischer Zeit stammender,

von der katholischen Kirche nur, wie so viele andere

Überreste aus jener Zeit, übernommener und in ihrem Sinn

umgebildeter, oder ein eist von ihr eingeführter Brauch

seien, ist schwer zu entscheiden, aber für die Sache selbst

auch nicht entscheidend. Sicher ist, dass der Katholizismus
hier eine seiner grossartigsten und liebenswürdigsten Seiten

entfaltet, nämlich das Bestreben, das gauze weltliche Leben in
den Bereich kirchlicher Weihe zu ziehen, mit religiösem Geiste

zu durchdringen und zu verklären, und zwar eben nicht nur
innerlich, was allgemein christlich und auch protestantisch ist,
sondern auch äusserlich, förmlich, in Gestalt heiterer, glänzender
Festlichkeit, welche ihren Eindruck auf das Volk nie verfehlen

kann, nur dass bisweilen die schöne Hülle den Kertigehalt



28 Altschweizerische

überwuchern mag. Wenn der Festbrauch des Bauumzuges heute

auch noch in protestantischen Gegenden (Schaffhausen und

zum Teil Baselland) stattfindet, so spricht dies nicht gegen

ursprüngliche Stiftung oder Mitwirkung von Seite der katholischen

Kirche; dieses Moment müsste natürlich in Folge der Reformation

wegfallen und dann tritt neben dem rein bürgerlichen
Charakter des Festbrauches der eines Na tur festes zur Feier der
Jahreszeit um so deutlicher hervor. Dieses Gepräge fehlt aber
auch dem spezifisch katholischen Feste nicht, und wir finden

nur die allgemeine Bemerkung bestätigt, dass die schönsten

Volksfeste allenthalben auf der Vereinigung weltlicher und
geistlicher Elemente beruhen.

Die zwei glänzendsten Feste dieser Art gehören dem Kanton
Luzern an, der zu allen Zeiten als Hochburg des schweizerischen
Katholizismus und zugleich der alten Eidgenossenschaft gegolten
hat. Das eine ist die sogenannte Romfahrt oder der Müsegg-
umgang in der Stadt Luzern. das andere der Grenzumritt
in Beromünster. Beide Feste sind schon mehrfach beschrieben

worden; wir verzichten daher auf vollständige Darstellung der
festlichen Vorgänge und beschränken uns auf einige besonders

merkwürdige Züge, welche dazu dienen können, das Alter und
die ursprüngliche Bedeutung der Feste zu beleuchten.

Das hohe Fest der Stadt Luzern beginnt am Vorabend
von Maria Verkündigung (also gegen Ende des Monats März)
und besteht wesentlich in einer grossartig feierlichen Prozession,
welche die Stadt umwandelt und auf dem höchsten Punkte der
alten Befestigung, der sog. Müsegg, anhält, wo die im Jahr
1479 den Teilnehmern erteilte päpstliche Ablassbulle verlesen

und von einem namhaften Geistlichen eiue Predigt gehalten
wird (im Jahr 1522 soll der Festprediger der Comtur Schmid

von Küsnacht gewesen sein, der aber gegen den Ablass eiferte;
1530 der Chronist Werner Steiner von Zug). (Liebenau).

Schon durch Ratsbeschluss von 1252 war bestimmt worden,
dass an der Prozession die ganze Geistlichkeit der Stadt und, bei
Busse, aus jedem Hause wenigstens eiue Person teilnehmen sollte.



Volksfeste. 29

Um die Mitte des XV. Jahrhunderts waren oft 300—500
Priester anwesend; neben ihnen erschienen zahlreich die
Waldbrüder aus der Umgegend, auch aus den Urkantonen, unter
ihnen um jene Zeit Nikiaus von der Flüe. Viele Teilnehmer
aus den benachbarten Kantonen mussten auf den drei alten
gedeckten Brücken untergebracht werden. Die Geistlichen und
die Armen wurden von Staatswegen mit Fisch und Wein
bewirtet; sogar das Frauenhaus erhielt eine Spende. Der Wein
war früher der an den Halden der Müsegg selbst, von der
Zunft der Rebleute gepflanzte; der Verbrauch betrug im Jahr
1400 ebenso viele Mass. Die Ratsdiener, von welchen die

Heiligenbilder und Reliquien getragen wurden, erhielten dafür
eine besondere Gratifikation aus den Bussen. Gegen Ende des

XVI. Jahrhunderts wurde den Trompetern eingeschärft, während
der Prozession auf den Türmen nur geistliche Stücke zu
blaseu. Besonders merkwürdig war der bis auf neuere Zeit
festgehaltene Brauch, dass die Geistlichkeit von der Mutterkirche

«im Hof» aus, zu Schiffe an das andere Ufer
hinübergeführt und dass am untern Ende der Stadt zum selben

Zweck eine besondere Brücke geschlagen wurde. Das erinnert
auffallend an die entsprechende Sitte im alten Rom, von der
die «pontifices> ihren Namen hatten, ist aber wohl aus rein
lokalen Ursachen zu erklären.

Der Name «Romfahrt» wird darauf zurückgeführt, dass

die Prozession mit päpstlicher Erlaubnis an die Stelle einer
Wallfahrt nach Rom getreten sei, welche die Bürger nach einer
Feuersbrunst um die Mitte des XIII. Jahrhunderts gelobt hatten,
um für die Zukunft ähnliche Gefahren abzuwenden. Diese

Erklärung ist an sich nicht unglaublich; aber sie erinnert an

viele Fälle, wo nachweislich der Ursprung eines alten Brauches

in einem bestimmten Vorfall gesucht und gefunden wurde —: so

wurden kirchliche Bräuche auch als Folge einer verheerenden

Krankheit, bürgerliche als Andenken an Ereignisse der politischen

-Geschichte aufgefasst, wie z. B. an Morduächte. Da
der fragliche Umzug in den Beginn des Frühlings fällt, so



30 Altschweizerische

bleibt es möglich, ihn mit ähnlichen zusammenzustellen, welche

um dieselbe Zeit auderswo stattfinden und den mehr weltlichen

Charakter eines Natur- und Bürgerfestes tragen, ohne

Beziehung auf ein geschichtliches Ereignis. Doch kann das

luzernische Stadtfest nicht leicht unmittelbar an die Seite des

Bannrittes in dem benachbarten Beromünster gestellt werden;
denn wenn auch der Umgang die Grenzen des Stadtgebietes

trifft, so tritt doch das Merkmal einer ausdrücklichen
Feststellung und Weihung derselben nirgends hervor, da die Grenzen

durch die Mauern hinlänglich festgestellt waren und auch an

Segnung des innerhalb derselben liegenden Gebietes zum Zwecke

von Fruchtbarkeit nicht gedacht werden konnte.
Um so deutlicher treten diese Eigenschaften au dem (schon

mehrfach beschriebenen) Feste in Beromünster hervor, wo

weltliche und geistliche Elemente in schönstem Gleichgewicht
erscheinen. Es muss ein herrlicher Anblick sein, an einem

schönen Frühlingstage das zahlreiche Volk, oft mehrere Tausend,
darunter einige Hundert zu Pferde, in bunten Farben, Geistliche,
Soldaten und stattliche Bauern, durch die im Blütenschmuck

prangenden Fluren hinziehen zu sehen, in mancherlei Wiu-
dungen des Weges, und da und dort an Ruhepunkten sich in
malerischen Gruppen zur Erquickung lagern. Da das Fest
schon oft beschrieben worden ist, so können hier nur einzelne

Erscheinungen hervorgehoben werden.
Bemerkenswert ist vor allem, dass die Geistlichkeit, welche

auch hier stark im Vordergrunde des Festes steht, grösseren
Teils zu Pferde erscheint, so dass nicht nur das Allerheiligste
vom Leutpriester zu Pferde, unter einem von vier Berittenen

gehaltenen Baldachin, getragen, sondern auch die Festpredigt
vom Pferde herunter gehalten und ebenso der Segen erteilt
wird. Es fragt sich nun, ob die Geistlichen vielleicht nur
darum reiten, weil die weltlichen Hauptteilnehmer am Zuge
dasselbe thun, so dass die Geistlichen neben ihnen nicht in

niedrigerer Gestalt erscheinen durften. Das Umgekehrte lässt
sich nicht wohl denken, obwohl das Reiten von Geistlichen in



Volksfeste. 31

älterer Zeit nicht selten vorkam; aber auf die Weltlichen hätte
dann die Sitte darum doch nicht übergehen müssen. Es kann aber
für beide ein gemeinsamer Grund bestanden haben, der in der
Natur der Sache lag. Jakob Grimm meint (Schriften II, 61),
die auch anderswo bestehende Sitte sei aufgekommen, wo die
Grenzen einen grösseren Umfang hatten, so dass die Begehung
derselben zu ermüdend gewesen wäre, wobei allerdings zunächst
wohl an die geistlichen Herren gedacht worden wäre. Jedenfalls

gewann durch diese Art des Umzuges derselbe auch ein
stattlicheres Aussehen. Zweifelhaft ist, dass der Umzug zu Pferde
stattfinde, damit diese Tiere des Segens, der mit demselben

verbunden ist, an Gesundheit und Kraft teilhaft werden. Denn

trotz der Bedeutung der Pferdezucht für die Landwirtschaft
kommt sie doch bei uns weniger in Betracht, als die Rindviehzucht,

uud es findet bei unsern Umzügen nichts statt, was sich

etwa dem bairischen Brauch am St. Leonhards- oder Stephaustage

vergleichen liesse, wo die Pferde als Hauptgegenstand
erscheinen, indem sie dreimal um eine Kapelle ihres
Schutzpatrons herumgeritten werden, was allerdings zu ihrem Gedeihen

beitragen soll, sowie dem römischen Mars zu Ehren, der sowohl

Natur- als Kriegsgott war, an seinem Frühlingsfeste ein
Wettrennen gehalten wurde.

Die Schlussfrage, ob das gauze Fest mehr weltlichen oder
Charakter trage, kann nicht wohl erhoben und entschieden

werden. Die Feststellung der Grenzen — welche übrigens in
Münster nicht streng beobachtet werden, indem der Umzug
teils über dieselben hinausgeht, teils hinter denselben zurückbleibt

— wäre zunächst etwas rein weltliches; aber seit alter
Zeit waren Recht uud Religion, Rechtsbrauch und Gottesdienst

verbunden; die Grenzen waren heilig, religiöser Weihe und

Bestätigung bedürftig und teilhaft. Ferner handelt es sich im
vorliegenden Falle offenbar nicht nur um die Grenzen als
solche, sondern um das Gedeihen der innerhalb derselben
liegenden Fluren und für dieses soll der göttliche Segen
erfleht und erteilt werden, zumal zu der Zeit dieses Festes, der



32 Altschweizerische

Blütezeit des Frühlings, wo die ganze Hoffnung des

Landmannes auf dem Ertrag der Gefilde ruht.
Eiu blosses Frühlingsfest, wie die vielen andern, die in

deutschen Landen üblich sind, mit allerlei besondern, zum Teil
dramatischen Szenen, ist das Fest von Münster aber auch nicht;
das religiöse Element tritt stärker hervor, und trotz allem

übrigen Unterschied erinnert es an jenen ältesten, von Tacitus
(Germania 40) bei germanischen Stämmen an der Ostsee

gefundenen Brauch, dass ein Bild der mütterlichen Erd-Göttin
Nerthus auf einem verschleierten Wagen unter festlichem
Zulauf des Volkes durch die Fluren geführt wurde.

Während das Fest also wahrscheinlich seit alter Zeit aus

dem Naturleben hervorgegangen war, werden von der spätem
Tradition besondere geschichtliche Veranlassungen desselben

angegeben. Nach einer Angabe wäre es erst nach der
Reformation aufgekommen, um dieser und der mit ihr gleichzeitigen
Sekte der Wiedertäufer entgegenzuwirken, was kaum glaublich
ist; höchstens könnte die katholische Kirche um jene Zeit die

alte Sitte glänzender ausgestattet haben, um die Gemüter des

Volkes durch ein solches Schauspiel und den dabei erteilten
Segen stärker anzuziehen und festzuhalten, wie zum selben

Zwecke und um dieselbe Zeit die geistlichen Schauspiele in
Luzern ihre höchste Ausbildung fanden. Nach einer andern

Angabe soll, zwar nicht der Umzug in Münster, aber der in
den benachbarten Gemeinden (der doch kaum einen andern

Ursprung gehabt haben wird), zur Abwehr von Viehseuchen,
besonders auch einer Pferdekrankheit, gestiftet worden sein.

Auch diese Erklärung ist einseitig und ungenügend; höchstens

mögen Seuchen jener Art zeitweise mitgewirkt haben, um den

alten Brauch neu zu beleben. So wie das Fest in neuerer Zeit

gefeiert wird, dient es laut Angabe eines ehrwürdigen und
glaubwürdigen katholischen Geistlichen jener Gegend, dem Zwecke, die

Gesundheit und das Gedeihen von Menschen, Tieren und Pflanzen

durch Bitten um göttlichen Segeu zu erhöhen uud den schädlichen

Einfluss von Naturdämonen abzuwehren, wofür man sich



Volksfeste. 33

auf eine Stelle des Neuen Testamentes beruft (Ephes. II, 2.

VI, 12). Seiner religiösen Wirksamkeit nach wird das Fest

einer Wallfahrt gleichgestellt, die mau auf Gelübde hin oder

zur Sühne eines schweren Vergehens unternimmt; es soll früher
vorgekommen seiu, dass einzelne besonders eifrige Teilnehmer
die Fahrt auf allen Vieren machten!

Kleinere Uniritte finden am Auffahrtstage in andern
Ortschaften des Kantons Luzern statt, und ein Flurumgang
ähnlicher Art, bei welchem an verschiedenen Stelleu unter Vorantragen

des Allerheiligsten Bibeltexte gelesen und der sogenannte

Wettersegen gebetet wird, in der Gegend vou Fischingen, Kanton

Thurgau. — Aus der Stadt Freiburg ritten früher am Beatus-

tage (9. Mai) Ratsherren, Geistliche, Bürger und Schüler nach

der zwei Stunden entfernten Cistercienser - Abtei Haute-Rive,
am linken Ufer der Saane. Es steht zu vermuten, dass dieser

Ritt iu unsern Zusammenhang gehörte. In den katholischen
Gemeinden von Schwaben ist die sogenannte Esch-Prozession

oder der Flurgang, bei welchem man die ganze Markung mit
einem Kruzifix durchzieht, an vier Stellen Halt macht, um ein

Stück aus allen vier Evangelien zu lesen und deu Wettersegen
zu sprechen, und Häuser, Menschen und Tiere mit heiligem
Wasser besprengt, vom Himmelfahrtstag auf den Pfingstmontag
verlegt worden. Aber in Weingarten findet noch alle Jahre

am Tage nach der Himmelfahrt, dem sogenannten Wetter-
Freitag, der berühmte Blutritt statt, bei welchem die Reliquien
des heil. Blutes in feierlicher Prozession durch die Felder
getragen und das Korn gesegnet wird, damit kein Wetter ihm
schade. Die Teilnehmer erschienen meist auf Pferden, angeblich

weil der Segen auch diesen zu Teil werde. Einer läutet
während desselben die sog. Blutglocke. Der Geistliche, der
das h. Blut trägt, reitet auf einem Schimmel1).

') Ein junger ßechtshistnriker, Herr Dr. Stutz, hat mir die

Vermutung mitgeteilt, dass das Umreiten der Grenzen sich ursprünglich auf
die erste Besitznahme herrenlosen oder eroberten Landes oder des

Gebietes einer Mark bezogen und daher seinen feierlichen Charakter be-

3



34 Altschweizerische

In den jetzt noch anzuführenden Bräuchen tritt allerdings
wieder die Festsetzung der Grenzen fast ausschliesslich hervor;
aber so weit sie auf protestantischem Gebiete vorkommen,
können sie zunächst immerhin als Überrest oder teilweise
Umwandlung des altern Kirchenbrauches angesehen werden. Der
älteste Bericht aus Basel, aus der Zeit vor der Kirchentrennung,
zeigt die Festsetzung der Grenzen zwar als Hauptsache,
aber unter Veranstaltung, Obhut und Mitwirkung der Kirche.

Im alten Basel bestand eine eigene Gerichtsbehörde, das

Gescheide, welches mit Schnur und Stange die Äcker zu

vermessen, die Marksteine zu setzen und zu überwachen und

am Auffahrtstage an der Spitze des Banurittes die Marken
zu besichtigen hatte. Diesen Ritt veranstaltete der Dompropst.

Am Tage vor Auffahrt geboten die Bannwarte allen Klöstern,
den Gotteshäusern, dem Spital, allen Acker- und Bauleuten,
dass sie, am nächsten Morgen gleich nach der Frühmesse vor
der St. Ulrichs-Kirche zu Pferde erscheinen sollten. Bevor
der Zug sich in Bewegung setzte, bestieg der Leutpriester von
St. Ulrich mit dem h. Sakramente das Pferd, das ihm der

Spitalmeister vor die Kirche hatte führen lassen. Vor ihm her

ritt einer mit einer brennenden Laterne auf einer Stange, und

hinter beiden ritten der Meier, die Scheidleute und die ganze
Gemeinde um Zwing und Bann, so weit, als Alte und Junge
das Gebiet kannten. Was man strafbar fand, wurde gebüsst;
einen Teil der Bussen erhielt der Leutpriester, den andern
verwandte man zu der Zehrung, welche nach vollendetem Ritte
gehalten wurde. Der Dompropst hatte Suppe, Fleisch und Wein
für alle Teilnehmer zu liefern. Zu Ehren des Festtages war
der Brunnen auf dem Kornmarkt mit einem Maibaum, Tanne

oder Linde geschmückt. Die ganze Feier geschah «Gott zu

wahrt habe, der dann auch auf kleinere Bezirke übertragen werden konnte.
Das jährliche oder periodische Umgehen (oder bei weiterin Umfang

Umreiten) eines solchen Gebietes sei also nur als eine Erneuerung oder

Fortpflanzung jenes ersten Aktes betrachtet und ausgeübt worden.



Volksfeste. 36

Ehren, der Frucht zu Schirm und der Gemeinde zu Trost bei

Ungewitter». Der Umzug war unzweifelhaft uralt, geheiligt

von der Kirche, die den Grund und Boden beherrschte (Basel
im XIV. Jahrhundert, S. 25—26).

Auf der Landschaft von Basel hat das Fest, wie es

heutzutage begangen wird, einen durchaus weltlichen Charakter

angenommen. Die alljährliche Untersuchung, ob die Marken
des Gebietes von Liestal in Ordnung seien, keine Übergriffe
erlitten haben, geschieht am Montag vor dem Auffahrtsfest,
und dieser sog. Banntag ist ein allgemeines Frühlings-, Freuden-,

Jugend- und Bürgerfest. Die ganze männliche Bevölkerung
vom 16. bis zum 50. Jahre ist zur Teilnahme am Umzug
verpflichtet. Am Vorabend wird von einem Dutzend Tambouren
bei einbrechender Nacht Zapfenstreich geschlagen, wozu die

übrigen Knaben den bekannten Text sprechen:

Drei lederig Strumpf, und zwee derzue gend fünf etc.

Schlag 4 Uhr morgens wird Tagwache geschlagen und die
Gassen ertönen von Pistolenschüssen. Um 6 Uhr verkünden
Schüsse von allen Seiten den Aufbruch des Zuges. Dieser

geht von vier Punkten der Stadt aus, in vier Rotten, nach

allen vier Seiten des Bannumfangs. Jede Rotte hat einen ihr
zugeteilten Viertel desselben, einen sogenannten «Baunweg»
zu begehen, der mehrere Fuss breit von Gestrüpp befreit und

zum Behuf der Begehung offen gehalten ist. Jeder Rotte sind
Beamte beigegeben, erfahrene und angesehene Männer, die in
einem Büchleiu jeden Markstein mit seiner Nummer, allfälligen
weitern Zeichen oder besondern Namen und mit Angabe der

Entfernung vom nächsten notieren und kontrolieren. Der Zug

geht unter fortwährendem Trommeln und Pistoleuschiessen, je
nach der Beschaffenheit des Ortes, bald im Schritt, bald im

Sturmmarsch. Bei jedem Stein wird ein kleiner Halt gemacht,

an gewissen Stellen ein längerer, der zur Ruhe und Erquickung
aus mitgebrachten Vorräten benutzt wird. Dass dabei im
Trinken nicht gespart wird, scheint daraus hervorzugehen, dass



36 Altschweizerische

am Abend, laut einem geflügelten Wort, kein nüchterner Bürger
mehr zu finden ist, ausser den drei Eidgenosse» am obern
Thor.

Früher zogen die Bürger iu voller Bewaffnung aus, und
noch im Anfang dieses Jahrhunderts trugen sie wenigstens ein

Seitengewehr, während vou Reiten hier nichts vorkommt.
Dagegen findet sich dieses bei dem Greuzumgang zwischen

Muttenz und Mönchenstein, wo die Bauern zu Pferd
erscheinen, der reichste einen Maibaum tragend, alle mit Bluinen-
sträussen. Zwischen den genannten zwei Gemeinden soll seit
alter Zeit Spannung bestanden haben, weil die Herren von
Mönchenstein die Leute von Muttenz bedrückten. Im Jahr
1479 verkaufte der Herr von Mönchenstein seine Herrschaft
an Basel, entlehnte aber zugleich Geld von Solothurn. Die
Solothurner fielen in die Herrschaft ein und verbrannten
Muttenz; aber die Basler trieben sie zurück und zogen Muttenz an
sich. Das Misstrauen gegen Mönchenstein blieb aber, und
darum bewachten die Muttenzer ihre Grenzen uud umritten
sie jährlich, um zu sehen, ob die Marksteine noch am richtigen
Orte stehen (Alpenrosen 1866, S. 343). Dass diese historische

Motivierung unnötig ist, sieht man daraus, dass an den andern
Orten der alte Brauch ohne solchen Grund besteht; aber jene
besondern Umstände können darum doch richtig sein und den

Brauch unterstützt haben.
Ähnlich wie in Liestal wird der Bann an der Auffahrt in

Fränkendorf begangen, nur dass das Schiessen dort erst
losgeht, wenn die ausgezogenen zwei Abteilungen im Angesicht
des Gemeindewaldes sich begegnen. Jeder Teilnehmer, auch

von den Einsassen, erhält 50 Rappen.
Auch im Kanton Schaffhausen finden die Bannumzüge

von Zeit zu Zeit in verschiedenen Gemeinden statt. Die ganze

Dorfbevölkerung zieht, festlich geputzt, den Grenzen entlang von
einem Markstein zum andern, unter Schiessen und Musik und
mit Halten an einzelnen Stellen, wo geschmaust und getrunken
wird, unter Teilnahme von Gästen aus der Nachbarschaft.



Volksfeste. 37

Wenu der Bann ausgedehnt ist, so dauert der Umzug oft
mehrere Tage, da von Reiten auch hier keine Rede ist,
vielleicht nur aus Mangel an Pferden.

Auch die zürcherische Gemeinde Stadel hatte früher einen

Bannzug, wobei Jung und Alt mit Musik die Grenzen beging;
nachher kamen die Bürger im Wirtshaus zusammen.

Da bei diesen Umzügen mehrfach neben dem religiösen
und bürgerlichen Element auch ein militärisches hervortritt,
was bei einem Volke, das seit alter Zeit die allgemeine
Wehrpflicht mehr oder weniger streng handhabt, natürlich ist,
so gehen wir zu Volksfesten über, in denen Waffen schau
und Waffenübung die Hauptsache ist. Seit dem XV. bis

zum Anfang des XVIII. Jahrhunderts wurde in Luzern der
Laiidsknechteiiiimzug, auch «Umzug im Harnisch» genannt,
abgehalten, eine kriegerische Musterung mit nachfolgender
Gefechtsübung. Die seit dem XV. und bis in den Anfang des

XVI. Jahrhunderts üblich gewesenen, nacher aus begreiflichen
Gründen zurückgetretenen und erst seit den dreissiger Jahren

unseres Jahrhunderts wieder in Aufschwung gekommenen

Schützenfeste, wenigstens die grossen eidgenössischen
Freischiessen, welche sonst vorangestellt werden mussten, werden

hier übergangen, weil ihre Geschichte und Bedeutung hinlänglich
bekannt ist. Weniger gilt dies von einigen mehr lokalen
Festen, z. B. dem Landschaftschiesset im Berner Oberland,
den wir beschreiben, wie er im Jahr 1884 in Frutigen gehalten
wurde. Das Fest wird auf die geschichtliche Thatsache
zurückgeführt, dass in der Schlacht bei Murten die Frutiger 6 Reis-
musketen erbeuteten, an welchem Gewinn die ganze Bevölkerung

lebhaften Anteil nahm, zunächst in der Gestalt, dass sie

sich Proben der Anwendung jener Schusswaffen vorführen liess.

Seither wurde von Zeit zu Zeit im Herbst, wenn die Sennen

zu Thal gezogen waren, ein Fest veranstaltet, zu dem die
Bewohner der andern Thiiler des Oberlandes eingeladen und

einquartiert wurden, auf einen Mittwoch Abend. Am nächsten

Morgen zog man mit den Gästen im Dorf und um dasselbe



38 Altschweizerische

herum. Von der Laube des Landhauses herab begrüsste der
Landammann von Frutigen die anwesenden Gäste und diese

erwiderten. Man besprach dann gemeinsame Angelegenheiten
des Oberlandes und erneuerte die Erinnerung an die alte
Stammverwandtschaft, welche auch bei der folgenden Mahlzeit
gefeiert wurde. Nachher wurde ein «Schwinget» veranstaltet
und am Freitag ein « Schiesset» mit den Reismusketen, an dem

alles Volk teilnahm. Am Samstag folgte Preisverteilung, Bankett
und Tanz. Wenn ein Schütze «Pech» hatte, erhielt er von
einer der anwesenden Jungfrauen einen sog. «guten Willen»,
d. h. wohl eine Bezeugung von Trost und Huld, die er oft
höher schätzte, als einen Preis. Am Sonntag besuchte man
noch gemeinsam die Kirche, dann zog man mit Musik durchs
Dorf zum Abschiedsmahl, und die Gäste wurden bis an die
Landesmark begleitet. Die Reismusketengesellschaft bekam

Legate, aus deren Zinsen alle zwei Jahre Preise angeschafft
wurden. Jedes andere Jahr ging man zu den Nachbarn zu
Gaste. Der erste Preis war meistens ein Stück feines Wolltuch,

der letzte eine Kinderwiege oder irgend ein anderer
Scherz, z. B. eine Krinoline. Es konnten eben auch

Frauenspersonen, die am Schiesseu teilnahmen, Preise bekommen,
die eigentlich für Männer bestimmt waren. Der beste Schütze

trug das nächste Mal die Landesfahne.

Ernster uud grossartiger, im Zusammenhang mit den

bürgerlichen Festen der Ämterbesetzung, waren militärische
Aufzüge in Bern bis gegen Ende des XVIII. Jahrhunderts,
meistens auf dem Kirchenfeld, angeordnet von der jungen Bürgerschaft,

dem sog. «Äussern Stand» (im Unterschied von dem

«innern Stand» [s. noch Osenbr. R.-A. H. I, S. 15] d. h. der
wirklichen Landesregierung), welche aber meistens zur
Teilnahme oder Vertretung eingeladen wurde. Jene Umzüge
wurden mit der Zeit in förmliche Waffenübungen zu praktisch
militärischen Zwecken mit Scheingefechten umgewandelt. Zu
den Mitgliedern des äussern Standes, der Zünfte und der
Reismusketengesellschaft kamen auch Studenten und Schulknaben.



Volksfeste. 39

Im Jahr 1695 wurden vom Kriegsrat 1770 Mann aller
Waffengattungen, mit 18 Kanonen, aufgeboten; im Jahr 1711 waren
es 2400 Mann. Besonders glänzend war der letzte Aufzug
von dieser Art im Jahr 1752, kurz nach der Henzi-Verschwörung,

welche man vielleicht durch diese Veranstaltung in
Vergessenheit bringen wollte. Es hatte sich eine Masse auswärtiger
Gäste, besonders aus der Landschaft Bern und aus dem Waadt-
land eingefunden, ca. 10,000 Personen. Eiue Wiederholung
des Zuges wurde mit Feuerwerk und Ball geschlossen.

Eine kleinere kriegerische Festlichkeit, von Zeit zu Zeit
abgehalten, war der Zug auf die Schützenmatte, auch « Schüsseli-

krieg» genannt, weil die kleineren von den mit der Armbrust
mitmachenden Knaben auf Stecken Schüsseln trugen, die zu
dem nachherigen Mittagsmahl dienten. Im Jahr 1758 wurden
zu diesem Zug alle Bürger über 18 und unter 45 Jahren
aufgeboten (Berner Taschenb. 1862, S. 39 ff, vgl. 261).

Ein Umzug des äussern Standes allein und der von ihm

eingeladenen Gäste, ohne militärisches Aufgebot von Seiten der

Regierung und auch cAufritt» genannt, fand oft am
Ostermontag statt.

Dass diese Zeit in Bern überhaupt zu Volksfesten in
Gestalt von Umzügen und Schauspielen diente, und dass die
verschiedenen Arten oder Bestandteile von Volksfesten gelegentlich
eben auf einen Anlass und Tag zusammentrafen, mag zum
Schluss dieser Reihe die Beschreibung eines Zuges und Spieles

zeigen, mit dem um das Jahr 1820 am Donnerstag nach Ostern
die Jünglinge des Dorfes Bolligen die Stadt Bern besuchten
und beehrten. Die Bestandteile jener Aufführung waren etwas

bunt und die Anordnung nicht ganz kunstgerecht; sonst aber
mochte das Schauspiel an Mannigfaltigkeit und Lebensfülle auf
der Höhe desjenigen stehen, das bei der Gründungsfeier der
Stadt Bern im Jahr 1891 dargeboten wurde.

Voran gingen zwei Läufer mit Bändern und Stab. Es

folgte eine türkische Musik, ein Bär, zwei Geharnischte,
Wilhelm Teil mit dem Knaben, die drei Eidgenossen und die alten



40 Altschwcizeriscbe Volksfeste.

Kantone in ihren Farben. Es folgte dann eine bunte Menge

von Gestalten zu Fuss und zu Pferd, z. B. der Landvogt
Gessler mit berittenem Gefolge, der sog. «Urispiegel» (Eulenspiegel,

Hanswurst) und ein Weib, da? seinen Mann iu einer

«Hütte > trug. Das Eigentümlichste und Schönste waren aber

zwanzig Paare Tänzer, mit Blumen geschmückte Reife tragend,
ähnlich wie bei dem Umzug der Küfer, der ehemals bei der sog.

Regiments- oder Burger-Besatzung nach dem Ostermontag stattfand

und den Neugewählten seine Aufwartung machte. Den

Schluss machten vierzig Paare von Jünglingen, einen Wagen

mit einem Fasse ziehend, auf welchem, abermals wie bei dem

Umzug der Küfer, Bacchus sass. Der Zug ging die Stadt
aufwärts vor « die Stift > (den Platz vor dem Münster), wo er dem

Schultheissen seine Aufwartung machte, dann auf den Platz

vor der Hauptwache, wo das Schauspiel von Wilhelm Teil
aufgeführt wurde, bei dem auch der Hanswurst beteiligt war, der
aber ebenfalls einen alten Schweizer vorstellte. Beim Schuss

auf den Apfel bildeten die Tänzer mit ihren Guirlanden Spalier,
ebenso beim Schuss auf den Vogt. Nachher wurden auf
demselben Platz Tänze aufgeführt und zum Schluss ein Kreis
gebildet. Auf eine in der Mitte desselben errichteten Säule

schwaug sich ein Tänzer, der einen Reif mit gefüllten Gläsern

in der Hand hielt und blitzschnell um seinen Kopf schwang, so

dass kein Tropfen verschüttet wurde. Zuletzt brachte er die
Gesundheit der hohen Herrschaften aus. (Vgl. Idiotikon I,
582 ob.).


	Altschweizerische Volksfeste

