
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Forstwesen = Swiss foresty journal =
Journal forestier suisse

Herausgeber: Schweizerischer Forstverein

Band: 149 (1998)

Heft: 9

Artikel: Was haben Naturkatastrophen mit unserem Lebensstil zu tun?

Autor: Vischer, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-766125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-766125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was haben Naturkatastrophen mit unserem Lebensstil zu tun?'

Von Lu/cus fisc/ter

.Keywords; Natural disasters; ethics; religion; theology. udk 17: udk 2: udk 551% 502.58

Die Frage, die uns auf dieser Tagung beschäftigt, lautet: Welche Bedeutung
haben Naturkatastrophen (oder genauer Ereignisse, die als Naturkatastro-
phen gelten) für uns heute? Was haben sie uns zu sagen? Geht von ihnen so
etwas wie eine Botschaft aus, ein Signal, das nach ethischen Folgerungen ruft?
Lassen Sie mich sofort auch die These formulieren, die ich heute vertreten
möchte: Naturkatastrophen erinnern uns an die fundamentale Abhängigkeit
des Menschen von seiner Umwelt oder wie ich lieber sage: des Geschöpfes
Mensch vom Ganzen von Gottes Schöpfung. Die ethische Folgerung kann
darum nicht fl/fein darin bestehen, noch mehr Mittel zur Sicherung der
menschlichen Existenz einzusetzen. Die Häufigkeit und die Auswirkungen
von Naturkatastrophen können durch neue wissenschaftliche Einsichten,
technische Einfälle, Aufklärung und vorbeugende Massnahmen zwar verrin-
gert werden. Sie sind aber anc/z eine Anfrage an das menschliche Verhalten.
Wer sind wir in Gottes Schöpfung?

Naturkatastrophen als Zeichen von Gottes Zorn

Bis vor verhältnismässig kurzer Zeit galten Naturkatastrophen als unaus-
weichlich. Sie waren Ausdruck der Übermacht der Natur und ihrer Gewalten
und führten dem Menschen seine Unterlegenheit vor Augen. Ereignisse wie
Vulkanausbrüche, Erdbeben, Bergstürze, Epidemien, Trockenheiten oder

'Referat, gehalten am 23. Januar 1998 im Herrenhaus Grafenort, anlässlich des Tagungsse-
minars «Mensch und Naturgewalten».

Schweiz. Z. Forstwes., 249 (1998) 9: 665-676 665



Stürme und Überschwemmungen mussten hingenommen werden. Es gehörte
zum Lebensgefühl früherer Generationen, dass der vom Menschen der Natur
mühsam abgerungene Lebensraum in ständiger Gefahr schwebte.

Denken Sie an das biblische Weltbild, das uns in den ersten Kapiteln der
Bibel überliefert ist. Gott erschafft die Welt, indem er in die Wasser der Urflut
eine Art von Schale, das Firmament, einzieht. Die Erde ruht unter diesem Fir-
marnent als Scheibe auf den Wassern. Der Raum, den der Mensch bewohnt,
ist also umgeben von Wassern - Wasser über dem Firmament, Wasser unter
der Erde. Wie die Sintflut zeigen wird, eine überaus verletzliche Situation!
Wenn Gott die Luken oder Fenster des Firmamentes öffnet und die Brunnen
der Erde überquellen lässt (Gen.7,11), ist es mit allem Leben auf der Erde zu
Ende.

Gott hat die Schöpfung nicht nur ins Leben gerufen, sondern erhält sie

durch seine Hand. Er gibt ihr mit jedem neuen Tag ihr Leben, und wenn er sei-

nen Geist aus einem Geschöpf zurückzieht, ist es dem Tod verfallen. Gott
beherrscht die Kräfte der Natur und ist in ihnen gegenwärtig. Ein Psalm bringt
dies anschaulich zum Ausdruck: «Die Stimme des Herrn ob den Wassern, der
Gott der Herrlichkeit donnert, der Herr ob mächtigen Wassern Die Stirn-
me des Herrn macht Wüsten beben Die Stimme des Herrn macht Eichen
wirbeln, ja reisst Wälder kahl (Psalm 29,3, 8, 9j.»

Naturkatastrophen sind darum kein Zufall. Sie werden von Gott herbeige-
führt. Sie sind ein Zeichen, das zu deuten ist. Was will Gott sagen? Warum ist
sein Zorn entbrannt? Wie kann Gott umgestimmt werden? Oft war die Reak-
tion der vom Unheil Betroffenen, nach Schuldigen zu suchen, und oft genug
kam es dabei zu krassen Kurzschlüssen. Juden, Zigeuner oder andere Minder-
heiten konnten als verantwortlich erklärt und dementsprechend verfolgt und
bestraft werden. Die Ursache konnte auch aber bei sich selbst gesucht werden.
Die Frage konnte sein: Wo haben wir Gott Anlass zu Unmut gegeben? Was

können wir dazu beitragen, dass er seine strafende Hand zurückzieht? Es war
nicht ungewöhnlich, dass nach Naturkatastrophen Buss-und Bettage angesetzt
wurden. Sie gaben Gelegenheit, in sich zu gehen und Gott um Vergebung für
begangene Sünden anzurufen. Katastrophen wurden vor allem zum Anlass,
Solidarität zu üben; den Betroffenen zu Hilfe zu kommen, statt die Situation
ihrer Schwäche zum eigenen Vorteil auszunützen. Calvin, zum Beispiel, geht in
einer seiner Predigten mit denen ins Gericht, die nach einer Missernte das rar
gewordene Getreide zu höheren Preisen verkaufen.

Naturkatastrophen heute

Diese Auffassung gehört der Vergangenheit an. Die Einschätzung von
Naturkatastrophen hat sich seit der Aufklärung fundamental verändert. Vor
allem zwei Aspekte sind in diesem Zusammenhang wichtig. Die Naturkata-

666



Strophen sind heute keine unerklärlichen Ereignisse mehr. Der Wissenschaft-
liehen Forschung ist es längst gelungen, die Phänomene, ihre Ursachen und
Auswirkungen, wenigstens ein Stück weit zu erklären. Es ist darum keinem
modernen Menschen mehr möglich, Naturkatastrophen naiv und unmittelbar
as Ac? o/God (wie die Engländer sagen) zu betrachten. Zwischen Gottes Han-
dein und bestimmten Ereignissen in Geschichte oder Natur kann heute kein
so direkter Zusammenhang mehr angenommen werden, wie es für unsere Vor-
väter der Fall war. Im Gegensatz zu früher sind die Vorgänge, die zu Kata-
Strophen führen, kein Geheimnis mehr; der Mensch ist wissend oder doch wis-
sender geworden. Das heisst, dass er den Ereignissen auch anders zu begegnen
vermag. Die naturwissenschaftlichen Erkenntnisse geben ihm ein Stück Macht
über die Natur. Er kann sich darüber Gedanken machen, wie die Vorgänge
beeinflusst werden können, wie die Risiken von Katastrophen gemindert und
ihre negativen Auswirkungen verringert werden können.

Und es kann kein Zweifel sein, dass in den drei vergangenen Jahrhunder-
ten zahlreiche Risiken beseitigt oder doch gemildert worden sind. Die Situa-
tion des Menschen ist in mehr als einer Flinsicht sicherer geworden. So sind
gewisse Epidemien ausgerottet, Flüsse, die regelmässig über die Ufer traten,
eingedämmt und Lawinenhänge verbaut worden. Vor allem aber gibt es heute
ein internationales Netz, das im Falle von Katastrophen erste Hilfe leistet.
Eine wichtige Errungenschaft wenigstens für den wohlhabenden Teil der
Menschheit ist ein ausgeklügeltes Versicherungs- und Rückversicherungs-
system, das das Risiko auf viele verteilt und so Folgen, die für den einzelnen
unerträglich wären, mildert.

Die Übermacht der Natur ist damit nicht in jeder Hinsicht gebrochen. Vul-
kanausbrüche, Erdbeben und oft genug auch Überschwemmungen ereignen
sich nach wie vor wie unvorhergesehene Überfälle. Und doch hat sich das Ver-
hältnis zu Naturkatastrophen fundamental verändert. Der moderne Mensch
geht mit der Erwartung an sie heran, dass sie im Prinzip zu bewältigen sein
müssten. «Das Wetter spielt verrückt», titelt Der ß/icA:, als ob es am Wetter
läge, sich den Voraussagen der kurzfristigen Meteorologie anzupassen, und
nachdem die Katastrophe eingetreten ist, wird bereits nach wenigen Tagen
nach den Schuldigen gesucht, die die Katastrophe hätten voraussagen und die
erforderlichen vorbeugenden Massnahmen ergreifen müssen. In der Natur-
katastrophe wird vor allem das Element des technischen Versagens betont.
Nach den Erdbeben von Kobe und Los Angeles war sogleich die Rede von
schwer-wiegenden Fehlern im Aufbau der Infrastruktur. Die von El-Nino-
Unwettern angerichteten Schäden in Somalia, hiess es, hätten durch weiseres
Management in Grenzen gehalten werden können. Fast immer entbrennt eine
Debatte darüber, inwieweit die Behörden vorbereitet waren und ihre Pflicht
getan haben.

Die Natur zu zähmen, ist seit der Aufklärung zum Projekt der westlichen
Zivilisation geworden. Jede Katastrophe ist das Zeichen dafür, dass das Pro-

667



jekt noch nicht erfüllt ist. Goethes Faust hat sich diesem Projekt verschrieben;
er sagt:

Wie das Geklirr der Spaten mich ergoetzt!
Es ist die Menge, die mir frönet,
die Erde mit sich selbst versöhnet,
den Wellen ihre Grenzen setzt,
das Meer mit strengem Band umzieht.

Mephistopheles antwortet ihm:

Du bist doch nur für uns bemüht
mit deinen Dämmen, deinen Buhnen [Ufermauern];
denn du bereitest schon Neptunen,
dem Wasserteufel grossen Schmaus.
In jeder Art seid ihr verloren; -
Die F/emente s/nd mù uns vervc/uvoren,
und auf Vernichtung läuft's hinaus.

Aber Faust bleibt unbeirrt:

Im Innern hier ein paradiesisch Land,
da rase draussen Flut bis auf zum Rand,
und wie sie nascht, gewaltsam einzuschiessen,
Gemeindrang eilt, die Lücke zu verschliessen.
Ja! Diesem Sinn bin ich ganz ergeben,
das ist der We/s/zed /efzter 5c/i/uss:

nur der verdient sich Freiheit wie das Leben,
der täglich sie erobern muss (Faust, zweiter Fei/, /ün/fer zt/cfj.

Ist es wirklich der Weisheit letzter Schluss? Oder gibt es hier noch anderes

zu sagen?

Neue Risiken im Umgang mit der Natur

Seit einigen Jahrzehnten wird immer deutlicher, dass sich aus dem Umgang
des Menschen mit der Natur neue Risiken ergeben. Die ökologische Krise
dringt immer tiefer in das Bewusstsein der Menschheit ein. Die Ansprüche des

Menschen an die Natur sind so hoch, dass die Grundlagen der menschlichen
Existenz mehr und mehr in Frage gestellt werden.

So viele Gewinne die wissenschaftlich-technologische Entwicklung den
reicheren Industrienationen der westlichen Zivilisation gebracht hat und noch

bringt, stellen sich zugleich immer mehr negative Folgen ein. Die Übernutzung
gefährdet die Fruchtbarkeit des Bodens. Die Abholzung der Wälder bedroht

668



die Vielfalt der Arten. Ausbeutung der Meere lässt die Fischbestände sinken.
Die Verschmutzung der Luft stellt eine Gefahr für die Gesundheit des Men-
sehen dar. Die moderne Lebensweise führt zu einer akuten Krise in der Was-

serversorgung und vieles andere mehr. Die angeblich so sicher gewordene
Welt ist mit einem Mal von zahlreichen neuen Risiken umgeben. Sind es

Naturkatastrophen? Auf den ersten Blick nicht. Auch wenn sie sich wie Natur-
katastrophen manifestieren, sind sie von ihnen dadurch unterschieden, dass sie
durch menschliche Aktivität verursacht werden. Und doch sind sie ihnen darin
ähnlich, dass die Unbezähmbarkeit der Natur in ihnen sichtbar wird. Der
Mensch versucht seine Herrschaft über die Natur auszudehnen. Die Natur
aber schlägt zurück und versagt dem Menschen die von ihm erwarteten Dien-
ste. Der Mensch ist heute mit selbst bereiteten Katastrophen konfrontiert.

In diesen Katastrophen ist nicht die Natur auf geheimnisvolle und
undurchdringliche Weise am Werke. Wir verstehen, was vor sich geht. Und
doch lassen wir uns von den von uns ausgelösten Vorgängen einholen. Der
Mensch begegnet im Grunde in den Katastrophen sich selbst.

Der Mensch und seine Grenzen

Wie sind diese Katastrophen zu beurteilen? Sie werfen eine neue Frage
auf. Gewiss, es geht nach wie vor darum, wie sich die Bedrohung der mensch-
liehen Existenz einschränken lässt. Die Art und Weise der menschlichen Ein-
griffe in die Natur kann korrigiert werden. Ein sanfterer Umgang mit der
Natur kann entwickelt werden. Die eigentliche Frage ist aber, wie weit der
Mensch in seinen Ansprüchen an die Natur gehen kann, ohne das Gleich-
gewicht zu stören, das die Voraussetzung seiner eigenen Existenz ist. Die neu
auftauchenden Risiken zeigen, dass diese Grenzen in Wirklichkeit bereits
überschritten sind. Ein neues Gleichgewicht muss gefunden und eingespielt
werden.

Es geht dabei um mehr als unsere eigene Existenz. Auch die Frage der
Solidarität stellt sich auf neue Weise. Es geht um die Existenz künftiger
Generationen und ihre Rechte auf unseren Planeten. Es geht darum um ein
Gleichgewicht auf Dauer. Es geht aber vor allem darum, dass die weltweite Soli-
darität des menschlichen Geschlechtes in dieser neuen Situation aufrechterhal-
ten wird. Je komplizierter die menschliche Existenz wird, desto grösser werden
die Anforderungen an die menschliche Verantwortung sein. Die akute Gefahr
besteht, dass die Privilegierten diejenigen aufgeben, die, sei es ökologisch oder
wirtschaftlich, verletzlich sind. Die ersten Anzeichen dafür sind bereits sichtbar.
Mit den zunehmenden Konflikten um grundlegende Ressourcen könnten sie
sich leicht verstärken. Denken Sie etwa an die Auseinandersetzungen, die sich
bei der Verknappung des verfügbaren Wassers einstellen werden. Zu den vielen
ungelösten Problemen zwischen Israelis und Palästinensern gehört auch der

669



Zugang zu frischem Wasser, und es ist vorauszusehen, dass ein Friede erst
zustandekommt, wenn diese Frage gelöst werden kann.

Das Beispiel des Klimawandels

Friede mit der Natur und Gerechtigkeit unter den Menschen - lassen Sie
mich diese doppelte Herausforderung an einem Phänomen verdeutlichen, das

besonders eng mit unserem heutigen Thema verbunden ist - dem drohenden
Klimawandel.

Seit Jahren warnen Klimaforscher vor einer Deregulierung der klimati-
sehen Bedingungen. Der Ausstoss der sogenannten Treibhausgase, Folge
menschlicher, vor allem industrieller Aktivitäten, führt, so sagen sie, zur
Erwärmung der Atmosphäre und damit zu Turbulenzen im bestehenden kli-
matischen Gleichgewicht. Das Wetter wird generell zu Extremen neigen, zu
Trockenheiten, Stürmen und ungewöhnlichen Regenfällen. Die Folgen sind
Überschwemmungen, Erdrutsche und ähnliches. Noch lassen sich die Verän-
derungen im Einzelnen nicht mit Sicherheit ausmachen. Ungewiss sind der
Zeithorizont und das Ausmass der Veränderung in den einzelnen Regionen.
Vor allem lässt sich heute noch nicht sagen, ob diese oder jene Anomalie, z.B.
das Unwetter von Sachsein, bereits als Folge des Klimawandels anzusehen ist.
Die Mehrheit der Sachverständigen ist sich aber darüber einig, dass die
Zunahme der Treibhausgase in der Atmosphäre zu spürbaren und potentiell
gefährlichen Veränderungen führen muss.

Die Voraussagen sind so bestimmt, dass das Risiko nicht unbeachtet blei-
ben konnte. Um der Gefahr zu begegnen, ist es im Rahmen der Vereinten
Nationen zu einem bisher noch nie gesehenen Zusammenspiel von Wissen-
schaft und Politik gekommen. Auf der einen Seite wurde ein internationales
wissenschaftliches Gremium, der sogenannte Intergovernmental Panel on
Climate Change (IPCC), ins Leben gerufen. Auf der andern Seite hat eine

grosse Zahl von Staaten einer Konvention zugestimmt, die koordinierte Mass-
nahmen zur Reduktion der Emissionen ermöglichen soll. Der IPCC sucht den
Konsens über den Stand der wissenschaftlichen Arbeit zu formulieren. Die
Erwartung ist, dass sich die Staaten zu entsprechenden Massnahmen bereit fin-
den. Sie wissen alle, dass dieser politische Prozess nur mühsam vorankommt.
Die dritte Konferenz der Signatarstaaten in Kyoto (Dezember 1997) konnte
sich nur auf äusserst bescheidene Reduktionen einigen.

Klimawandel ist nicht allein eine ökologische Herausforderung, sondern
stellt zugleich eine Verschärfung des Nord-Süd-Gefälles dar. Die Industrie-
Staaten tragen die Hauptverantwortung für die Emissionen. Die Veränderun-
gen der klimatischen Bedingungen werden aber vor allem die ärmeren Staa-
ten des Südens treffen. Zu den verletzlichsten Regionen gehören Inselstaaten,
z.B. im Pazifik, und tiefliegende Küstengebiete wie Bangladesh. Sie haben

670



selbst nur geringe Emissionen aufzuweisen, müssen aber mit einschneidenden
Unwettern und entsprechenden Zerstörungen rechnen. Es kommt hinzu, dass

gerade diese Staaten nicht über die Mittel verfügen, um sich gegen Schäden zu
schützen. Weil in den Ländern des Südens kein Versicherungssystem für die
Allgemeinheit besteht, haben die Schwächsten am meisten zu leiden. Der Kli-
mawandel ist darum so etwas wie eine neue Form der Ausbeutung des Südens
durch den Norden. Die moralische Verantwortung für die drastischen Reduk-
tionen der Treibhausgas-Emissionen liegt in erster Linie bei den Industriena-
tionen. Gewiss, es wird oft darauf hingewiesen, dass die Emissionen in den
Ländern des Südens in ständigem Wachsen begriffen sind. Die Emissionen
Chinas sind bereits heute beträchtlich. Das ändert aber nichts an der Tatsache,
dass die per capita-Ausstösse der Industrienationen, allen voran der Vereinig-
ten Staaten, diejenigen des Südens noch immer um ein Vielfaches übersteigen.
Solange sich in den Industrienationen nichts bewegt, wird sich darum eine all-
gemeine, a//e Staaten verpflichtende Strategie nicht verwirklichen lassen.

Um das Risiko des Klimawandels zu verringern, ist darum sofortiges Han-
dein angesagt. Es geht um das einfache Gebot der Gerechtigkeit und Solida-
rität. Es genügt nicht, das Katastrophenkorps mit Zelten, Wolldecken und
Lawinenhunden für erste Hilfe in alle Welt zu senden, wenn wir gleichzeitig
wissen, dass sich durch unser Verhalten im eigenen Land weiteres Unheil
zusammenbraut. Gewiss, es wird immer wieder auf die Ungewissheit der For-
schung hingewiesen. Vor allem im Vorfeld von Kyoto kamen mit Vorliebe
Stimmen zu Wort, die für eine abwartende Haltung plädierten. Bevor Mass-
nahmen ergriffen werden, sollten, so sagen sie, die Ergebnisse der wissen-
schaftlichen Forschung vertieft werden. Bei dieser Argumentation wird aber
übersehen, dass die langfristig erforderliche Reduktion der Treibhausgase nur
Zustandekommen kann, wenn die Planung dafür /etzt beginnt. Vor allem wird
übersehen, dass es einen Unterschied ausmacht, ob jemand ein Risiko/är seine
eigene .Person oder/tir andere eingeht. Das Risiko, für das die Industrienatio-
nen verantwortlich sind, trifft vor allem andere - künftige Generationen und
Entwicklungsländer - und in den Entwicklungsländern in erster Linie diejeni-
gen, die sich am wenigsten zu schützen vermögen.

Warum so viel Widerstand gegen die gebotenen Reduktionen?

Die internationalen Verhandlungen über die erforderlichen Reduktionen
sind ein seltsam widersprüchlicher Prozess. Auf der einen Seite wird das Risi-
ko des Klimawandels und die Dringlichkeit von Massnahmen anerkannt. Auf
der andern Seite zögern Regierungen und Parlamente, die erforderlichen
Massnahmen auch nur ins Auge zu fassen. Anlässlich des Erdgipfels von Rio
de Janeiro verpflichteten sich zahlreiche Industrienationen, ihre Emissionen
bis zum Jahre 2000 auf das Niveau von 1990 zurückzuführen. Fünf Jahre spä-

671



ter war klar, dass nur die wenigsten dieses Versprechen einhalten, die meisten
im Gegenteil zum Teil weit über jenes Mass hinausgehen würden. Die Verei-
nigten Staaten erklären jetzt rundweg, dass weitgehende Reduktionen von
vornherein ausgeschlossen seien. Wenn schliesslich auch ein Kompromiss
zustande kam, hat sich die Situation in Kyoto im wesentlichen nicht geändert.
Die weitergehenden Vorschläge der Europäischen Union waren insofern nicht
glaubwürdig, als die meisten Mitgliedstaaten nicht einmal die ursprünglichen
in Rio de Janeiro abgegebenen Versprechen eingehalten hatten. Sie können
sich jetzt mit ihren ungenügenden Reduktionszielen hinter den Vereinigten
Staaten verbergen.

Warum eigentlich dieser zähe Widerstand? Der Grund ist offensichtlich.
Die Massnahmen, die erforderlich wären, setzen die Bereitschaft zu einer
gesellschaftlichen Neuorientierung voraus. Die Forderung, den Ausstoss von
Treibhausgasen zu reduzieren, rührt an den Lebensnerv der modernen Gesell-
schaft - den Umgang mit Energie. Fast alle heutigen wirtschaftlichen Akti-
vitäten beruhen darauf, dass Energie unbegrenzt zur Verfügung steht. Die
Lebensweise der Industrienationen mit ihrem Konsum und Komfort ist darauf
aufgebaut. Die Vorstellung, dass ein ökologischer Umbau der Gesellschaft

vorgenommen werden muss, kommt ausgesprochen ungelegen in dem Augen-
blick, in dem die moderne Industriegesellschaft ohnehin von zahlreichen
andern Problemen erschüttert wird. Wie sollte sich die Wirtschaft, immer här-
terer Kompetivität ausgesetzt und darum in hohem Masse verletzlich, heute
auf die Herausforderung einlassen? Wie sollten sich Gewerkschaften, mit
immer höheren Zahlen von Arbeitslosen konfrontiert, die Forderung nach
einer strikteren Umweltpolitik zu eigen machen? Wie kann im Umfeld der
Asylfrage, der Drogenprobleme, der Bekämpfung der AIDS-Epidemie von
einer ökologischen Reform die Rede sein? Die Komplikationen, die die Ener-
giefrage mit sich bringt, übersteigen die Kapazität der heutigen Gesellschaft.
Es bleibt bei kosmetischen Massnahmen.

Die Reaktion ist viszeral und rational kaum hinterfragbar. Die kategori-
sehe Bemerkung des amerikanischen Präsidenten George Bush im Vorfeld des

Erdgipfels von Rio de Janeiro spricht für viele: 77ze /I merzcan way o//z/e « nor
up /or rzego/zatzorz.

Massnahmen

Was würde es in Wirklichkeit heissen, die Emissionen der Treibhausgase in
den nächsten Jahrzehnten in dem vom IPCC geforderten Umfang zu senken?

Mit Recht wird immer wieder darauf hingewiesen, dass vieles durch effizi-
entere Technologien erreicht werden kann. Es ist offensichtlich, dass Energie
heute unnötig verschwendet wird. Der Verbrauch kann durch entsprechende
Massnahmen erheblich gesenkt werden - bessere Isolationen, andere Heizme-

672



thoden, energiesparende Maschinen und was dergleichen mehr ist. Auch die

Umstellung auf alternative Energiequellen wie Sonnen- oder Windenergie
gehört in diesen Bereich. Auch wenn die Notwendigkeit einer solchen «Effizi-
enz-Revolution» heute weitherum anerkannt wird, stösst sie doch auf fast un-
überwindbare Hindernisse. Investitionen für effizientere Technologien stehen

nur in beschränktem Masse zur Verfügung. Um einen Durchbruch zu erzielen,
müssten die Preise für Energie spürbar erhöht werden. Einzig durch eine sol-
che Massnahme wird der Markt in die richtige Richtung zu wirken beginnen.

Auch durch eine Effizienz-Revolution wird sich aber der heutige Lebens-
stil der Industrienationen nicht unverändert aufrechterhalten lassen. Wenn die

Forderung nach Reduktionen der Treibhausgas-Ausstösse ernstgenommen
wird, werden zahlreiche Lebensgewohnheiten überhaupt in Frage gestellt.
Gewisse Ansprüche, die heute als selbstverständlich gelten, können nicht
mehr erfüllt werden. Vor allem wenn der Horizont der gesamten Menschheit
im Auge behalten wird, sind dem Konsum von Ressourcen und Gütern von
vornherein Grenzen gesetzt. Erlauben Sie mir, das Beispiel der motorisierten
Mobilität auf der Strasse und in der Luft herauszugreifen. Durch die Entwick-
lung neuer Motoren können enorme Mengen fossiler Brennstoffe eingespart
werden. Selbst mit diesen Verbesserungen kann die heutige Zunahme der
motorisierten Mobilität nicht fortgeschrieben werden. Früher oder später, lie-
ber früher als später, muss sich ein neues Verhältnis zur Mobilität einstellen.
Die Vorstellung, dass jede Stelle des Planeten für jede Person zu jeder Zeit
erreichbar sein muss, ist eine Illusion, und genau so die andere Vorstellung,
dass jedes Gut des Planeten für jede Person zu jeder Zeit an jedem Ort ver-
fügbar sein muss. Eine bleibende Reduktion der Treibhausgas-Emissionen
kann nur durch eine drastische Verringerung der Mobilität verwirklicht wer-
den, und das heisst, dass der traditionelle Lebensraum der Region konsequent
aufgewertet werden muss. Entgegen dem heutigen Trend zu grossräumigem
Denken und Handeln müssen wir lernen, uns an die Ressourcen und Distan-
zen kleinerer Räume zu halten.

Die Grundfrage, die sich hier stellt, ist diejenige nach den Massen, die der
Mensch nicht überschreiten darf. Die Menschheit ist Teil der Schöpfung. Die
Ressourcen der Natur, die ihr zur Verfügung stehen, sind begrenzt. Jede Aus-
beutung, die über diese Grenzen hinausgeht, muss sich rächen. Gewiss, die
Grenzen sind nicht statisch auf alle Zeiten festgelegt. Sie können sich im Laufe
der Geschichte verschieben. Sie werden aber nie aufgehoben werden. Es geht
deshalb darum, die gültigen Masse dessen, was uns in jedem Bereich der
Schöpfung zur Verfügung steht, zu erkennen. Ob es um Luft, Boden, Wälder,
Tierbestände (wie zum Beispiel Fische), Rohmaterialien oder was immer geht,
überall stellt sich dieselbe Frage: Welche Ansprüche des Menschen vermag die
Erde auf die Dauer zu ertragen?

Die Frage hat eine geistliche Dimension. Sie wirft die tiefere Frage nach der
Stellung des Menschen in der Schöpfung auf. Wozu ist er berufen? Die Schöp-

673



fung zu beherrschen? Oder in der Gemeinschaft mit der Gesamtheit der
Geschöpfe zu leben? Die Antwort kann biblisch gesehen kaum einem Zweifel
unterliegen. Wie aber lässt sich diese Gemeinschaft verwirklichen? Es braucht
dazu die Fähigkeit, von innen her Grenzen zu setzen. Während Jahrhunderten
schien der Mensch der Natur und ihren Gewalten ausgeliefert. Seine Aufgabe
schien es zu sein, den ihm zur Verfügung stehenden Raum zu sichern und zu
erweitern. Er ist jetzt an eine Grenze gestossen, die er zwar zu überschreiten

vermag, aber um der Gemeinschaft mit der Schöpfung willen nicht überschrei-
ten darf. Nicht mehr alles, was im Prinzip möglich ist, darf auch verwirklicht
werden. Die Grenzen müssen gewissermassen von innen gesetzt werden.

Die Botschaft der Naturkatastophen

Wir haben einen weiten Weg zurückgelegt. Naturkatastrophen als Aus-
druck von Gottes Zorn? Als Einladung zu einer neuen Solidarität unter den
Menschen? Wir haben gesehen, dass sich dieses naïve Verständnis von Kata-
Strophen nicht aufrechterhalten lässt. Der moderne Mensch versteht Kata-
Strophen als Naturereignisse. Er betrachtet es als seine Berufung, sie sowohl
in ihren Ursachen als in ihren Auswirkungen zu überwinden. Er ist aber jetzt
mit einer neuen Form von Katastrophen konfrontiert. Er muss sich mit den
Folgen seines eigenen Wirkens in der Schöpfung auseinandersetzen. Was ist
also heute die Botschaft von Katastrophen? Manche Katastrophen sind nach
wie vor der Ausdruck der Machtlosigkeit und des menschlichen Unvermögens
gegenüber den Gewalten der Natur. Sie erinnern ihn an die Verletzlichkeit sei-

ner Existenz. Von der neuen Form von Katastrophen geht aber eine andere
Botschaft aus. Sie erinnern uns an die Masse und Grenzen, die uns gesetzt sind.
So wenig Endgültiges sich aus einzelnen Ereignissen ableiten lässt, ist doch
jedes Unwetter heute ein Signal. Stürme an der atlantischen Küste, Über-
schwemmungen in Bangladesch, ausgedehnte Trockenheiten in der tropischen
Zone, Erdrutsche als Folge geschmolzenen Permafrostes oder übermässiger
Holzungen - alle werfen dieselbe Frage auf: Haben wir uns an die uns gesetz-
ten Masse und Grenzen gehalten?

Die alte Sitte von Buss-und Bettagen nach Naturkatastrophen hat auch
heute ihren Sinn. Eine Umkehr ist gefordert, eine Sinnesänderung und Neu-
Orientierung. Es geht darum, einem gesellschaftlichen Projekt den Abschied
zu geben, das sich als unheilbringend herausstellt. Ich erinnere mich an ein
Kinderbuch, in dem gezeigt wurde, wie Affen eine Falle gestellt werden kann.
In ein flaschenähnliches Gefäss wird eine Frucht gelegt. Der Affe sucht sie mit
seiner Hand herauszuholen. In dem Augenblick, in dem er seine Hand zur
Faust schliesst, kann er seinen Arm aus der Flasche nicht mehr zurückziehen.
Er wird aber auch die Hand nicht öffnen, weil er sonst die Frucht zu verlieren
glaubt. Und so gerät er in Gefangenschaft.

674



Lassen Sie mich mit diesem Bilde schliessen - und mit der Überzeugung,
dass dem Menschen im Prinzip grössere Weisheit als dem Affen gegeben ist.

Zusammenfassung

Naturkatastrophen sind heute nicht mehr in jedem Falle «höhere Gewalt». Der
Mensch hat in den letzten Jahrhunderten ein neues Verhältnis zur Natur gewonnen. Er
hat Wege gefunden, sie zu beherrschen und das Risiko von Katastrophen zu vermin-
dern. Zugleich hat er aber durch seine Herrschaft auch neue Risiken herbeigeführt.
Durch menschliche Eingriffe in die Natur entstehen tiefgreifende Störungen. Ein
besonders sprechendes Beispiel sind der Klimawandel und die steigende Zahl der sich
daraus ergebenden Katastrophen. Der Mensch begegnet in den Katastrophen nicht
mehr einfach einem unbegreiflichen Schicksal, sondern im Grunde sich selbst. Die Bot-
schaft der Naturkatastrophen heute besteht darum darin, sich der bleibenden Verletz-
lichkeit seiner Existenz bewusst zu bleiben und seine Grenzen anzuerkennen. Ein
Lebensstil, der sich an die uns gesetzten Masse und Grenzen hält, ist gefordert.

Résumé

Quel est le rapport entre les catastrophes naturelles et notre style de vie?

Les catastrophes naturelles ne sont aujourd'hui plus forcément des cas de «force
majeure». Il s'est établi au cours des siècles derniers une relation nouvelle entre la natu-
re et l'homme. Celui-ci a touvé différentes manières de la dominer et de diminuer les

risques de catastrophe. Il s'est pourtant, de par sa dominance même, exposé à de nou-
veaux risques. De par les interventions humaines, la nature a subi des perturbations
profondes. Le changement climatique et le nombre croissant des catastrophes naturel-
les en découlant en sont un exemple particulièrement éloquent. Face aux catastrophes
naturelles, l'homme n'est en fait plus seulement confronté à un destin obscur mais bien
plutôt à lui-même. Les catastrophes naturelles devraient nous enseigner aujourd'hui à

rester conscient de la fragilité de notre existence et à reconnaître nos limites. Il est
nécessaire d'adopter un style de vie respectant ces mesures et limites qui nous sont
imposées. Traduction: Stép/wne Cropher

Summary

What Connection is There Between Natural Hazards and Our Life Style?

Today natural disasters are no longer simply «acts of God», inexplicable events
which must be endured. The relationship of humans with nature has profoundly chan-

ged in the course of the recent centuries. Ways have been found to dominate nature and

675



to reduce the risk of natural disasters. But human engineering has also led to new risks.

Through human intervention into the cycles of nature serious turbulence is being pro-
voked. Climate change and the growing number of disasters resulting from it provide a

striking example. More and more often disasters are the consequences of human activi-
ty. People harvest the fruits of their own deeds. The message of natural disasters today
consists in reminding us of the continuing vulnerability of human existence on the pla-
net and to lead us to a new recognition of our limits. A life style is required which re-
spects the scales and limits inherent in creation.

Vèr/asser
Prof. Dr. Lukas Vischer, 29 chemin du Grange-Canal, CH-1208 Genève.

676


	Was haben Naturkatastrophen mit unserem Lebensstil zu tun?

