
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Forstwesen = Swiss foresty journal =
Journal forestier suisse

Herausgeber: Schweizerischer Forstverein

Band: 149 (1998)

Heft: 5

Artikel: Die Eibe in der Mythologie und in der Volkskunde

Autor: Zürcher, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-766100

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-766100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Eibe in der Mythologie und in der Volkskunde
- Versuch einer Annäherung* -

Von £>raf Zürc/ier

Keyworafsv Yew; 7a*ws sp.; mythology; folklore; celts; megaliths. fdk 174.7Taxus: 907.6

1. Einleitung

Diese Darstellung schildert die Beziehung des Menschen zu einer beson-
deren Baumart - der Eibe - auf anderen Ebenen als der rein materiellen.
Ebenso bedeutsam wie die Bedarfsdeckung im Bereich des Jagens, Arbeitens,
Wohnens und der Kriegführung waren folgende Aspekte für den Menschen im

ganzen Verlauf seiner Kulturgeschichte:
• die Erhaltung seiner Gesundheit, die Pflege oder Steigerung seines Wohl-

befindens und seiner Lebenskräfte;
• das Achten auf seine seelischen Erlebnisse wie Freude, Leid, Geborgen-

heit, das Bewahren der mitmenschlichen Bande und des sozialen Zusam-
menhaltes;

• die Zugehörigkeit zu einer göttlichen oder geistigen Welt im Zusammen-
hang mit dem Geheimnis des Todes und des Glaubens an die Unsterblich-
keit - eine göttliche Welt, welche in der Natur und im ganzen Universum
für den Menschen einen Ausdruck fand.

Wenn in diesem Sinn die Rolle der Eibe dargestellt wird, so werden wir in das

Gebiet der Religion oder der Mythologie und in das Gebiet der alten Bräuche und
Vorstellungen geführt. Einige Aspekte des Themas werden aufgegriffen in einem
Versuch, sie aus der Sicht der heutigen Naturwissenschaft, unserer Kenntnisse
über die Bäume im allgemeinen und über die Eibe im speziellen zu interpretieren.

'Nach einem Referat, gehalten anlässlich der 4. Internationalen Eibentagung vom 23. und 24.
Oktober 1997 an der ETH Zürich und im Waldamt der Stadt Zürich.

Schweiz. Z. Forstwes., 749 (1998) 5: 313-327 313



2. Die ältesten Eiben

Die besondere Stellung und die aussergewöhnlichen Erscheinungsformen
der Eibe in England, Schottland, Irland, in der Normandie und in der Breta-
gne führen zu einer Revision unserer Vorstellungen über die potentielle
Lebensdauer dieser Baumart.

Wenn die spektakulären Eiben aus diesen Ländern näher untersucht wer-
den, tritt zunächst eine enge Beziehung dieser Baumart zu der vorkeltischen
und keltischen Kultur auf, dort wo eigentlich unsere tiefsten und fast verlöre-
nen Wurzeln liegen.

Der Engländer A//en Meredz7/z hat sehr ausführlich dargestellt, dass

unsere ältesten Eiben in die vorchristliche Vergangenheit zurückreichen,
und dies aufgrund ihrer religiösen Bedeutung (C/zeZarz und ßraeton, 1994).
In jahrelanger Arbeit ist er den besonderen Eiben nachgegangen, die in der
Nähe von alten Kirchen und Friedhöfen stehen («cfzzzz*c/zytfr<7 yews») sowie
auch den markanten alleinstehenden Exemplaren. Diese besonders dem
Menschen nahen Bäume wurden messtechnisch und aus den vorhandenen
historischen Dokumenten erfasst. Folgende Erkenntnisse hat er daraus

gezogen:
• Die ältesten Eiben sind uns dank uralter Ehrfurcht vor ihrer Bedeutung

als Symbol oder vielleicht als besonderes Wesen erhalten geblieben, im
Schutz oder als Schutz von vorchristlichen und christlichen Tempelanla-
gen (die meisten Missionare übernahmen oft die geweihten Orte der
alten Religion). Es ist eine ähnliche Gegebenheit wie beim fernöstlichen
Gingkobaum, der ebenfalls als heiliger Baum bis in die jüngste Zeit nur
noch in buddhistischen Tempeln zu finden war. Eine andere Gemein-
samkeit zwischen Eibe und Gingko besteht auch in ihrer pflanzenge-
schichtlichen Stellung: lange vor den Koniferen hatten sie ihr Hauptauf-
treten, und noch viel länger vor den heutigen, modernen Laubbäumen
(Sporne, 1965).

• Die älteste, historisch dokumentierte gepflanzte Eibe wird im Jahr 894 in
Buttington, Powys (Wales) erwähnt. Sie besitzt heute, nach 1104 Jahren
einen Umfang von 25 Fuss (7,6 m; Durchmesser 2,4 m). Wenn dieser Baum
zusammen mit den folgenden gepflanzten und historisch registrierten
Eiben graphisch dargestellt wird, so ergibt sich eine spezifische Dirnen-
sions-Alters-Relation (Mez-edz'f/z, 1994; AbbzMzzngi).

• Neben diesen, mit «Geburtsschein» belegten, schon imposanten Eiben,
gibt es aber zahlreiche Exemplare, die uns aus viel fernerer Vergangenheit
erhalten geblieben sind. Aferedz'f/z (1994) lokalisiert darunter:

- 48 Eiben mit einem Umfang von 30 bis 35 Fuss (10,7 m; Durchmesser 3,4 m)

- 7 Eiben mit einem Umfang von 35 bis 40 Fuss (12,2 m; Durchmesser 3,9 m)

- 5 Eiben mit einem Umfang über 40 Fuss, wovon die grösste einen
Umfang von 56 Fuss aufweist (17,8 m; Durchmesser 5,4 m).

314



30

* * *
* s

5+ 1
H

0 500 1000 1500 2000

Pflanzdaten

/lhô/M«ng /. Pflanzdatum von Eiben und Umfang (in Fuss, 1F=0,305 m; nach MeredirA, 1994).

Letztere ist die berühmte Eibe von Fortingall, die sich im geographischen
Zentrum von Schottland befindet. Von dem mit der Zeit hohl gewordenen
Baum sind zwei getrennte Teile übrig geblieben, die in alten Dokumenten
noch als zusammenhängend dargestellt sind. Schon in der AbMdnng 2 ist
diese Verbindung nicht mehr vorhanden.
Die nächste Frage lautet natürlich: «Was ist denn das Alter solcher
Eiben?». Um zu versuchen, dies zu beantworten, analysierte Meredit/i

/thMdung 2. Die Fortingall-Eibe (aus CAeran und ßraefo«, 1994).

315



(1994) wiederum die Dokumente über «c/znrc/zyurd yews», in denen Anga-
ben über wiederholte Messungen im Laufe der Zeit enthalten waren. Es
bestätigte sich bei der Eibe die Tatsache, dass je älter der Baum, umso
schwächer der jährliche Umfangszuwachs ist.

• Alte Eiben zeigen demnach oft einen jährlichen Umfangszuwachs von nur
noch einem halben Zentimeter. Einige vital aussehende Eiben weisen in
den letzten Jahrhunderten überhaupt keinen äusseren Stammzuwachs
mehr auf. Nach Meredith liegt dies daran, dass einerseits der Stamm hohl
ist und er andererseits am Aufbau von inneren «Luftwurzeln» beteiligt ist.
Dieses Phänomen von frischen Wurzeln im eigenen morschen Holz ist in
begrenztem Ausmass für Pappeln, Weiden und Rosskastanien bekannt.
Aus einer solchen inneren Wurzel entwickelte sich bei der Eibe in Linton,
Hereford, ein sekundärer innerer, heute mehrere hundert Jahre alter
Stamm, umgeben vom ursprünglichen hohlen Schaft, dessen Umfang 33

Fuss (10 m; Durchmesser 3,2 m) beträgt (Afe/ü/dnng 3).



Auch das Phänomen der «auskeilenden Jahrringe» könnte mit dem gerin-
gen jährlichen Umfangszuwachs verbunden sein. Es handelt sich um ein
Ausbleiben der Jahrringbildung im Stammbereich sehr schwach wachsen-
der Bäume, wo sich die Krone weiterentwickelt, ohne gleichzeitige Kam-
bialtätigkeit in den unteren Stammbereichen.
Diese Besonderheiten, verbunden mit der Fähigkeit der Wiederverwurze-
lung der Äste mit Erdkontakt, mit der allgemeinen Vitalität und mit dem
Fehlen von Schädlingen, lassen die Eibe als Baum mit ewigem Leben, als

«Lebensbaum», erscheinen. Dies ergänzt oder korrigiert die bisherige vor-
herrschende Auffassung der Eibe als «Totenbaum».
Für die prähistorischen Eiben kann folglich das Alter nicht direkt aus der
Zuwachskurve seit dem Jahre 894 extrapoliert werden. A//en /WereöU/z

(1994) schätzt das Alter für die letztgenannte Eibe von Linton auf 4000

Jahre, das heisst, in der Nähe des Alters der nordamerikanischen Föhre
Pznws /ongüeva (bnst/econepine) mit bis zu 4900 Jahren (Pc/ven, Everz und
EicMorn, 1992). Die mehr als anderthalb mal so weite Eibe von Fortingall
könnte laut Meredith 5000 Jahre alt und somit der älteste Baum der Welt
sein.

• Sicher standen die prähistorischen Eiben schon als Tempelbäume der Kel-
ten da, und vorher als Tempelbäume auf den proto-keltischen Megalith-
Anlagen, deren Menhire nach genauen astronomischen Perspektiven
angeordnet waren. An der Südseite des heiligen Bezirkes waren es weibli-
che Eiben (die Art ist getrennt-geschlechtig), an der Nordseite männliche
Eiben. Noch sind Reste von Eiben-Alleen mit Ost-West-Ausrichtung beid-
seitig der ältesten Tempelanlagen zu finden. Auch mit heilig geltenden
Quellen sind oft Eiben verbunden, wie zum Beispiel am «Chalice Well»
(Brunnen des Kelches) im sagenumwobenen Glastonbury, wo sie ununter-
brachen gewachsen sein müssen: auf einer Tiefe von 3,5 m fanden Archäo-
logen den Stumpf einer Eibe, die etwa 300 v.Chr. lebte. Dieser Rest war auf
der gleichen Linie wie die heute wachsenden plaziert, vermutlich als Ele-
ment eines alten rituellen Weges durch das kleine Tal.

3. Megalithische Kultanlagen

Die ersten heiligen Eiben gehörten somit zu Tempelbauten; diese wurden
aus meist behauenen Menhiren von bis zu 350 000 kg (lie Fr/es, 1977) gebaut,
etwa 3000 Jahre v. Chr., im Zusammenhang mit sehr genauen astronomischen
Beobachtungen. Ein Steinkreis, wie derjenige von Callanish auf der Hebriden-
insel Lewis in Schottland, das «Stonehenge des Nordens», besitzt eine Orien-
tierung zu den Auf- und Untergangsorten der Sonne zu Winter- und Sommer-
Sonnenwende und Tagundnachtgleiche. Er ist auch auf den 18,6jährigen

317



/CWMung 4. Die Menhire von Yverdon/£ft«roci(ini/m VD. Foto: E. Zürcher

Zyklus der Rotation der Mondknoten auf der Ekliptik hin gebaut, am nörd-
lichsten Ort, wo dies noch vollständig beobachtbar ist (//eW, 1995).

Ähnliche archäo-astronomische Untersuchungen wurden in der Schweiz
an der Megalith-Setzung von Planezzas/Falera in Graubünden durchgeführt.
Die Vermessungen von Amberg (in Büc/zz et zz/., 1990) wiederspiegeln den

Kompliziertheitsgrad solcher Anlagen. Heute steht die Kirche Sogn Rumetg
an diesem Kultort, der praktisch ohne Zerstörungen von der christlichen Reli-
gion übernommen wurde. 1986 ist in Yverdon am Ufer des Neuenburgersees
eine ähnliche Anlage vom Beginn des 3. Jahrtausends v.Chr. freigelegt und
wieder errichtet worden. Hier sind ebenfalls strenge Anordnungen nach Lini-
en und Halbkreisen vorhanden (Abbz'/z/zzzzg Y). Nun stammt der Name «Yver-
don» aus dem keltischen «Eburodunum-Eibenhügel»; nicht weit davon liegt
Yvonnand-Eibental.

4. Das Keltentum

Aus der vorkeltischen Zeit sind nur riesige Steine übriggeblieben. Von den
Kelten sind uns Ortsnamen, Schilderungen durch die Griechen und die Römer
und spätere Niederschriften der oralen Überlieferungen/Sagen/Epen durch
die Mönche aus der nordischen Tradition überliefert. Die Kelten besassen zu
ihrer Blütezeit (in der Hallstatt-Periode, der La Tène-Periode folgend) ein rie-

318



siges Verbreitungsgebiet: westlich vom Rhein-Donaugebiet dehnte es sich aus

über Gallien bis nach Galizien und Portugal, östlich bis nach Galatien (heute
Zentral-Anatolien), südlich in die Po-Ebene und nördlich nach Wales (franz.
«Pays de Galles»), England, Schottland und Irland.

Der Stellenwert der Eibe für die keltische Kultur erscheint unmittelbar in
der Namensgebung: wie bezüglich «Yverdon» schon erwähnt, stammt der
französische Name der Eibe, //, vom gallischen ehnros, /hör oder auch /vos ab.

Die gleiche Wurzel erkennt man im irischen eo, im alt-hochdeutschen /wo, im
nieder-bretonischen /v/n und im normannischen / (Guyof und G/hass/er, 1966).
Die Bedeutung muss nach einigen Autoren im Sinne von «existierend - über-
dauernd» gewesen sein. Nicht nur zahlreiche Orte keltischen Ursprungs wer-
den nach der Eibe benannt - es wurden gerade zwei solche erwähnt -, ganze
Stämme dieses Volkes zeugen von einem spezifischen Kult der Eibe: Die Eh«-
rorzes in Belgien, die Ehurov/ces mit dem Hauptort Evreux (de Vr/es, 1977;

Ahh//dw/7g 5), die /verra in Süd-Irland. Für bestimmte Autoren stammt der alte
Name der Insel Irland-//yherrz/a - daher, wie auch der Name /der/n vermut-
lieh aus dem früh-spanischen /he abzuleiten ist (Chetarz und Brwetozz, 1994). Es
ist bekannt, dass Irland vor den Rodungen des Spät-Mittelalters sehr reich an
Eiben war; das ozeanisch-feuchte Nord-Spanien muss früher ebenfalls einen
hohen Anteil an dieser Baumart besessen haben.

319



Der alte Name von York war Lbora/corz, im Zusammenhang mit einem kel-
tischen oder vor-keltischen Eibenkult. Heute hat New York die Eibe in ihrem
WappenL Die heilige Insel Iona in den Hebriden hatte wahrscheinlich einen
direkten Bezug zur Eibe. Columban machte von ihr ein Zentrum des frühen
Christentums, bevor er Zentraleuropa christianisierte. Bei seiner Reise durch
die Ost-Schweiz bekam Jona am Zürichsee seinen Namen wahrscheinlich von
ihm (Sfred, 1986). In ihrem Buch «77ze Sacred Yew» bringen die Autoren Che-
/an und ßrzzeZoz; den keltisch geprägten Üetliberg mit dem Eibenkult in Ver-
bindung. In diesem Sinn wurde bei neueren Ausgrabungen von Pfahlbauten
aus dem 3. Jahrtausend v.Chr. in Horgen reichliches Eibenmaterial gefunden^.

In Irland waren zwei von den fünf bekannten heiligen Bäumen sicher
Eiben, wenn nicht sogar alle fünf. Den Kelten waren ihre heiligen Bäume und
Wälder wichtiger als die Bauten: Es gab für einen König und seinen Stamm
keine schlimmere Katastrophe als die Invasion des Territoriums und das Fällen
der Kult-Bäume. In den irischen Annalen wird von einem Fall berichtet, in dem
für einen Baum dreitausend Kühe als Vergeltung bezahlt werden mussten.

Parallel zum Keltentum steht in der nordischen (skandinavisch-germani-
sehen) Tradition ganz zentral der Weltenbaum, die mächtige Yggdra.sz7,

«Immergrün steht sie

Am Brunnen der Urd» (Edda).

Mehrere Kommentatoren stellen die Bezeichnung der YggdraszV als «Wel-
tenesche» in Frage: Yggdrasd könnte «Eibensäule» bedeuten. Laut dem
Bericht des Missionars Adam von Bremen stand neben dem berühmten Tem-
pel von Uppsala, Schweden, ein immergrüner Stellvertreter für den Welten-
bäum, «...ein riesiger Baum, die Äste weit ausbreitend, er ist immergrün im
Sommer und im Winter». Als Folge der Christianisierung wurde er gefällt.
Nach verschiedenen Autoren und auch nach lokaler Auffassung kann dies nur
ein immergrüner Nadelbaum gewesen sein - eine Eibe (C/zefarz und ßrzzeZorz,

1994; Jordan, 1995). Im gleichen Sinn hiess im Himalaja-Gebiet die Eibe Deo-
dar/Deva darn, was «Gottes Baum» bedeutet (Lowe, 1897).

5. Aus der mythologischen Überlieferung

In der keltischen Mythologie liegen allen äusseren Erscheinungen Taten
und Dramen der göttlichen oder geistigen Welt zugrunde. In dieser sehr kom-
plexen Götterwelt spielt die Eibe häufig eine Rolle; die wichtigste vielleicht im
Zusammenhang mit Scaf/zac/z:

«Scadzac/z, die «Schattige» oder «Dunkle», war eine grosse Waffenmeiste-
rin in Alba (Schottland). Sie pflegt, in einer Eibe auf dem Rücken liegend, ihre

^Setzer, S. (1996): Mündliche Mitteilung.
VaconneZ, 5., Professur für Archäobotanik, Universität Basel (1997): Mündliche Mitteilung.

320



ylèè/Mung 6. Schattenverträglichkeit der Eibe, im Vergleich mit anderen einheimischen Baum-
arten (Werte aus 1960; Silhouetten aus Kncera und G/e//er, 1994).

321



beiden Söhne zu unterrichten. [...] Die Todesmutter liegt als Eibengöttin in
dem heiligen Baum geborgen in dessen Gezweig» (C/aras, 1991).

Bei den Griechen und Römern hiess diese Göttin //e/cate (Gottheit der
Zauberkunst) - auch ihr war die Eibe als Symbol des Todes und der Regene-
ration geweiht. In der römischen Tradition wurde die Eibe in Verbindung mit
Saturn gebracht und ihre Zweige am Saturnalia-Fest verwendet (Palmon,
1996).

In einigen Überlieferungen wird demnach die Eibe in Einklang mit den

langsamen Rhythmen des Planeten Saturn gebracht, der in der Astrologie als

kalt und todesverwandt gesehen wurde.
Der Bezug der Eibe zur Dunkelheit ist ursprünglich in der Natur ausge-

prägt. Dies kommt beim Vergleich der Schattenverträglichkeit dieser Baumart
mit anderen zum Ausdruck, wie zum Beispiel mit der Birke, die als Lichtbaum-
art gilt, oder sogar mit der Tanne als ausgesprochene Schattenbaumart (AbözV-

cümg 6). Hier erscheint die Eibe wie aus einer ganz anderen Welt kommend.
Botaniker haben entdeckt, dass die Unterseite der Eibennadeln eine spezielle
Struktur besitzt («Papillen»; Fn'mme/, 1911). Dadurch wird das Licht intern
reflektiert und von der Pflanze vollständig aufgenommen. Durch dieses
«Schlucken» des Lichtes ist der düstere, als unheimlich empfundene Charak-
ter der Eibenwälder zu verstehen.

6. Das Wissen der Druiden

Von den eibenverehrenden Kelten und besonders von ihren geistigen Füh-

rern, den Druiden, schrieb Vergil, dass sie innerhalb eines göttlichen Plans in
Übereinstimmung mit der Natur lebten. Sie empfanden ein tiefes Mitgefühl
für alles Lebende und betonten, dass der Mensch mit der Natur zusammen-
wirken muss (£//«, 1996). Die Druiden waren grosse Astronomen, die ihre
kultischen Handlungen offenbar genau nach dem Himmelsgeschehen richte-
ten. Auch die Verrichtungen des täglichen Lebens mussten damit im Einklang
durchgeführt werden. Die alten astronomisch-astrologisch geprägten Bauern-
regeln (//ai«er, 1973) stammen wahrscheinlich von ihren Angaben. Ihr Kaien-
der basierte nämlich auf der Mondperiodik, wie aus dem berühmten Fund von
Co/ogny zu entnehmen ist. Die Mond-Monate wurden in helle, gute Hälften
(«Mflif/i») und in dunkle, ungünstige Hälften («An maz't/z») unterteilt.

Dass die so eng mit den Tempelanlagen verbundene Eibe, wie alle ande-

ren Bäume auch, effektiv im Einklang mit besonderen astronomischen Rhyth-
men stehen könnte, erweist sich als immer plausibler: bei verschiedenen Baum-
arten wurden solche exogene Rhythmizitäten entdeckt und beschrieben. Zum
Beispiel konnte unter relativ konstanten tropischen Bedingungen in einem
mehrjährigen Versuch gezeigt werden, dass verschiedene Baumarten bei der
Keimung (Keimgeschwindigkeit, Keimrate) und beim Initialwachstum (mitt-

322



lere Höhe, maximale Höhe nach 2, 4, 6 Monaten, Biomasse) im Einklang mit
den Mondphasen stehen (Zürc/zer, 1992,1996). Mit Hilfe von modernen stati-
stischen Auswertemethoden wurden auch synchrone astronomische Lang-
zeitrhythmen bei der Jahrringbildung verschiedener Baumarten festgestellt,
im Zusammenhang mit den 11jährigen Zyklen der Sonnenfleckenaktivität, die

von Astronomen als «Planetengezeiten» (bezüglich Jupiter und Venus)
betrachtet werden (Sc/zraz'dZ und Grw/z/e, 1995). Im Zusammenhang mit den
fernen Konstellationen hat eine detaillierte Analyse der Samenjahre der
Buche über einen Zeitraum von 140 Jahren eine eindeutige Relation mit der
Stellung des Planeten Jupiter im Tierkreis erbracht (Sc/zzz/tz, 1950). Hiermit
hätten sogar die merkwürdigen «Zeichenregeln» (Hawser, 1973) keltischen
Ursprungs einen nachweisbaren Realitätsgehalt.

Die Druiden galten ferner als Magier, die zum Beispiel das Wetter beein-
Hussen konnten und die Zukunft zu deuten wussten. Dazu benutzten sie
Eibenstäbe mit Inschriften aus der alten irischen Og/zawz-Schrift. In dieser
Schrift, auch Baumalphabet genannt, wird jeder Vokal oder Konsonant
durch eine Baumart dargestellt (Patersozz, 1996). Die Eibe steht hier ganz
zentral für «i»:

Das Wahrsagen nach derselben Methode praktizierten auch die Germa-
nen, oft ebenfalls mit Eibenstäben, die mit der Runenschrift versehen waren.
Das runische Symbol für Eibe ist:

Auf dem Gebiet der Magie und der Einflussnabme auf psychologische
Vorgänge hat die Eibe eine ganze Reihe von Funktionen übernommen:
• Zauberstab
• Wünschelrute für verlorenes Gut
• Schutz vor bösen Geistern
• Vollendung von verunmöglichten Lieben (nach dem Tod begegnen sich

Tristan und Isolde als zwei Eiben, die aus ihrem Grab wachsen)
• Verleihung der Hellsichtigkeit: als Bestandteil der Paste für das indische

dritte Auge
• Droge: der Einfluss der Eibenatmosphäre, ihres Duftes, wird oft als gefähr-

lieh, bezaubernd, sogar trance-bewirkend erwähnt. Vielleicht wurde eine
solche Eigenschaft von den Druiden zum Erreichen von besonderen

323



7aèe//e 7. Heilkundliche Verwendung der Eibe.

Form //ei'/vWAung / Ff/ckt bei Autor

Rindenabsud Schlangenbisse,
Insektenstiche

Namvar und Spetbmn/w,
1986

Sägemehl Hundetollwut, Pferdekropf IVamvar und Spef/zman«,
1986

Tee aus Nadeln Parasitenbefall, Epilepsie,
Mandelentzündungen,
Diphterie, Menstruationsstörungen

Strassmenn, 1994

Abkochung aus Nadeln Schwangerschaft (als
Abortivum)

Czerwek und Fzscber, 1960
Sc/ieeder, 1996

Waschungen Parasitenbefall Somsmurm, 1994

Nadelextrakte, auch
homöopathisch präpariert

Gicht, Rheuma,
Leberleiden, Verstopfung,
Blasenleiden, Wundrose

Licbterzsteirz, 1973;
Dz'mùru, 1992

Rindenextrakt (Taxol) Leukämie, Eierstockkrebs,
Brustkrebs

77iorez, 1994; 7VZZ, 1996

Bewusstseinszuständen verwendet. Ein deutscher Arzt hat diesbezüglich
entdeckt, dass die Eibe an warmen Tagen in ihrem Schatten ein gasförmi-
ges Toxin absondert, welches zu Halluzinationen führen kann.

Die Druiden, die sich einer Ausbildung von bis zu 20 Jahren unterzogen,
waren aber auch hervorragende und anerkannte Ärzte. Von ihnen sind gelun-
gene Trepanationen''bekannt. Die Pflanzenheilkunde war für sie ein wichtiges
Wissensgebiet. Wozu sie die berühmte, nach Mondstand geschnittene Eichen-
mistel verwendeten, ist nicht mehr bekannt. Jedenfalls wird heute die Mistel
als homöopathisches Präparat für die Krebsbehandlung verwendet.

In diesem Zusammenhang hat die Eibe seit alters her, vielleicht auf diesen
verlorenen Kenntnissen fussend, eine breite volkskundlich-medizinische Ver-
wendung gefunden. Bei dieser hochwirksamen und primär giftigen Pflanze
wird allerdings vor Experimenten gewarnt. 7abe//e Z veranschaulicht die Viel-
fait der früheren und heutigen Verwendungen dieser Baumart.

Über die neueste Entdeckung des krebshemmenden Eibenwirkstoffes
wurde viel berichtet. Nur eine Zahl dazu: aus mehr als 130000 Pflanzen- und
Tierextrakten, die vom amerikanischen «National Cancer Institute» zwischen
1960 und 1981 systematisch getestet wurden, zeigte sich lediglich das Eiben-
Taxol als effizient und sicher in spezifischen Krebstherapien (CZiefarc und ßrue-
to«, 1994).

Liegt auch hier eines der Geheimnisse der alten Eibe?

"•Trepanation: Anbohrung des Schädels.

324



7. Schlussgedanke

Rückblickend bleibt uns schliesslich die Frage: «Was haben unsere Vor-
fahren von der Eibe wahrgenommen, was über sie gewusst?» Anhand unserer
heutigen wissenschaftlichen Kenntnisse müssen wir feststellen, dass sicher vie-
les nicht blosser Aberglaube war. Im Gegenteil: es liegen vermutlich in diesem
bruchstückhaften Wissensgut manche Impulse für ein vertieftes Naturver-
ständnis.

Zusammenfassung

Die grössten und ältesten dokumentierten Eiben sind heute vor allem im britischen
Raum zu finden. Diese besonderen Exemplare stehen in engem Zusammenhang mit
der keltischen und vorkeltischen Kultur, wovon Steinkreise, Namensgebungen und
mythologische Überlieferungen erhalten geblieben sind. Aus historischen und ethno-
logischen Dokumenten geht ein weit verbreiteter Eibenkult mit magischen Praktiken
hervor. In verschiedenen Regionen wird über die volksmedizinische Verwendung der
Eibe berichtet. Naturwissenschaftliche Erkenntnisse werfen ein neues Licht auf einige
dieser Aspekte.

Résumé

L'if dans la mythologie et dans les traditions populaires
- Une tentative d'approche -

Les ifs les plus grands et les plus vieux se trouvent actuellement principalement
dans l'espace britannique. Ces exemplaires remarquables sont étroitement liés à la cul-
ture celtique et pré-celtique, dont nous sont restés les sites mégalithiques, des noms de
lieux et des éléments de la mythologie. Les documents historiques et ethnologiques
révèlent un culte de l'if répandu, allié à des pratiques magiques. Dans différentes
régions, il est fait mention d'utilisations de l'if dans le cadre de la médecine populaire.
Des résultats de recherches scientifiques placent certains de ces aspects sous un nouvel
éclairage.

Summary

The Yew in Mythology and in Folklore

- An Approach -
The tallest and the oldest yews are growing nowadays principally in the British

region. These remarkable specimen are closely linked to the celtic and pre-celtic cul-

325



ture, from which megalithic sites, place-names and elements of mythology have
remained. Historical and ethnological documents reveal a widespread yew cult, linked
to magic practices. In different regions, the use of yew in folk-medicine is mentioned.
Some scientific facts throw a new light on certain of these aspects.

Literatur

ßüc/tt, t/., ßücbi, G., Gtt/tomen, b (1990): Die Menhire auf Planezzas/Falera. Eigenverlag Förch/
Rotenhäusler Verlag, Stäfa/Schweiz, 128 S.

C/te/tttt, A, ßraeto», D. (1994): The Sacred Yew. Rediscovering the Ancient Tree of Life Through
the Work of Allen Meredith. Arkana, Penguin Books, London, 304 S.

C/aras, L (1991): Keltische Mythen. Der Mensch und seine Anderswelt. Walter-Verlag, Ölten und
Freiburg i.Br., 339 S.

Czerwefc, LT, Risc/ter, W (1960): Tödlicher Vergiftungsfall mit Taxas baccata. Archiv f. Toxikolo-
gie 19: 58-92.

De Vries, 7. (1977): La Religion des Celtes. Payot, Paris, 277 S.

Dimifra, A (1992): Die Eibe (Taxas baccafa L.). Diplomarbeit München (unveröffentlicht).
£//is, Rß. (1996): Die Druiden. Von der Weisheit der Kelten. Diederichs, München, 332 S.

Rr/mme/, R von (1911): Die untere Cuticula des Taxus-Blattes. Österreichische bot. Zeitschrift, 6/:
216-225.

Gayot, L., Gtbasster, R (1966): Les Noms des Arbres. Série «Que Sais-Je?» No. 861, Presses Uni-
versitaires de France, Paris, 127 S.

//aoser, A. (1973): Bauernregeln. Eine schweizerische Sammlung mit Erläuterungen. Artemis
Verlag, Zürich und München, 690 S.

DeM, VK (1995): Der Steinkreis von Callanish. Sternkalender 1996. Dornach/Schweiz, S. 87-89.
Lordan, R. (1995): Die Eibe. Ein Annäherungsversuch aus mehreren Richtungen. Wurzel-Verlag,

Bad Windsheim/D, 48 S.

Kacera, L.T, G/e//er, ß. (1994): Einheimische und Fremdländische Nutzhölzer. ETH-Zürich /
SISH-Biel, 144 S.

L/cbtenste/a, //. (1973): Arzneipflanzen. München.
Lowe, /. (1897): The Yew-Trees of Great-Britain and Ireland. Macmillan, London.
ALered/f/t, A. (1994): Gazetteer of Ancient Yews, 7n: Chetan and Brueton, 1994.

Vamvar, K., Spetbazana, VP (1986): Die Eibe (Taxai baccata L.). Allgemeine Forstzeitschrift 23:
568-571.

/VZZ (1996): Taxol bei Eierstockkrebs (von B.Kunz). Neue Zürcher Zeitung Nr.l 12, Wissenschaft
und Technik, S.71.

Ratersoa, TAL (1996): Tree Wisdom. Thorsons / HarperCollinsPublishers, San Francisco CA,
366 S.

Raven, RTL, Tver/, R.R, L/cbbora, S.£. (1992): Biology of Plants. 5th Ed., Worth Publishers, New
York, 791 S.

Rabner, K., (1960): Pflanzengeographische Grundlagen des Waldbaues. 5.Aufl. Radebeul-Berlin.
Scbeerfer, Tb. (1996): Zur Nutzungsgeschichte der Eibe. Der Eibenfreund, Fürstenfeldbruck

3/1996: 6-11.
Scbmir/f, ß., Grab/e, W (1995): Langjährige gleichläufige Wachstumsschwankungen bei Bäumen

in Europa und Asien. Spektrum der Wissenschaft, April 1995:18-24.
Scbaßz, T. (1950): Kosmische Perioden bei den Samenjahren der Waldbäume. Sternkalender 1951.

Dornach/Schweiz, S. 89-92.
Srrassmann, R.A. (1994): Baumheilkunde. Begegnungen und Erfahrungen mit den Heilkräften

der Bäume. AT-Verlag, Aarau / Schweiz, 320 S.

Streit, T (1986): Sonne und Kreuz. Irland zwischen Megalithkultur und frühem Christentum.
2.Aufl., Verlag Freies Geistesleben, Stuttgart, 212 S.

326



Sporne, At/?. (1965): The Morphology of Gymnosperms. The Structure and Evolution of primi-
tive Seed Plants. Hutchinson University Library, London, 216 S.

7Viorez, (1994): L'if nous étonnera toujours. Arbre actuel No 15, Oct.-nov. 1994: 27-31.
Zureiter, £. (1992): Rythmicités dans la germination et la croissance initiale d'une essence fores-

tière tropicale. Schweizerische Zeitschrift für Forstwesen 743 (12): 103-110.
Zürc/rer, £. (1996): Le rythme synodique lunaire et la croissance végétale: Bilan d'essais sur les

rythmicités dans la germination et la croissance initiale d'essence forestières tropicales. /«: C.
Edelin (Ed.): L'Arbre, Biologie et Développement - 3ème Colloque. Montpellier, 11-15 sep-
tembre 1995. Naturalia Monspenliensia No h.s., 15 S.

If this tree is gone,
then we will no

longer exist

Allen Meredith

Eer/osser:
Dr. Ernst Zürcher, Departement Wald- und Holzforschung, Professur für Holzwissenschaften,
ETH-Zentrum, CH-8092 Zürich. Fax: ++41-1-632-1174. E-mail: Zuercher@waho.ethz.ch.

327


	Die Eibe in der Mythologie und in der Volkskunde

