Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Forstwesen = Swiss foresty journal =
Journal forestier suisse

Herausgeber: Schweizerischer Forstverein

Band: 149 (1998)

Heft: 5

Artikel: Die Eibe in der Mythologie und in der Volkskunde
Autor: Zircher, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-766100

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-766100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Eibe in der Mythologie und in der Volkskunde
— Versuch einer Anniherung' —

Von Ernst Ziircher

Keywords: Yew; Taxus sp.; mythology; folklore; celts; megaliths. FDK 174.7 Taxus: 907.6

1. Einleitung

Diese Darstellung schildert die Beziehung des Menschen zu einer beson-
deren Baumart — der Eibe — auf anderen Ebenen als der rein materiellen.
Ebenso bedeutsam wie die Bedarfsdeckung im Bereich des Jagens, Arbeitens,
Wohnens und der Kriegfithrung waren folgende Aspekte fiir den Menschen im
ganzen Verlauf seiner Kulturgeschichte:

e die Erhaltung seiner Gesundheit, die Pflege oder Steigerung seines Wohl-
befindens und seiner Lebenskrifte;

* das Achten auf seine seelischen Erlebnisse wie Freude, Leid, Geborgen-
heit, das Bewahren der mitmenschlichen Bande und des sozialen Zusam-
menbhaltes;

* die Zugehorigkeit zu einer gottlichen oder geistigen Welt im Zusammen-
hang mit dem Geheimnis des Todes und des Glaubens an die Unsterblich-
keit — eine gottliche Welt, welche in der Natur und im ganzen Universum
fiir den Menschen einen Ausdruck fand.

Wenn in diesem Sinn die Rolle der Eibe dargestellt wird, so werden wir in das
Gebiet der Religion oder der Mythologie und in das Gebiet der alten Brauche und
Vorstellungen gefiihrt. Einige Aspekte des Themas werden aufgegriffen in einem
Versuch, sie aus der Sicht der heutigen Naturwissenschaft, unserer Kenntnisse
tiber die Bdume im allgemeinen und iiber die Eibe im speziellen zu interpretieren.

INach einem Referat, gehalten anlésslich der 4. Internationalen Eibentagung vom 23. und 24.
Oktober 1997 an der ETH Ziirich und im Waldamt der Stadt Ziirich.

Schweiz. Z. Forstwes., 149 (1998) 5: 313-327 313



2. Die iltesten Eiben

Die besondere Stellung und die aussergewohnlichen Erscheinungsformen
der Eibe in England, Schottland, Irland, in der Normandie und in der Breta-
gne fiihren zu einer Revision unserer Vorstellungen iiber die potentielle
Lebensdauer dieser Baumart.

Wenn die spektakuldren Eiben aus diesen Lindern néher untersucht wer-
den, tritt zunichst eine enge Beziehung dieser Baumart zu der vorkeltischen
und keltischen Kultur auf, dort wo eigentlich unsere tiefsten und fast verlore-
nen Wurzeln liegen.

Der Engldander Allen Meredith hat sehr ausfithrlich dargestellt, dass
unsere dltesten Eiben in die vorchristliche Vergangenheit zuriickreichen,
und dies aufgrund ihrer religiosen Bedeutung (Chetan und Brueton, 1994).
In jahrelanger Arbeit ist er den besonderen Eiben nachgegangen, die in der
Nihe von alten Kirchen und Friedhofen stehen («churchyard yews») sowie
auch den markanten alleinstehenden Exemplaren. Diese besonders dem
Menschen nahen Bdume wurden messtechnisch und aus den vorhandenen
historischen Dokumenten erfasst. Folgende Erkenntnisse hat er daraus
gezogen:

e Die dltesten Eiben sind uns dank uralter Ehrfurcht vor ihrer Bedeutung
als Symbol oder vielleicht als besonderes Wesen erhalten geblieben, im
Schutz oder als Schutz von vorchristlichen und christlichen Tempelanla-
gen (die meisten Missionare iibernahmen oft die geweihten Orte der
alten Religion). Es ist eine dhnliche Gegebenheit wie beim ferndstlichen
Gingkobaum, der ebenfalls als heiliger Baum bis in die jiingste Zeit nur
noch in buddhistischen Tempeln zu finden war. Eine andere Gemein-
samkeit zwischen Eibe und Gingko besteht auch in ihrer pflanzenge-
schichtlichen Stellung: lange vor den Koniferen hatten sie ihr Hauptauf-
treten, und noch viel langer vor den heutigen, modernen Laubbdumen
(Sporne, 1965).

e Die ilteste, historisch dokumentierte gepflanzte Eibe wird im Jahr 894 in
Buttington, Powys (Wales) erwihnt. Sie besitzt heute, nach 1104 Jahren
einen Umfang von 25 Fuss (7,6 m; Durchmesser 2,4 m). Wenn dieser Baum
zusammen mit den folgenden gepflanzten und historisch registrierten
Eiben graphisch dargestellt wird, so ergibt sich eine spezifische Dimen-
sions-Alters-Relation (Meredith, 1994, Abbildung 1).

e Neben diesen, mit «Geburtsschein» belegten, schon imposanten Eiben,
gibt es aber zahlreiche Exemplare, die uns aus viel fernerer Vergangenheit
erhalten geblieben sind. Meredith (1994) lokalisiert darunter:

— 48 Eiben mit einem Umfang von 30 bis 35 Fuss (10,7 m; Durchmesser 3,4 m)

— 7 Eiben mit einem Umfang von 35 bis 40 Fuss (12,2 m; Durchmesser 3,9 m)

— 5 Eiben mit einem Umfang iiber 40 Fuss, wovon die grosste einen

Umfang von 56 Fuss aufweist (17,8 m; Durchmesser 5,4 m).

314



30
25 + ®
20 + ¢
=
15 + ® & :
E’ ' ¢ . : " s
1 &
510 9. "{ ‘,
51 B
o83
0 : : =
0 500 1000 1500 2000
Pflanzdaten

Abbildung 1. Pflanzdatum von Eiben und Umfang (in Fuss, 1F=0,305 m; nach Meredith, 1994).

Letztere ist die beriihmte Eibe von Fortingall, die sich im geographischen
Zentrum von Schottland befindet. Von dem mit der Zeit hohl gewordenen
Baum sind zwei getrennte Teile iibrig geblieben, die in alten Dokumenten
noch als zusammenhingend dargestellt sind. Schon in der Abbildung 2 ist
diese Verbindung nicht mehr vorhanden.

Die nichste Frage lautet natiirlich: «Was ist denn das Alter solcher
Eiben?». Um zu versuchen, dies zu beantworten, analysierte Meredith

NS W

T~

. 4 ': .
-
R R T R e e
-w — il w.-

Abbildung 2. Die Fortingall-Eibe (aus Chetan und Brueton, 1994).

315



316

(1994) wiederum die Dokumente iiber «churchyard yews», in denen Anga-
ben iiber wiederholte Messungen im Laufe der Zeit enthalten waren. Es
bestétigte sich bei der Eibe die Tatsache, dass je édlter der Baum, umso
schwicher der jdhrliche Umfangszuwachs ist.

Alte Eiben zeigen demnach oft einen jdhrlichen Umfangszuwachs von nur
noch einem halben Zentimeter. Einige vital aussehende Eiben weisen in
den letzten Jahrhunderten iiberhaupt keinen #dusseren Stammzuwachs
mehr auf. Nach Meredith liegt dies daran, dass einerseits der Stamm hohl
ist und er andererseits am Aufbau von inneren «Luftwurzeln» beteiligt ist.
Dieses Phéanomen von frischen Wurzeln im eigenen morschen Holz ist in
begrenztem Ausmass fiir Pappeln, Weiden und Rosskastanien bekannt.
Aus einer solchen inneren Wurzel entwickelte sich bei der Eibe in Linton,
Hereford, ein sekundirer innerer, heute mehrere hundert Jahre alter
Stamm, umgeben vom urspriinglichen hohlen Schaft, dessen Umfang 33
Fuss (10 m; Durchmesser 3,2 m) betragt (Abbildung 3).

T - W W W A T WS B W PR W v e ey
.

L}

4

.

L
D!
i

=)

e W VNPT W W S WS ey o W oy

.
.
.
.
1
L]
r
.

e M S T T G ——

Abbildung 3. Regenerationskraft der Eibe (nach Chetan und Brueton, 1994).

Y



Auch das Phdnomen der «auskeilenden Jahrringe» konnte mit dem gerin-
gen jahrlichen Umfangszuwachs verbunden sein. Es handelt sich um ein
Ausbleiben der Jahrringbildung im Stammbereich sehr schwach wachsen-
der Biume, wo sich die Krone weiterentwickelt, ohne gleichzeitige Kam-
bialtédtigkeit in den unteren Stammbereichen.

Diese Besonderheiten, verbunden mit der Fahigkeit der Wiederverwurze-
lung der Aste mit Erdkontakt, mit der allgemeinen Vitalitit und mit dem
Fehlen von Schidlingen, lassen die Eibe als Baum mit ewigem Leben, als
«Lebensbaum», erscheinen. Dies ergédnzt oder korrigiert die bisherige vor-
herrschende Auffassung der Eibe als «Totenbaumb».

Fiir die prihistorischen Eiben kann folglich das Alter nicht direkt aus der
Zuwachskurve seit dem Jahre 894 extrapoliert werden. Allen Meredith
(1994) schétzt das Alter fiir die letztgenannte Eibe von Linton auf 4000
Jahre, das heisst, in der Ndhe des Alters der nordamerikanischen Fohre
Pinus longaeva (bristlecone pine) mit bis zu 4900 Jahren (Raven, Evert und
Eichhorn, 1992). Die mehr als anderthalb mal so weite Eibe von Fortingall
konnte laut Meredith 5000 Jahre alt und somit der dlteste Baum der Welt
sein.

Sicher standen die préhistorischen Eiben schon als Tempelbdume der Kel-
ten da, und vorher als Tempelbdume auf den proto-keltischen Megalith-
Anlagen, deren Menhire nach genauen astronomischen Perspektiven
angeordnet waren. An der Stidseite des heiligen Bezirkes waren es weibli-
che Eiben (die Art ist getrennt-geschlechtig), an der Nordseite ménnliche
Eiben. Noch sind Reste von Eiben-Alleen mit Ost-West-Ausrichtung beid-
seitig der éltesten Tempelanlagen zu finden. Auch mit heilig geltenden
Quellen sind oft Eiben verbunden, wie zum Beispiel am «Chalice Well»
(Brunnen des Kelches) im sagenumwobenen Glastonbury, wo sie ununter-
brochen gewachsen sein miissen: auf einer Tiefe von 3,5 m fanden Archéo-
logen den Stumpf einer Eibe, die etwa 300 v.Chr. lebte. Dieser Rest war auf
der gleichen Linie wie die heute wachsenden plaziert, vermutlich als Ele-
ment eines alten rituellen Weges durch das kleine Tal.

3. Megalithische Kultanlagen

Die ersten heiligen Eiben gehorten somit zu Tempelbauten; diese wurden

aus meist behauenen Menhiren von bis zu 350 000 kg (de Vries, 1977) gebaut,
etwa 3000 Jahre v. Chr., im Zusammenhang mit sehr genauen astronomischen
Beobachtungen. Ein Steinkreis, wie derjenige von Callanish auf der Hebriden-
insel Lewis in Schottland, das «Stonehenge des Nordens», besitzt eine Orien-
tierung zu den Auf- und Untergangsorten der Sonne zu Winter- und Sommer-
sonnenwende und Tagundnachtgleiche. Er ist auch auf den 18,6jdhrigen

317



Abbildung 4. Die Menhire von Yverdon/Eburodunum VD. Foto: E. Ziircher

Zyklus der Rotation der Mondknoten auf der Ekliptik hin gebaut, am nérd-
lichsten Ort, wo dies noch vollstdandig beobachtbar ist (Held, 1995).

Ahnliche arch#o-astronomische Untersuchungen wurden in der Schweiz
an der Megalith-Setzung von Planezzas/Falera in Graubiinden durchgefiihrt.
Die Vermessungen von Amberg (in Biichi et al, 1990) wiederspiegeln den
Kompliziertheitsgrad solcher Anlagen. Heute steht die Kirche Sogn Rumetg
an diesem Kultort, der praktisch ohne Zerstérungen von der christlichen Reli-
gion libernommen wurde. 1986 ist in Yverdon am Ufer des Neuenburgersees
eine dhnliche Anlage vom Beginn des 3. Jahrtausends v. Chr. freigelegt und
wieder errichtet worden. Hier sind ebenfalls strenge Anordnungen nach Lini-
en und Halbkreisen vorhanden (Abbildung 4). Nun stammt der Name «Yver-
don» aus dem keltischen «Eburodunum-Eibenhiigel»; nicht weit davon liegt
Yvonnand-Eibental.

4. Das Keltentum

Aus der vorkeltischen Zeit sind nur riesige Steine iibriggeblieben. Von den
Kelten sind uns Ortsnamen, Schilderungen durch die Griechen und die Romer
und spitere Niederschriften der oralen Uberlieferungen/Sagen/Epen durch
die Monche aus der nordischen Tradition iiberliefert. Die Kelten besassen zu
ihrer Bliitezeit (in der Hallstatt-Periode, der La Téne-Periode folgend) ein rie-

318



siges Verbreitungsgebiet: westlich vom Rhein-Donaugebiet dehnte es sich aus
iiber Gallien bis nach Galizien und Portugal, 6stlich bis nach Galatien (heute
Zentral-Anatolien), siidlich in die Po-Ebene und noérdlich nach Wales (franz.
«Pays de Galles»), England, Schottland und Irland.

Der Stellenwert der Eibe fiir die keltische Kultur erscheint unmittelbar in
der Namensgebung: wie beziiglich «Yverdon» schon erwihnt, stammt der
franzosische Name der Eibe, if, vom gallischen eburos, ibor oder auch ivos ab.
Die gleiche Wurzel erkennt man im irischen eo, im alt-hochdeutschen iwa, im
nieder-bretonischen ivin und im normannischen i (Guyot und Gibassier, 1966).
Die Bedeutung muss nach einigen Autoren im Sinne von «existierend — iiber-
dauernd» gewesen sein. Nicht nur zahlreiche Orte keltischen Ursprungs wer-
den nach der Eibe benannt — es wurden gerade zwei solche erwihnt —, ganze
Stamme dieses Volkes zeugen von einem spezifischen Kult der Eibe: Die Ebu-
rones in Belgien, die Eburovices mit dem Hauptort Evreux (de Vries, 1977,
Abbildung 5), die Iverni in Siid-Irland. Fiir bestimmte Autoren stammt der alte
Name der Insel Irland — Hybernia — daher, wie auch der Name /beria vermut-
lich aus dem friih-spanischen ibe abzuleiten ist (Chetan und Brueton, 1994). Es
ist bekannt, dass Irland vor den Rodungen des Spét-Mittelalters sehr reich an
Eiben war; das ozeanisch-feuchte Nord-Spanien muss frither ebenfalls einen
hohen Anteil an dieser Baumart besessen haben.

<+— Sid-Irland: < Iverni

Menopil

Curigy oliles

Redoney

Abbildung 5. Die Kelten in Gallien zur romischen Zeit (aus de Vries, 1977).

319



Der alte Name von York war Eborakon, im Zusammenhang mit einem kel-
tischen oder vor-keltischen Eibenkult. Heute hat New York die Eibe in ithrem
Wappen?. Die heilige Insel Iona in den Hebriden hatte wahrscheinlich einen
direkten Bezug zur Eibe. Columban machte von ihr ein Zentrum des frithen
Christentums, bevor er Zentraleuropa christianisierte. Bei seiner Reise durch
die Ost-Schweiz bekam /ona am Ziirichsee seinen Namen wahrscheinlich von
ihm (Streit, 1986). In ihrem Buch «The Sacred Yew» bringen die Autoren Che-
tan und Brueton den keltisch geprigten Uetliberg mit dem Eibenkult in Ver-
bindung. In diesem Sinn wurde bei neueren Ausgrabungen von Pfahlbauten
aus dem 3. Jahrtausend v.Chr. in Horgen reichliches Eibenmaterial gefunden?.

In Irland waren zwei von den fiinf bekannten heiligen Bdumen sicher
Eiben, wenn nicht sogar alle fiinf. Den Kelten waren ihre heiligen Badume und
Wiilder wichtiger als die Bauten: Es gab fiir einen Konig und seinen Stamm
keine schlimmere Katastrophe als die Invasion des Territoriums und das Fillen
der Kult-Baume. In den irischen Annalen wird von einem Fall berichtet, in dem
fiir einen Baum dreitausend Kiihe als Vergeltung bezahlt werden mussten.

Parallel zum Keltentum steht in der nordischen (skandinavisch-germani-
schen) Tradition ganz zentral der Weltenbaum, die méchtige Yggdrasil,

«Immergriin steht sie

Am Brunnen der Urd» (Edda).

Mehrere Kommentatoren stellen die Bezeichnung der Yggdrasil als «Wel-
tenesche» in Frage: Yggdrasil konnte «Eibensdule» bedeuten. Laut dem
Bericht des Missionars Adam von Bremen stand neben dem beriihmten Tem-
pel von Uppsala, Schweden, ein immergriiner Stellvertreter fiir den Welten-
baum, «...ein riesiger Baum, die Aste weit ausbreitend, er ist immergriin im
Sommer und im Winter». Als Folge der Christianisierung wurde er gefillt.
Nach verschiedenen Autoren und auch nach lokaler Auffassung kann dies nur
ein immergriiner Nadelbaum gewesen sein — eine Eibe (Chetan und Brueton,
1994; Jordan, 1995). Im gleichen Sinn hiess im Himalaja-Gebiet die Eibe Deo-
dar/ Deva daru, was «Gottes Baum» bedeutet (Lowe, 1897).

5. Aus der mythologischen Uberlieferung

In der keltischen Mythologie liegen allen dusseren Erscheinungen Taten
und Dramen der gottlichen oder geistigen Welt zugrunde. In dieser sehr kom-
plexen Gotterwelt spielt die Eibe héufig eine Rolle; die wichtigste vielleicht im
Zusammenhang mit Scathach:

«Scathach, die «Schattige» oder «Dunkle», war eine grosse Waffenmeiste-
rin in Alba (Schottland). Sie pflegt, in einer Eibe auf dem Riicken liegend, ihre

2Scher, S. (1996): Miindliche Mitteilung.
3Jaconnet, S., Professur fiir Archdobotanik, Universitit Basel (1997): Miindliche Mitteilung.

320



Stieleiche

Fichte

L ]
oococessoPoOCeOcOCOOOS

Abbildung 6. Schattenvertriglichkeit der Eibe, im Vergleich mit anderen einheimischen Baum-
arten (Werte aus Rubner, 1960; Silhouetten aus Kucera und Gfeller, 1994).

321



beiden Sohne zu unterrichten. [...] Die Todesmutter liegt als Eibengottin in
dem heiligen Baum geborgen in dessen Gezweig» (Clarus, 1991).

Bei den Griechen und Romern hiess diese Gottin Hekate (Gottheit der
Zauberkunst) — auch ihr war die Eibe als Symbol des Todes und der Regene-
ration geweiht. In der romischen Tradition wurde die Eibe in Verbindung mit
Saturn gebracht und ihre Zweige am Saturnalia-Fest verwendet (Paterson,
1996).

In einigen Uberlieferungen wird demnach die Eibe in Einklang mit den
langsamen Rhythmen des Planeten Saturn gebracht, der in der Astrologie als
kalt und todesverwandt gesehen wurde.

Der Bezug der Eibe zur Dunkelheit ist urspriinglich in der Natur ausge-
priagt. Dies kommt beim Vergleich der Schattenvertriglichkeit dieser Baumart
mit anderen zum Ausdruck, wie zum Beispiel mit der Birke, die als Lichtbaum-
art gilt, oder sogar mit der Tanne als ausgesprochene Schattenbaumart (Abbil-
dung 6). Hier erscheint die Eibe wie aus einer ganz anderen Welt kommend.
Botaniker haben entdeckt, dass die Unterseite der Eibennadeln eine spezielle
Struktur besitzt («Papillen»; Frimmel, 1911). Dadurch wird das Licht intern
reflektiert und von der Pflanze vollstindig aufgenommen. Durch dieses
«Schlucken» des Lichtes ist der diistere, als unheimlich empfundene Charak-
ter der Eibenwiélder zu verstehen.

6. Das Wissen der Druiden

Von den eibenverehrenden Kelten und besonders von ihren geistigen Fiih-
rern, den Druiden, schrieb Vergil, dass sie innerhalb eines gottlichen Plans in
Ubereinstimmung mit der Natur lebten. Sie empfanden ein tiefes Mitgefiihl
fiir alles Lebende und betonten, dass der Mensch mit der Natur zusammen-
wirken muss (Ellis, 1996). Die Druiden waren grosse Astronomen, die ihre
kultischen Handlungen offenbar genau nach dem Himmelsgeschehen richte-
ten. Auch die Verrichtungen des tidglichen Lebens mussten damit im Einklang
durchgefiihrt werden. Die alten astronomisch-astrologisch gepridgten Bauern-
regeln (Hauser, 1973) stammen wahrscheinlich von ihren Angaben. Thr Kalen-
der basierte namlich auf der Mondperiodik, wie aus dem berithmten Fund von
Cologny zu entnehmen ist. Die Mond-Monate wurden in helle, gute Hélften
(«Maith») und in dunkle, ungiinstige Hélften («An maith») unterteilt.

Dass die so eng mit den Tempelanlagen verbundene Eibe, wie alle ande-
ren Badume auch, effektivim Einklang mit besonderen astronomischen Rhyth-
men stehen konnte, erweist sich als immer plausibler: bei verschiedenen Baum-
arten wurden solche exogene Rhythmizitdten entdeckt und beschrieben. Zum
Beispiel konnte unter relativ konstanten tropischen Bedingungen in einem
mehrjdhrigen Versuch gezeigt werden, dass verschiedene Baumarten bei der
Keimung (Keimgeschwindigkeit, Keimrate) und beim Initialwachstum (mitt-

322



lere Hohe, maximale Hohe nach 2, 4, 6 Monaten, Biomasse) im Einklang mit
den Mondphasen stehen (Ziircher, 1992, 1996). Mit Hilfe von modernen stati-
stischen Auswertemethoden wurden auch synchrone astronomische Lang-
zeitrhythmen bei der Jahrringbildung verschiedener Baumarten festgestellt,
im Zusammenhang mit den 11jéhrigen Zyklen der Sonnenfleckenaktivitit, die
von Astronomen als «Planetengezeiten» (beziiglich Jupiter und Venus)
betrachtet werden (Schmidt und Gruhle, 1995). Im Zusammenhang mit den
fernen Konstellationen hat eine detaillierte Analyse der Samenjahre der
Buche iiber einen Zeitraum von 140 Jahren eine eindeutige Relation mit der
Stellung des Planeten Jupiter im Tierkreis erbracht (Schultz, 1950). Hiermit
hitten sogar die merkwiirdigen «Zeichenregeln» (Hauser, 1973) keltischen
Ursprungs einen nachweisbaren Realitdtsgehalt.

Die Druiden galten ferner als Magier, die zum Beispiel das Wetter beein-
flussen konnten und die Zukunft zu deuten wussten. Dazu benutzten sie
Eibenstibe mit Inschriften aus der alten irischen Ogham-Schrift. In dieser
Schrift, auch Baumalphabet genannt, wird jeder Vokal oder Konsonant
durch eine Baumart dargestellt (Paterson, 1996). Die Eibe steht hier ganz
zentral fir «i»:

;

Das Wahrsagen nach derselben Methode praktizierten auch die Germa-
nen, oft ebenfalls mit Eibenstében, die mit der Runenschrift versehen waren.
Das runische Symbol fiir Eibe ist:

¥

Auf dem Gebiet der Magie und der Einflussnahme auf psychologische

Vorgiénge hat die Eibe eine ganze Reihe von Funktionen tibernommen:

e Zauberstab

¢ Wiinschelrute fiir verlorenes Gut

¢ Schutz vor bosen Geistern

* Vollendung von verunmoglichten Lieben (nach dem Tod begegnen sich
Tristan und Isolde als zwei Eiben, die aus ihrem Grab wachsen)

e Verleihung der Hellsichtigkeit: als Bestandteil der Paste fiir das indische
dritte Auge

* Droge: der Einfluss der Eibenatmosphiére, ihres Duftes, wird oft als gefdhr-
lich, bezaubernd, sogar trance-bewirkend erwihnt. Vielleicht wurde eine
solche Eigenschaft von den Druiden zum Erreichen von besonderen

323



Tabelle 1. Heilkundliche Verwendung der Eibe.

Form Heilwirkung / Effekt bei Autor

Rindenabsud Schlangenbisse, Namvar und Spethmann,
Insektenstiche 1986

Sidgemehl Hundetollwut, Pferdekropf Namvar und Spethmann,

1986

Tee aus Nadeln Strassmann, 1994

Parasitenbefall, Epilepsie,
Mandelentziindungen,

Diphterie, Menstruationsstérungen

Abkochung aus Nadeln Schwangerschaft (als Czerwek und Fischer, 1960
Abortivum) Scheeder, 1996
Waschungen Parasitenbefall Strassmann, 1994

Nadelextrakte, auch
homdoopathisch priapariert

Gicht, Rheuma,
Leberleiden, Verstopfung,
Blasenleiden, Wundrose

Lichtenstein, 1973;
Dimitru, 1992

Rindenextrakt (Taxol) Leukémie, Eierstockkrebs,

Brustkrebs

Thorez, 1994; NZZ, 1996

Bewusstseinszustinden verwendet. Ein deutscher Arzt hat diesbeziiglich
entdeckt, dass die Eibe an warmen Tagen in ihrem Schatten ein gasformi-
ges Toxin absondert, welches zu Halluzinationen fiithren kann.

Die Druiden, die sich einer Ausbildung von bis zu 20 Jahren unterzogen,
waren aber auch hervorragende und anerkannte Arzte. Von ihnen sind gelun-
gene Trepanationen*bekannt. Die Pflanzenheilkunde war fiir sie ein wichtiges
Wissensgebiet. Wozu sie die berithmte, nach Mondstand geschnittene Eichen-
mistel verwendeten, ist nicht mehr bekannt. Jedenfalls wird heute die Mistel
als homoopathisches Préparat fiir die Krebsbehandlung verwendet.

In diesem Zusammenhang hat die Eibe seit alters her, vielleicht auf diesen
verlorenen Kenntnissen fussend, eine breite volkskundlich-medizinische Ver-
wendung gefunden. Bei dieser hochwirksamen und primér giftigen Pflanze
wird allerdings vor Experimenten gewarnt. Tabelle I veranschaulicht die Viel-
falt der fritheren und heutigen Verwendungen dieser Baumart.

Uber die neueste Entdeckung des krebshemmenden Eibenwirkstoffes
wurde viel berichtet. Nur eine Zahl dazu: aus mehr als 130000 Pflanzen- und
Tierextrakten, die vom amerikanischen «National Cancer Institute» zwischen
1960 und 1981 systematisch getestet wurden, zeigte sich lediglich das Eiben-
Taxol als effizient und sicher in spezifischen Krebstherapien (Chetan und Brue-
ton, 1994).

Liegt auch hier eines der Geheimnisse der alten Eibe?

“Trepanation: Anbohrung des Schidels.

324



7. Schlussgedanke

Riickblickend bleibt uns schliesslich die Frage: «Was haben unsere Vor-
fahren von der Eibe wahrgenommen, was iiber sie gewusst?» Anhand unserer
heutigen wissenschaftlichen Kenntnisse miissen wir feststellen, dass sicher vie-
les nicht blosser Aberglaube war. Im Gegenteil: es liegen vermutlich in diesem
bruchstiickhaften Wissensgut manche Impulse fiir ein vertieftes Naturver-
stdndnis.

Zusammenfassung

Die grossten und dltesten dokumentierten Eiben sind heute vor allem im britischen
Raum zu finden. Diese besonderen Exemplare stehen in engem Zusammenhang mit
der keltischen und vorkeltischen Kultur, wovon Steinkreise, Namensgebungen und
mythologische Uberlieferungen erhalten geblieben sind. Aus historischen und ethno-
logischen Dokumenten geht ein weit verbreiteter Eibenkult mit magischen Praktiken
hervor. In verschiedenen Regionen wird iiber die volksmedizinische Verwendung der
Eibe berichtet. Naturwissenschaftliche Erkenntnisse werfen ein neues Licht auf einige
dieser Aspekte.

Résumé

L'if dans la mythologie et dans les traditions populaires
— Une tentative d'approche —

Les ifs les plus grands et les plus vieux se trouvent actuellement principalement
dans 'espace britannique. Ces exemplaires remarquables sont étroitement liés a la cul-
ture celtique et pré-celtique, dont nous sont restés les sites mégalithiques, des noms de
lieux et des éléments de la mythologie. Les documents historiques et ethnologiques
révelent un culte de l'if répandu, allié a des pratiques magiques. Dans différentes
régions, il est fait mention d'utilisations de 1'if dans le cadre de la médecine populaire.
Des résultats de recherches scientifiques placent certains de ces aspects sous un nouvel
éclairage.

Summary

The Yew in Mythology and in Folklore
— An Approach —

The tallest and the oldest yews are growing nowadays principally in the British
region. These remarkable specimen are closely linked to the celtic and pre-celtic cul-

525



ture, from which megalithic sites, place-names and elements of mythology have
remained. Historical and ethnological documents reveal a widespread yew cult, linked
to magic practices. In different regions, the use of yew in folk-medicine is mentioned.
Some scientific facts throw a new light on certain of these aspects.

Literatur

Biichi, U., Biichi, G., Cathomen, I. (1990): Die Menhire auf Planezzas/Falera. Eigenverlag Forch/
Rotenhidusler Verlag, Stifa/Schweiz, 128 S.

Chetan, A., Brueton, D. (1994): The Sacred Yew. Rediscovering the Ancient Tree of Life Through
the Work of Allen Meredith. Arkana, Penguin Books, London, 304 S.

Clarus, I. (1991): Keltische Mythen. Der Mensch und seine Anderswelt. Walter-Verlag, Olten und
Freiburg i.Br., 339 S. .

Czerwek, H., Fischer, W. (1960): Todlicher Vergiftungsfall mit Taxus baccata. Archiv f. Toxikolo-
gie 19: 58-92. ‘

De Vries, J. (1977): La Religion des Celtes. Payot, Paris, 277 S.

Dimitru, A. (1992): Die Eibe (Taxus baccata L.). Diplomarbeit Miinchen (unverdffentlicht).

Ellis, P.B. (1996): Die Druiden. Von der Weisheit der Kelten. Diederichs, Miinchen, 332 S.

Frimmel, F. von (1911): Die untere Cuticula des Taxus-Blattes. Osterreichische bot. Zeitschrift, 61:
216-225.

Guyot, L., Gibassier, P. (1966): Les Noms des Arbres. Série «Que Sais-Je?» No. 861, Presses Uni-
versitaires de France, Paris, 127 S.

Hauser, A. (1973): Bauernregeln. Eine schweizerische Sammlung mit Erlduterungen. Artemis
Verlag, Ziirich und Miinchen, 690 S.

Held, W. (1995): Der Steinkreis von Callanish. Sternkalender 1996. Dornach/Schweiz, S. 87-89.

Jordan, R. (1995): Die Eibe. Ein Ann#herungsversuch aus mehreren Richtungen. Wurzel-Verlag,
Bad Windsheim/D, 48 S.

Kucera, L.J., Gfeller, B. (1994): Einheimische und Fremdlindische Nutzholzer. ETH-Ziirich /
SISH-Biel, 144 S.

Lichtenstein, H. (1973): Arzneipflanzen. Miinchen.

Lowe, J. (1897): The Yew-Trees of Great-Britain and Ireland. Macmillan, London.

Meredith, A. (1994): Gazetteer of Ancient Yews. In: Chetan and Brueton, 1994,

Namvar, K., Spethmann, W. (1986): Die Eibe (Taxus baccata L.). Allgemeine Forstzeitschrift 23:
568-571.

NZZ (1996): Taxol bei Eierstockkrebs (von B.Kunz). Neue Ziircher Zeitung Nr.112, Wissenschaft
und Technik, S.71.

Paterson, J.M. (1996): Tree Wisdom. Thorsons / HarperCollinsPublishers, San Francisco CA,
366 S.

Raven, PH., Evert, R.F, Eichhorn, S.E. (1992): Biology of Plants. 5th Ed., Worth Publishers, New
York, 791 S.

Rubner, K., (1960): Pflanzengeographische Grundlagen des Waldbaues. 5.Aufl. Radebeul-Berlin.

Scheeder, Th. (1996): Zur Nutzungsgeschichte der Eibe. Der Eibenfreund, Fiirstenfeldbruck
3/1996: 6-11.

Schmidt, B., Gruhle, W. (1995): Langjdhrige gleichldufige Wachstumsschwankungen bei Bdumen
in Europa und Asien. Spektrum der Wissenschaft, April 1995: 18-24.

Schultz, J. (1950): Kosmische Perioden bei den Samenjahren der Waldbaume. Sternkalender 1951.
Dornach/Schweiz, S. 89-92.

Strassmann, R.A. (1994): Baumheilkunde. Begegnungen und Erfahrungen mit den Heilkriften
der Baume. AT-Verlag, Aarau / Schweiz, 320 S.

Streit, J. (1986): Sonne und Kreuz. Irland zwischen Megalithkultur und frithem Christentum.
2.Aufl., Verlag Freies Geistesleben, Stuttgart, 212 S.

326



Sporne, K.R. (1965): The Morphology of Gymnosperms. The Structure and Evolution of primi-
tive Seed Plants. Hutchinson University Library, London, 216 S.

Thorez, (1994): L'if nous étonnera toujours. Arbre actuel No 15, Oct.—nov. 1994: 27-31.

Ziircher, E. (1992): Rythmicités dans la germination et la croissance initiale d'une essence fores-
tiere tropicale. Schweizerische Zeitschrift fiir Forstwesen 143 (12): 103-110.

Ziircher, E. (1996): Le rythme synodique lunaire et la croissance végétale: Bilan d'essais sur les
rythmicités dans la germination et la croissance initiale d’essence foresti¢res tropicales. In: C.
Edelin (Ed.): L' Arbre, Biologie et Développement — 3¢me Colloque. Montpellier, 11-15 sep-
tembre 1995. Naturalia Monspenliensia No h.s., 15 S.

If this tree is gone,
then we will no
longer exist

Allen Meredith

Verfasser:
Dr. Ernst Ziircher, Departement Wald- und Holzforschung, Professur fiir Holzwissenschaften,
ETH-Zentrum, CH-8092 Ziirich. Fax: ++41-1-632-1174. E-mail: Zuercher@waho.ethz.ch.

327



	Die Eibe in der Mythologie und in der Volkskunde

