
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Forstwesen = Swiss foresty journal =
Journal forestier suisse

Herausgeber: Schweizerischer Forstverein

Band: 147 (1996)

Heft: 3

Artikel: "Ein ewig grünender Vorwand" : Spuren und Bilder vom Wald in
Literatur und Malerei

Autor: Krähenbühl, Regula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-767025

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-767025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerische Zeitschrift für Forstwesen
Journal forestier suisse

147. Jahrgang März 1996 Nummer 3

Zwm 7ûg <7<?,v Wa/des 7996: «Wald und Kunst»

«Ein ewig grünender Vorwand»:
Spuren und Bilder vom Wald in Literatur und Malerei

Von 7?egü/a KrâhercèiiA/

Keywords: History of art; aesthetics; forest and literature; forest and art.
FDK 907.6: UDK70(091)

Rohstoff. Eine Gedankenspielerei zu Material und Form

Heutzutage, in einer Zeit der vielfach beklagten Verstädterung unseres
Lebensraums und allgemeiner Entfremdung von der Natur, vermag das Stich-
wort «Wald» bei vielen immerhin noch Erinnerungen zu wecken: Ein oft
erkorenes Ausflugsziel für Sonntagsspaziergänge ist der Wald, im Frühling
von mannigfaltigen Vogelstimmen widerhallend und mit seiner schattigen
Kühle ein angenehmer Zufluchtsort vor der flirrenden Hitze des Hochsom-
mers. Wenn mit den ersten kühlen Tagen das Jahr sich zu neigen beginnt, lockt
er Beerensammler und Pilzliebhaber auf ausgedehnte Streifzüge, und im
Spätherbst schallt aufgeregtes Kinderlachen zwischen den Baumstämmen,
wenn Hohlwege und Senken, mit dürren Blättern aufgefüllt, wie eigenartig
raschelnde Meere und Flüsse wild durchtollt sein wollen... So werden manche
auf die eine oder andere Weise den Wald als Naherholungsraum schätzenge-
lernt und damit einer wichtigen Zielsetzung gegenwärtiger Waldnutzungskon-
zepte entsprochen haben, die freilich erst mit den Bedürfnissen der modernen
Freizeitgesellschaft entstehen konnte. Indessen verrät sich darin dasselbe

Zweckdenken, das das Verhältnis des Menschen zum Wald seit Jahrhunderten
als eines der Nutzung bestimmte. Das bezeugt am beredtesten die Gewinnung
des Rohstoffes, den der Forst in schier unerschöpflicher Menge zu bieten
scheint: Holz - als Werkstoff und Hilfsmaterial die buchstäbliche Verkörpe-
rung des Waldes in der Kunst seit dem hohen Mittelalter. Zunächst in Spanien
und Italien, vom 13. Jahrhundert an auch nördlich der Alpen, wurden vor-

Schweiz. Z. Forstwes., 747 (1996) 3:157-175 157



nehmlich Holztafeln als Bildträger einer neuen Art der Malerei verwendet, die
sich aus ihrer früheren Standortgebundenheit - als Fresko an der Wand - löste.
Selbst nachdem die Ölmalerei auf Leinwand sich in der Spätrenaissance
durchgesetzt hatte, behielt das Holz im Handwerk des Malers seinen festen
Stellenwert: Der Künstler stellte seine auf einen Holzrahmen gespannte Lein-
wand auf eine hölzerne Staffelei und trug mit aus Holz und Borsten gefertig-
ten Pinseln die auf der Holzplatte der Palette angemischten Farben auf
das vorbehandelte Tuch auf, die Hand zum Stillehalten abgestützt auf einen
hölzernen Malstock. Ein bewegliches, handelbares Gut, erhielt das fertige Bild
als Auszeichnung und zum Zeichen seiner Abgeschlossenheit einen Rahmen,
dessen schlichtes hölzernes Aussehen mit ausgefeilter architektonischer
Formgebung, ornamentalem Schmuck oder üppiger Vergoldung, zumal im
Barock, verbrämt wurde (Mbbz'Mtmg 7).

AfoWMimg 1. Malerwerkstatt, 1518/20, Holzschnitt aus der deutschen Ausgabe von Petrarcas
De re/nee/iù «Zmisgzze /ortenue (Von der Artzney bayder Glück, des guten und widerwärtigen,
Augsburg 1532).

Im Gegensatz zur Malerei diente Holz anderen Künsten allerdings nicht
nur als Hilfsmittel oder in Gestalt von Arbeitsgerät, sondern als Werkstoff, der
sich dem Auge unverfälscht zeigen darf. Ganz aus Holz erbaut sind etwa die
wenigen heute noch erhaltenen nordischen Stabkirchen des Mittelalters, und
im Fachwerkbau, der im 16. und 17. Jahrhundert im germanisch besiedelten

Europa zur Blüte kam, spielte das Material eine entscheidende Rolle. Ver-
wiesen sei hier nicht zuletzt auf die monumentalen Schnitzaltäre eines Mei-

158



sters wie Tilman Riemenschneider (um 1460-1531) oder die expressiven Holz-
plastiken Ernst Barlachs (1870-1938). Und mit den dekorativen Künsten hielt
der Wald schliesslich Einzug in den privaten Wohnbereich des gemauerten
Hauses - veredelt zu kostbarem Täfelwerk, kunsthandwerklich verarbeitet in
zierlich gedrechselten und erlesen furnierten Möbeln.

Einmal abgesehen vom 19. Jahrhundert, in dem die Ausbeute des Forsts
von der industriellen Papierherstellung entdeckt wurde und damit als
Beschreibstoff für die Dichter an Bedeutung gewann, fand die Vorstellung
vom Wald als Rohstofflieferant weniger handfest auch in der Redekunst ihren
Niederschlag. Schon in der antiken Rhetorik wurde der Begriff für Wälder,
«silvae», in der übertragenen Bedeutung von «unabsehbare Masse, reicher
Stoff» verwendet. Wie die Anschauung lehrt, ist jedoch die Fülle zumal eines
Mischwaldes ebenso üppig wie vielgestaltig, und in diesem Sinne wurden die
antiken «silvae» zur Gattungsbezeichnung für Sammlungen von verschieden-
artigsten Dichtungen, etwa bei Publius Papinianus Statius (40-96 n. Chr.), der
fünf Bücher Gelegenheitsgedichte unter ebendiesem Titel veröffentlichte. Der
barocke Erneuerer der deutschen Literatur, Martin Opitz (1597-1639), rekla-
mierte die Gattung, wie er sie in der «Institutio oratoria» des römischen Red-
ners Quintiiianus definiert gefunden hatte, auch für die deutsche Poetik. Er
lehrt im 5. Kapitel seines Buches «von der deutschen Poeterey» (1624), «Syl-
ven oder wälder» seien «nicht allein nur solche carmina, die auß geschwinder
anregung unnd hitze ohne arbeit von der hand weg gemacht werden», sondern
ebenso, «wie jhr name selber anzeiget / der vom gleichniß eines Waldes / in
dem vieler art und Sorten Bäwme zue finden sindt / genommen ist», verschie-
denartigsten Gehalts.

In derlei Wäldern sich zu ergehen hat der Leser deutscher Zunge jedoch
selten Gelegenheit. Beschäftigt er sich aber mit der Wissenschaft des Schönen,
mit Gegenständen der Ästhetik, gelangt er früher oder später an den Saum
eines bestimmten Waldes, der ihn in seine Tiefen ziehen wird: Eine der schil-
lerndsten Figuren der Spätaufklärung, ein kritischer Neuerer, hat 1769 ohne
seinen Namen zu nennen, seinen Beitrag zur ästhetischen Debatte der Zeit als

«Kritische Wälder» an die Öffentlichkeit gebracht: Johann Gottfried Herder
(1744-1803). Er offenbarte sich darin nicht nur als einer der ersten Verfechter
des Geniekults, indem er das unverwechselbare Schöpferische zum entschei-
denden Kriterium der Kunstbetrachtung erklärte und den Anteil des Gefühls
im Umgang mit Kunstwerken gegenüber dem analytischen Verstand entschei-
dend aufwertete, er kleidete seine Gedanken auch in eine Form, die in ihrer
Eigenwilligkeit dem Inhalt entsprach. Einen unmissverständlichen Hinweis
darauf gibt der Gelehrte bereits mit seiner Wahl des Titels, die er am Schluss
des ersten Wäldchens begründet: «In mehr als einer Sprache hat das Wort Wäl-
der den Begriff von gesammelten Materialien ohne Plan und Ordnung [...]».
Seine Schriften für Wälder ausgebend, nimmt Herder ein Gestaltungsprinzip
für sich in Anspruch, das nicht festgeschriebenen Formgesetzen folgt, sondern

159



in seiner bloss scheinbaren Regellosigkeit und Willkur einem ursprünglichen
individuellen Schöpfungsimpuls gehorcht.

«Bildlich gesagt»: der andere Sinn

Die übertragenen Bedeutungen des Waldes, ungeordneter Materialreich-
tum und ein Mangel an formender Bearbeitung, die Herder mit seinen «Kriti-
sehen Wäldern» absichtsvoll herausstellte und zum Spielen brachte, lenkt den
Blick auch wieder zurück auf die geschichtliche Wirklichkeit. Weit zurück-
liegenden historischen Epochen galt der Wald geradezu als Gegenwelt der
menschlichen Kultur. Immer aufs neue musste seinem ungebändigten Wild-
wuchs das urbare Land mit schweisstreibender Rodearbeit abgerungen wer-
den, und wegen der Weglosigkeit seiner schier unermesslichen Erstreckung,
wegen der wilden Tiere, die er beherbergte, wegen des lichtscheuen Gesindels
der Wegelagerer, die ihn sich zur Heimat gemacht hatten, bedeutete ein Gang
in den Wald, sich der Lebensgefahr auszusetzen. Wie sehr die vitale Eigenge-
setzlichkeit der ungebärdig wuchernden Waldwildnis die überschaubare Ord-
nung des menschlichen Bereichs bedroht oder gar in Frage gestellt haben
muss, erahnt noch der moderne Betrachter von Albrecht Altdorfers kleinfor-
matigem Gemälde aus dem Jahr 1510, «Der Drachenkampf des heiligen
Georg» (AbMdnng 2). Es zeigt eine Episode aus dem legendarischen Leben
eines der vierzehn Nothelfer, deren phantastischer Gehalt den bildenden
Künstlern immer wieder ein Anreiz zur Gestaltung gewesen ist. Altdorfers
Darstellung allerdings ähnelt einem Vexierbild, in dem der Heilige und sein
fauchender Widersacher nur mit Mühe im undurchdringlichen Unterholz aus-
gemacht werden können. Der Raum, in dem ihr Kampf sich hätte frei entfal-
ten können, ist ihnen benommen, fast verschmelzen sie mit der forstlichen
Kulisse. Als eigentliches Motiv des Gemäldes erscheint an ihrer Statt der
mächtig wuchernde Wald, dessen Majestät vor dem im Ausblick durch die
Stämme tief gesetzten Horizont noch eindrucksvoller wird. Gewaltig und
unzugänglich, wie ein unendlich ausgreifendes Ornament nahezu die gesamte
Bildfläche überziehend, verstellt der wilde Forst den Tiefenraum und setzt,
was an den Lebenskreis des Menschen erinnert, zur episodischen Nebensache
herab.

Seine ungebändigte Wildheit, seine Gefahren und dunklen Unwägbarkei-
ten boten dem Menschen immer auch hinlänglich Anlass, den Wald als Gleich-
nis zu lesen und ihn mit Bedeutungen zu befrachten, die weit über den eigent-
liehen Gegenstand hinauswiesen. So wurde der Wald schon den Kirchenmän-
nern des hohen Mittelalters zu einer Allegorie für die Sündhaftigkeit allen
Erdenlebens, die erst mit Christi Erlösungstat getilgt werden kann. Der Scho-
lastiker Alanus ab Insulis (um 1118-um 1203) prägt dafür ein martialisches

160



/tifüMung 2. Altdorfer, Albrecht (vermutlich Regensburg, gegen 1480 - Regensburg, 1538): Dra-
chenkampf des heiligen Georg, 1510, Pergament auf Lindenholz, 28,2x22,5 cm. München, Alte
Pinakothek.

Bild: «Wenn also Christus mit dem Feuer des heiligen Geistes den ganzen
Wald entzündet, meint das die Wilden und Rohen.» Und was noch dem Vor-

161



sichtigsten droht: dass er im Dickicht von Strauchwerk und Stämmen den Weg
verliert und sich verirrt, vermag zum Sinnbild für das lichtlose unerlöste
Dasein des Menschen zu werden. Derartige allegorische Umdeutungen sind
als christlich-spiritueller Symbolgehalt aus dem Beginn von Dantes «Divina
Commedia» zu erschliessen (entstanden um 1307-1321; Erstdruck 1472). Von
Gefahren bedroht und in höchster Angst, verirrt sich der Sänger in einem
dunklen Wald, aus dem einen Weg ins Licht zu finden er alleine nicht imstande
ist - gleichwie die menschliche Seele sich rettungslos in die Schuldhaftigkeit
des Diesseits verstrickt:

«Wohl in der Mitte unsres Lebensweges
geriet ich tief in einen dunklen Wald,
so dass vom graden Pfade ich verirrte.
Oh, schwer wird's mir, zu sagen, wie er war,
der wilde Wald, so finster und so rauh;
Angst fasst aufs neue mich, wenn ich dran denke;
So schmerzlich, dass der Tod kaum bittrer ist.»

(Übersetzung von Ida und Walther von Wartburg)

Weil aber der Mensch das fremdartige Andere immer erobern und sich
anverwandeln, in ein Vertrautes verwandeln möchte, war ihm die schrecken-
erregende Gegenwelt des dunklen Forstes auch seit jeher eine Herausforde-
rung. Lange bevor er diese mit Brand und Axt beantwortete, liess er seine

schöpferische Phantasie von der Waldwüstenei Besitz ergreifen und bevöl-
kerte sie mit Wunderwesen und Fabeltieren, mit Hexen, Zwergen, Feen und
wilden Leuten, mit Einhörnern, sprechenden Tieren und verwunschenen
Menschen in Tiergestalt. So begegnet der Wald in den einst mündlich weiter-
gereichten Volksmärchen als Ort des Phantastischen, der für den unschuldig
naiven Menschling, der auf Irrwegen dahin geraten ist, nicht nur Bewährungs-
proben, sondern gleichzeitig das unfehlbar rettende Wunder bereithält.
«Schneewittchen», «Rotkäppchen», «Jorinde und Joringel» oder «Hänsel und
Gretel» - die folgenreichen, wundergesättigten Hauptereignisse dieser Mär-
chenhandlungen spielen sich alle, ob sie nun zum Schlechten oder zum Guten
ausschlagen, in den Tiefen des Waldes ab.

Dem Christentum verpflichtete Deutungen und die Vorstellungen der
Märchen prägen beide gleichermassen das Bild des Waldes, wie es im mittel-
alterlichen höfischen Roman entworfen wird: Unverändert eine Gegenwelt
zum kultivierten Raum der menschlichen Gemeinschaft, wählen ihn sich die-
jenigen zum Aufenthalt, die dem weltlichen Treiben den Rücken kehren wol-
len, fromme Einsiedler, oder solche, die ein einschneidendes Erlebnis in die
Wildnis treibt wie Herzeloyde, die Mutter des Parzival aus dem gleichnamigen
Roman Wolfram von Eschenbachs (um 1170-nach 1220). Um ihm das Los sei-

nes Vaters, den Tod im ritterlichen Kampf, zu ersparen, zieht die Adlige ihren
Sohn fernab der höfischen Welt im Schoss des Waldes von Soltane auf. Und

162



der Iwein Hartmann von Aues (um 1165-um 1215), der über seiner ritterlichen
Verpflichtung zum Turnieren sein Versprechen versäumt, nach Jahr und Tag
zu seiner Frau zurückzukehren, verfällt dem Wahnsinn und rennt besinnungs-
los in den Forst, wo er ganz und gar verwildert. Während aber der junge Par-
zival in der Öde des Waldes zum tumben Toren heranwächst und echte Bil-
dung des Äusseren und Inneren erst im Umgang mit Menschen erlangen kann,
widerfährt Iwein an ähnlicher Stätte das doppelte Wunder seines Überlebens
und seiner Errettung aus geistiger Umnachtung. Für beide aber wird der Wald
zum Schauplatz von «âventiure», von Bewährungsproben, in denen sie als

tapfere Ritter ihre Tauglichkeit zur Rückkehr in die menschliche Gemein-
schaft beweisen und ihren Anspruch auf Heilsgewissheit erkämpfen müssen.

Unter dem Vorzeichen der verkehrten Welt erscheint der Wald Jahrhun-
derte später in einem der berühmtesten Schelmenromane deutscher Sprache,
im «Simplicissimus» des Hans Jakob Christoffel von Grimmelshausen (um
1622-1676), als Hort der Geborgenheit und Bildung gegenüber der vom Krieg
verheerten trostlosen Wüstenei des Menschenbereichs: Simplicius Simplicissi-
mus wächst in heiliger Einfalt bei seinen Eltern auf einem Hof im Spessart auf,
bis die Wirren des Dreissigjährigen Kriegs ihn jäh aus seinem arglos-unwis-
senden Dasein herausreissen. Auf der Flucht vor marodierenden Soldaten
schlägt sich der Bub in den Wald und begegnet dort einem Wesen, das er in
seiner Narrheit erst für einen Wolf hält, bis es sich als Einsiedler zu erkennen
gibt, der den treuherzigen Tölpel schliesslich bei sich aufnimmt und während
zweier Jahre zu einem Christenmenschen heranbildet.

Geschaffene «Natur»: das Ideal

Waldleben ist für einen Parzival, einen Iwein und Simplicissimus indes nur
eine Station auf ihrem jeweiligen Weg zur Läuterung oder zum Heil, ein
Abschnitt in ihrem Reifungsprozess, der mit all seinen Fehlschlägen und
Erfolgen, mit Gelingen und Scheitern den eigentlichen Gegenstand der Dar-
Stellung bildet. Beispielhaft zeigen sich darin Weltbild und Lebensauffassung
einer ganzen Epoche und verbürgen so einen übergreifenden Sinn, auf den
jeder einzelne Teil des Ganzen, mithin auch eine Waldepisode, zu verweisen
hat. Dies ist letztlich der Stoff, aus dem die Dichter ihre Wälder erschaffen,
ebenso wie die christliche Heilslehre aus dem Wald eines Alanus ab Insulis
spricht. Ihr Urbild, der gewachsene Wald der Geschichte, ist in den bedeu-
tungsbefrachteten Menschenschöpfungen zur blossen Reminiszenz verblasst.

Nicht allein mit seinem Geist ergriff der Mensch vom Forst Besitz, mit sei-

ner Körperkraft rückte er ihm ungleich einschneidender zu Leibe: Er trotzte
ihm Ackerland ab, durchschnitt mit Karrenwegen seine undurchdringliche
Tiefe, beutete seine Schätze aus - und nahm ihm derart allmählich seinen

163



Schrecken. Eine reizvolle Unterbrechung inmitten von Feldern und Weiden,
fügt sich der Wald nach und nach in die menschliche Kulturlandschaft ein und
erscheint ausgedünnt und zurechtgestutzt auch in der Malerei. Was sich in
einem Gemälde als Ausschnitt einer natürlich gefügten Landschaft ausgibt, ist
allerdings ebensowenig wie in der Literatur für ein genaues Abbild der Wirk-
lichkeit zu nehmen. Entgegen dem Augenschein hat sich die Anschauung im
sorgfältig komponierten Bild genauso übergeordneten Zielsetzungen zu beu-

gen. Zeitgeschmack, Forderungen der Kunsttheorie und besonders das eigene
künstlerische Streben verpflichten den Maler, das, was er sieht, durch über-
legte Auswahl und Anordnung der Elemente neu zu gestalten. Im Einzelnen
zwar das Gebot der Nachahmung befolgend, vervollkommnet er als Schöpfer
einer Kunstlandschaft die vorgefundene Natur zu der höheren Natur seines
Werks.

Aèè/Murcgi. Jacob van Ruisdael (Haarlem, 1628 oder 1629-vermutlich Amsterdam, 1682): Land-
schaft (Kornfeld am Waldrand), Mitte 1650er Jahre, Öl auf Leinwand, 103,8x146,2 cm, Oxford,
Worcester College.

Schon Altdorfer verlieh seiner Originalität sichtbaren Ausdruck, indem er
den Wald eher als kostbares flächiges Ornament denn als einen aus rauschen-
den Baumkronen gebildeten Tiefenraum auffasste. Künstlerische Absichten
sind indessen auch aus Gemälden zu erschliessen, die weitaus unmittelbarer
eine reale Landschaft abzubilden scheinen. Der Waldmaler unter den Land-

164



schaftern aus der Blütezeit der holländischen Malerei beispielsweise, der
gebürtige Haarlemer Jacob van Ruisdael (1629-1682), schuf mit der heute in
Oxford befindlichen Ansicht eines Kornfelds am Waldrand (A6Mc/ung3) ein
meisterliches Waldporträt, das freilich die gestaltende Hand des Künstlers in
allen Zügen verrät: Ruisdael inszeniert den mächtigen Wuchs der alten Bäume
einmal mit einem tiefgesetzten Horizont und gleichzeitig mit der Darstellung
einer Vielfalt anderer Pflanzenformen und flächiger Landschaftselemente im
Vordergrund. Der mit zähem Schilf bestandene Moortümpel, die scharfe

Krümmung eines sandigen Weges und das von niedrigen Büschen gesäumte
leuchtende Kornfeld - sie alle unterstreichen im Gegensatz zu den hochauf-
ragenden Baumriesen die Horizontale. Räumliche Tiefe schafft der Maler
dagegen mit der Anordnung des Waldausläufers in einer steil zum rechten
Bildrand hin abfallenden und zugleich den Bildraum perspektivisch erschlies-
senden Diagonale, während ein Durchblick zwischen den Stämmen ihm ande-
rerseits die übergangslose Gegenüberstellung von detailreicher Nahsicht und
duftiger Ferne ermöglicht. Seine handwerkliche Genauigkeit und sein
Geschick in der Gestaltung von Lichteffekten stellt er am Laub der ausgrei-
fenden Baumkronen unter Beweis, deren Formen er mit den Wolkenhaufen
am hohen Himmel aufgreift und dramatisiert. Eine Art Memento, einen Ver-
weis auf die Vergänglichkeit bilden vielleicht die zwei wohl vor langer Zeit
geschlagenen im flachen Wasser liegenden Stämme links im Vordergrund.
Aber selbst wenn man dieses Totholz nicht als eine vom Künstler mit Absicht
ins Werk gesetzte Befrachtung des Gemäldes mit moralischem Sinn deuten

mag, offenbart sich allein dem aufmerksamen Auge schon, wie planvoll Ruis-
dael mit den landschaftlichen Formen umgeht. Zugunsten eines harmonischen
Gesamteindrucks bringt er die Massen ins Gleichgewicht, setzt wirkungsvoll
seine Lichter und verteilt mit Bedacht die Farben seiner einheitlich abge-
stimmten Palette.

Als absichtsvoll gesetzter Raumkörper und Farbwert zur Abrundung einer
Komposition beizutragen, darin bestand, zu Ruisdaels Zeit jedenfalls, die
Funktion des Waldes in der Landschaftsmalerei. Er kommt denn auch kaum
als bildfüllendes Motiv vor, sondern hinterfängt in Form eines Bestandteils der
landschaftlichen Kulisse Darstellungen von biblischen und mythologischen
Szenen oder historischen Denkwürdigkeiten - von Gegenständen, die die
Kunsttheorie für bildwürdiger erachtete als die unbelebte Natur. In dieser
Weise erscheinen waldartige Gehölze ebenfalls bei einem der bedeutendsten
Landschaftsmaler überhaupt, bei Claude Gellée, genannt Le Lorrain (1600-1682).
Aus Frankreich gebürtig, aber in Italien ausgebildet und zeit seines Lebens
dort tätig, trug er mit seinem Werk entscheidend dazu bei, dass die Landschaft
als ein eigenständiges Bildthema anerkannt wurde. In seiner Ansicht des herr-
schaftlichen Landsitzes «La Crescenza» (AbMdwng 4) rahmt er mit hochge-
wachsenen schlanken Bäumen den leicht in die Ferne und etwas unter die
Bildmitte gerückten Steinbau, mit einer vom Abendlicht vergoldeten Dreier-

165



gruppe links, die auf die zwei gedrungenen zinnenbewehrten Fassadentürme
antwortet und rechts in Entsprechung zum freistehenden Campanile mit einer
dunkel belaubten Einzelform. Die Umrisslinie des dämmernden Wäldchens
am linken Bildrand, Ausgleich zu den lichteren Stellen der Landschaft, bildet
mit ihrem zum Herrschaftshaus sich senkenden Viertelkreis eine behutsame
Gegenbewegung zur sacht sich aufwerfenden Hügelkuppe rechts. Schatten-
zonen wechseln mit Partien in gedämpftem Licht, die mehr oder weniger aus-

geprägt vertikalen Elemente von Hain und Bäumen rhythmisieren zurückhal-
tend die in der Horizontale schwingenden Konturen von Senken und sanften
Steigungen. Sorgsam hier und da, auf die eine oder andere Weise in die Land-
schaft gesetzt, verbürgen Baum und Wald den stimmungsvollen Frieden und
die nahezu elegische Ruhe der Komposition.

AötuMi/ug 4. Claude Gellée, genannt Le Lorrain (in der Nähe von Nancy, 1600 - Rom, 1682):
Ansicht von La Crescenza, zwischen 1648 und 1650, Öl auf Leinwand, 38,7x58,1 cm, New York,
The Metroplitan Museum of Art.

Natur und Gefühl: die Wiederherstellung des Verlorenen

Mit ihrer harmonischen Ausgewogenheit vermittelt die Ansicht Lorrains
einen schon fast parkartigen Landschaftseindruck und erinnert so daran, dass

der regellos gewachsenen Natur nicht nur im Medium von Dichtung und Male-
rei, sondern auch in der Realität die von Geschmack und Philosophie einer

166



Zeit diktierten Gesetze der Schönheit aufgezwungen wurden. Vom Herr-
schaftsgestus des menschlichen Gestaltungswillens künden am augenfälligsten
die symmetrischen Parkanlagen barocker Schlösser, wie beispielsweise die-
jenige von André Le Nôtre (1613-1700) für Versailles, wo der vitale Wild-
wuchs pflanzlichen Lebens mit Reissbrett und Schneidwerkzeug künstle-
rischen Gesichtspunkten geopfert wurde. In Gestalt von schnurgeraden
Alleen, streng geometrisierten Gehölzen und kunstvoll beschnittenen Hecken
dienen Bäume und Buschwerk der aufwendigen Inszenierung des herrscher-
liehen Gebäudes. Indes gemahnt Lorrains Landschaft in nichts an die Garten-
kunst französischer Prägung, sondern vielmehr an englische Landschaftsgärten,
die dem auf planvoll angelegten Wegen dahinschlendernden Spaziergänger
ihre Gehölze, Wiesen und Wasserläufe in den malerischsten Ansichten dar-
bieten. Damit deren Anblick auch seine Wirkung entfalte und die Fantasie, die
Gefühle des Betrachters anrege und beflügle, wurde mit der Aufschüttung
von Hügeln, Gewässerkorrekturen, mit der Milderung allzu schroffer Land-
schaftsprofile und dem Aushau von wucherndem Unterholz der landschaft-
liehen Schönheit unmerklich nachgeholfen. Zudem verlieh man den unter-
schiedlichen Stimmungswerten der verschiedenen Gartenregionen mit hier
und da errichteten Bauten oder Denkmälern sichtbaren Ausdruck.

Indem er nur den blossen Anschein urtümlicher Landschaft vorspiegelt, ist
auch der englische Garten Unnatur, als deren schärfster Kritiker sich Johann
Wolfgang Goethe (1749-1832) in seinem Spätwerk «Die Wahlverwandtschaf-
ten» (1809) entpuppt. Der Dichter beschäftigt seine Figuren, einen reichen
Baron und seine Ehefrau, die Tochter einer verstorbenen Bekannten sowie
einen befreundeten Hauptmann, mit der Verniedlichung der herrschaftlichen
Ländereien in einen pittoresken sentimentalen Garten und lässt sie darob die
wahren wirkenden Kräfte in der menschlichen und der äusseren Natur ver-
kennen. Sie sind es jedoch, die sich, zunächst unbemerkt, aber zunehmend
zügelloser in den einzelnen Personen zu regen beginnen, bis sie die kleine
Gemeinschaft schliesslich katastrophal zugrunde richten. Bezeichnenderweise
wählt Goethe eine wasserdurchflossene Waldschlucht zum Schauplatz für
einen ersten Höhepunkt dieser verhängnisvollen Entwicklung. Das urtüm-
liehe Walddunkel, in dem die nach künstlerischen Gesichtspunkten durchge-
formte Parklandschaft sich verliert, ist der Ort, wo die ungebändigten Kräfte
der Natur auch im Menschen erwachen und damit seine Versuche, das Innere
ebenso wie das Äussere zu kultivieren, zum Scheitern verurteilen.

Goethes pessimistischer Roman ist nicht zuletzt als Kritik an einer allzu
gefühlsseligen Auffassung von Schönheit und Natur in der damaligen Zeit zu
verstehen, denn er zeigt, wie das letztlich Unvereinnahmbare an der Natur,
eine urtümlich wilde Kraft, auch im Menschen am Werk ist und, solange sie

naiv missachtet wird, eine ungeheuer zerstörerische Wirkung zu entwickeln
vermag. Obgleich mit einem dämonischen Anstrich ins Innere des Menschen
verlegt, kann sie dennoch als eine nachtseitige Spielart des Erhabenen gedeu-

167



tet werden, das im Verhältnis vom Menschen zur Natur, wie es die Romantik
verstand, eine bedeutende Rolle spielte: Nicht allein die Betrachtung des
Schönen begünstige eine Läuterung der menschlichen Seele, ähnliches bewirke
das Erhabene, das in der Anschauung der ehrfurchtgebietenden Urtümlich-
keit unberührter Landschaften als deren eigengesetzliche Fremdheit zu erfah-
ren ist. Unnahbar und unzugänglich übersteigt deren Erhabenheit die Fas-

sungskraft des Menschen, versetzt ihn in Furcht und Schrecken und vermag
ihn kraft derartiger Erschütterungen zu einem neuen Bewusstsein seiner selbst
zu führen. In einer Zeit, in der die Ausweitung menschlicher Siedlungsräume
und der technologische Fortschritt die Natur längst ihrer Ursprünglichkeit
beraubt hatten, stellte man das Verlorene wenigstens im Gedankengebäude
wieder her und erklärte die Landschaft zum Prüffeld für die Sensibilität des
Menschen und zu einem wesentlichen Behelf für seine Selbstvergewisserung.

Gewähr dafür boten Gegenden, die vom Menschen weder leicht besiedelt
noch nutzbringend ausgebeutet werden konnten wie das abweisende Hochge-
birge, das weite Meer und die urwüchsige Waldwildnis. Erhaben dank der ver-
haltenen Feierlichkeit ihrer Darstellung, die aus sich heraus auf das Unend-
liehe zu verweisen vermag, finden sie sich alle drei wiederholt im Werk des

bedeutendsten Landschaftsmalers der deutschen Romantik, Caspar David
Friedrich (1774-1840). Stets wiederkehrendes Motiv ist zumal der Wald, den
der Künstler zur Zeit der Befreiungskriege als Sinnbild für nationale Identität
und patriotische Gesinnung entdeckt. Mit der Wahl ebendieses Gegenstands
bekennt sich Friedrich verdeckt zu seiner Heimat, obschon er eine politische
Aussage nur in den wenigsten Fällen unmittelbar zu erkennen gibt. In der
kleinformatigen Waldlandschaft «Der Abend» (um 1820; einem
Gemälde aus dem Tageszeitenzyklus für den Halberstädter Sammler Dr. Wil-
heim Körte, verweist jedenfalls nichts auf eine derartige Bedeutung. Vielmehr
scheint das Werk mit den beiden Wanderern, die im Mittelgrund über einer
sanften Erhebung als tief verschattete Silhouetten sichtbar werden, tiefgrei-
fende Fragen um die menschliche Existenz aufzuwerfen. Woher kommen sie,
wohin gehen sie zu dieser vorgerückten Stunde? Bald bricht die Nacht herein.
Im Dämmer ist der Weg, den sie beschritten haben, nur zu erahnen, und sein
weiterer Verlauf bleibt hinter einer Hügelkuppe dem Blick entzogen. Vor
ihnen ragen die hohen schlanken Baumstämme eines Waldes engstehend wie
ein Gitter über den Horizont, und hinter ihnen, im Bildvordergrund, liegt leer
die öde braune Heide. Auf gleicher Höhe mit ihnen plustern sich vereinzelt ein

paar junge Kiefernbäumchen, denen die menschlichen Gestalten auf den
ersten Blick zum Verwechseln ähnlich sehen. Als sachte Anhöhe zieht sich der
Waldgrund zum Horizont hin und gibt den Blick frei ins verglimmende Abend-
rot des leeren Himmels ohne Aussicht auf ferne Landstriche, die den beiden
Wanderern das Ziel ihrer beschwerlichen Reise preisgeben würde. Dennoch
atmet die Komposition nicht nur Schwermut ob den Rätseln des Menschen-
Schicksals, Friedrich formt der Landschaft im Gegenteil auch seine eigenen

168



religiösen Gewissheiten ein, mit der Kiefer etwa, dem immergrünen Baum,
den er in seinem Werk als Symbol für das Versprechen des ewigen Lebens ver-
schiedentlich zur Darstellung bringt. Und sein Wald ist nicht undurchdringlich,
zwischen den Stämmen scheint licht der Himmel herüber und verheisst den
beiden Schattengestalten, gleichsam dem Menschen am Abend seiner irdi-
sehen Existenz, die tröstliche Hoffnung auf das Versprechen eines Jenseits.

ztöMdu/ig 5. Caspar David Friedrieb (Greifswald 1774 - Dresden, 1840): Der Abend, um 1820,
Öl auf Leinwand, 22,3x31 cm, Hannover, Niedersächsische Landesgalerie.

Weder Trost noch Gewissheit vermittelt dagegen einer der namhaftesten
Vertreter der literarischen Romantik, Friedrich Tieck (1773-1853), mit seinen

gedichteten Bildern vom Wald. Namentlich in seinen Märchen «Der blonde
Eckbert« (1797) und «Der Runenberg» (1804) rückt er die Kehrseite von des-

sen Erhabenheit, ein Moment des Schreckens und des Grauens, in den Blick
und zeichnet den Wald als eine dämonische Gegenwelt zum Geltungsbereich
sozialer und moralischer Regeln, deren phantastischen Reizen der Mensch
verfällt, bis er schliesslich jämmerlich zugrunde geht. Gerade im Kunstmär-
chen «Der blonde Eckbert» wird der finstere Tann für den Ritter gleichen
Namens zu einer Welt voller Unwägbarkeiten, in der er seine tatsächliche und
seine geistige Orientierung verliert und in der sich die Gewissheiten, auf denen
sein Leben gründete, in Täuschungen auflösen, bis er zum Schluss den Ver-

169



stand verliert und stirbt. Ein Vogellied von der «Waldeinsamkeit» wird mit
subtilen Abwandlungen zum leitmotivischen Zeichen für die zunehmend
undurchschaubaren Verrätselungen seines Daseins. Als es ein letztes Mal
erklingt, «Waldeinsamkeit, / Mich wieder freut, / Mir geschieht kein Leid, /
Hier wohnt kein Neid, / Von neuem mich freut / Waldeinsamkeit», verfällt
Eckbert unrettbar der Nacht des Irrsinns. Mit seinen dunklen Tiefen spiegelt
der Wald nicht nur die Seelenängste und Bedrängnisse des Helden, sondern
vergrössert die Verwirrung zum unbegreiflichen Rätsel, das die Persönlichkeit
eines Menschen zu zerstören vermag.

Innere und äussere Wälder: das Unbewusste und ein neues ökologisches
Bewusstsein

Wenn Goethe die Naturkräfte zu einer Bedrohung für Sittlichkeit und Kul-
tur dämonisiert und sie als Nachtseite der Seele in den Menschen verlegt,
Friedrich seinen Wald zum Träger persönlicher Inhalte und religiöser Ver-
heissungen macht und Tieck im Forst ein letztlich ebenso unbegreifliches
Abbild der in ihrer Vielschichtigkeit verwirrend und widersprüchlich gewor-
denen menschlichen Innenwelt entwirft, dann kündigt sich in all diesen Vor-
Stellungen an, was erst in unserem Jahrhundert mit der Entwicklung der Wis-
senschaft von der Seele zum Tragen kommt: Der Wald wird zunehmend zu
einem Bild für das Innere, für das Unbewusste. Dort, wo der Mensch seiner
selbst nicht mehr gewiss sein kann, wo Bildung, Erziehung und sein Person-
lichstes von ihm abfallen, dort beginnt sein innerer Wald, der ihm in Traum
und Rausch einmal seinen Schrecken und ein andermal seine Schätze offen-
bart. So begreifen ihn jedenfalls die Künstler der surrealistischen Bewegung,
die dem Unbewussten ohnehin einen bedeutsamen Stellenwert einräumten,
indem sie seine schöpferischen Kräfte für ihr Schaffen zu nutzen begannen
und seine Inhalte, merkwürdige Visionen und archetypische Bilder, zu ihren
Gegenständen machten.

In die Bildsprache des Traums übersetzt begegnet der Wald beispielsweise
im Werk von Max Ernst (1891-1976) als ein Hauptmotiv, etwa im Gemälde
«Forêt» von 1927 (AhZuMimg 6). Obgleich der Künstler in seiner Darstellung
das tatsächliche Erscheinungsbild eines Waldrands nicht verleugnet, verfrem-
det er das Urbild zu seiner eigenen Vision, die in Erinnerung ruft, was Fried-
rieh einst zu seinen Landschaften geäussert haben soll: «Der Maler soll nicht
bloss malen, was er vor sich sieht, sondern auch, was er in sich sieht. Sieht er
aber nichts in sich, so unterlasse er auch zu malen, was er vor sich sieht.»
Gleichsam zauberisch verwandelt durch das persönliche Gepräge des Künst-
lers zeigt sich Ernsts Forst denn als ein Geschlinge von wunderlichen Gebil-
den, riesenhaften Pflanzen nicht unähnlich, als ein Starren von ragenden

170



Pfählen und zerklüfteten Brocken, die nur entfernt noch an Stein oder Holz
erinnern. Über dem weglosen, seltsam lebensleeren Dickicht, in dem sich der
Blick verfängt, ohne in die Tiefe schweifen zu können, erhebt sich fremd ein
rotglühendes ringförmiges Gestirn. Erschreckend und berückend zugleich ist
dieser Wald weit eher Ausdruck eines persönlichen Innenlebens als Abbild
der gewachsenen Natur in der äusseren Wirklichkeit.

Max Ernst (1891-1976): Forêt, 1927, Öl auf Leinwand, 114x146 cm, Karlsruhe,
Staatliche Kunsthalle.

Zum schillernden Sinnbild für Belange des Innern wird der Wald auch im
Werk des Schweizer Schriftstellers Paul Nizon, namentlich in seinem Roman
«Stolz» (1975). In seiner eigenen Gefühlswelt hoffnungslos verstrickt und in
Umständen gefangen, die ihm allzu früh eine zu grosse Verantwortung auf-
bürden, ist der Jüngling Stolz immer weniger zu der Art von Leben imstande,
die er herbeisehnt. Sein Scheitern an sich selbst vollendet sich mit einem Gang
in den winterlichen Forst, von dem er nicht mehr zurückkehren wird. «Ich bin
nie in den Wald hinein, immer nur bis an die Waldgrenze gegangen», denkt er
bei sich vor seinem Aufbruch und gibt damit zu verstehen, der Wald sei ein
Bild für das Leben, zu dem er nie kommen konnte. Das wahre Leben, wie
Nizon es entwirft, das den Menschen zu verwandeln und zu befeuern vermag,

171



speist sich indessen wesentlich aus den Tiefen des Unbewussten, und demnach

vermag der Wald auch ein Inneres zu bezeichnen, die eigenen Abgründe, auf
die sich Stolz trotz seiner Verpuppung in sein Gefühlsleben nie wirklich ein-
gelassen hat. Solchen Doppelsinn spricht in einem späteren Werk, «Das Jahr
der Liebe» (1981), der Erzähler an, wenn er sich den jungen Stolz vergegen-
wärtigt: «Er war immer schon von diesem schweigsamen Wald eingekreist
gewesen, der ihn auf sich zurückwarf, aber er war weder in den Wald, noch in
sich selber hineingegangen.»

In der heutigen Zeit scheint die menschliche Innenwelt der letzte Ort zu
sein, wo Wälder noch unbehelligt wuchern und ihren Zauber entfalten können,
ohne notwendig Schaden zu nehmen. Anders bestellt ist es um die äussere
Wirklichkeit: Nicht nur bedenkenloser Raubbau bringt die Wälder der Erde
zum Schwinden, weit stärker setzt ihnen der Ausstoss an Schadstoffen zu, den
das hochtechnisierte, anspruchsvolle Leben des 20. Jahrhunderts mit sich

bringt. Alarmierende Anzeichen für die fortschreitende Beschädigung der
Natur als Folge des menschlichen Fortschrittswahns, Hiobsbotschaften von
verpesteter Luft, vom Sterben der Meere und der Wälder schärften aber all-
mählich den Blick für den grossen Zusammenhang, in den alles Leben auf der
Welt eingebunden ist. Dieses neue Bewusstsein, das in breiten Kreisen aus-
drücklich als Handlungsanweisung verstanden wird, blieb auch im Kunst-
schaffen der Gegenwart nicht ohne Folgen. Es wird eine der Triebfedern für
Joseph Beuys' Projekt «7000 Eichen» (AèbiMwng 7) gewesen sein, das er 1982

im Rahmen der «documenta 7», einer der grössten Schauen von Gegenwarts-
kunst, in Kassel der Öffentlichkeit vorstellte. Unter dem Motto «Stadtverwal-
dung statt Stadtverwaltung» sollten nach dem Plan des Künstlers auf dem
Gebiet der Stadt Kassel in einer zeitlich und räumlich grossangelegten Aktion
7000 Eichen gepflanzt werden. Eine Art Patensystem gewährleistete die
Finanzierung: Eine Spende in der Höhe von 500 Mark ermöglichte die Pflan-
zung eines Baums zugleich mit der Aufstellung einer Basaltstele und verbürgte
gleichzeitig eine nicht auf Besitz ausgerichtete Teilhabe am Werk. Die Basalt-
Stelen, die zusammen mit den Bäumen aufgestellt werden sollten, hatte Beuys
als ökologisches Zeichen in einem keilförmigen Haufen aufschütten lassen,
der vom 19. Juni 1982 an, dem Tag der ersten Baumpflanzung, Stück um Stück
schrumpfte, bis er am 12. Juni 1987, schon nach Beuys' Tod, mit der letzten
Pflanzung verschwand. Aus dieser Aktion ist der Stadt Kassel über die Jahre
eine enorme ökologische Plastik erwachsen und damit das wohl eindrück-
lichste Bild vom Wald in der Kunst unseres Jahrhunderts. Allerdings vereint
Beuys' «Stadtverwaldung» unter dem Vorzeichen ökologischen Bewusstseins
noch einmal all die Momente, die den künstlerischen Umgang mit dem Wald-
motiv im Lauf der Kulturgeschichte immer wieder angeregt und befruchtet
hatten: Spiritualität und künstlerische Freiheit, Fragen nach dem Wesen der
Schönheit, die Faszination der stofflichen Qualität und die Herausforderung,
ein Äusseres nach Massgabe eines Inneren zu durchformen.

172



/tèh/Mnng 7. Joseph Beuys (1921-1986), Aktion «7000 Eichen» an der documenta 7 in Kassel, 1982:

erste gepflanzte Eiche und keilförmig aufgeschüttete Basaltstelen auf dem Friedrichsplatz in Kassel.

173



Zusammenfassung

Ausgehend von einer weitherum gern gepflegten Art der Waldnutzung themati-
siert die Autorin in ihrem Essay zunächst die handfesten Bezüge zwischen Wald und
Kunst in Gestalt von Holz als Material, der Ausbeute der Waldbewirtschaftung. Dass
der Wald schon der Antike in erster Linie als Rohstofflieferant galt, schlug sich in

sprachlichen Prägungen nieder, die jedoch im Laufe der Zeit immer breiter gefächerte
Bedeutung annahmen. Es sind indes die Welt- und Menschenbilder oder die ästheti-
sehen Posulate der jeweiligen Epochen, die diesen anderen Sinn bestimmten, nicht der
Wald der historischen Wirklichkeit. Deshalb hat die Bedeutung des gedichteten und
gemalten Bildes vom Wald bis in unsere Zeit hinein immer wieder eine andere Färbung
angenommen, ein Prozess, den die Autorin an ausgewählten literarischen und bildne-
rischen Zeugnissen des christlichen Mittelalters und des siebzehnten Jahrhunderts ver-
anschaulicht. Im «Naturgefühl» der Romantik, dem die Landschaft und insbesondere
der Forst zur Projektionsfläche für die menschliche Seele wurde, sieht sie eine Kom-
pensation für den Verlust an Erhabenheit, der dem Wald im Zuge der Usurpation des

Naturraums durch eine zunehmend technisierte Zivilisation widerfuhr. Vollends zu
einem Bild für das Innere wurde das Dickicht der Bäume in unserem Jahrhundert als

Symbol für das Unbewusste. Erst die mit den 68er Umwälzungen auf den Plan gerufe-
ne ökologische Bewegung lenkte den Blick verstärkt wieder auf die Aussenwelt und
schärfte das Bewusstsein für globale Zusammenhänge. Die Autorin schliesst mit einem
Streiflicht auf Joseph Beuys' Aktion «7000 Eichen» anlässlich der documenta? im Jahr
1982, die dies eindrücklich zu zeigen vermag.

Résumé

«Un prétexte toujours vert»; empreintes et images de la forêt dans la littérature
et la peinture

Partant d'une conception largement acceptée des forêts, l'auteur thématise tout
d'abord dans son essai les relations concrètes entre la forêt et l'art. Ces dernières se pré-
sentent sous forme de bois en tant que matériau, le produit de l'exploitation forestière.
Le fait que, dans l'antiquité, la forêt ait été considérée en premier lieu comme source
de matières premières, s'est reflété dans le langage; toutefois, la portée du terme
«forêt» s'est étendue au fil du temps. Ce sont cependant avant tout les visions et

l'esthétique des diverses époques qui ont déterminé sa signification et non la forêt
historique réelle. Ainsi, la multitude des significations ont fait apparaître, jusqu'à nos
jours, la représentation de la forêt, écrite ou peinte, continuellement avec d'autres

nuances; un processus que l'auteur illustre par des exemples de la littérature et de l'art
du moyen-âge et du 17ème siècle. Dans la philosophie de la Nature du Romantisme,
qui a fait du paysage et particulièrement de la forêt la projection de l'âme humaine,
l'auteur voit une compensation pour la perte du sublime qui frappa la forêt au cours
de l'usurpation de la nature par une civilisation de plus en plus technique. Une image
indiscutée de notre intérieur est le fourré qui devint au XXe siècle symbole de notre

174



subconscient. Avec les mouvements écologistes propulsés par les bouleversements
soixante-huitards, le regard s'est tourné à nouveau vers le monde extérieur et conscience
s'est faite sur les rapports globaux. L'auteur conclut avec un bref aperçu de l'action
«7000 chênes» de Joseph Beuys, lancée à la documenta 7 en 1982, qui illustre bien ce

fait. Traduction: Ch. Giesch

Summary

«Ein ewig grünender Vorwand»:
Tracks and pictures of the forest in literature and art

In her essay the author starts out from a common notion of forests - their use for
recreation purposes - before picking out the well-founded relations between forest and
art in the form of wood as a material. In ancient times the forest served mainly as a sup-
plier of raw material. This is documented in linguistic characteristics, which have in the

course of time taken on wider ranges of meanings. It was, however, the conceptions of
man and views of the world or the aesthetic postulations of the prevailing epoch which
determined these other meanings and not the forest of historical reality. It is for these

reasons that the meanings of the forest in literature and art have again and again taken

on different slants. The author documents this process by means of a selection of literary
and visual references from the Middle Ages and the seventeenth century. In the «fee-

ling for nature» of the Romantic era, in which the landscape and in particular the forest,
became the projection surface of the human soul, she sees a compensation for the loss

of sublimity which befell the forest in the course of the usurpation of nature by an

increasingly technical civilisation. In this century particularly the thicket of trees
became an image of the soul: a symbol of the unconscious. It was only with the ecolo-
gical movement initiated by the generation of 68 which again guided the view to the
outside world and sharpened the awareness for global contexts. Finally, the author
takes a look at Joseph Beuys' performance «7000 Eichen» (7000 oaks) on the occasion
of the documenta 7 in 1982, which illustrates this perfectly.

Translation: C/trwft'an A/atter

Dank

Ich danke Christian Riimelin, Beat Krähenbühl und Bernadette Walter für wertvolle Anregungen
und vielfältige Unterstützung.

Lefaüre/tm«
Das Motto des Titels entstammt dem Gedicht Erich Frieds «Was ist uns Deutschen der Wald?»,
abgedruckt im Sammelband «Das Insel-Buch der Bäume» (1977): Hg.: G. Honnefelder, Insel Ver-
lag, Frankfurt a. M., 294 S.

Verschiedene interessante Aspekte des Themas beleuchtet der Ausstellungskatalog «Waldungen.
Die Deutschen und ihr Wald» (1987): Hg. B. Weyergraf u.a., Akademie der Künste, Berlin, 335 S.

AufonVr Regula Krähenbühl, lie. phil. I, Monbijoustrasse 107, CH-3007 Bern.

175


	"Ein ewig grünender Vorwand" : Spuren und Bilder vom Wald in Literatur und Malerei

