
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften = Revue suisse
des sciences de l'éducation = Rivista svizzera di scienze
dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 31 (2009)

Heft: 3

Artikel: Stufenmodell der Normalitätsreflexionen : wie Lehrpersonen kulturelle
Heterogenität in Schule und Unterricht unterschiedlich reflektieren

Autor: Leutwyler, Bruno / Steinger, Eveline / Sieber, Priska

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thema

Stufenmodell der
Normalitätsreflexionen.
Wie Lehrpersonen kulturelle
Heterogenität in Schule und
Unterricht unterschiedlich
reflektieren

Bruno Leutwyler, Eveline Steinger und Priska Sieber

Mit der Selbstverständlichkeit kultureller Heterogenität in Gesellschaft, Schule und
Unterricht sieht sich die Lehrerinnen- und Lehrerbildung herausgefordert, Lehrpersonen

den Erwerb von Fähigkeiten zu ermöglichen, die eine produktive Gestaltung
von Schule und Unterricht im multikulturellen Kontext erlauben. Bisherige Modelle,
die den Erwerb interkultureller Fähigkeiten konzeptualisieren, fokussieren allerdings
zu wenig auf den spezifischen Kontext der monokulturell geprägten Institution
Schule. Das in diesem Beitrag vorgestellte Forschungsprojekt arbeitet deshalb proto-
typische Reflexionsmuster heraus, wie (angehende) Lehrpersonen kulturelle
Unterschiede spezifisch im schulischen Kontext reflektieren, und verdichtet diese

Reflexionsmuster zu einem Stufenmodell der Normalitätsreflexionen. Damit werden
unterschiedliche Reflexionstiefen bezüglich kultureller Unterschiede im monokulturell

geprägten schulischen Kontext beschrieben, die in der Lehrerinnen- und
Lehrerbildung diagnostiziert undgezielt bearbeitet werden können.

Ein Leitung

Die zunehmende weltweite Migration sowie die Individualisierung unserer
Gesellschaft während der letzen Jahrzehnte zeigen weitreichende Folgen für Schule
und Unterricht. Die kulturelle Heterogenität der an der Schule Beteiligten hat

zugenommen und damit auch die Anforderungen an Lehrpersonen, mit kulturellen

Unterschieden umzugehen. Für die Lehrerinnen- und Lehrerbildung stellt
sich damit die Aufgabe, den (angehenden) Lehrpersonen den Erwerb von Fähigkeiten

zu ermöglichen, mit kultureller Heterogenität bei der Gestaltung von
Schule und Unterricht produktiv umgehen zu können. Bevor allerdings ein

Konzept zum Erwerb entsprechender Fähigkeiten beschrieben werden kann,
muss Klarheit darüber geschaffen werden, welche in der Lehrerinnen- und
Lehrerbildung bearbeitbaren Fähigkeiten denn zu einem optimalen Umgang mit kultureller

Heterogenität führen. Der vorliegende Beitrag stellt die Entwicklung eines

Modells dar, das wesentliche Voraussetzungen für Lehrpersonen für den produktiven

Umgang mit kultureller Heterogenität in Schule und Unterricht beschreibt.

Revue suisse des sciences de L'éducation, 31 (3) 2009, 565-583
ISSN 1424-3946, Academic Press Fribourg

565



Thema

Ausgangslage dafür stellt im nächsten Abschnitt eine Übersicht über
bestehende Modelle dar, die den Fähigkeitserwerb im Bereich interkultureller
Begegnungssituationen konzeptualisieren. Dabei wird deutlich, dass in all diesen
Modellen der Reflexion ein zentraler Stellenwert beigemessen wird, dass dabei jedoch
die Eigenheiten des schulischen Kontextes nicht angemessen berücksichtigt werden.

Deshalb spezifiziert ein weiterer Abschnitt, inwiefern ein angemessener
Umgang mit kultureller Heterogenität innerhalb der monokulturell geprägten
Institution Schule auch Gestaltungsformen von Schule und Unterricht als kulturell
geprägte Normalitätsvorstellungen erfassen sollte. Im darauf folgenden Abschnitt
wird die methodische Anlage eines Forschungsprojektes beschrieben, welches die
Reflexionstiefe angehender Lehrpersonen bezüglich kultureller Heterogenität im
spezifischen Kontext der Schule erfasst. Im Ergebnisteil werden anschliessend vier
prototypische Reflexionsmuster beschrieben und zu einem Stufenmodell der

Normalitätsreflexionen verdichtet, das unterschiedliche Reflexionstiefen bezüglich

kulturell geprägter schulischer Praktiken darstellt. In einem abschliessenden

Abschnitt wird schliesslich das neu entwickelte Stufenmodell mit bestehenden

Modellen des Fähigkeitserwerbs im Bereich interkultureller Begegnungssituationen

verglichen und sein Potential für die Förderung interkultureller Fähigkeiten
in der der Lehrerinnen- und Lehrerbildung diskutiert.

StufenmodeLLe des Fähigkeitserwerbs

In der Literatur findet sich eine Vielzahl von Modellen, die — um sie zunächst
sehr verallgemeinernd auf einen Nenner zu bringen - notwendige Fähigkeiten
oder Kompetenzen beschreiben, um mit Menschen aus anderen Kulturen
erfolgreich kommunizieren zu können. Als gemeinsames Merkmal dieser Modelle
wird die Prozesshaftigkeit des Fähigkeitserwerbs betont, welche im Sinne eines

Stufenmodells einen Ausgangs- und einen Zielzustand beschreibt (Ringeisen,
Buchwald & Schwarzer, 2007). Idealtypisch wird diese Vorstellung eines gestuften

Entwicklungsprozesses in den folgenden vier breit rezipierten Modellen
deutlich:

• Eine klassische Konzeption ist etwa im «.Stufenmodell interkulturellen Lernens»

von Hoopes (1979) realisiert. In sechs Stufen soll nach diesem Ansatz die

Entwicklung interkultureller Kompetenz von der Sensibilisierung für die Problematik

über die kulturelle Selbstreflexion zur kulturellen Fremdreflexion führen
und von dort zur Überprüfung dieser Reflexion in oder an der Realität einer
Zielkultur. Dazu beschreibt Hoopes (1979) die sechs Stufen als (1) Überwindung

des «natürlichen Ethnozentrismus», (2) «Aufmerksamwerden für Fremdes»,

(3) «Verständnis», (4) «Akzeptieren anderer Kulturen so wie sie sind»,

(5) «Bewertung und Beurteilung» und schließlich (6) «selektive Aneignung»
von Kultur, womit eine «interkulturelle Akkulturation» erreicht wird.

566 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 31 (3) 2009



Thema

• Bennett (1986) postuliert auf einer sozialkonstruktivistischen Grundlage in
seinem «.Developmental Model of Intercultural Sensitivity « eine Abfolge von
sechs Stadien mit je zunehmender Bewusstheit kultureller Unterschiede.
Dieses Modell geht davon aus, dass interkulturelle Sensibilität mit einer
zunehmenden Vielfältigkeit an Erfahrungen mit kulturellen Differenzen
wächst, dass also die Fähigkeit zu professionellem Handeln in anspruchsvollen

interkulturellen Situationen zunimmt, wenn das Bewusstsein für kulturelle

Unterschiede wächst und somit die Sensibilität für kulturelle Prägungen
und Wahrnehmungen grösser wird. Die ersten drei Stadien innerhalb dieses

Modells sind ethnozentrische Stadien, wobei (1) kulturelle Unterschiede
zunächst verneint («Déniai»), in der Folge (2) abgewehrt oder negativ bewertet

(«Defense») und schliesslich (3) banalisiert werden («Minimization»).
Nach diesen drei ethnozentrischen Stufen folgt die idealtypische Entwicklung

in weiteren drei ethnorelativen Stadien, wobei (4) eine Anerkennung
und Wertschätzung kultureller Unterschiede («Acceptance») sowie (5) ein
beweglicher Bezugsrahmen als Voraussetzung für Empathie entwickelt werden
(«Adaptation») und schliesslich (6) die Erfahrung einer pluralistischen Weltsicht

zu einer neuen Identität integriert wird («Intergration»),
• Ein weiteres, breit rezipiertes Modell ist das «Handlungs- und lerntheoretische

Konzept zur Entwicklung interkultureller Kompetenz» von Thomas (2003).
Thomas definiert interkulturelle Kompetenz als die «Fähigkeit, kulturelle
Bedingungen und Einflussfaktoren im Wahrnehmen, Urteilen, Empfinden und
Handeln bei sich selbst und bei anderen Personen zu erfassen, zu respektieren,

zu würdigen und produktiv zu nutzen im Sinne einer wechselseitigen
Anpassung, von Toleranz gegenüber Inkompatibilitäten und einer Entwicklung

hin zu synergieträchtigen Formen der Zusammenarbeit, des

Zusammenlebens und handlungswirksamer Orientierungsmuster in Bezug auf
Weltinterpretation und Weltgestaltung» (S. 143). In seinem Konzept zur
Entwicklung interkultureller Kompetenz geht der interkulturelle Lernprozess
von personalen Grundbedingungen aus, beginnt im Vollzug interkultureller
Erfahrungen und führt dann über die Lernstufen interkulturelles Lernen,
interkulturelles Verstehen bis hin zur Entwicklung einer handlungswirksamen
interkulturellen Kompetenz. Nach Thomas (ebd.) sind dabei u.a. «der
gezielte Einsatz von Reflexion und Kommunikation über das, was an situations-
und zielangemessenem Verhalten zu planen, durchzuführen und als Ergebnis
zu registrieren und zu bewerten ist, zentrale Anforderungen» (S. 143).

• Und schliesslich präsentiert Gogolin (2003) das spezifisch auf den Schulbereich

ausgerichtete Modell der «Fähigkeitsstufen der Interkulturellen Bildung».
Es benennt sieben übergreifende, aufeinander aufbauende Fähigkeitsstufen,
die durch interkulturelle Bildung und Erziehung erreicht werden können:
(1) Kenntnisse über Phänomene, in denen sich kulturelle, sprachliche oder
soziale Verschiedenheit zeigt, (2) Kenntnisse über Gründe und Anlässe für
diese Phänomene1, (3) Fähigkeit, diese Phänomene in ihrem Wandel zu be-

Revue suisse des sciences de L'éducation 31 (3) 2009 567



Thema

trachten und zu reflektieren, (4) Fähigkeiten, diese Phänomene aus verschiedenen

Perspektiven zu betrachten und zu reflektieren, (5) Fähigkeit zur
Durchdringung und Verknüpfung historischer, politischer und gesellschaftlicher

Zusammenhänge, aufgrund derer Phänomene für das Leben eines

Menschen oder einer Gruppe bedeutsam werden, (6) Fähigkeit, die eigene

Wahrnehmung, Empfindung und Verhaltensgewohnheiten bei der Begegnung

mit Fremden oder Fremden zu erkennen und zu verstehen, worauf sie

jeweils zurückzuführen sind, (7) Fähigkeit, das eigene Handeln und Verhalten,

die eigenen Gewohnheiten und Wertorientierungen an den moralischen
und ethischen Standards einer modernen, pluralen, weltoffenen und
demokratischen Gesellschaft auszurichten.

Neben dem stufenartigen Aufbau ist diesen Modellen gemeinsam, dass Fremdes,

Andersartigkeit bzw. Verschiedenheit zunächst einer Aufmerksamkeit bedarf

(Hoopes, 1979), erkannt bzw. «recognised « (Bennett, 1986), wahrgenommen
bzw. erfasst (Thomas, 2003) werden muss oder Kenntnisse davon aufgebaut
(Gogolin, 2003) werden müssen. In diesen Modellen wird weiter eine Stufe des

Akzeptierens (Hoopes, 1979), von «acceptance « (Bennett, 1986) oder Respektieren

(Thomas, 2003) formuliert, wobei Gogolin (2003) dies nicht als Voraussetzung
für interkulturelle Kompetenz beschreibt, sondern die Fähigkeit zur Begründung

eigener Wahrnehmung, Empfindung und Verhaltensgewohnheiten bei der

Begegnung mit Fremden als bedeutsam erachtet. Das Modell von Gogolin ist
denn auch das Einzige, das nicht explizit affektive oder emotionale Aspekte
thematisiert. Schliesslich verlangen alle Modelle im Rahmen des interkulturellen
Fähigkeitserwerbs von den Lernenden eine selektive Aneignung (Hoopes, 1979),
eine «adaptation» und «integration» (Bennett, 1986), bzw. eine wechselseitige

Anpassung (Thomas, 2003) oder das eigene Handeln und Verhalten an den moralischen

und ethischen Standards einer modernen Gesellschaft auszurichten (Gogolin,
2003): Fähigkeiten also, die in der Lehrerinnen- und Lehrerbildung als

Berufsbildung für Lehrpersonen in multikulturellen Gesellschaften zentral zu fördern
sind, deren Veränderung allerdings nur bedingt empirisch erfassbar ist.

Die Bedeutung der Reflexion

Eine weitere Gemeinsamkeit dieser Modelle ist der zentrale Stellenwert der
Reflexion für den Fähigkeitsaufbau.2 So formulieren denn auch Karakasoglu und
Bandorski (2008) in ihrem Zeitschrifteneditorial zu «Interkultureller Bildung»:
«Kernbestandteil der so zu entwickelnden interkulturellen Kompetenz ist eine
reflektierte Position» (S. 2), wobei für Lehrpersonen «eine kritische Reflexion des

institutionellen und professionellen Selbstverständnisses» (ebd., S. 5) von besonderer

Bedeutung sei. Allerdings bleibt der Begriff der Reflexion in allen präsentierten

Modellen eher vage, so auch generell in der Lehrerinnen- und Lehrerbil-

568 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 31 (3) 2009



Thema

dung, obwohl Reflexion dort als allgegenwärtig gelten kann. Wird Reflexion —

als der zentrale Methodenbegriff der neueren Philosophie - für die Sozialwissenschaften

fruchtbar gemacht und entlang von Ulfig (1997) etwa verstanden als

die «Struktur der Thematisierungsweise», kann jedoch erwartet werden, dass der

Umgang mit kulturellen Unterschieden zumindest auf einer kognitiven Ebene
erfasst werden kann: als Art und Weise, wie kulturelle Unterschiede beschrieben,
strukturiert, erklärt oder begründet werden. Entsprechende Beschreibungen,
Strukturierungen, Erklärungen oder Begründungen setzen ein bestimmtes The-
matisierungsvermögen voraus (ebd., S. 11) und können deshalb als Ausdrucksform

der Tiefe und der Differenziertheit von Reflexion verstanden werden.
Das Thematisierungsvermögen von kulturellen Unterschieden wird im

vorliegenden Beitrag bezüglich eines psychologisch und kulturanthropologisch
verankerten Kulturbegriffs betrachtet. Kultur wird entsprechend konzeptualisiert als

von einzelnen Handelnden in spezifischen alltäglichen Interaktionen erworbene

je unterschiedliche Wissensordnungen, Denkstrukturen und Wertvorstellungen
sowie Komplexe sozialer Praktiken und Verhaltensstrukturen (Reckwitz, 2001).
Sozialen Phänomenen, wie sie etwa in schulischen Kontexten zu beobachten
sind, liegen kollektive Repräsentationen zugrunde, die jedoch oft nicht ins Be-

wusstsein der Handelnden rücken. Damit wird das in diesem Beitrag erforschte

Thematisierungsvermögen konzeptualisiert als die Fähigkeit, unterschiedliche

Wissensordnungen, Deutungsstrukturen, Wertvorstellungen, Praktiken und
Verhaltensformen möglichst konsistent und situationsspezifisch genau (Bender-
Szymanski, Hesse & Göbel, 2000) beschreiben, strukturieren, erklären und
begründen zu können.

Eine differenzierte Beschreibung dieses Thematisierungsvermögens bezüglich
kultureller Unterschiede im schulischen Kontext ist in diesem so verstandenen Sinn
mit den oben beschriebenen Modellen des Fähigkeitserwerbes nicht möglich.
Diese Modelle ermöglichen deshalb auch keine Beschreibung, welche Art von
Reflexionen spezifisch für angehende Lehrpersonen in den Institutionen der
Lehrerinnen- und Lehrerbildung zu kultivieren, zu unterstützen und zu fördern
wären. So sind - mit Ausnahme des Modells von Gogolin (2003) - alle bisher
entwickelten Beschreibungen von Fähigkeitsstufen im Bezug zu einem kulturell
heterogenen Umfeld nicht spezifisch auf den schulischen Kontext ausgerichtet,
sondern befassen sich mit Fähigkeiten und Kompetenzen für erfolgreiche
interkulturelle Kommunikation im Allgemeinen. Aber auch das gogolinsche Modell,
das sich auf «interkulturelle Bildung» bezieht, formuliert Ergebnisstufen einer
solchen Bildung für jegliche Zielgruppen und ist entsprechend nicht auf besondere

Fähigkeiten von Lehrpersonen ausgerichtet. Im kulturell heterogenen
schulischen Kontext sind jedoch weitere oder andere Fähigkeiten für Lehrpersonen
von Bedeutung als in solch allgemeinen Modellen erfasst, da gleiches Handeln in
unterschiedlichen kulturellen Kontexten völlig verschiedene Folgen zeigen kann
(Jahoda, 1996).

Revue suisse des sciences de l'éducation 31 (3) 2009 569



11

Aspekte der Reflexion: Kulturelle Heterogenitat
in der monokulturellen Institution Schule

Zu den Eigenheiten, die es spezifisch im schulischen Kontext zu reflektieren gilt,
gehört das monokulturell geprägte Selbstverständnis der Institution Schule (Gogolin,

1994). Eine vertiefte Reflexion über kulturelle Unterschiede in der Institution

Schule, die sowohl Ausdruck von Kultur ist als auch den Auftrag hat, Kultur

zu vermitteln (Bruner, 1996), kann sich nicht auf eine Auseinandersetzung
mit individuellen kulturellen Besonderheiten beschränken. Vielmehr haben

Lehrpersonen ihre eigene, oft unbewussten Deutungsstrukturen, Wertvorstellungen

und Praktiken im Kontext der Institution «Schule» mit zu berücksichtigen,

wenn sie Aspekte kultureller Heterogenität reflektieren. Dabei ist zu beachten,

dass die Pflichtschule, wie sie vor rund zweihundert Jahren als wichtiges
Teilsystem moderner Gesellschaften eingerichtet wurde, nicht zuletzt auch zur
Konsolidierung einer inneren kulturellen Einheit in einer Gemeinschaft beitragen

sollte und so Monokulturalität Ziel und Programm von Schulbildung wurde
(Radtke, 2004, S. 630). Das monokulturelle Selbstverständnis der heutigen
multikulturellen Schule (Gogolin, 1994) ist deshalb auch Teil und Ausdruck eines in
der Moderne geprägten Verhältnisses zu Normen und zu Normalität, deren

Archäologie beispielsweise Foucault beschreibt. In dieser Perspektive bildet die

Normierung und Normalisierung des Individuums — im Kontext der Schule: der
Schülerschaft und des Lehrpersonals — ein zentrales Charakteristikum moderner
Gesellschaften (Foucault, 1973, 1976). So kann etwa die Etablierung von
Jahrgangsklassen, in welchen Kinder in Klassen von «Gleichen» eingeteilt werden
und sich mit dem Gleichen beschäftigen, frontal vor dem Lehrer und dessen

«überwachendem Blick» (Foucault, 1976, S. 221ff.) aufgereiht, als Ausdruck von
Normalisierungsbestrebungen interpretiert werden, die das Massnehmen an
einheitlichen Normen - seien dies Leistungs-, Verhaltens- oder zeitliche Normen —

etablieren.
In einem multikulturellen schulischen Kontext stossen allerdings verschiedene

kulturelle Bezugssysteme mit je unterschiedlichen Werten und Normen -
und also auch mit unterschiedlichen Vorstellungen davon, was als «normal»
erachtet wird — aufeinander. In diesem Sinne treffen unterschiedliche Normalitäten

aufeinander. Die in einer Schule gelebte Normalität kann dabei als Mass des

konsensfähigen Miteinanders verstanden werden, wie es Link (2006) in der

ersten fundierten Normalismus-Theorie vorschlägt. Eine so verstandene Normalität

ist deshalb in pluralistischen und demokratischen Gesellschaften als flexibel

zu betrachten, die von einer überwiegenden Mehrzahl der Teilnehmenden einer
Gesellschaft sozial konstruiert wird. Eine elaborierte Reflexion kultureller
Unterschiede im Kontext kultureller Vielfalt bedarf deshalb auch einer bewussten

Wahrnehmung kidturell geprägter Normalitäts- Vorstellungen, wie sie in der Schule als

normalisierender Institution eingeübt wurden und nach wie vor werden. Wenn
also (angehende) Lehrpersonen über kulturelle Heterogenität im Kontext Schule

570 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 31 (3) 2009



Thema

reflektieren, stellt sich auch die Frage, in welchem Ausmass sie mehr oder weniger

enge Vorstellungen von Normalität erkennen und als spezifische Ausdrucksform

einer bestimmten kulturellen Praxis interpretieren können. Erst mit der
Reflexion dieser Zusammenhänge kann der bereits oben formulierte Anspruch
von Karakasoglu und Bandorski (2008) an Lehrpersonen, «eine kritische Reflexion

des institutionellen und professionellen Selbstverständnisses» (S. 5) zu
leisten, eingelöst werden.

Insofern kann gefolgert werden, dass ein empirisch fundiertes Modell fehlt,
das eine differenzierte Beschreibung der Reflexionstiefe, des Thematisierungs-
vermögens bezüglich kultureller Unterschiede im schulischen Kontext erlauben
würde. An diesem Punkt setzt das im vorliegenden Beitrag vorgestellte
Forschungsprojekt an. Es geht der Frage nach, wie (angehende) Lehrpersonen kulturelle

Unterschiede im schulischen Kontext reflektieren und in welchem Ausmass sie

die Dimension «Kultur» bei der Wahrnehmung von Gestaltungsformen von
Schule und Unterricht berücksichtigen, wie weit sie also eine Sensibilität für
kulturell geprägte Normalitätsvorstellungen entwickelt haben. Eine Antwort auf
diese Fragen verspricht einen wesentlichen Beitrag zu leisten, wie in den Institutionen

der Lehrerinnen- und Lehrerbildung die Vorbereitung angehender
Lehrpersonen auf einen produktiven Umgang mit kultureller Fleterogenität unterstützt

und optimiert werden kann.
Um diese Fragestellungen zu beantworten, wurde ein offener, explorativer

Zugang gewählt, wie er der Methodologie der Grounded Theory entspricht (Corbin
& Strauss, 1990; Strauss, 1991). Die empirische Basis für diesen Zugang sowie

methodologische Überlegungen werden im folgenden Kapitel skizziert.

Methode

Ausgangslage bildete eine Befragung von Studierenden der Pädagogischen
Hochschule Zentralschweiz (PHZ), die im Rahmen ihrer Ausbildung zur
Lehrperson einen Mobilitätsaufenthalt absolviert hatten. Weil Studierende, die in
einem fremdkulturellen Kontext eine gewisse Zeit studieren oder ein Schulpraktikum

absolvieren, unterschiedliche Gestaltungsformen von Schule und
Unterricht unmittelbar erleben, können diese gezielt darüber Auskunft geben,
inwiefern sie überhaupt entsprechende Unterschiede wahrnehmen, wie sie allfällige

Unterschiede reflektieren und welchen Stellenwert sie der Dimension «Kultur»

bei der Erklärung dieser Unterschiede beimessen. Deshalb wurden aufgrund
von Schlussberichten, in welchen alle Mobilitätsstudierenden der PHZ nach ihrer

Rückkehr über ihren Aufenthalt berichten und berufsrelevante Lernprozesse
beschreiben, 17 besonders aussagekräftige Fälle ausgewählt. Mit diesen 17

ausgewählten Studierenden wurden halbstrukturierte Interviews geführt, so dass die
interviewten Studierenden einerseits frei über ihre Erfahrungen während des

Mobilitätsaufenthaltes berichten und andererseits gezielt über die Wahrneh-

Revue suisse des sciences de L'éducation 31 (3) 2009 571



Thema

mung von Unterschieden und den Stellenwert der Dimension «Kultur» bei der

Erklärung von Unterschieden reflektieren konnten. Je zwei Studierende wurden
zu einem 4-wöchigen Praktikumsaufenthalt in Australien, Frankreich oder
Mazedonien befragt, 11 zu einem Semesteraufenthalt in Australien, Dänemark,
England, Finnland, Frankreich oder Norwegen.

Im Sinne der Grounded Theory wurde die Analyse dieser 17 Erzählungen
nicht als linearer Prozess verstanden, bei dem das zu untersuchende Feld vor dem

Eintritt bereits konstruiert wird, sondern vielmehr als ein interpretativer Prozess,

der den Daten mehr Bedeutung beimisst als den theoretischen Vorannahmen.
Ein solcher Analyseprozess zielt auf eine Strukturierung des Datenmaterials in
intensiver Interaktion zwischen Datenmaterial, theoretischen Konzepten und
analytischer Interpretation. Damit wird eine empiriebegründete Strukturierung
möglich, die dem Datenmaterial neue «konzeptuelle Etiketten» (Corbin, 2003,
S. 71) abzugewinnen und «emergierende Konzepte» (ebd.) zu benennen vermag.
Eine Generalisierung solcher emergierender Konzepte beruht deshalb nicht auf
statistischer Repräsentativität, sondern auf theoretischer Plausibilität und auf
konzeptionell repräsentativen Daten.

Im vorliegenden Forschungsprojekt wurden konzeptionell repräsentative Daten

durch theoretisches Sampling angestrebt, wie es dem prototypischen Zugang
der Grounded Theory entspricht (Corbin, 2003, S. 72). In einem ersten Schritt
wurde ein theoretisches Sampling innerhalb des umfangreichen Datenmaterials
aus den 17 mündlichen Erzählungen ehemaliger Mobilitätsstudierender
angewendet, das genügend vielfältig und reichhaltig war, um sequentiell zu analysieren

und gezielt kontrastierende Fälle einzubeziehen. Erst in einem zweiten Schritt
wurden gezielt weitere Studierende der PHZ sowie Fachpersonen aus den Bereichen

«Interkulturelle Pädagogik» und «Migration und Bildung» befragt, um die

emergierenden Konzepte aus der ersten Analysephase zu überprüfen und zu
differenzieren. Die Befragungen in dieser zweiten Phase fokussierten deshalb auch
thematisch gezielter auf die Dimension «Kultur» bei der Erklärung von
Unterschieden und wurden nicht mehr an Erfahrungen in einem Mobilitätsaufenthalt
geknüpft. So wurden beispielsweise Fragen gestellt wie «Bitte beschreiben Sie

Ihre Vorstellung, inwiefern der kulturelle Hintergrund von Schülerinnen und
Schülern einen Einfluss auf deren Lernen hat.» Mit solchen Fragen wurden die

Befragten explizit aufgefordert, die kulturelle Dimension zu reflektieren. Gerade
weil die Befragten damit auf kulturelle Aspekte eingespurt wurden, konnte in
den entsprechenden Aussagen identifiziert werden, wie differenziert
unterschiedliche Wissensordnungen, Deutungsstrukturen, Wertvorstellungen, Praktiken

und Verhaltensformen erkannt, beschrieben, strukturiert, erklärt und
begründet werden. Damit erlaubt dieser Zugang die Identifikation
unterschiedlicher Tiefe und Differenziertheit der Reflexion und damit eine
Identifikation des Thematisierungsvermögens kultureller Unterschiede.

Beim Zugang der Grounded Theory gilt eine Analyse dann als saturiert,
wenn im kontinuierlichen Mäandrieren zwischen Datenmaterial und emergie-

572 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 31 (3) 2009



Thema

renden Konzepten keine Widersprüche entstehen, sich keine neuen Aspekte zu
den Konzepten ergeben und diese deshalb im Datenmaterial verankert sind

(Corbin, 2003, S. 74). Das geschilderte zweistufige Vorgehen im vorliegenden
Projekt ermöglichte eine Analyse von reichhaltigem Datenmaterial, welches als

konzeptionell repräsentativ gelten darf und das keine Widersprüche zu den

emergierenden Konzepten enthält, wie sie nun im folgenden Abschnitt vorgestellt

werden.

Ergebnisse: Prototypische Reflexionsmuster

Die Art und Weise, wie angehende Lehrpersonen kulturelle Heterogenität im
schulischen Kontext reflektieren, unterscheidet sich beträchtlich. Aus der Vielfalt

an Überlegungen, die im reichhaltigen Datenmaterial sichtbar wurden,
emergierten schliesslich vier prototypische Reflexionsmuster bei der Wahrnehmung

und Reflexion kultureller Unterschiede und bei der Sensibilität für kulturell

geprägte Normalitätsvorstellungen:
Kulturblinde Reflexion: Erstens gibt es eine Gruppe von angehenden Lehrpersonen,

die Kultur im schulischen Kontext kaum wahrnehmen, oder wenn sie

doch kulturelle Unterschiede wahrnehmen, diese nicht in einem kulturellen
Kontext reflektieren. Diese Studierenden antworten auf die Frage, inwiefern der

kulturelle Hintergrund von Schülerinnen und Schülern einen Einfluss auf deren
Lernen hat, ohne Bezug zu einer kulturellen Dimension: «Ich habe das in der
Primarschule so erlebt, dass die meisten Migrationskinder eher schlechtere Schüler

waren. Ich weiss nicht, ob sie es nicht verstanden haben wegen der Sprache
oder ob sie zwar sprachlich alles verstanden haben, aber im Gehirn nicht folgen
konnten.» In dieser Aussage wird zwar ein Unterschied benannt, jedoch pau-
schalisierend, undifferenziert und ohne Erklärungsansätze, die kulturelle Phänomene

jenseits der Sprachkenntnisse berücksichtigen würden. Sogar Sprache wird
nicht als kulturelle Dimension im Sinne einer Ausdrucksgebung für
unterschiedliche Wissensordnungen und Deutungsstrukturen verstanden. Entsprechend

werden Unterschiede, die nicht mit dem geäusserten Verständnis von
Sprache erklärt werden können, auf personalisierte Merkmale wie etwa das

individuelle Auffassungsvermögen bezogen. Eine vergleichbare Nicht-Berücksichtigung

kultureller Merkmale zeigt sich auch in folgender Aussage einer anderen
Studentin: «Ich sehe, dass Lernumfelder von Migrantenschülern oft anders sind
als diejenige von Schweizern. Das Lernen wird somit indirekt über die Lernsituation

zuhause beeinflusst. Hat das Lernen z.B. für die Eltern eines Migrationskindes

einen geringen Stellenwert, wird nicht die nötige Ruhe und Konzentration

vorhanden sein, um das Lernen entsprechend zu fördern. Auch beinhaltet
ein Lernumfeld die in der Schule gesprochene Sprache, was zu Hause oft nicht
der Fall ist.» Mit dem Hinweis auf den Stellenwert des Lernens bei den Eltern
wird zwar auch in diesem Fall ein Unterschied wahrgenommen und als kulturel-

Revue suisse des sciences de l'éducation 31 (3) 2009 573



Thema

1er Unterschied dargestellt. Die Reflexion dieses Unterschieds berücksichtigt
allerdings nur vordergründig eine kulturelle Dimension: Es werden Erklärungsansätze

postuliert, die zwar durchaus mit unterschiedlichen Deutungsmustern
und Wertvorstellungen in einem Zusammenhang stehen können. Die pauscha-
lisierende und undifferenzierte Form der Aussage lässt jedoch darauf schliessen,
dass hier keine situationsspezifische Wahrnehmung unterschiedlicher Deutungsmuster

erfolgt und vielmehr stereotypische Aspekte benannt werden. Das
Ausblenden kultureller Dimensionen wird schliesslich bei einer weiteren prototypischen

Aussage deutlich, die allerdings Verständnis für fremdkulturelle
Schülerinnen und Schüler suggeriert: «Ich denke der grösste Unterschied macht
die Sprache, wenn das Kind eine andere Sprache spricht, kann das sein Lernen

verlangsamen und es braucht mehr Unterstützung als andere Kinder. Aber Kinder

passen sich in der Regel recht schnell an, darum denke ich, hat ein Kulturunterschied

keinen grossen Einfluss.» Diese Aussage signalisiert zwar eine gewisse Zu-
gewandtheit zu interkulturellen Fragen, die Reflexion der Unterschiede bleibt
jedoch ebenfalls sehr undifferenziert und beschränkt sich auf die Sprache als

einziges Unterscheidungsmerkmal von Kultur, wobei auch hier Sprache nicht als

Ausdruck unterschiedlicher Deutungsstrukturen interpretiert und somit die
kulturelle Dimension von Sprache nicht benannt wird. Die Bedeutung einer
kulturgebundenen Unterschiedlichkeit wird gar explizit negiert. In einem solchen
Reflexionsmuster, das die Dimension Kultur im schulischen Kontext kaum

berücksichtigt, kann gar keine Vorstellung von Normalität hinterfragt werden,
weil Schul-, Unterrichts- und Lernprozesse nicht als Ausdrucksformen einer
spezifischen Vorstellung von Normalität erkannt werden.

Kulturgebundene Reflexion-, Bei einem zweiten Reflexionsmuster werden
kulturelle Aspekte differenzierter mit einbezogen, wenn kulturelle Heterogenität im
schulischen Kontext reflektiert wird. So weist die folgende Antwort auf die

Frage, was eine angehende Lehrperson noch lernen sollte, um optimal auf den

Umgang mit kulturell heterogenen Klassen vorbereitet zu sein, auf kulturelle
Aspekte hin. Diese kulturellen Aspekte werden jedoch innerhalb einer eigenen
kulturellen Vorstellung reflektiert, so dass die Reflexion von Unterschieden auf
eine kulturgebundene Verarbeitung hinweist: «Ich glaube, dass es wichtig ist, die
verschiedenen Religionen zu kennen. So kann ich entscheiden, wann ich auf
einer bestimmten Tätigkeit bestehen kann und wann ich mich aufgrund der Religion

fügen muss. Ich bin der festen Überzeugung, dass es kulturelle Schwierigkeiten

gibt, auf welche man als Lehrperson aber nicht immer in Form einer

Anpassung reagieren muss. Die Anpassung muss gegenseitig erfolgen.» Mit dem
Hinweis auf die Notwendigkeit einer gegenseitigen Anpassung wird eine gewisse
Offenheit für kulturelle Aspekte in schulischen Lern- und Entwicklungsprozessen

signalisiert und Unterschiede werden durchaus als kulturbedingt
wahrgenommen. Die wenig differenzierte Argumentation, sich bei denjenigen kulturellen

Unterschieden zu «fügen», die auf religiöse Hintergründe zurückzuführen
sind, verweist allerdings auf einen klaren Referenzrahmen, der vorgeben kann, in

574 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 31 (3) 2009



Thema

welcher Situation sich wer wem anzupassen hat. Eine reflektierte Begründung
dafür bleibt aus, eine Vorstellung davon, dass auch religiöse Phänomene durchaus

sehr unterschiedlich wahrgenommen, gedeutet und interpretiert werden
können, findet sich in der vorliegenden Aussage ebenso wenig. Das Fehlen einer

problematisierenden Auseinandersetzung mit gegenseitiger Perspektivenübernahme

deutet auf klare Vorstellungen hin, welche Regeln gelten und wie diese

hierarchisch zueinander stehen. Religion und Kultur werden praktisch synonym
gesetzt, eine Auseinandersetzung mit den Zusammenhängen dieser beiden
Phänomene wird nicht ersichtlich. Die gleichermassen an eigenen kulturellen

Bezugssystemen orientierte Reflexion wird auch in folgender Aussage einer anderen
Studentin deutlich: «Ich muss mich mit verschiedenen Kulturen vertraut
machen, muss wissen, was legitim ist und was ev. von den Eltern so ausgelegt wird.»
Auch bei dieser Aussage wird deutlich, dass die Dimension Kultur in der Reflexion

sehr wohl berücksichtigt wird. Der Wunsch zu erfahren, was kulturell legitim

ist, und dies als Gegensatz zu Auslegungsmöglichkeiten von Eltern zu deuten,

weist allerdings darauf hin, dass die eigene Deutung als Referenz für die

Beurteilung von Legitimität gilt und dass deshalb keine kulturelle Perspektivenübernahme

erfolgt. Ein analoges Muster zeigt sich in der Aussage einer weiteren
Studentin: «Ich möchte noch genauer erfahren, wie man ein Migrantenkind
richtig eingliedern kann in eine Klasse, wie man die Kultur des Kindes den
anderen Mitschülern aufzeigen kann ohne es schlechter' oder halt als .anders' zu
bezeichnen.» Diese Aussage signalisiert eine klare Zuwendung zu Kindern mit
einem fremdkulturellen Hintergrund. Das Bemühen «richtig eingliedern» zu
können lässt jedoch vermuten, dass ein Eingliedern in Eigenes gemeint ist, dass

also weiterhin der eigene kulturelle Hintergrund als Referenzrahmen fungiert,
welcher kein kulturrelatives Verständnis enthält. Die bewusst vorsichtige
Formulierung signalisiert zwar Sensibilität für einen nicht-wertenden Umgang, die

Möglichkeit dazu scheint jedoch noch nicht vorhanden. Zu diesem Reflexionsmuster

können auch durchaus differenzierte Aussagen zu kulturellen Aspekten
gehören, wenn diese im Kontext eigener Werte und Vorstellungen formuliert
werden. Dies zeigt sich beispielsweise in folgender Aussage: «Schülerinnen und
Schüler sind stark geprägt vom System und den Werten ihres Herkunftslandes.
In vielen Ländern wird selbständiges Lernen/Denken und Hinterfragen den
Schülern nicht gelehrt oder sogar verboten! Für solche Menschen ist es vielleicht
schwieriger zu hinterfragen, eigenständig zu denken und sich mit anderen aus-
zutauchen. In manchen Ländern haben Frauen nichts zu sagen! Für Schüler

aus diesen Ländern ist es oftmals schwer eine Lehrerin zu respektieren.» Die
Kulturgebundenheit von gewissen Unterschieden wird hier deutlich und in Bezug
zu Werten der Herkunftskultur gesetzt. Zudem wird anhand konkreter Beispiele
illustriert, wie diese Unterschiede zum Tragen kommen können. Aussagen wie
Frauen hätten «nichts zu sagen» oder selbständiges Denken sei «verboten» deuten

jedoch klar daraufhin, dass kulturelle Unterschiede innerhalb eigener
Interpretationsmuster gedeutet werden und die Reflexion insofern unhinterfragt an

Revue suisse des sciences de L'éducation 31 (3) 2009 575



Thema
1HI

die eigenen Werte und Vorstellungen gebunden bleibt. Somit werden kulturelle
Unterschiede auch nicht als Ausdruck unterschiedlicher Deutungsstrukturen
und Wissensordnungen wahrgenommen: Es gibt keine Hinweise auf ein Be-

wusstsein für kulturell bedingte Charakteristika eigener Interpretationsmuster,
weshalb auch eigene Schul- und Unterrichtspraktiken kaum als Ausdruck
bestimmter kultureller Praktiken gedeutet werden können.

Kulturrelative Reflexion: Ein drittes Reflexionsmuster angehender Lehrpersonen

weist auf einen kulturrelativen Umgang mit Unterschieden hin. Eine
prototypische Aussage dazu ist folgende Antwort auf die Frage, was noch gelernt werden

müsste, um als Lehrperson optimal auf den Umgang mit kulturell
heterogenen Klassen vorbereitet zu sein: «Ich muss lernen, inwiefern Kinder aus

anderen Kulturen anders sind als Einheimische und wie man mit solchen
Kindern im Unterricht umgehen soll, so dass das Klassenklima stimmt und sich alle

angesprochen und zufrieden fühlen.» Diese angehende Lehrerin ist sich offenbar
bewusst, dass es kulturelle Unterschiede jenseits von Sprache und Religion gibt,
dass also beispielsweise Denk- und Reaktionsmuster von Kindern kulturell
bedingt verschieden sein können, und sie will diese Phänomene vertieft kennen
lernen. Mit dem Wunsch, alle anzusprechen, zeigt sie eine kulturrelative
Verarbeitung von Unterschieden: Sie will sich aktiv mit den Unterschieden
auseinandersetzen und ist bereit, sich nicht nur im Denken sondern auch im Handeln
darauf einzulassen. Eine inhaltliche Konkretisierung wird allerdings noch nicht
angesprochen. Dennoch wird deutlich, dass allenfalls andere als gewohnte
Unterrichtspraktiken in Betracht gezogen werden, um fremdkulturellen Kindern
gerecht werden zu können. Damit wird ein Bewusstsein angesprochen, welches

gewohnte Schul- und Unterrichtspraktiken als Ausdrucksformen einer spezifischen

kulturellen Praxis, einer spezifischen Normalitätsvorstellung auffasst. Das

gleiche Muster wird auch in der folgenden Antwort einer anderen Studentin
deutlich: «Ich fände es sehr wichtig, wenn wir uns mit verschiedenen (v.a. auch

in der Schweiz vertretenen) Kulturen auseinandersetzen würden und uns so ein
Bild machen könnten, wie welche Kultur lebt, denkt und auf bestimmte
Lebenssituationen reagiert.» In dieser Antwort wird ein weites Verständnis von
Kultur artikuliert, das nicht nur direkt wahrnehmbare Unterschiede berücksichtigt,

sondern auch Denk- und Deutungsstrukturen, Wissensordnungen,
Wertvorstellungen und Verhaltensformen mit einschliesst. Diese angehende Lehrerin
drückt damit ein Bewusstsein für weniger offensichtliche Unterschiede aus, und
sie will sich ein Bild machen, wie Menschen aus anderen Kulturen denken. Ihre
Reflexion von Unterschieden schliesst dadurch den Versuch einer Perspektivenübernahme

ein und darf insofern als kulturrelativ gelten. Der Hinweis auf
unterschiedliche Reaktionen in bestimmten Lebenssituationen signalisiert zudem ein
Bewusstsein dafür, dass bestimmte — für viele vielleicht als «normal» geltende —

Situationen von anderen unterschiedlich erlebt werden können, dass also auch
«normale» Schul- und Unterrichtspraktiken durchaus nicht für alle «normal»
sein müssen: dass also Normalitätsvorstellungen kulturell geprägt sind.

576 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 31 (3) 2009



Thema

Kulturdynamische Reflexion-, Ein viertes Reflexionsmuster schliesslich beinhaltet

Überlegungen, die deutlich auf einen kulturrelativen Umgang mit
unterschiedlichen Praktiken und Normalitätsvorstellungen hinweisen und darüber
hinaus auch je spezifische Entstehungsbedingungen unterschiedlicher
Deutungsstrukturen zu verstehen versuchen. So antwortet eine Studentin auf die

Frage nach der optimalen Vorbereitung für den Umgang mit kulturell heterogenen

Klassen: «Es ist wichtig zu wissen, welche Wertvorstellungen die Kinder aus
verschiedenen Kulturen haben. Ich finde es wichtig sich bewusst zu sein, dass
jedes Kind anders erzogen ist und zu Hause mit anderen Vorstellungen aufwächst,
vor allem wenn sich die Kultur von unserer stark unterscheidet.» Diese Aussage
deutet auf ein vertieftes Verständnis von Kultur hin, das auch auf die Dynamik
des Entstehens von Unterschieden verweist. Kultur wird dabei als Ergebnis von
Prägungen und langfristigen Sozialisationsprozessen verstanden, inhaltliche
Konkretisierungen dieser dynamischen Perspektive werden mit dem Hinweis auf
die Erziehung angesprochen, aber nicht elaboriert. Eine ähnlich vertiefte und
ebenfalls kulturrelative Reflexion von Unterschieden und derer Entstehungsbedingungen

zeigt auch folgende Antwort auf die Frage nach der Bedeutung des

eigenen kulturellen Hintergrunds für Lehrpersonen: «Ich denke, der kulturelle
Hintergrund fliesst ganz unbewusst in den Unterrichtsstil ein. Erklärungen aber
auch Sprachwitze beziehen sich auf Hintergründe, die oft nur in der Kultur, in
der ich aufgewachsen bin, vorkommen. Die Gefahr liegt natürlich darin, dass ich
diesen kulturellen Hintergrund voraussetze und so manchmal auf Unverständnis
stosse.» Diese Aussage zeigt erste Ansätze einer Konkretisierung für den
kulturrelativen Umgang mit Unterschieden: Diese Studentin weiss um die
Kulturgebundenheit des eigenen Handelns, um deren Entstehungsbedingungen und
kann dies mit konkreten Beispielen illustrieren.

Diese vier prototypischen Reflexionsmuster, wie sie aus dem reichhaltigen
Datenmaterial entwickelt und oben beschrieben wurden, sind nicht nur als

Ausdrucksformen für unterschiedliche Reflexionstiefen beim Nachdenken über
kulturelle Unterschiede zu interpretieren, sondern auch als Ausdrucksformen
unterschiedlicher Reflexionstiefe bezüglich spezifischer schulischer Praktiken, also

bezüglich bestimmter Normalitäten.

Stufenmodell der NormaLitatrefLexionen

Im Kontext der monokulturell geprägten Institution Schule weisen die vier
prototypischen Reflexionsmuster darauf hin, in welchem Ausmass (angehende)
Lehrpersonen die Dimension «Kultur» nicht nur bei individuellen Unterschieden

zwischen Schülerinnen und Schülern erkennen, sondern auch bei gelebten
Praktiken in einem bestimmten kulturellen Kontext — in welchem Ausmass sie

also auch schulische Normalitäten als kulturelle Eigenheiten erkennen. Die vier
prototypischen Reflexionsmuster können deshalb auch zu einem Stufenmodell
der Normalitätsreflexionen verdichtet werden:

Revue suisse des sciences de L'éducation 31 (3) 2009 577



Thema

• Stufe 0 — kulturblinde Reflexion von Schule und Unterricht: Das erste Refle¬

xionsmuster, das Unterschiede im interkulturellen schulischen Kontext nicht
beachtet oder aber die Dimension Kultur bei Erklärungsansätzen höchstens

pauschalisierend und undifferenziert auf Sprachkenntnisse reduziert, kann als

«Stufe 0» bezeichnet werden. Die Perspektive auf schulische Lern- und
Entwicklungsprozesse sowie auf Schul- und Unterrichtspraktiken beinhaltet
noch keine elaborierte kulturelle Dimension, ein Bewusstsein für kulturell
bedingte Charakteristika von eigenen Schul- und Unterrichtspraktiken ist
nicht vorhanden. Insofern ist auch kein Bewusstsein vorhanden, dass eigene

Wahrnehmungen von eigenen Normalitätsauffassungen beeinflusst werden:

Eigene Interpretationsmuster werden als allgemein gültige Interpretationsmuster

wahrgenommen.
• Stufe 1 — kulturgebundene Reflexion von Schule und Unterricht. Das Reflexions¬

muster der Stufe 1 berücksichtigt durchaus kulturelle Aspekte bei der
Wahrnehmung schulischer Lern- und Entwicklungsprozesse, entsprechende
Unterschiede werden jedoch innerhalb eigener Interpretationsschemata reflektiert.
Die Reflexion bleibt insofern an eigene Werte und Vorstellungen gebunden.
Ein Bewusstsein für kulturell bedingte Charakteristika von eigenen Schul- und
Unterrichtspraktiken kann auf dieser Stufe 1 durchaus entstehen, die Beurteilung

von Fremdem erfolgt allerdings primär anhand der eigenen Überzeugungen

und Wertmassstäbe, es erfolgt noch kein Perspektivenwechsel.
• Stufe 2 — kulturrelative Reflexion von Schule und Unterricht. Das Reflexions-

muster der Stufe 2 beinhaltet ein differenziertes Verständnis von Kultur.
Insofern beinhaltet die Reflexion auf dieser Stufe 2 die Auseinandersetzung mit
anderen Denk- und Deutungsstrukturen und mit anderen Wertvorstellungen
und Verhaltensformen und strebt so nach einer Perspektivenübernahme.
Lern- und Entwicklungsprozesse werden kulturrelativ thematisiert. Damit
geht die Erkenntnis einher, dass eigene Interpretations- und Konstruktionsmuster

kulturell inspiriert sind und keine Allgemeingültigkeit beanspruchen
dürfen: Es entsteht ein Bewusstsein, dass die eigenen Wahrnehmungen
kontextabhängig und durch eigene Normalitätsauffassungen charakterisiert sind.

• Stufe 3 — kulturdynamische Reflexion von Schule und Unterricht. Das Refle¬

xionsmuster der Stufe 3 ist durch eine differenzierte und elaborierte
Auseinandersetzung mit kulturellen Unterschieden geprägt, die eine dynamische

Komponente beinhaltet und ein aktives Bemühen um Erklärungsversuche
für die Entstehung von Unterschieden einbezieht. Auf dieser Stufe 3 werden

eigene Überzeugungen und Wertmassstäbe sowie eigene Praktiken bewusst
und deren Kulturgebundenheit erkannt. Damit wird ein Bewusstsein ent-
wikkelt, dass und wie unterschiedliche Kontexte eigene und fremde
Wahrnehmungen und Konstruktionen beeinflussen. Lern- und Entwicklungsprozesse

sowie Gestaltungsformen von Schule und Unterricht werden so im
Kontext unterschiedlicher Normalitätsvorstellungen reflektiert.

578 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 31 (3) 2009



Thema

Diskussion und Ausblick

Ein solches Stufenmodell der Normalitätsreflexionen erlaubt eine differenzierte

Beschreibung der Reflexionstiefe, also des Thematisierungsvermögens von
(angehenden) Lehrpersonen bezüglich kultureller Unterschiede in Schule und
Unterricht. Mit der expliziten Beachtung des spezifischen Kontextes der Schule
als monokulturelle Institution spezifiziert das hier vorgeschlagene Modell die
bestehenden Modelle von Bennett (1986), Hoopes (1979) und Thomas (2003) für
den Bildungsbereich und konkretisiert die «Fähigkeitsstufen der Interkulturellen
Bildung» von Gogolin (2003) im Hinblick auf die spezifischen Voraussetzungen
für Lehrpersonen, um mit kultureller Heterogenität im schulischen Kontext
produktiv umgehen zu können. Zudem stellt das Modell eine zusätzliche Differenzierung

der von Bender-Szymanski et al. (2000) vorgeschlagenen zwei
unterschiedlichen Verarbeitungsmodi bzw. Interkulturalitätsstrategien im Hinblick
auf kognitiven Irritationen im Rahmen von interkulturellen Erfahrungen von
Lehrpersonen dar.

Das hier vorgeschlagene Stufenmodell der Normalitätsreflexionen stimmt in
zentralen Dimensionen mit den vier diskutierten Modellen überein. Damit ist
die theoretische Plausibilität gegeben, wie sie auch als wesentliches Gütekriterium

in der Grounded Theory verlangt wird (Corbin, 2003, S. 72). So zielt auch
das Stufenmodell der Normalitätsreflexionen auf eine Entwicklung von einer
ethnozentrischen zu einer zunehmend ethnorelativen Perspektive, und es kon-
zeptualisiert den Fähigkeitserwerb analog zu den bestehenden Modellen als eine

Ausdifferenzierung des Kulturkonzeptes: Wird Kultur zunächst kaum oder nur
pauschalisierend als Erklärungsdimension für schulische Phänomene

wahrgenommen, werden mit fortschreitender Reflexionstiefe, mit fortschreitendem
Thematisierungsvermögen verschiedene kulturelle Ausdrucksformen in der

Gestaltung von Schul- und Unterrichtsprozessen wahrgenommen und mit
unterschiedlichen, kulturell geprägten Lern- und Entwicklungsprozessen in Verbindung

gebracht.
Beim vorgeschlagenen Stufenmodell der Normalitätsreflexionen wird die

Ausdifferenzierung des Kulturkonzeptes aber — und das ist im Vergleich zu den
Modellen von Bennett (1986), Hoopes (1979) und Thomas (2003) eine deutliche

Erweiterung - auch zunehmend von individuellen Komponenten (wie Lern-
und Entwicklungsprozessen) auf institutionelle Komponenten (wie Gestaltungsformen

von Schule und Unterricht) ausgeweitet. Erst mit dieser Erweiterung
jedoch berücksichtigt die Fähigkeitsentwicklung diejenigen Aspekte, die für
Lehrpersonen im beruflichen Kontext von Bedeutung sind. Vor diesem Hintergrund
kann das Stufenmodell der Normalitätsreflexionen als angemessene Konzeptua-
lisierung des Thematisierungsvermögens von Lehrpersonen im Bereich kultureller

Heterogenität postuliert werden.

Mit der Betonung des Thematisierungsvermögens als Reflexionstiefe weist
das vorgeschlagene Modell eine kognitive Ausrichtung auf, die emotionale und

Revue suisse des sciences de l'éducation 31 (3) 2009 579



Thema

affektive Dimensionen (wie beispielsweise Angst vor dem Anderen, Interesse
und Neugier an Unterschieden) kaum erfasst. Diese Ausklammerung emotionaler

und affektiver Dimensionen unterscheidet das vorgeschlagene Stufenmodell
von den bereits vorliegenden Modellen und mag nicht unproblematisch erscheinen.

Im Kontext der Lehrerinnen- und Lehrerbildung zeigt sich aber gerade
diese Besonderheit als Vorteil, weil die kognitiven Aspekte interkultureller
Auseinandersetzungen in den vorherrschenden Lernarrangements der Lehrerinnen-
und Lehrerbildungsinstitutionen besonders gut thematisier- und bearbeitbar
sind. Damit werden emotionale und affektive Dimensionen nicht als weniger
relevant betrachtet, aber als weniger gut bearbeitbar postuliert. Vor diesem Hintergrund

fokussiert das Stufenmodell der Normalitätsreflexionen auf diejenigen
wesentlichen Voraussetzungen von Lehrpersonen für einen produktiven
Umgang mit kultureller Heterogenität, die innerhalb der Lehrerinnen- und
Lehrerbildung explizit förder- und grundsätzlich auch diagnostizierbar sind. So könnte
das vorgeschlagene Modell auch als Diagnose- und Fördermodell genutzt werden,

um das Thematisierungsvermögen von (angehenden) Lehrpersonen zu
erkennen und gezielt zu unterstützen. Besonders geeignet sind dazu Gesprächsoder

Schreibanlässe, wie sie beispielsweise in Anlehnung an den Intercultural
Awareness Questionnaire von Ponterotto (Wang & Meyers, 2007) formuliert werden

können: «Bitte beschreiben Sie Ihre Vorstellung, inwiefern der kulturelle
Hintergrund von Schülerinnen und Schülern einen Einfluss auf deren Lernen
hat.» Oder: «Was denken Sie, was müssen Sie noch lernen, um als Lehrperson
optimal auf den Umgang mit kulturell heterogenen Klassen vorbereitet zu sein?»

Um das Diagnosepotential dieses Stufenmodells nutzbar zu machen, wäre die

Entwicklung eines eigentlichen Diagnose-Instrumentes hilfreich, welches das

Thematisierungsvermögen bezüglich kultureller Heterogenität im schulischen
Kontext zu erfassen vermag. Erste Schritte dazu haben denn auch an der
Pädagogischen Hochschule Zentralschweiz vielversprechende Resultate gezeigt. Und
um das Förderpotential dieses Stufenmodells nutzbar zu machen, wären
stufenspezifische Entwicklungsaufgaben abzuleiten, je geeignete Unterstützungsmass-
nahmen zu entwickeln und entsprechende opportunities to learn (Ravitsch, 1995)
zu beschreiben. Es bleibt an dieser Stelle zu hoffen, dass das Stufenmodell der
Normalitätsreflexionen Inspirationen geben kann, um die Auseinandersetzung
mit kultureller Heterogenität in der Lehrerinnen- und Lehrerbildung weiter zu
entwickeln.

Anmerkungen :

1 Gemeint sind damit immer Phänomene, «in denen sich kulturelle, sprachliche oder soziale
Verschiedenheit zeigt» (Gogolin, 2003, S. 1).

2 Wenn auch in Bennetts (1986) Developmental Model ofIntercultural Sensitivity der Begriff
der Reflexion nicht so explizit aufscheint wie in den anderen drei Modellen, so verweisen
seine ethnorelativen Entwicklungsstadien mit der Entwicklung eines beweglichen
Bezugsrahmens doch ebenso deutlich auf die Bedeutung der Reflexion.

580 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 31 (3) 2009



Thema

Literaturverzeichnis
Bender-Szymanski, D., Hesse, H.-G. & Göbel, K. (2000), Akkulturation in der Schule: Kul¬

turbezogene Konflikte und ihre Auswirkungen auf Denken und Handeln junger Lehrer in
multikulturellen Schulen. In I. Gogolin & B. Nauck (Hrsg.), Migration, gesellschaftliche

Differenzierung und Bildung (S. 213-244). Opladen: Leske und Budrich.
Bennett, M. J. (1986). A developmental approach to training for intercultural sensitivity. In¬

ternationalJournal ofIntercultural Relations, 10(2), 179-196.
Bruner, J. (1996). The culture ofeducation. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Corbin, J. (2003). Grounded Theory. In R. Bohnsack, W. Marotzki & M. Meuser (Hrsg.),
Hauptbegriffe Qualitativer Sozialforschung (S. 70-75). Opladen: Leske und Budrich.

Corbin, J. & Strauss, A. L. (1990). Grounded Theory Research: Procedures, canons and eva¬

luative criteria. Qualitative Sociology, 13 (1), 3-21.
Foucault, M. (1973). Archäologie des Wissens. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Foucault, M. (1976). Uberwachen und Strafe. Die Geburt des Gefängnisses. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.
Gogolin, I. (1994). Der monolinguale Habitus der multikulturellen Schule. Münster: Wax-

mann.
Gogolin, I. (2003). Fähigkeitsstufen der interkulturellen Bildung. Hamburg: Mimeo.
Hoopes, D. S. (1979). Intercultural communication concepts and the psychology of intercul¬

tural experience. In M. D. Pusch (Hrsg.), Multicultural education: A cross-cultural training
approach (S. 9-42). Yarmouth, ME: Intercultural Press.

Jahoda, G. (1996). Ansichten über die Psychologie und die «Kultur». In A. Thomas (Hrsg.),
Vsych.ologie interkulturellen Handelns (2. Auflage) (S. 33-42). Göttingen: Hogrefe.

Karakajoglu, Y. & Bandorski, S. (2008). Editorial zum Schwerpunktthema «Interkulturelle
Bildung». Bildungsforschung, 5 (1), 1-7.

Link, J. (2006). Versuch über den Normalismus. Wie Normalität produziert wird. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Radtke, F.-O. (2004). Schule und Ethnizität. In W. Helsper & J. Böhme (Hrsg.), Handbuch
der Schulforschung (S. 625-646). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Ravitsch, D. (1995). National standards in american education: A citizens guide. Washington,
DC: Brookings Institution.

Reckwitz, A. (2001). Multikulturalismustheorie und der Kulturbegriff: Vom Homogenitätsmodell

zum Modell kultureller Interferenzen. BerlinerJournalfür Soziologie, 11 (2), 179-
200.

Ringeisen, T., Buchwald, P. & Schwarzer, C. (2007). Unterrichtsgestaltung aus interkulturel¬
ler Perspektive. InterculturalJournal, 4, 27-48.

Strauss, A. L. (1991). Grundlagen qualitativer Sozialforschung. Datenanalyse und Theoriebil¬

dung in der empirischen soziologischen Forschung. München: Wilhelm Fink Verlag.
Thomas, A. (2003). Interkulturelle Kompetenz - Grundlagen, Probleme und Konzepte. Erwägen

Wissen Ethik - Streitforum für Erwägungskultur, 14 (1), 137-228.
Ulfig, A. (1997). Lebenswelt, Reflexion und Sprache. Zur reflexiven Thematisierung der Lebens¬

welt Phänomenologie, Existenzialontologie und Diskurstheorie. Würzburg: Königshausen &
Neumann.

Wang, H. & Meyers, M. ]. (2007). Developing cultural awareness. In D. Neuendorff& C. M.
Schmidt (Hrsg.), Sprache, Kultur undZielgruppen: Bedingungsgrössen für die
Kommunikationsgestaltung in der Wirtschaft (S. 303-324). Wiesbaden: DUV Deutscher Universitäts-
Verlag.

Schlagworte: Interkulturelle Sensibilität, Lehrerbildung, Reflexion, kulturelle
Heterogenität

Revue suisse des sciences de L'éducation 31 (3) 2009 581



Thema

Un modèle par étape de réflexions sur la normalité. Les
différentes positions des enseignant-e-s en matière de
réflexion sur l'hétérogénéité à l'école et dans l'enseignement

Résumé
L'évidente hétérogénéité culturelle de la société, de l'école et de l'enseignement
nécessite pour la formation professionnelle des enseignants-e-s de rendre possible

l'acquisition de capacités qui rendent efficace l'organisation de l'école et de

l'enseignement dans un contexte multiculturel. Jusqu'ici les modèles qui conceptualisent

l'acquisition de capacités interculturelles ne se centrent pas suffisamment

sur le contexte spécifique de l'institution scolaire empreinte de monoculturalité.
La recherche présentée ici met en évidence des modèles de réflexions prototypiques

qui permettront aux futurs enseignants d'appréhender les différences
culturelles dans le contexte scolaire. Il en résulte un modèle par étape des réflexions

sur des normalités. Ainsi seront décrits des niveaux de réflexions en relation avec
les différences culturelles dans un contexte scolaire monoculturel qui pourront
être diagnostiquées puis traitées de manière adéquate dans la formation des en-
seignant-e-s.

Mots clés: Sensibilité interculturelle, formation des enseignants, réflexivité, hé¬

térogénéité culturelle.

Un modello graduale di riflessioni sulla normalité. He differenti
posizioni degli insegnanti al riguardo dell'eterogeneità culturale
a scuola e nell'insegnamento

Riassunto
L'evidente eterogeneità délia società, délia scuola e dell'insegnamento richiede,
nel percorso di formazione professionale degli insegnanti, l'acquisizione di capa-
cità che rendano efficace l'organizzazione délia scuola e dell'insegnamento in un
contesto multiculturale. Fino ad oggi i modelli che concettualizzano l'acquisizione

di capacità interculturali non focalizzano sufficientemente il contesto spe-
cifico dell'istituzione scolastica improntata alla monoculturalità. Questa ricerca
evidenzia dei modelli di riflessioni prototipiche in grado di permettere ai futuri
insegnanti di afferrare le differenze culturali nel contesto scolastico. Ne risulta un
modello graduale di riflessioni sulla normalità. Saranno cosi descritti diversi li-
velli di riflessioni in relazione con le differenze culturali in un contesto scolastico

monoculturale, che potranno quindi essere diagnosticate e poi adeguatamente
trattate nella formazione degli insegnanti.

Parole chiave: Sensibilità interculturale, formazione degli insegnanti, riflessività,

eterogeneità culturale

582 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 31 (3) 2009



Thema

Stage model of normality reflections. How teachers reflect
differently on cultural heterogeneity in the school context

Abstract
Today's prevalent cultural heterogeneity in society, schooling and teaching poses
a challenge to teacher education to provide teachers with the necessary skills to
enable them to develop productive measures for schooling and teaching in a

multicultural context. Previous models which conceptualise the acquisition of
intercultural skills, however, focus too little on the specific context of predominantly

monocultural schooling. The research project presented in this paper has

thus designed prototypical reflection examples as to how (future) teachers could
reflect on cultural differences specific to the school context and incorporates
them into a stage model of normality reflections. In this way, different levels of
reflection regarding cultural differences in monocultural school contexts are
described which can be used for diagnostic purposes and further developed in
teacher education.

Keywords: Intercultural sensitivity, teacher education, reflection, cultural diver¬

sity

Revue suisse des sciences de L'éducation 31 (3) 2009 583




	Stufenmodell der Normalitätsreflexionen : wie Lehrpersonen kulturelle Heterogenität in Schule und Unterricht unterschiedlich reflektieren

