Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Bildungswissenschaften = Revue suisse
des sciences de I'éducation = Rivista svizzera di scienze
dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Bildungsforschung

Band: 29 (2007)

Heft: 3

Artikel: Vers une pensée migrante

Autor: Ngoenha, Severino / Ferilli, Laura
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-786723

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-786723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vers une pensée migrante

Severino Ngoenha et Laura Ferilli

Cet article prétend dépasser la conception réduite de interculturalité en tant que
simple outil de gestion de immigration telle quelle est souvent théorisée et surtout
pratiquée. Dialectiqguement, au lieu de disputer le lien entre migration et intercul-
ture, nous le renforcons en proposant une pensée migrante. Celle-ci consiste en une
prise de conscience de la pan-migratio: cest-d-dire que nous vivons dans un monde
de voyage perpétuel, non seulement des personnes mais aussi des marchandises, des
idées, des pensées et des représentations. Ainsi, la migratio ne saurait se réduire aux
migrations économiques. Prendre au sérieux cette dimension constitutive de notre
époque signifie prendre au sérieux les différents niveaux d’interculture que nous vi-
vons: la constant dialogue intrasuisse entre les cultures et les langues différentes, la
question de la réconciliation intraeuropéenne et surtout, [interculturation du
monde.

Introduction

Lassociation entre interculturalité et migration est devenue si communément
admise qu’elle a fini par masquer les dimensions économiques, politiques, géo-
graphiques, générationnelles ou de genres — que les approches interculturelles
devraient comprendre — et réduit ainsi toute la complexité de ces dernieres a I'-
immigration.

A partir de ce constat, quelles ouvertures théoriques pouvons-nous envisager
pour sortir du piege dans lequel I'interculturalité s'est laissé enliser? Dans cet ar-
ticle, nous prendrons le risque épistémologique de proposer une alternative a I'-
impasse herméneutique créée par le lien entre interculturalité et migration.
Dialectiquement, nous tenterons de renforcer ce lien plutét que de le disputer.

Pour ce faire, notre position sera de prendre la migratio (déplacement d’un
lieu & un autre) pour ce qu'elle est, c’est-a-dire non comme un épiphénomene de
la société contemporaine — nommée aussi société de 'information et du savoir
(Berthoud, Ischy & Simonis, 2002) —, mais comme constitutive de cette derniére.

....................................................................................................................................................................

Revue suisse des sciences de L'éducation, 29 (3) 2007, 399-416 399
ISSN 1424-3946, Academic Press Fribourg



Il est vrai que les migrations visibilisées sont principalement constituées par
des personnes. Mais ne sont-elles pas moins importantes — par la densité et la du-
rée — que les migrations des biens et services économiques? Et que dire de la cir-
culation exponentielle de I'information — principal critére d’identification de no-
tre société — qui ne connait ni passeport ni douane?

Méme si nous arrivions, par des mesures politiques, 4 maitriser les migrations
des individus, la circulation des biens n’en serait pas entachée pour autant car la
déconnexion des économies, suggérée par Samir Amin dans les années 80, est
improbable. A fortiori, méme dans un tel scénario, il est difficile d’imaginer que
la circulation des images et des messages — qui contiennent des valeurs et contre-
valeurs, des croyances, des représentations et des idéaux — véhiculés par les tech-
nologies, arrétera sa progression et le processus de migratio.

En effet, nos chaines de télévision et les blogs de toute sorte continueront a
nous présenter les conflits au Moyen-Orient et au Darfour, la pauvreté en Afri-
que, la progression économique de I'Inde et de la Chine ainsi que la nécessité
écologique de la mobilisation de tous pour sauver la planete.

A partir de ce que nous venons d’exposer, il nous semble problématique de ré-
duire, d’une part, la migratio aux immigrations économiques des populations et,
d’autre part, 'interculturalité a celles-ci car, méme sans déplacement des person-
nes, par le biais de la circulation des biens et de I'information, il y aurait, inexo-
rablement, «interculturation du monde» (Demorgon, 2000).

Des lors, nous voyons se dessiner I'exigence d’'une nouvelle forme de pensée
qui tienne compte de la dimension essentielle de la migratio dans notre «village
global» et qui reconnaisse le visage humain de tous les villageois ainsi que leur
maniere spécifique de se signifier 2 eux-mémes et aux Autres (ce que nous appe-
lons la culture): il s’agit de la pensée migrante, posée a la source de 'intercultu-
ralité.

Léducation, dont la mission est de préparer les jeunes au monde dans lequel
ils vont vivre, ne peut faire 'économie de la pensée migrante sans se trahir.

Complexifier L'interculturalité

Interculture et immigration
La tendance est, tant au niveau de la recherche, de la politique que des pratiques,
de réduire systématiquement l'interculturalité au champ de I'immigration «qui
pose probleme». C’est dans cette logique que nous la retrouvons généralement
intégrée 4 la sociologie des migrations en France et a la pédagogie destinée aux
enfants migrants en Italie.

La simplification de interculturalité ne semble pas avoir épargné la Suisse. A ti-
tre d’exemple, le PNR 39, projet du Fonds national suisse de la recherche scien-
tifique s'étendant de 1995 a 2002, «Migrations et relations interculturelles»,

....................................................................................................................................................................

400 Schweizerische Zeitschrift fir Bildungswissenschaften 29 (3) 2007



poursuivait le but de «mieux comprendre les phénomeénes migratoires et les rela-
tions interculturelles dans leur complexité». Pour ce faire,
un budget de huit millions fut alloué & 28 travaux de recherche dans les domai-
nes suivants: sante, aﬁ?zz'res sociales, travail, ﬁercztion, marché de [ ’emplai, déve-
loppement urbain, droit, histoire et politique. Les connaissances acquises par le
PNR 39 ont permis d’influencer directement les usages relatifs aux migrations,
par exemple les modeles d’intégration urbaine de Bile et de Berne, ainsi que ['¢l-
aboration de la nouvelle loi sur les étrangers ou encore l'onverture de forums axés
sur les recherches migratoires & Neuchdtel et, récemment, & Varsovie.!
Dans la suite du texte qui présente les résultats de ces recherches, on peut lire:
«Alors que les ‘anciens’ migrants d’Europe du Sud se sont relativement bien éta-
blis comme travailleurs immigrés, les ‘nouveaux’ migrants, de I'ex-Yougoslavie,
d’Asie ou d’Afrique par exemple, sont beaucoup plus marginalisés. Comme 'at-
teste un projet récemment achevé du PNR 39, toutes les catégories d’'immigrants
subissent une discrimination salariale systématique sur le marché de 'emploi,
qui découle directement de leur statut de séjour (type de permis). Apres déduc-
tion de parametres variables comme la formation ou I'expérience, les différences
salariales par rapport aux Suisses demeurent encore de 3,6% chez les titulaires
d’un permis d’établissement, de 4,5% chez les résidants a 'année, de 15% chez
les anciens saisonniers et, comme l'indique une autre enquéte, de 45% chez les
requérants d’asile. Les scientifiques constatent aussi que les demandeurs d’asile —
devenus depuis indispensables dans plusieurs secteurs de I'économie — prennent
toujours plus le role des anciens travailleurs immigrés et, comme ces derniers a
I’époque, servent de «tampon conjoncturel».?

Le réductionnisme des approches interculturelles apparait de fagon encore plus
patente dans le domaine de I'éducation ol celles-ci semblent (con)cerner non
seulement I'immigration, mais plus spécifiquement la migration des enfants a
priori pauvres et faibles.

A ce propos, la rubrique «Langue et éducation interculturelle» du site internet
de la Conférence suisse des directeurs cantonaux de l'instruction publique
(CDIP) est tres éloquente. En effet, les publications que nous y trouvons, outre
le rapport concernant la formation des enseignantes et enseignants aux appro-
ches interculturelles, concernent toujours les éléves issus d’'une migration pergue
implicitement comme défavorisée: «Scolarisation des enfants portugais en
Suisse», «Des éleves italiennes et italiens en Suisse», «Le parcours scolaire et de
formation des éleves immigrés a ‘faibles’ performances scolaires», etc.

De méme, pour le projet vaudois du Département de la formation et de la
jeunesse «Bus plurilingue-Livres migrateurs» qui se déroula d’octobre 2004 4 jan-
vier 2005 et dont le but était de proposer aux éléves des cycles primaires «des liv-
res écrits dans diverses langues pour les rendre attentifs a la richesse linguistique
et culturelle du milieu dans lequel ils vivent»3, a-t-il été nécessaire de préciser que
ce projet n’était pas destiné uniquement aux éleves allophones et pouvait intéres-

Revue suisse des sciences de Ll'éducation 29 (3) 2007 401



ser toutes les classes et que, par conséquent, «tous les enseignant-e-s de la région
(et non seulement ceux du CIF (cours intensifs de francais) ou des classes d’ac-
cueil) sont invités a participer a cette action jusqu’a fin janvier 2005».4 D’aprés
le rapport d’évaluation de ce projet, malgré I'invitation élargie de la Direction
pédagogique, le but n’a pas été atteint car la composition de I'échantillon d’en-
seignantes et d’enseignants présents lors des manifestations organisées autour du
«Bus plurilingue» montre que «les classes touchées sont des classes plutét hétéro-
genes avec de fortes proportions d’allophones» (Batori, 2005, p. 9).

Peut-étre le réductionnisme dans lequel se complait le concept d’interculturalité
en pédagogie helvétique a-t-il trouvé un nid dans le cadre théorique au sein du-
quel les recherches en éducation se sont installées. En effet, la philosophe Mar-
tine Abdallah-Pretceille, qui représente une des références théoriques principales
pour 'interculturalité dans 'enseignement et la recherche, est fréquemment ci-
tée dans les projets de I'instruction scolaire en Suisse romande tout comme dans
les rapports de la CDIP susmentionnés.

En substance, dans sa théorie exposée en 1986, Martine Abdallah-Pretceille
situe la genese de l'interculturalité en 1975 dans le milieu scolaire francais, en
lien avec la décolonisation et les problemes — allant des échecs scolaires des en-
fants aux difficultés du corps enseignant — entrainés par la présence toujours plus
importante d’enfants provenant des anciennes colonies sur le sol frangais métro-
politain.

Le mérite de cette approche est d’avoir pris au sérieux la situation de I'époque
— cest-a-dire une certaine urgence face aux difficultés et souffrances des éleves, des
enseignants et des parents — et élaboré des propositions concretes pour les sur-
monter. On peut également saluer le fait que la philosophe frangaise ait situé I'in-
terculturalité au ceeur de l'instruction publique, ce qui a pour effet de lui confé-
rer une position et un role particuliers dans la société car, ce faisant,
Abdallah-Pretceille présuppose que I'école remplit une mission bien particuliere,
différente des autres institutions étatiques en charge du bien-étre public — telle
que la police par exemple.”> Lécole revét la fonction de transmettre un vocabulaire
et une grammaire des valeurs communs 2 un ensemble qui, a priori, pourrait étre
appréhendé comme hétérogene. Ainsi, cette approche permet d’attribuer a I'école
un rble majeur dans la construction du monde de demain et met en exergue toute
la noblesse du métier d’enseignante et d’enseignant, pas en tant que transmetteur
de connaissances spécifiques — telles que les mathématiques, la géographie, 'hi-
stoire ou l'allemand —, mais en tant que «forgeronnes et forgerons» des conscien-
ces citoyennes chez les enfants — qu’ils soient indigenes ou qu’ils proviennent d’-
ailleurs — afin qu’ils puissent partager des reperes communs et coopérer.

Néanmoins, cette acception de la perspective interculturelle est réductrice et
le piege dans lequel elle a fait tomber le concept d’interculture est que I'objet
prioritaire et presque unique de la pédagogie interculturelle soit devenu, et de-
meure, malgré les différents masques qu’elle revét, les enfants issus de la migra-

....................................................................................................................................................................

402 Schweizerische Zeitschrift fir Bildungswissenschaften 29 (3) 2007



tion et identifiés principalement par leurs manques (pédagogie compensatoire).
Par conséquent, elle empéche d’appréhender la complexité des multiples situa-
tions scolaires contemporaines qui, dépassant de loin I'unique problématique de
I'immigration des personnes, concerne chaque actrice et acteur de la société en
contact avec 'omniprésence de la migratio des individus, il est vrai, mais surtout
des choses, des idées et des représentations.

Interculturalité comme réconciliation intraeuropéenne
Le philosophe et sociologue Jacques Demorgon pose la genese de I'interculturel
dans le processus de réconciliation intracuropéen qui aurait démarré en 1963
avec la signature de ’Accord portant sur la création de I'Office franco-allemand
pour la Jeunesse (découlant du Traité de coopération franco-allemande de la
méme année).6 Selon l'article 2 de I’Accord,

UOffice a pour objet de resserver les liens qui unissent les jeunes des deux pays, de

renforcer leur compréhension mutuelle et, a cet effet, de provoquer, d’encourager

et, le cas échéant, de réaliser des rencontres et des échanges de jeunes».”
Ainsi furent constitués des cycles de rencontres internationales animés par une
équipe pluridisciplinaire d’enseignants universitaires et de chercheurs profes-
sionnels appartenant aux deux pays.

Lune des régles de ces rencontres «expérimentales» était l'acceptation des monolin-

gues et la non-présence d'interprétes professionnels, le groupe devant trouver en

son sein les ressources linguistiques nécessaires. [...] Les conditions étaient réunies
pour permettre aux pdrtz'czpcmts et aux chercheurs d aborder en prafondeur nom-
bre des pm!?le'matiques interculturelles ﬁancoﬂallemandes et auires (Demorgon,

2002, p. 5).

Contrairement a Abdallah-Pretceille, Demorgon «cherche le chemin de I'inven-
tion de I'interculturel» (Hess, in Demorgon, 2002, p. 4), non en 1975 mais plus
de dix ans auparavant, ce qui n'est pas sans conséquences dans la conception des
approches interculturelles. En effet, situées a cette époque, elles ne peuvent plus
trouver leur source dans le processus de décolonisation et d’immigration des an-
ciennes colonies francaises.

La conséquence logique de cette perspective est celle de libérer I'interculturel
des conflits entre deux cultures congues comme radicalement différentes et sur-
tout axiologiquement inégales. Il s’agit, au contraire, d’'une conception de I'in-
terculturel en tant que dialogue entre les héritiers de Goethe et Baudelaire, Re-
noir et Diirer ou encore Beethoven et Berlioz, c’est-a-dire du dialogue entre deux
nations qui se reconnaissent de cultures d’égale dignité.

En définitive, en proposant la réconciliation intraeuropéenne comme point
de départ de I'interculturel, la position de Demorgon peut permettre de dépasser
la dichotomie entre autochtones et étrangers, demandeurs et donneurs, aussi
bien que la hiérarchisation implicite des cultures que cela suppose, dans laquelle
a été enfermée l'interculturalité. En effet, il ne se traite ici nullement d’immigra-
tion et des problemes posés par celle-ci aux nations d’accueil mais bien d’un pro-

....................................................................................................................................................................

Revue suisse des sciences de L'éducation 29 (3) 2007 403



cessus de réconciliation — entamé il y a quarante-cing ans — entre le peuple alle-
mand et le peuple francais, dans le but de mettre fin aux conflits nationalistes en
Europe.

Interculturation du monde
Deux ans plus tard, le méme Demorgon dépasse le cadre de la réconciliation
intraeuropéenne et parle de «l’interculturation du monde» (2000). Pour défen-
dre cette these, il divise I'histoire humaine en quatre grandes périodes d’organi-
sation sociale post-préhistoriques dans lesquelles I'activité sociétale se différencie
en quatre grands secteurs: religieux, politique, économique et informationnel.
Dans la premiére forme de société, communautaire-tribale, aussi bien que dans
celle qui lui succede, celle des royaumes et empires, le religieux et le politique or-
ganisent la société en contrdlant I'économie et 'information. Les nations mar-
chandes, forme sociétale qui suit, ont émergé grice au renversement de la hiérar-
chie précédente: «Une nation marchande repose en effet sur I'association des
acteurs économiques et informationnels qui contrélent le religieux et le politi-
que» (Demorgon, 2005, p. 199). La quatrieme forme, dans laquelle nous nous
trouverions aujourd hui, est informationnelle mondiale, caractérisée a la fois par
'augmentation quantitative de 'information et I'accélération exponentielle de sa
circulation.

Par conséquent, selon le philosophe francais, nous assistons, de maniere irré-
versible et structurel, 4 un double processus: a I'explicite et controversée globali-
sation économique et 2 une implicite mais non moins insidieuse mondialisation
culturelle.8 Avec les échanges et les collaborations économiques contrélées cir-
culeraient des éléments culturels moins perceptibles mais tout aussi conséquents.
Cette approche est également défendue par d’autres penseurs, tels le philosophe
Gérald Leclerc dans La mondialisation culturelle (2000) et le politologue Paul
Aries dans La McDonaldisation du monde (1998).

Pour illustrer le propos de Demorgon par un exemple qui nous est proche, le
drame quasi national qu'a entrainé en 2000 le rachat d’Alusuisse — patrimoine
helvétique, tout comme le fut Swissair — par Alcan (dont le si¢ge est au Canada),
a montré quau-dela d’une simple transaction financiére, s'est joué le risque d’-
une transaction culturelle, ou, pour le dire avec les mots de Daniel Etounga-
Manguelle (1991), d’un «ajustement culturel». Si, 4 la suite d’une profonde crise,
des arrangements ont pu étre trouvés entre les employés d’Alusuisse et Alcan,
afin de ne pas trop modifier la culture de 'entreprise, il n’est pas certain qu’il en
sera de méme aujourd’hui. En effet, la multinationale américaine Alcoa, numéro
un mondial de 'alumium, a lancé en mai de cette année une OPA hostile de 33
milliards de dollars pour racheter Alcan, numéro deux mondial. Lorsque Alcoa a
racheté les deux plus grandes usines extractrices d’aluminium en ex-URSS dans
les années 90, cela n'a pas été — et de loin — qu'une opération financiére. Les mé-
thodes de travail ont changé, la gestion des ressources naturelles s’est rationalisée,
des connaissances humaines ont écé dilapidées par la restructuration décidée aux

404 Schweizerische Zeitschrift fir Bildungswissenschaften 29 (3) 2007



Etats-Unis, les cadres ont di se mettre a 'anglais, etc. La culture managériale
américaine s'est imposée 4 la population concernée par ce rachat. Ainsi, il est 1égi-
time de nous demander si, dans le cas ou 'OPA aboutissait, les personnes tou-
chées de pres et de loin par Alcoa en Suisse ne devront pas subir un «ajustement
culturel» allant de pair avec un «ajustement économique» les dépassant largement.

L'interculturalité intrahelvétique

Préambule:
Le peuple et les cantons suisses, [...] déterminés a vivre ensemble leurs diversités
dans le respect de lautre et ['équité, |...].

Art. 2 al. 2
Elle [la Constitution] favorise la prospérité commune, le développement durable,
la cobésion interne et la diversité culturelle du pays.

Art. 69 al. 3
Dans laccomplissement de ses tiches, elle tient compte de la diversité culturelle et
linguistique du pays.

Art. 70 al. 2
Les cantons déterminent leurs langues officielles. Afin de préserver ['harmonie
entre les communautés linguistiques, ils veillent & la répartition territoriale tra-
ditionnelle des langues et prennent en considération les minorités linguistiques
autochtones.

Le préambule de la Constitution tout comme les articles susmentionnés peuvent
étre interprétés comme un plaidoyer en faveur de linterculturalité intraSuisse.
En effet, y sont mentionnés la volonté de faire rimer la cohésion interne avec la
diversité linguistico-culturelle (art. 2 et 69), le respect de l'autre et I'équité, ainsi
que la détermination de «préserver 'harmonie entre les communautés linguisti-
ques (art. 70). De plus, larticle 2 congoit la Constitution comme un moyen de
favoriser la «prospérité communen.

Pourtant, bien que la diversité intrahelvétique — revendiquée et défendue déja
dans ’Acte de Médiation par Napoléon en 1803 — et I'entente interculturelle
soient devenues, 4 coté de la démocratie directe, une sorte de référence, de mar-
queur d’une identité plurinationale en opposition aux grandes patries monona-
tionales voisines que sont la France, I’Allemagne et I'Italie (Widmer, 2005), cet
idéal de cohabitation n’est pas des plus faciles et demande des efforts de tous les
groupes culturels et linguistiques au quotidien.

A titre d’exemple, la question de la «bonne» politique des langues dans le sy-
sttme éducatif a toujours eu de la difficulté & trouver un consensus entre tous les
acteurs. Bien que l'instruction reléve de la compétence des cantons, certains do-
maines, comme |'enseignement des langues, doivent faire 'objet d’accords inter-
cantonaux. Ainsi en est-il de 'introduction de I'apprentissage dans les classes pri-
maires d’une langue seconde, nationale, préconisée déja dans les recomman-

dations de la CDIP en 1975.

....................................................................................................................................................................

Revue suisse des sciences de L'éducation 29 (3) 2007 405



Par ailleurs, a la fin des années 90, les directeurs cantonaux ont passé un ac-
cord prévoyant I'enseignement de deux langues «étrangeres» au primaire, sous-
entendus 'anglais et une seconde langue nationale, ce qui démontre une volonté
de renforcer la cohésion nationale sans pour autant prétériter ce que Demorgon
appelle I'interculturation du monde.

Et pourtant, nonobstant ces efforts pour «donner un ordre politique 2 la di-
versité linguistique en Suisse» (Widmer, 2005, p. 3) et parallelement se mettre en
phase avec la globalisation et son symbiote qu’est 'anglicisation?, plusieurs can-
tons suisses alémaniques ont successivement vu, depuis 2004, des initiatives po-
pulaires remettre en cause ces pactes intercantonaux en proposant de n'enseigner
que 'anglais dans les classes primaires, donnant la primauté a I'interculturation
du monde au détriment de I'interculturalité intra-helvétique. Ceci eut pour effet
de soulever des interrogations quant a I'actualité du modele suisse. En effet,
en 2005, le sociolinguiste et historien Sandro Bianconi parla de «crise aigué ac-
tuelle du plurilinguisme en Suisse» (p. 78) et d’'une «époque ot la solidarité con-
fédérale n’est plus une valeur appréciée, ot 'on assiste au triomphe du pragma-
tisme utilitariste centré sur I'anglais» (p. 81). Heureusement, la volonté de vivre
ensemble dans le respect des différences fut réaffirmée par les votations populai-
res, via 'option pour I'enseignement de deux langues «étrangeres» a I'école pri-
maire, ce qui eut pour conséquence de renforcer le pacte confédéral intercultu-
rel, y compris dans le domaine linguistique. Malgré cette difficulté de parcours
dans l'exercice interculturel que la Suisse a traversée, la volonté de la convivence
dans l'unité et dans la diversité — A travers la vox populi — I'a remporté sur les vel-
léités régionales ethnocentrées qui nous guettent et nous rappellent la nécessité
d’une vigilance interculturelle permanente.

Malgré son issue positive, cette crispation autour de 'enseignement des lan-
gues nationales démontre la fragilité de 'entente confédérale au quotidien — pen-
sons au nombre de fois ol I'épouvantail du Réstigraben est mobilisé — et permet
de mettre en lumiére 'importance du dialogue entre les diverses cultures la com-
posant. Linterculture, dans I'exemple ci-dessus, n’a rien a voir avec la présence
des éleves immigrants, mais avec la convivence intrahelvétique, d’une part, et le
processus de globalisation d’autre part.

Toutefois, la controverse autour des langues n’est pas 'unique pierre d’angle sur
laquelle nous pouvons poser notre theése de l'interculturel comme levier d'un
continuel dialogue intrahélvétique. De la vaste recherche dirigée par Uli
Windisch (1992) sur les relations quotidiennes entre les Suisses romands et les
alémaniques ressort clairement 4 quel point 'entente confédérale repose sur une
négociation permanente, jamais acquise, encore a construire. S’attardant sur Fri-
bourg, il met en exergue le fait que la coexistence harmonieuse est périodique-
ment rongée par des revendications alémaniques et des crispations romandes.
Au-dela du principe de territorialité des langues et des frontieres linguistiques —
éléments les plus palpables peut-étre —, grouillent des conflits liés tour a tour a

406 Schweizerische Zeitschrift fir Bildungswissenschaften 29 (3) 2007



Iévolution déséquilibrée de I'économie fribourgeoise et de son industrialisation,
a des oppositions entre anciens et nouveaux habitants et entre ruraux et citadins.
Toutes ces sources de tension en terre fribourgeoise — mais également présentes
ailleurs — indiquent autant de dimensions susceptibles de mobiliser les approches
interculturelles.

A celles-ci, nous pourrions trés certainement ajouter celle du décalage des ré-
férences axiologiques entre les générations, ce qui n'est pas propre a la Suisse.
Cela a, par ailleurs, amené le philosophe francais Alain Finkielkraut a décréter,
dans La défaite de la pensée (1988), que le drame de 'école — mais peut-étre le
constat s étend-il a lentier de notre société — est que les enseignantes et enseig-
nants sont modernes alors que les éléves sont postmodernes.

Les approches interculturelles en éducation en Suisse
Cristina Allemann-Ghionda, Claire de Goumoéns et Christiane Perregaux ont
publié, en 1999, un rapport concernant I'enseignement des approches intercul-
turelles dans la formation des maitres en Suisse, dont les conclusions ont été re-
prises et mutées par la CDIP en recommandations, a 'intention des Hautes éco-
les pédagogiques naissantes, quant a ses exigences pour la formation des
enseignantes et enseignants.

Il est vrai que la mention d’une formation aux approches interculturelles,
couplée a la nécessité, pour les instances de politiques scolaires, de prendre des
mesures afin de gérer 'hétérogénéité croissante des classes, apparait déja dans les
recommandations de 1972. Celles-ci, a 'instar des travaux d’Abdallah-Pretceille,
pointent exclusivement les enfants migrants ou, plus précisément, contiennent
des consignes quant 4 la maniere d’étre des enseignantes et des enseignants vis-a-
vis de ces enfants «particuliers». Celles de 2000, en revanche, visent, a travers la
formation des maitresses et des maitres, une pédagogie qui se veut intercultu-
relle, Cest-a-dire ouverte 4 tous les éléves et comprenant toutes les disciplines. En
effet, d’'une part, les auteures reprennent a leur compte, des le premier paragra-
phe, le lien étroit, presque intrinseque, entre migration et interculturalité en écri-
vant que «la complexité de 'enseignement dans des classes hétérogenes et le dé-
nuement ressenti par les enseignantes et enseignants face a [étrangeté de lautre,
sa reconnaissance, son rapport aux savoirs, sa distance linguistique et culturelle, son
écart & la norme entrainent fréquemment la marginalisation d’éleves issus de fa-
milles migrantes» (p. 7), et d’autre part, elles portent aussi 'accent sur I'éduca-
tion interculturelle adressée a tous les éleves.

Paradoxalement, malgré I'élargissement évident de la conception de l'inter-
culturalité, les deux axes proposés, «intégration des éleves issus de la migration»
et «éducation interculturelle adressée a tous les éléves», sont maintenus distincts
I'un de I'autre car, selon les auteures, ceux-ci ne feraient pas «immédiatement ap-
pel aux mémes enjeux» (p. 10).

Cette distinction entre la catégorie «éleves migrants» et la catégorie «tous les
éleves» nous semble problématique dans la mesure ot elle ne tient pas compte de

Revue suisse des sciences de l'éducation 29 (3) 2007 407



la dimension plurielle de la citoyenneté — communale, cantonale, suisse, euro-
péenne, mondiale — et donc de la nécessité de doter les futur-e-s citoyen-ne-s des
outils a la fois axiologiques et de savoir-faire leur permettant d’intégrer — d’une
maniére responsable et harmonieuse — les différents niveaux de leurs apparte-
nances culturelles au sein du village global dans lequel ils vivent déja et qui se
restreint chaque jour davantage de par les multiples migratio.

On peut dong, a l'instar de Jacques Demorgon et son «interculturation du
monde» (2000) ou Gérald Leclerc et sa «mondialisation culturelle» (2000), affir-
mer que c'est le monde entier et tous ses éléments qui, virtuellement ou concre-
tement, migrent. Ainsi, la distinction entre éléves migrants et non migrants perd
sa substance puisque nous sommes toutes et tous des personnes migrantes — en
déplacement réel ou virtuel — et dés lors, les enjeux de I'interculturalicé a I'école
concernent véritablement I'ensemble de la population. Ainsi, comme nous I'a-
vons déja mentionné plus haut, la relation entre migratio et interculturalité non
seulement se trouve renforcée dans notre perspective, mais découle de leur con-
substantialité dans I'émergence de cette forme de pensée fertilisante qu’est la
pensée migrante.

Pensée migrante, voyage et école

Du voyage «Gefahr» au voyage «Erfahrung»

Migratio et interculturalité sont deux notions consubstantielles a la notion du
voyage. Les études linguistiques ont démontré que du mot Fabrt — voyage en al-
lemand — dérivent les mots Erfahrung — expérience — et Gefahr — danger -, deux
concepts qui pourraient bien symboliser les deux principales positions — une plus
constante et I'autre plus marginale — qui ont toujours caractérisé 'Occident face
a I'Autre.

La premiere met ['accent sur la dimension positive de toute rencontre, vue vé-
ritablement comme porteuse de richesses humaines. C’est dans cette ligne que
sinscrivent les pensées d’'Hérodote, Montaigne, Rousseau ou encore Montes-
quieu, et dont I'apogée se trouve dans I'anthropologie savante telle quelle
émerge a partir du XIXe siecle.

La seconde position insiste sur le danger que peut représenter, pour l'ordre
culturel interne (crainte de Platon ou du Descartes des Méditations métaphysi-
ques), toute rencontre avec I'altérité. A ce titre, il importe soit de limiter les con-
tacts avec elle, soit alors de I'assimiler au méme. C’est dans cette perspective qu’il
faut comprendre le voyage missionnaire, tout comme le voyage philanthropique
et colonial.

Un des dangers qui guette les approches interculturelles comme elles sont con-
cues, mais surtout pratiquées actuellement, est celui d’emboiter le pas au voyage

....................................................................................................................................................................

408 Schweizerische Zeitschrift fir Bildungswissenschaften 29 (3) 2007



assimilationniste, propre aux missionnaires, 4 partir du postulat selon lequel,
¢tant donné que les paiens, les sauvages, les barbares sont désormais intra-muros,
il s'agirait de former des spécialistes — missionnaires des temps modernes — char-
gés de leur conversion culturelle.

Une alternative a ce danger serait de recentrer 'interculturel autour du voyage
anthropologique qui postule, si ce n'est 'égalité des différences culturelles, au
moins leur totale respectabilité et la nécessité de leur existence pour 'humanité.

Il ne faut pas oublier que U'hétérogénéité, méme si elle est beaucoup plus dérange-

ante, méme si elle est beaucoup plus difficile i penser, est source de vie. Cest avec

le «contradictoriels (S. Lupasco, G. Durand) que commence ['existence, alors que

Uidentique ou I'homogéne bien que plus pacifique ou plus cernable reste poten-

tiellement mortifére (Maffesoli, 2003, p. 6).

En effet, parce qu'il est et qu'il demeure différent, I'’Autre suscite 'intérét.

Dans ce sens-la, le défi de la pensée migrante est de dissocier le voyage du dan-
g yag

ger, c'est-a-dire de la crainte de ’Autre et ses corollaires que sont soit sa mise a

distance, soit son assimilation. Ceci aurait pour effet de laisser le champ libre au

voyage en tant que Erfahrung, expérience de I’Autre qui nous ameéne a notre pro-

pre enrichissement anthropologique et culturel.

Lécole, par sa position charniere entre la prime enfance et 'dge adulte, le local et
le global, le passé et le futur, peut jouer un réle déterminant dans la construction
d’'un monde migrant fécond, ot I'Erfahrung du voyage anthropologique I'em-
porterait enfin sur la réduction au méme du voyage missionnaire.

Propositions pour La formation & la pensée migrante et
pour La recherche
Les cours d’interculturalité, en adéquation avec la pensée migrante, destinés aux
futur-e-s enseignantes et enseignants, devraient s'orienter vers deux axes de réfle-
xion.

Le premier consisterait a réfléchir & cette particularité de notre époque : nous
sommes dans «un monde en voyage». Le voyage omniprésent «de tout» est cons-
titutif de notre quotidien. Cette prise de conscience a partiellement eu lieu au ni-
veau économique. A travers les mouvements boursiers, les marchés mondialisés,
les délocalisations d’entreprises, etc., la dimension économique de la pensée mi-
grante est la plus directe 4 saisir. Il faut dire que son attirail technologique et
communicationnel de plus en plus répandu dans les chaumieres y a largement
contribué. Toutefois, il s'agit bien de rendre compte que ce ne sont pas que les
capitaux transitant entre les Bourses de New York, Paris et Tokyo qui constituent
la pensée migrante et la nécessité d’'une approche interculturelle. Au contraire
méme, ce sont tous les autres éléments voyageurs qui méritent notre attention
dans la mesure ol nous sommes plus directement et plus concrétement aux pri-

Revue suisse des sciences de Ll'éducation 29 (3) 2007 409



ses avec eux dans notre quotidienneté. Parmi ceux-ci, il y a les éléments les plus
immédiats, les plus palpables, telles que les habitudes culinaires — élément le plus
souvent pris en compte dans les écoles et qui a donné naissance a la pédagogie du
couscous —, les musiques, les films, les arts, les architectures, les modes vesti-
mentaires, les découvertes scientifiques, etc. Puis il y a une autre catégorie d’él¢é-
ments beaucoup moins visibles, plus abstraits, tels que les croyances, les repré-
sentations du politique, les modeles de références, les maladies, les guerres, les
paix, les risques liés aux pollutions, les valeurs sociétales (la démocratie, les dro-
its humains, la justice), etc.

Ce processus de prise de conscience devrait néanmoins tenir compte du fait que
la représentation du voyage missionnaire demeure profondément ancrée en cha-
cune et chacun de nous. Nier cela reviendrait peut-étre a renforcer le sentiment
de crainte vis-a-vis de l'altérité. Avoir 'honnéteté de reconnaitre que nous som-
mes encore habités par I'idée que I’Autre représente un danger potentiel permet
d’y faire face et nous mene au second axe de réflexion.

Celui-ci devrait permettre de travailler sur ce que cette crainte et cette méfiance
— substrats du voyage missionnaire — ont engendré comme misere : massacres des
Amérindiens et des Aborigénes d’Australie, I'esclavage, le colonialisme, la Shoah,
les conflits ethniques, la ségrégation, etc. Une prise de conscience — ou une avan-
cée morale selon Jacques Derrida — a pris naissance en Occident depuis la fin de
la Seconde Guerre mondiale, sur la nécessité de valoriser le respect des différen-
ces. Elle s'est exprimée plus ou moins symétriquement sur trois plans.

Premiérement, en particulier a travers les écrits d’anthropologues, les idées se
sont mues vers le respect de la diversité des cultures et des peuples:

La tolérance n'est pas une position contemplative, dispensant les indulgences i ce

qui fut ou & ce qui est. C'est une attitude dynamique, qui consiste i prévoir, a com-

prendre et i promouvoir ce qui veut étre. La diversité des cultures humaines est der-
riére nous, autour de nous et devant nous. La seule exigence que nous puissions faire
valoir & son endroit (créatrice pour chaque individu des devoirs correspondants) est
quelle se réalise sous des formes dont chacune soit une contribution i la plus grande

générosité des autres. (Lévi-Strauss, 1952/2001, p. 120).

Les premiers engagements de 'Unesco dans la lutte contre les préjugés raciaux
dés 1949, les Déclarations des Droits humains qui ne cessent de s'amplifier et de
se diffuser, le travail de mémoire autour de la Shoah et le lent processus de re-
connaissance du génocide arménien, sont autant de signes qui peuvent étre inter-
prétés comme un progres moral.

Deuxiemement, des mouvements de libération et de valorisation des minori-
tés et des différences jusque-la discriminées se mettent en branle, réclament — et
parfois obtiennent — des droits et des reconnaissances. Le droit des peuples a dis-
poser d’eux-mémes est proclamé, le lent processus de décolonisation s’enclenche,
les Gender Studies, les Black Studies, les Folk Culture et autres Subculture Stu-

....................................................................................................................................................................

410 Schweizerische Zeitschrift fir Bildungswissenschaften 29 (3) 2007



dies émergent au sein des milieux universitaires et la discrimination positive pro-
gresse, méme si la aussi il y a le danger de tomber dans d’autres extrémes, tel le
multiculturalisme.

Associé a ces deux pans, le troisieme pan de I'évolution morale consiste 2 ef-
fectuer le passage d’'un paradigme assimilationniste a celui de 'intégration, voire
interculturel. Peu a peu, le nord de I’Europe s'est rendu compte que les ouvrieres
et ouvriers migrants éraient des personnes : «Nous voulions des bras et ce sont
des étre humains qui sont arrivés» (Max Frisch). La pédagogie spécifique aux
étrangers — qui tend a stigmatiser et exclure — a lentement laissé la place a une pé-
dagogie interculturelle ouverte sur la diversité et respectueuse de celle-ci, du
moins dans les discours. Afin de réaliser ses objectifs, I'école devrait permettre la
reconnaissance mutuelle et effective entre tous, offrir les outils qui permettent
d’aller vers '’Autre sans crainte et d’ouvrir enfin au dialogue plut6t que de per-
pétuer le monologue des détenteurs de la violence symbolique, comme dirait
Bourdieu. Pour ce faire — et comme nous nous sommes efforcés de 'argumenter
jusqu’ici —, I'interculturalité ne peut se réduire aux minorités visibilisées et pro-
blématisées, comme le sont en général depuis quelques années les enfants des
Balkans, les enfants d’Afrique ou les enfants porteurs d’handicaps.

Le défi de la pensée migrante, par la médiation de I'école, pourrait étre la trans-
mission du projet de Frantz Fanon, cité par Gaston Kelman, ol chaque personne
aurait «[...] a s'écarter des voies inhumaines qui furent celles de leurs ancétres res-
pectifs afin que naisse une authentique communication» (2005, p. 49). Kelman
explicite en ces termes la pensée de Fanon : «Il voudrait étre tout simplement un
homme, et cette revendication est la colonne vertébrale de son essai, parce qu’il
sait que Noir et Blanc, Juif et Aryen, sont autant de créations hybrides qui ne
prennent un sens réel que quand ’homme cesse d’étre un homme pour devenir
un loup, un prédateur, mi par de bas instincts de la recherche d’une survie égo-

iste et barbare.» (Kelman, 2005, p. 50)

Lécole, pour reprendre Abdallah-Pretceille, devrait étre le lieu de formation de la
conscience citoyenne o se transmettent les valeurs partagées pour construire un
monde ot la violence ne serait pas I'unique médium entre les humains. Pourtant,
si la recherche en sciences de I'éducation n’appuie pas une telle ambition, celle-
ci risque de n'étre, au mieux, qu'un voeu pieux et au pire, un slogan donnant
bonne conscience aux divers «missionnaires modernes». En effet, il ne suffit pas
de proclamer une éducation interculturelle ouverte a tous les éleves et compre-
nant toutes les disciplines. Pour que celle-ci advienne, une réflexion sur le con-
tenu et les méthodes d’enseignement de chaque discipline ne peut étre évitée.
Comment faire pour qu’enfin 'enseignement des langues, par exemple, ne soit
plus vécu comme une corvée, un apprentissage fastidieux, mais comme une pas-
serelle vers la diversité, une ouverture sur un autre univers? Comment s’y pren-
dre pour que I'enseignement du frangais, de I'histoire ou de la géographie ait vé-

....................................................................................................................................................................

Revue suisse des sciences de L'éducation 29 (3) 2007 411



ritablement un contenu interculturel? Voila les enjeux auxquels la recherche en
interculturalité doit impérativement répondre.

Conclusion

Nous avons essayé de mettre en lumiere la nécessité, voire I'urgence pour notre
société, d’introduire et de pérenniser la pensée migrante dans l'institution sco-
laire, & tous les niveaux. Bien entendu, les cours d’interculturalité au sein des
Hautes écoles pédagogiques ont été souhaités dans la formation de toutes et tous
les enseignant-e-s de I'école publique par la CDIP en 2000, mais qu'en est-il
concreétement ? Le nombre d’heures enseignées se restreint d’année en année et
les conditions d’enseignement se dégradent au fil du temps. Comment expliquer
ce phénomene alors que nous n'avons jamais autant parlé d’intégration et de ci-
toyenneté ? Peut-étre une réponse valable vient-elle de Jacques Demorgon:
Trop souvent, les idéologies, voire les politiques, prétendent détenir des solutions
[...]. Ils proposent celles-ci au vote des citoyens comme si l'exercice du vote était
performatif et comportait automatiquement la réalisation des choix dominants
effectués. Malbeureusement, il n'en est rien et l'on voit bien oir nous en sommes.
Labsence d'horizon qu’il faudrait réellement atteindre par ses propres actions crée
une anxiété permanente dans les populations. Elle les fait se détourner, se désinté-
resser de la cause publique comme la faiblesse des participations aux élections le
démontre bien (Demorgon, 2005, p. 204).

Les approches interculturelles au sein de I'enseignement obligatoire se limitent,
encore trop souvent, aux éleves migrants a priori porteurs d’handicaps culturels
et/ou linguistiques. Ainsi, ces approches, lorsqu’elles sont appliquées en classe,
sont fréquemment teintées d’un sentiment de charité envers les éleves issus de la
migration, ce qui ne fait quaugmenter et renforcer la distance entre ceux qui
donnent et ceux qui regoivent, partant du présupposé que les premiers sont les
autochtones et les seconds les migrants. Dans ce cas, I'interculturalité est congue
comme une réponse «généreuse» a une situation négative.

Pourtant, cette maniére de percevoir les approches interculturelles et leurs ap-
ports n'est pas la seule possible. Par exemple, dans les programmes des Hautes
études de commerce, il est entendu depuis longtemps que I'interculturalité est
une nécessité pour accroitre le marché en touchant des publics cibles de maniere
culturellement adéquate. Dans la méme veine, les grands entreprises multinatio-
nales offrent des cours d’interculturalité pour leurs cadres et font ainsi le beurre
de bien des entreprises de communication.

A partir de ces constats, il semblerait que lorsqu’il y a un gain économique di-
rect, l'interculture soit intéressante et potentiellement moteur de mobilisation,
de financements et de perceptions positives a son égard. Mais doit-on simple-
ment accepter cela comme un état de fait irréversible ou pouvons-nous avoir

412 Schweizerische Zeitschrift fiar Bildungswissenschaften 29 (3) 2007



d’autres ambitions — plus humanistes et généreuses — envers I'interculture et son
insertion dans I'école obligatoire?

Nous faisons le pari — qui nous apparait comme une nécessité vitale — que la
deuxiéme option est possible et c’est pourquoi nous avons tenté d’exposer une
acception large de 'interculture, qui dépasse les ethnocentrismes obsoletes para-
lysants.

Face aux multiples situations d’interculture qui se présentent au quotidien,
Iécole a le devoir de préparer chaque éleve a ce qu'il puisse les percevoir comme
autant de chances qui lui sont données pour expérimenter, découvrir et s'ouvrir.
Nous pouvons espérer que I'enfant d’aujourd’hui — I'adulte du monde de demain
— habité et consolidé par la pensée migrante, sera en mesure de vivre avec séré-
2 r 4 i & \ b p.» z b * . A

nité les situations our I'altérité, quelle qu’elle soit, loin d’étre une menace ou un
danger pour son identité, sera vécue comme une opportunité.

Léducation interculturelle, pour étre prise au sérieux et lui permettre de déployer
ses innombrables potentialités, doit dépasser, et de loin, la problématique des en-
fants étrangers dans les classes d’école. Il en va de notre responsabilité face aux
adultes de demain.

Notes

1 Extraits du site internet du Fonds national suisse, «Résultats finaux du Programme national
de recherche PNR 39», consultés le 8 mai 2007. http://www.snf.ch/F/NewsPool/Sei-
ten/mm_03jan27.aspx
Idem.
Cilette Cretton, Lettre d'information DGEO n°6 du 21 février 2005.
Lettre d'information DGEO n°3 du mois de novembre 2004.
Chaque institution étatique remplit bien entendu un réle spécifique, avec des devoirs dis-
tincts assignés par I'Etat. Pourtant, il arrive que les devoirs des unes entrent en contradic-
tion avec ceux des autres. Cela est le cas dans le Canton de Vaud par rapport aux enfants
des familles sans permis de séjour valide. L'école a le devoir d’intégrer ces enfants au nom
des Droits de '’homme et la police, dont le devoir est le contréle et la surveillance, a le de-
voir de mettre a jour et d’expulser les personnes illégales sur le territoire suisse.

6 A ce sujet, voir par exemple les ouvrages de Jacques Demorgon: Lexploration intercultu-
relle: pour une pédagogie internationale (1989/1991); Complexité des cultures et de I'in-
terculturel (1996/2000); Lhistoire interculturelle des sociétés (1998/2002); Guide de I'in-
terculturel en formation (1999).

7 Accord trouvé sur le site officiel de I'Office franco-allemand pour la jeunesse, consulté le
17 avril 2007. [www.ofaj.org/page.php?nav=commun/scripts/pages_dyn.php?page=ac-
cord.htm&lng=fr]

8 La distinction entre globalisation et mondialisation est développée par le philosophe ita-
lien Giacomo Marramao dans le premier chapitre de Passaggio a Occidente (2003).

9 Grin E : «De plus en plus, les tendances uniformisantes — qui sont i leuvre dans la dynamique
des langues — privilégient une langue : l'anglais».

N W

....................................................................................................................................................................

Revue suisse des sciences de Ll'éducation 29 (3) 2007 413



Références bibliographiques

Abdallah-Pretceille, M. (1986). Vers une pédagogie interculturelle. Paris: Presses de la Sorbonne.

Allemann-Ghionda, C., de Goumoéns, C. & Perregaux, C. (1999). Pluralité linguistique et
culturelle dans la formation des enseignants. Fribourg: Academic Press.

Aries, P. (1998). Les fils du McDo: La McDonaldisation du monde. Paris: Harmattan

Batori, E (2005). Rapport d'évaluation du projet «Bus plurilingue», p. 9. non-publié

Bianconi, S. (2005). «Langues, culture et politique en Suisse. Lecture désabusée d'un cas
exemplairer. Langues et cultures. Le discours sur les langues en Suisse : d’un modéle d’exemple
a un cas problématique ? (pp. 77-83). Colloque du 11 novembre 2005, Bienne. Berne : Aca-
démie suisse des sciences humaines et sociales.

Berthoud, G., Ischy, E. & Simonis, O. (2002). La sociéé de l'information: la nonvelle frontiére?
Université de Lausanne, Institut d’anthropologie et de sociologie.

Demorgon, J. (1989). Lexplorations interculturelle: pour une pédagogie internationale. Paris: A.
Colin

Demorgon, J. (1998/2002). Lhistoire interculturelle des sociétés. Paris: Anthropos.

Demorgon, J. & Lipianski, E. M. [sous la dir.] (1999). Guide de linterculturel en formation.
Paris: Retz.

Demorgon, J. (2000). Linterculturation du monde. Paris: Anthropos.

Demorgon, J. (2000). Complexité des cultures et de linterculturel; [suivi de] contre la pensée
unique. Paris: Anthroopos

Demorgon, J. (2005). Critique de linterculturel. Paris: Anthropos.

Etounga-Manguelle, D. (1991). LAfrique a-t-elle besoin d'un programme d'ajustement culturel?
Paris: Nouvelles du Sud.

Fanon, E (1971, [1952]). Peau noire, masques blancs. Paris : Seuils, Points Essais.

Finkielkraut A. (1987). La défaite de la pensée. Paris: Gallimard folio essais

Kelman, G. (2005). Au-dela du Noir et du Blanc. Paris : Max Milo.

Leclerc, G. (2000). La mondialisation culturelle. Les civilisations a épreuve. Paris: Presses Uni-
versitaires de France.

Lévi-Stauss, C. (1952/2001). Race et Histoire. Race et Culture. Paris: Albin Michel/Editions
UNESCO.

Maffesoli, M. (2003). Le Vayage ou la conquéte des mondes (p. 6). Paris: Editions Deervy

Marramao, G. (2003). Passaggio a Occidente. Torino: Bollati Boringhieri.

Wicker, H.-R., Fibbi, R. & Haug, W. (2003). Les migrations et la Suisse. Zurich: Seismo.

Widmer, J. 2005. «Constitution d’une Suisse plurilingue». In La diversité des langues en Suisse
dans le débat public. Une analyse socio-historique des transformations de lordre constitutionnel
des langues de 1848 i 2000 (pp. 1-30, 2e édition). Berne : Peter Lang.

Windisch, U. (1992). Les relations quotidiennes entre Romands et Suisses allemands. Lausanne:
Payot.

Mots clés: interculture, citoyenneté, migratio, migration, pensée migrante, voy-
age

414 Schuweizerische Zeitschrift fir Bildungswissenschaften 29 (3) 2007



Auf dem Weg zu einem erweiterten Migrationsgedanken

Zusammenfassung
Dieser Artikel versucht, iiber die sowohl in der Theorie als auch insbesondere in
der Praxis hiufig verbreitete reduzierte Vorstellung von Interkulturalitit als ein-
faches Werkzeug zur Steuerung der Zuwanderung hinauszugehen.

Anstatt dialektisch iiber die Verbindung zwischen Migration und Interkultu-
ralitit zu streiten, verstirken wir diese, indem wir einen erweiterten Migrations-
gedanken vorschlagen. Dieser umfasst eine Bewusstseinsbildung fiir die pan-mi-
gratio: Das bedeutet, dass wir in einer Welt immer wiederkehrender Reisen,
nicht nur der Menschen, sondern auch von Waren, Ideen, Gedanken und Vor-
stellungen leben. Somit ladsst sich die migratio nicht auf eine rein wirtschaftliche
Migrationen reduzieren. Diese grundlegende Dimension unserer Zeit ernst zu
nehmen bedeutet auch, die verschiedenen Ebenen der Interkulturalitit, in der
wir leben, ernst zu nehmen: Den konstanten intra-schweizer Dialog zwischen
verschiedenen Kulturen und Sprachen, die Frage der innereuropiischen Aussoh-
nung und vor allem die Verbreitung der Interkulturalitit in der Welt.

Schlagworte: Interkulturalitit, Migration, Cultural Citizenship, pensée migrante,

Per un pensiero migrante

Riassunto

Questo articolo aspira a superare una concezione riduttiva dell'interculturalita in
quanto semplice strumento della gestione dell’'immigrazione cosi come ¢ spesso
teorizzata e soprattutto praticata. Invece di contestare il legame tra migrazione e
intercultura, 'articolo cerca di rinforzarlo dialetticamente, proponendo un pen-
siero migrante che consiste in una presa di coscienza della pan-migratio: ossia del
fatto che viviamo in un mondo di viaggio perpetuo, che non riguarda unica-
mente le persone ma anche le merci, le idee, i pensieri e le rappresentazioni. Cosi
la migratio non si limita alle migrazioni economiche. Considerare seriamente
questa dimensione costitutiva della nostra cultura significa considerare seria-
mente i differenti livelli di intercultura che noi viviamo: la costanza dialogica
intrasvizzera tra le culture e le lingue differenti, la questione della riconciliazione
intraeuropea e soprattutto 'interculturazione del mondo.

Parole chiave: intercultura, cittadinanza, migratio, migrazione, pensiero mi-
grante, viaggio

Revue suisse des sciences de L'éducation 29 (3) 2007 415



Toward a migrating thought

Summary

This article attempts to go beyond the reductionist conception of intercultura-
lity, which is often defined into theories and into practices as a simple tool to ma-
nage immigration. Instead of dialectically challenging the link between migra-
tion and interculture, we reinforce this link by suggesting the notion of
migrating thought. This notion refers to the pan-migratio awareness, i.e. to the
fact that we live into a world of perpetual journeys not only of persons, but also
of goods, ideas, thoughts, and representations. In this perspective, the migratio
phenomena can not be reduced to economical migrations. If we seriously want
to consider this phenomena as a component of our time, that means we seriously
have to consider the different intercultural levels we experience : the constant
intra-swiss dialogue between different cultures and languages, the intra-euro-
pean conciliation question, and, above all, the interculturation of the world.

Keywords: interculturality, Cultural Citizenship, migration, migrating thought.

416 Schweizerische Zeitschrift fir Bildungswissenschaften 29 (3) 2007



	Vers une pensée migrante

