
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften = Revue suisse
des sciences de l'éducation = Rivista svizzera di scienze
dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 29 (2007)

Heft: 3

Artikel: Vers une pensée migrante

Autor: Ngoenha, Severino / Ferilli, Laura

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786723

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thema

Vers une pensée migrante

Severino Ngoenha et Laura Ferilli

Cet article prétend dépasser la conception réduite de l'interculturalité en tant que
simple outil de gestion de l'immigration telle quelle est souvent théorisée et surtout
pratiquée. Dialectiquement, au lieu de disputer le lien entre migration et interculture,

nous le renforçons en proposant une pensée migrante. Celle-ci consiste en une

prise de conscience de la pan-migratio; c'est-à-dire que nous vivons dans un monde
de voyage perpétuel, non seulement des personnes mais aussi des marchandises, des

idées, des pensées et des représentations. Ainsi, la migratio ne saurait se réduire aux
migrations économiques. Prendre au sérieux cette dimension constitutive de notre

époque signifie prendre au sérieux les différents niveaux d'interculture que nous
vivons: la constant dialogue intrasuisse entre les cultures et les langues différentes, la

question de la réconciliation intraeuropéenne et surtout, l'interculturation du
monde.

Introduction

L'association entre interculturalité et migration est devenue si communément
admise qu'elle a fini par masquer les dimensions économiques, politiques,
géographiques, générationnelles ou de genres — que les approches interculturelles
devraient comprendre — et réduit ainsi toute la complexité de ces dernières à

l'immigration.
A partir de ce constat, quelles ouvertures théoriques pouvons-nous envisager

pour sortir du piège dans lequel l'interculturalité s'est laissé enliser? Dans cet
article, nous prendrons le risque épistémologique de proposer une alternative à

l'impasse herméneutique créée par le lien entre interculturalité et migration.
Dialectiquement, nous tenterons de renforcer ce lien plutôt que de le disputer.

Pour ce faire, notre position sera de prendre la migratio (déplacement d'un
lieu à un autre) pour ce qu'elle est, c'est-à-dire non comme un épiphénomène de

la société contemporaine - nommée aussi société de l'information et du savoir
(Berthoud, Ischy & Simonis, 2002) -, mais comme constitutive de cette dernière.

Revue suisse des sciences de L'éducation, 29 (3) 2007, 399-416
ISSN 1424-3946, Academic Press Fribourg

399



Thema

Il est vrai que les migrations visibilisées sont principalement constituées par
des personnes. Mais ne sont-elles pas moins importantes — par la densité et la durée

- que les migrations des biens et services économiques? Et que dire de la
circulation exponentielle de l'information - principal critère d'identification de notre

société - qui ne connaît ni passeport ni douane?

Même si nous arrivions, par des mesures politiques, à maîtriser les migrations
des individus, la circulation des biens n'en serait pas entachée pour autant car la

déconnexion des économies, suggérée par Samir Amin dans les années 80, est

improbable. A fortiori, même dans un tel scénario, il est difficile d'imaginer que
la circulation des images et des messages - qui contiennent des valeurs et contre-
valeurs, des croyances, des représentations et des idéaux — véhiculés par les

technologies, arrêtera sa progression et le processus de migratio.
En effet, nos chaînes de télévision et les blogs de toute sorte continueront à

nous présenter les conflits au Moyen-Orient et au Darfour, la pauvreté en Afrique,

la progression économique de l'Inde et de la Chine ainsi que la nécessité

écologique de la mobilisation de tous pour sauver la planète.
A partir de ce que nous venons d'exposer, il nous semble problématique de

réduire, d'une part, la migratio aux immigrations économiques des populations et,
d'autre part, l'interculturalité à celles-ci car, même sans déplacement des personnes,

par le biais de la circulation des biens et de l'information, il y aurait,
inexorablement, «interculturation du monde» (Demorgon, 2000).

Dès lors, nous voyons se dessiner l'exigence d'une nouvelle forme de pensée

qui tienne compte de la dimension essentielle de la migratio dans notre «village
global» et qui reconnaisse le visage humain de tous les villageois ainsi que leur
manière spécifique de se signifier à eux-mêmes et aux Autres (ce que nous appelons

la culture): il s'agit de la pensée migrante, posée à la source de l'interculturalité.

L'éducation, dont la mission est de préparer les jeunes au monde dans lequel
ils vont vivre, ne peut faire l'économie de la pensée migrante sans se trahir.

Comp lexifier l'interculturalité
Interculture et immigration

La tendance est, tant au niveau de la recherche, de la politique que des pratiques,
de réduire systématiquement l'interculturalité au champ de l'immigration «qui

pose problème». C'est dans cette logique que nous la retrouvons généralement
intégrée à la sociologie des migrations en France et à la pédagogie destinée aux
enfants migrants en Italie.

La simplification de l'interculturalité ne semble pas avoir épargné la Suisse. À
titre d'exemple, le PNR 39, projet du Fonds national suisse de la recherche

scientifique s'étendant de 1995 à 2002, «Migrations et relations interculturelles»,

400 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 29 (3) 2007



T h

poursuivait le but de «mieux comprendre les phénomènes migratoires et les

relations interculturelles dans leur complexité». Pour ce faire,

un budget de huit millions fut alloué à 28 travaux de recherche dans les domaines

suivants: santé, affaires sociales, travail, formation, marché de l'emploi,
développement urbain, droit, histoire et politique. Les connaissances acquises par le

PNR 39 ont permis d'influencer directement les usages relatifs aux migrations,

par exemple les modèles d'intégration urbaine de Bâle et de Berne, ainsi que
l'élaboration de la nouvelle loi sur les étrangers ou encore l'ouverture de forums axés

sur les recherches migratoires à Neuchâtel et, récemment, à Varsovie.1

Dans la suite du texte qui présente les résultats de ces recherches, on peut lire:
«Alors que les 'anciens' migrants d'Europe du Sud se sont relativement bien établis

comme travailleurs immigrés, les nouveaux' migrants, de l'ex-Yougoslavie,
d'Asie ou d'Afrique par exemple, sont beaucoup plus marginalisés. Comme
l'atteste un projet récemment achevé du PNR 39, toutes les catégories d'immigrants
subissent une discrimination salariale systématique sur le marché de l'emploi,
qui découle directement de leur statut de séjour (type de permis). Après déduction

de paramètres variables comme la formation ou l'expérience, les différences
salariales par rapport aux Suisses demeurent encore de 3,6% chez les titulaires
d'un permis d'établissement, de 4,5% chez les résidants à l'année, de 15% chez
les anciens saisonniers et, comme l'indique une autre enquête, de 45% chez les

requérants d'asile. Les scientifiques constatent aussi que les demandeurs d'asile —

devenus depuis indispensables dans plusieurs secteurs de l'économie — prennent
toujours plus le rôle des anciens travailleurs immigrés et, comme ces derniers à

l'époque, servent de «tampon conjoncturel».2

Le réductionnisme des approches interculturelles apparaît de façon encore plus

patente dans le domaine de l'éducation où celles-ci semblent (con)cerner non
seulement l'immigration, mais plus spécifiquement la migration des enfants a

priori pauvres et faibles.
A ce propos, la rubrique «Langue et éducation interculturelle» du site internet

de la Conférence suisse des directeurs cantonaux de l'instruction publique
(CDIP) est très éloquente. En effet, les publications que nous y trouvons, outre
le rapport concernant la formation des enseignantes et enseignants aux approches

interculturelles, concernent toujours les élèves issus d'une migration perçue
implicitement comme défavorisée: «Scolarisation des enfants portugais en
Suisse», «Des élèves italiennes et italiens en Suisse», «Le parcours scolaire et de

formation des élèves immigrés à 'faibles' performances scolaires», etc.
De même, pour le projet vaudois du Département de la formation et de la

jeunesse «Bus plurilingue-Livres migrateurs» qui se déroula d'octobre 2004 à janvier

2005 et dont le but était de proposer aux élèves des cycles primaires «des livres

écrits dans diverses langues pour les rendre attentifs à la richesse linguistique
et culturelle du milieu dans lequel ils vivent»^, a-t-il été nécessaire de préciser que
ce projet n'était pas destiné uniquement aux élèves allophones et pouvait intéres-

Revue suisse des sciences de l'éducation 29 (3) 2007 401



Thema

ser toutes les classes et que, par conséquent, «tous les enseignant-e-s de la région
(et non seulement ceux du CIF (cours intensifs de français) ou des classes

d'accueil) sont invités à participer à cette action jusqu'à fin janvier 2005».^ D'après
le rapport d'évaluation de ce projet, malgré l'invitation élargie de la Direction
pédagogique, le but n'a pas été atteint car la composition de l'échantillon
d'enseignantes et d'enseignants présents lors des manifestations organisées autour du
«Bus plurilingue» montre que «les classes touchées sont des classes plutôt hétérogènes

avec de fortes proportions d'allophones» (Batori, 2005, p. 9).

Peut-être le réductionnisme dans lequel se complaît le concept d'interculturalité
en pédagogie helvétique a-t-il trouvé un nid dans le cadre théorique au sein

duquel les recherches en éducation se sont installées. En effet, la philosophe Martine

Abdallah-Pretceille, qui représente une des références théoriques principales

pour l'interculturalité dans l'enseignement et la recherche, est fréquemment
citée dans les projets de l'instruction scolaire en Suisse romande tout comme dans

les rapports de la CDIP susmentionnés.
En substance, dans sa théorie exposée en 1986, Martine Abdallah-Pretceille

situe la genèse de l'interculturalité en 1975 dans le milieu scolaire français, en
lien avec la décolonisation et les problèmes — allant des échecs scolaires des
enfants aux difficultés du corps enseignant — entraînés par la présence toujours plus
importante d'enfants provenant des anciennes colonies sur le sol français
métropolitain.

Le mérite de cette approche est d'avoir pris au sérieux la situation de l'époque

- c'est-à-dire une certaine urgence face aux difficultés et souffrances des élèves, des

enseignants et des parents - et élaboré des propositions concrètes pour les

surmonter. On peut également saluer le fait que la philosophe française ait situé
l'interculturalité au cœur de l'instruction publique, ce qui a pour effet de lui conférer

une position et un rôle particuliers dans la société car, ce faisant,
Abdallah-Pretceille présuppose que l'école remplit une mission bien particulière,
différente des autres institutions étatiques en charge du bien-être public — telle

que la police par exemple.5 L'école revêt la fonction de transmettre un vocabulaire

et une grammaire des valeurs communs à un ensemble qui, a priori, pourrait être

appréhendé comme hétérogène. Ainsi, cette approche permet d'attribuer à l'école

un rôle majeur dans la construction du monde de demain et met en exergue toute
la noblesse du métier d'enseignante et d'enseignant, pas en tant que transmetteur
de connaissances spécifiques — telles que les mathématiques, la géographie,
l'histoire ou l'allemand —, mais en tant que «forgeronnes et forgerons» des consciences

citoyennes chez les enfants — qu'ils soient indigènes ou qu'ils proviennent
d'ailleurs — afin qu'ils puissent partager des repères communs et coopérer.

Néanmoins, cette acception de la perspective interculturelle est réductrice et
le piège dans lequel elle a fait tomber le concept d'interculture est que l'objet
prioritaire et presque unique de la pédagogie interculturelle soit devenu, et

demeure, malgré les différents masques qu'elle revêt, les enfants issus de la migra-

402 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 29 (3) 2007



Thema

tion et identifiés principalement par leurs manques (pédagogie compensatoire).
Par conséquent, elle empêche d'appréhender la complexité des multiples situations

scolaires contemporaines qui, dépassant de loin l'unique problématique de

l'immigration des personnes, concerne chaque actrice et acteur de la société en

contact avec l'omniprésence de la migratio des individus, il est vrai, mais surtout
des choses, des idées et des représentations.

InterculturaLi té comme réconciliation intraeuropéenne
Le philosophe et sociologue Jacques Demorgon pose la genèse de l'interculturel
dans le processus de réconciliation intraeuropéen qui aurait démarré en 1963

avec la signature de l'Accord portant sur la création de l'Office franco-allemand

pour la Jeunesse (découlant du Traité de coopération franco-allemande de la
même année).^ Selon l'article 2 de l'Accord,

l'Office a pour objet de resserrer les liens qui unissent les jeunes des deuxpays, de

renforcer leur compréhension mutuelle et, à cet effet, de provoquer, d'encourager
et, le cas échéant, de réaliser des rencontres et des échanges dejeunes»/

Ainsi furent constitués des cycles de rencontres internationales animés par une
équipe pluridisciplinaire d'enseignants universitaires et de chercheurs
professionnels appartenant aux deux pays.

L'une des règles de ces rencontres «expérimentales» était l'acceptation des monolingues

et la non-présence d'interprètes professionnels, le groupe devant trouver en

son sein les ressources linguistiques nécessaires. [...] Les conditions étaient réunies

pourpermettre auxparticipants et aux chercheurs d'aborder en profondeur nombre

des problématiques interculturelles franco-allemandes et autres (Demorgon,
2002, p. 5).

Contrairement à Abdallah-Pretceille, Demorgon «cherche le chemin de l'invention

de l'interculturel» (Hess, in Demorgon, 2002, p. 4), non en 1975 mais plus
de dix ans auparavant, ce qui n'est pas sans conséquences dans la conception des

approches interculturelles. En effet, situées à cette époque, elles ne peuvent plus
trouver leur source dans le processus de décolonisation et d'immigration des

anciennes colonies françaises.
La conséquence logique de cette perspective est celle de libérer l'interculturel

des conflits entre deux cultures conçues comme radicalement différentes et
surtout axiologiquement inégales. Il s'agit, au contraire, d'une conception de
l'interculturel en tant que dialogue entre les héritiers de Goethe et Baudelaire,
Renoir et Dürer ou encore Beethoven et Berlioz, c'est-à-dire du dialogue entre deux
nations qui se reconnaissent de cultures d'égale dignité.

En définitive, en proposant la réconciliation intraeuropéenne comme point
de départ de l'interculturel, la position de Demorgon peut permettre de dépasser
la dichotomie entre autochtones et étrangers, demandeurs et donneurs, aussi

bien que la hiérarchisation implicite des cultures que cela suppose, dans laquelle
a été enfermée l'interculturalité. En effet, il ne se traite ici nullement d'immigration

et des problèmes posés par celle-ci aux nations d'accueil mais bien d'un pro-

Revue suisse des sciences de L'éducation 29 (3) 2007 403



cessus de réconciliation — entamé il y a quarante-cinq ans — entre le peuple
allemand et le peuple français, dans le but de mettre fin aux conflits nationalistes en

Europe.

Interculturation du monde
Deux ans plus tard, le même Demorgon dépasse le cadre de la réconciliation

intraeuropéenne et parle de «l'interculturation du monde» (2000). Pour défendre

cette thèse, il divise l'histoire humaine en quatre grandes périodes d'organisation

sociale post-préhistoriques dans lesquelles l'activité sociétale se différencie

en quatre grands secteurs: religieux, politique, économique et informationnel.
Dans la première forme de société, communautaire-tribale, aussi bien que dans

celle qui lui succède, celle des royaumes et empires, le religieux et le politique
organisent la société en contrôlant l'économie et l'information. Les nations
marchandes, forme sociétale qui suit, ont émergé grâce au renversement de la hiérarchie

précédente: «Une nation marchande repose en effet sur l'association des

acteurs économiques et informationnels qui contrôlent le religieux et le politique»

(Demorgon, 2005, p. 199). La quatrième forme, dans laquelle nous nous
trouverions aujourd'hui, est informationnelle mondiale, caractérisée à la fois par
l'augmentation quantitative de l'information et l'accélération exponentielle de sa

circulation.
Par conséquent, selon le philosophe français, nous assistons, de manière

irréversible et structurel, à un double processus: à l'explicite et controversée globalisation

économique et à une implicite mais non moins insidieuse mondialisation
culturelle.8 Avec les échanges et les collaborations économiques contrôlées
circuleraient des éléments culturels moins perceptibles mais tout aussi conséquents.
Cette approche est également défendue par d'autres penseurs, tels le philosophe
Gérald Leclerc dans La mondialisation culturelle (2000) et le politologue Paul

Ariès dans La McDonaldisation du monde (1998).
Pour illustrer le propos de Demorgon par un exemple qui nous est proche, le

drame quasi national qu'a entraîné en 2000 le rachat d'Alusuisse - patrimoine
helvétique, tout comme le fut Swissair - par Alcan (dont le siège est au Canada),

a montré qu'au-delà d'une simple transaction financière, s'est joué le risque
d'une transaction culturelle, ou, pour le dire avec les mots de Daniel Etounga-
Manguelle (1991), d'un «ajustement culturel». Si, à la suite d'une profonde crise,
des arrangements ont pu être trouvés entre les employés d'Alusuisse et Alcan,
afin de ne pas trop modifier la culture de l'entreprise, il n'est pas certain qu'il en

sera de même aujourd'hui. En effet, la multinationale américaine Alcoa, numéro

un mondial de l'alumium, a lancé en mai de cette année une OPA hostile de 33
milliards de dollars pour racheter Alcan, numéro deux mondial. Lorsque Alcoa a

racheté les deux plus grandes usines extractrices d'aluminium en ex-URSS dans

les années 90, cela n'a pas été - et de loin — qu'une opération financière. Les

méthodes de travail ont changé, la gestion des ressources naturelles s'est rationalisée,
des connaissances humaines ont été dilapidées par la restructuration décidée aux

404 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 29 (3) 2007



Etats-Unis, les cadres ont dû se mettre à l'anglais, etc. La culture managériale
américaine s'est imposée à la population concernée par ce rachat. Ainsi, il est
légitime de nous demander si, dans le cas où l'OPA aboutissait, les personnes
touchées de près et de loin par Alcoa en Suisse ne devront pas subir un «ajustement
culturel» allant de pair avec un «ajustement économique» les dépassant largement.

L'interculturalité intrahelvétique
Préambule:

Le peuple et les cantons suisses, [...] déterminés à vivre ensemble leurs diversités

dans le respect de l'autre et l'équité, [...].
Art. 2 al. 2

Elle [la Constitution] favorise la prospérité commune, le développement durable,
la cohésion interne et la diversité culturelle du pays.

Art. 69 al. 3

Dans l'accomplissement de ses tâches, elle tient compte de la diversité culturelle et

linguistique du pays.

Art. 70 al. 2
Les cantons déterminent leurs langues officielles. Afin de préserver l'harmonie
entre les communautés linguistiques, ils veillent à la répartition territoriale
traditionnelle des langues et prennent en considération les minorités linguistiques
autochtones.

Le préambule de la Constitution tout comme les articles susmentionnés peuvent
être interprétés comme un plaidoyer en faveur de l'interculturalité intraSuisse.
En effet, y sont mentionnés la volonté de faire rimer la cohésion interne avec la
diversité linguistico-culturelle (art. 2 et 69), le respect de l'autre et l'équité, ainsi

que la détermination de «préserver l'harmonie entre les communautés linguistiques

(art. 70). De plus, l'article 2 conçoit la Constitution comme un moyen de

favoriser la «prospérité commune».

Pourtant, bien que la diversité intrahelvétique — revendiquée et défendue déjà
dans l'Acte de Médiation par Napoléon en 1803 — et l'entente interculturelle
soient devenues, à côté de la démocratie directe, une sorte de référence, de

marqueur d'une identité plurinationale en opposition aux grandes patries mononationales

voisines que sont la France, l'Allemagne et l'Italie (Widmer, 2005), cet
idéal de cohabitation n'est pas des plus faciles et demande des efforts de tous les

groupes culturels et linguistiques au quotidien.
À titre d'exemple, la question de la «bonne» politique des langues dans le

système éducatif a toujours eu de la difficulté à trouver un consensus entre tous les

acteurs. Bien que l'instruction relève de la compétence des cantons, certains
domaines, comme l'enseignement des langues, doivent faire l'objet d'accords
intercantonaux. Ainsi en est-il de l'introduction de l'apprentissage dans les classes

primaires d'une langue seconde, nationale, préconisée déjà dans les recommandations

de la CDIP en 1975.

Revue suisse des sciences de l'éducation 29 (3) 2007 405



T h

Par ailleurs, à la fin des années 90, les directeurs cantonaux ont passé un
accord prévoyant l'enseignement de deux langues «étrangères» au primaire, sous-
entendus l'anglais et une seconde langue nationale, ce qui démontre une volonté
de renforcer la cohésion nationale sans pour autant prétériter ce que Demorgon
appelle l'interculturation du monde.

Et pourtant, nonobstant ces efforts pour «donner un ordre politique à la
diversité linguistique en Suisse» (Widmer, 2005, p. 3) et parallèlement se mettre en

phase avec la globalisation et son symbiote qu'est l'anglicisation^, plusieurs
cantons suisses alémaniques ont successivement vu, depuis 2004, des initiatives
populaires remettre en cause ces pactes intercantonaux en proposant de n'enseigner

que l'anglais dans les classes primaires, donnant la primauté à l'interculturation
du monde au détriment de l'interculturalité intra-helvétique. Ceci eut pour effet
de soulever des interrogations quant à l'actualité du modèle suisse. En effet,

en 2005, le sociolinguiste et historien Sandro Bianconi parla de «crise aiguë
actuelle du plurilinguisme en Suisse» (p. 78) et d'une «époque où la solidarité
confédérale n'est plus une valeur appréciée, où l'on assiste au triomphe du pragmatisme

utilitariste centré sur l'anglais» (p. 81). Heureusement, la volonté de vivre
ensemble dans le respect des différences fut réaffirmée par les votations populaires,

via l'option pour l'enseignement de deux langues «étrangères» à l'école
primaire, ce qui eut pour conséquence de renforcer le pacte confédéral interculturel,

y compris dans le domaine linguistique. Malgré cette difficulté de parcours
dans l'exercice interculturel que la Suisse a traversée, la volonté de la convivence
dans l'unité et dans la diversité — à travers la vox populi — l'a remporté sur les

velléités régionales ethnocentrées qui nous guettent et nous rappellent la nécessité

d'une vigilance interculturelle permanente.
Malgré son issue positive, cette crispation autour de l'enseignement des

langues nationales démontre la fragilité de l'entente confédérale au quotidien — pensons

au nombre de fois où l'épouvantail du Röstigraben est mobilisé - et permet
de mettre en lumière l'importance du dialogue entre les diverses cultures la

composant. L'interculture, dans l'exemple ci-dessus, n'a rien à voir avec la présence
des élèves immigrants, mais avec la convivence intrahelvétique, d'une part, et le

processus de globalisation d'autre part.

Toutefois, la controverse autour des langues n'est pas l'unique pierre d'angle sur
laquelle nous pouvons poser notre thèse de l'interculturel comme levier d'un
continuel dialogue intrahélvétique. De la vaste recherche dirigée par Uli
Windisch (1992) sur les relations quotidiennes entre les Suisses romands et les

alémaniques ressort clairement à quel point l'entente confédérale repose sur une

négociation permanente, jamais acquise, encore à construire. S'attardant sur Fri-
bourg, il met en exergue le fait que la coexistence harmonieuse est périodiquement

rongée par des revendications alémaniques et des crispations romandes.
Au-delà du principe de territorialité des langues et des frontières linguistiques —

éléments les plus palpables peut-être —, grouillent des conflits liés tour à tour à

406 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 29 (3) 2007



h e m a

l'évolution déséquilibrée de l'économie fribourgeoise et de son industrialisation,
à des oppositions entre anciens et nouveaux habitants et entre ruraux et citadins.
Toutes ces sources de tension en terre fribourgeoise — mais également présentes
ailleurs — indiquent autant de dimensions susceptibles de mobiliser les approches
interculturelles.

A celles-ci, nous pourrions très certainement ajouter celle du décalage des

références axiologiques entre les générations, ce qui n'est pas propre à la Suisse.

Cela a, par ailleurs, amené le philosophe français Alain Finkielkraut à décréter,
dans La défaite de la pensée (1988), que le drame de l'école — mais peut-être le

constat s'étend-il à l'entier de notre société — est que les enseignantes et enseignants

sont modernes alors que les élèves sont postmodernes.

Les approches interculturelLes en éducation en Suisse
Cristina Allemann-Ghionda, Claire de Goumoëns et Christiane Perregaux ont
publié, en 1999, un rapport concernant l'enseignement des approches interculturelles

dans la formation des maîtres en Suisse, dont les conclusions ont été

reprises et mutées par la CDIP en recommandations, à l'intention des Hautes écoles

pédagogiques naissantes, quant à ses exigences pour la formation des

enseignantes et enseignants.
Il est vrai que la mention d'une formation aux approches interculturelies,

couplée à la nécessité, pour les instances de politiques scolaires, de prendre des

mesures afin de gérer l'hétérogénéité croissante des classes, apparaît déjà dans les

recommandations de 1972. Celles-ci, à l'instar des travaux d'Abdallah-Pretceille,

pointent exclusivement les enfants migrants ou, plus précisément, contiennent
des consignes quant à la manière d'être des enseignantes et des enseignants vis-à-
vis de ces enfants «particuliers». Celles de 2000, en revanche, visent, à travers la
formation des maîtresses et des maîtres, une pédagogie qui se veut interculturelle,

c'est-à-dire ouverte à tous les élèves et comprenant toutes les disciplines. En
effet, d'une part, les auteures reprennent à leur compte, dès le premier paragraphe,

le lien étroit, presque intrinsèque, entre migration et interculturalité en
écrivant que «la complexité de l'enseignement dans des classes hétérogènes et le

dénuement ressenti par les enseignantes et enseignants face à l'étrangeté de l'autre,
sa reconnaissance, son rapport aux savoirs, sa distance linguistique et culturelle, son

écart à la norme entraînent fréquemment la marginalisation d'élèves issus de

familles migrantes» (p. 7), et d'autre part, elles portent aussi l'accent sur l'éducation

interculturelle adressée à tous les élèves.

Paradoxalement, malgré l'élargissement évident de la conception de l'inter-
culturalité, les deux axes proposés, «intégration des élèves issus de la migration»
et «éducation interculturelle adressée à tous les élèves», sont maintenus distincts
l'un de l'autre car, selon les auteures, ceux-ci ne feraient pas «immédiatement appel

aux mêmes enjeux» (p. 10).
Cette distinction entre la catégorie «élèves migrants» et la catégorie «tous les

élèves» nous semble problématique dans la mesure où elle ne tient pas compte de

Revue suisse des sciences de L'éducation 29 (3) 2007 407



Thema

la dimension plurielle de la citoyenneté — communale, cantonale, suisse,

européenne, mondiale - et donc de la nécessité de doter les futur-e-s citoyen-ne-s des

outils à la fois axiologiques et de savoir-faire leur permettant d'intégrer — d'une
manière responsable et harmonieuse - les différents niveaux de leurs appartenances

culturelles au sein du village global dans lequel ils vivent déjà et qui se

restreint chaque jour davantage de par les multiples migratio.

On peut donc, à l'instar de Jacques Demorgon et son «interculturation du
monde» (2000) ou Gérald Leclerc et sa «mondialisation culturelle» (2000), affirmer

que c'est le monde entier et tous ses éléments qui, virtuellement ou
concrètement, migrent. Ainsi, la distinction entre élèves migrants et non migrants perd
sa substance puisque nous sommes toutes et tous des personnes migrantes — en

déplacement réel ou virtuel — et dès lors, les enjeux de l'interculturalité à l'école

concernent véritablement l'ensemble de la population. Ainsi, comme nous
l'avons déjà mentionné plus haut, la relation entre migratio et interculturalité non
seulement se trouve renforcée dans notre perspective, mais découle de leur con-
substantialité dans l'émergence de cette forme de pensée fertilisante qu'est la

pensée migrante.

Pensée migrante, voyage et école

Du voyage «Gefahr» au voyage «Erfahrung»
Migratio et interculturalité sont deux notions consubstantielles à la notion du

voyage. Les études linguistiques ont démontré que du mot Fahrt — voyage en
allemand — dérivent les mots Erfahrung — expérience — et Gefahr — danger -, deux

concepts qui pourraient bien symboliser les deux principales positions — une plus
constante et l'autre plus marginale — qui ont toujours caractérisé l'Occident face

à l'Autre.
La première met l'accent sur la dimension positive de toute rencontre, vue

véritablement comme porteuse de richesses humaines. C'est dans cette ligne que
s'inscrivent les pensées d'Hérodote, Montaigne, Rousseau ou encore Montesquieu,

et dont l'apogée se trouve dans l'anthropologie savante telle qu'elle
émerge à partir du XIXe siècle.

La seconde position insiste sur le danger que peut représenter, pour l'ordre
culturel interne (crainte de Platon ou du Descartes des Méditations métaphysiques),

toute rencontre avec l'altérité. À ce titre, il importe soit de limiter les

contacts avec elle, soit alors de l'assimiler au même. C'est dans cette perspective qu'il
faut comprendre le voyage missionnaire, tout comme le voyage philanthropique
et colonial.

Un des dangers qui guette les approches interculturelles comme elles sont
conçues, mais surtout pratiquées actuellement, est celui d'emboîter le pas au voyage

408 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 29 (3) 2007



Thema

assimilationniste, propre aux missionnaires, à partir du postulat selon lequel,
étant donné que les païens, les sauvages, les barbares sont désormais intra-muros,
il s'agirait de former des spécialistes — missionnaires des temps modernes — chargés

de leur conversion culturelle.
Une alternative à ce danger serait de recentrer l'interculturel autour du voyage

anthropologique qui postule, si ce n'est l'égalité des différences culturelles, au
moins leur totale respectabilité et la nécessité de leur existence pour l'humanité.

Il nefautpas oublier que l'hétérogénéité, même si elle est beaucoup plus dérangeante,

même si elle est beaucoup plus difficile à penser, est source de vie. C'est avec
le «contradictoriel» (S. Lupasco, G. Durand) que commence l'existence, alors que
l'identique ou l'homogène bien que plus pacifique ou plus cernable reste
potentiellement mortifère (Maffesoli, 2003, p. 6).

En effet, parce qu'il est et qu'il demeure différent, l'Autre suscite l'intérêt.

Dans ce sens-là, le défi de la pensée migrante est de dissocier le voyage du danger,

c'est-à-dire de la crainte de l'Autre et ses corollaires que sont soit sa mise à

distance, soit son assimilation. Ceci aurait pour effet de laisser le champ libre au

voyage en tant que Erfahrung, expérience de l'Autre qui nous amène à notre propre

enrichissement anthropologique et culturel.

L'école, par sa position charnière entre la prime enfance et l'âge adulte, le local et
le global, le passé et le futur, peut jouer un rôle déterminant dans la construction
d'un monde migrant fécond, où 1 'Erfahrung du voyage anthropologique
l'emporterait enfin sur la réduction au même du voyage missionnaire.

Propositions pour La formation à La pensée migrante et
pour La recherche

Les cours d'interculturalité, en adéquation avec la pensée migrante, destinés aux
futur-e-s enseignantes et enseignants, devraient s'orienter vers deux axes de réflexion.

Le premier consisterait à réfléchir à cette particularité de notre époque : nous
sommes dans «un monde en voyage». Le voyage omniprésent «de tout» est
constitutif de notre quotidien. Cette prise de conscience a partiellement eu lieu au
niveau économique. À travers les mouvements boursiers, les marchés mondialisés,
les délocalisations d'entreprises, etc., la dimension économique de la pensée

migrante est la plus directe à saisir. Il faut dire que son attirail technologique et
communicationnel de plus en plus répandu dans les chaumières y a largement
contribué. Toutefois, il s'agit bien de rendre compte que ce ne sont pas que les

capitaux transitant entre les Bourses de New York, Paris et Tokyo qui constituent
la pensée migrante et la nécessité d'une approche interculturelle. Au contraire
même, ce sont tous les autres éléments voyageurs qui méritent notre attention
dans la mesure où nous sommes plus directement et plus concrètement aux pri-

Revue suisse des sciences de l'éducation 29 (3) 2007 409



ThemaHi

ses avec eux dans notre quotidienneté. Parmi ceux-ci, il y a les éléments les plus
immédiats, les plus palpables, telles que les habitudes culinaires — élément le plus
souvent pris en compte dans les écoles et qui a donné naissance à la pédagogie du

couscous -, les musiques, les films, les arts, les architectures, les modes
vestimentaires, les découvertes scientifiques, etc. Puis il y a une autre catégorie
d'éléments beaucoup moins visibles, plus abstraits, tels que les croyances, les

représentations du politique, les modèles de références, les maladies, les guerres, les

paix, les risques liés aux pollutions, les valeurs sociétales (la démocratie, les droits

humains, la justice), etc.

Ce processus de prise de conscience devrait néanmoins tenir compte du fait que
la représentation du voyage missionnaire demeure profondément ancrée en
chacune et chacun de nous. Nier cela reviendrait peut-être à renforcer le sentiment
de crainte vis-à-vis de l'altérité. Avoir l'honnêteté de reconnaître que nous sommes

encore habités par l'idée que l'Autre représente un danger potentiel permet
d'y faire face et nous mène au second axe de réflexion.

Celui-ci devrait permettre de travailler sur ce que cette crainte et cette méfiance
— substrats du voyage missionnaire — ont engendré comme misère : massacres des

Amérindiens et des Aborigènes d'Australie, l'esclavage, le colonialisme, la Shoah,
les conflits ethniques, la ségrégation, etc. Une prise de conscience — ou une avancée

morale selon Jacques Derrida - a pris naissance en Occident depuis la fin de

la Seconde Guerre mondiale, sur la nécessité de valoriser le respect des différences.

Elle s'est exprimée plus ou moins symétriquement sur trois plans.
Premièrement, en particulier à travers les écrits d'anthropologues, les idées se

sont mues vers le respect de la diversité des cultures et des peuples:
La tolérance n'est pas une position contemplative, dispensant les indulgences à ce

quifut ou à ce qui est. C'est une attitude dynamique, qui consiste àprévoir, à

comprendre et àpromouvoir ce qui veut être. La diversité des cultures humaines est

derrière nous, autour de nous et devant nous. La seule exigence que nouspuissionsfaire
valoir à son endroit (créatricepour chaque individu des devoirs correspondants) est

qu'elle se réalise sous desformes dont chacune soit une contribution à laplus grande

générosité des autres. (Lévi-Strauss, 1952/2001, p. 120).
Les premiers engagements de l'Unesco dans la lutte contre les préjugés raciaux
dès 1949, les Déclarations des Droits humains qui ne cessent de s'amplifier et de

se diffuser, le travail de mémoire autour de la Shoah et le lent processus de

reconnaissance du génocide arménien, sont autant de signes qui peuvent être

interprétés comme un progrès moral.
Deuxièmement, des mouvements de libération et de valorisation des minorités

et des différences jusque-là discriminées se mettent en branle, réclament - et

parfois obtiennent — des droits et des reconnaissances. Le droit des peuples à

disposer d'eux-mêmes est proclamé, le lent processus de décolonisation s'enclenche,
les Gender Studies, les Black Studies, les Folk Culture et autres Subculture Stu-

410 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 29 (3) 2007



Thema

dies émergent au sein des milieux universitaires et la discrimination positive
progresse, même si là aussi il y a le danger de tomber dans d'autres extrêmes, tel le

multiculturalisme.
Associé à ces deux pans, le troisième pan de l'évolution morale consiste à

effectuer le passage d'un paradigme assimilationniste à celui de l'intégration, voire
interculturel. Peu à peu, le nord de l'Europe s'est rendu compte que les ouvrières

et ouvriers migrants étaient des personnes : «Nous voulions des bras et ce sont
des être humains qui sont arrivés» (Max Frisch). La pédagogie spécifique aux
étrangers — qui tend à stigmatiser et exclure — a lentement laissé la place à une
pédagogie interculturelle ouverte sur la diversité et respectueuse de celle-ci, du
moins dans les discours. Afin de réaliser ses objectifs, l'école devrait permettre la

reconnaissance mutuelle et effective entre tous, offrir les outils qui permettent
d'aller vers l'Autre sans crainte et d'ouvrir enfin au dialogue plutôt que de

perpétuer le monologue des détenteurs de la violence symbolique, comme dirait
Bourdieu. Pour ce faire - et comme nous nous sommes efforcés de l'argumenter
jusqu'ici -, l'interculturalité ne peut se réduire aux minorités visibilisées et pro-
blématisées, comme le sont en général depuis quelques années les enfants des

Balkans, les enfants d'Afrique ou les enfants porteurs d'handicaps.

Le défi de la pensée migrante, par la médiation de l'école, pourrait être la
transmission du projet de Frantz Fanon, cité par Gaston Kelman, où chaque personne
aurait «[...] à s'écarter des voies inhumaines qui furent celles de leurs ancêtres

respectifs afin que naisse une authentique communication» (2005, p. 49). Kelman

explicite en ces termes la pensée de Fanon : «Il voudrait être tout simplement un
homme, et cette revendication est la colonne vertébrale de son essai, parce qu'il
sait que Noir et Blanc, Juif et Aryen, sont autant de créations hybrides qui ne

prennent un sens réel que quand l'homme cesse d'être un homme pour devenir

un loup, un prédateur, mû par de bas instincts de la recherche d'une survie égoïste

et barbare.» (Kelman, 2005, p. 50)

L'école, pour reprendre Abdallah-Pretceille, devrait être le lieu de formation de la

conscience citoyenne où se transmettent les valeurs partagées pour construire un
monde où la violence ne serait pas l'unique médium entre les humains. Pourtant,
si la recherche en sciences de l'éducation n'appuie pas une telle ambition, celle-
ci risque de n'être, au mieux, qu'un voeu pieux et au pire, un slogan donnant
bonne conscience aux divers «missionnaires modernes». En effet, il ne suffit pas
de proclamer une éducation interculturelle ouverte à tous les élèves et comprenant

toutes les disciplines. Pour que celle-ci advienne, une réflexion sur le
contenu et les méthodes d'enseignement de chaque discipline ne peut être évitée.
Comment faire pour qu'enfin l'enseignement des langues, par exemple, ne soit
plus vécu comme une corvée, un apprentissage fastidieux, mais comme une
passerelle vers la diversité, une ouverture sur un autre univers? Comment s'y prendre

pour que l'enseignement du français, de l'histoire ou de la géographie ait vé-

Revue suisse des sciences de L'éducation 2 9 (3) 2007 41 1



Thema

ritablement un contenu interculturel? Voilà les enjeux auxquels la recherche en
interculturalité doit impérativement répondre.

Conclusion

Nous avons essayé de mettre en lumière la nécessité, voire l'urgence pour notre
société, d'introduire et de pérenniser la pensée migrante dans l'institution
scolaire, à tous les niveaux. Bien entendu, les cours d'interculturalité au sein des

Hautes écoles pédagogiques ont été souhaités dans la formation de toutes et tous
les enseignant-e-s de l'école publique par la CDIP en 2000, mais qu'en est-il
concrètement Le nombre d'heures enseignées se restreint d'année en année et
les conditions d'enseignement se dégradent au fil du temps. Comment expliquer
ce phénomène alors que nous n'avons jamais autant parlé d'intégration et de

citoyenneté Peut-être une réponse valable vient-elle de Jacques Demorgon:
Trop souvent, les idéologies, voire les politiques, prétendent détenir des solutions

[...]. Ils proposent celles-ci au vote des citoyens comme si l'exercice du vote était

performatifet comportait automatiquement la réalisation des choix dominants

effectués. Malheureusement, il n'en est rien et l'on voit bien où nous en sommes.
L'absence d'horizon qu'ilfaudrait réellement atteindre par ses propres actions crée

une anxiétépermanente dans les populations. Elle lesfait se détourner, se désintéresser

de la cause publique comme la faiblesse des participations aux élections le

démontre bien (Demorgon, 2005, p. 204).

Les approches interculturelles au sein de l'enseignement obligatoire se limitent,
encore trop souvent, aux élèves migrants a priori porteurs d'handicaps culturels
et/ou linguistiques. Ainsi, ces approches, lorsqu'elles sont appliquées en classe,

sont fréquemment teintées d'un sentiment de charité envers les élèves issus de la

migration, ce qui ne fait qu'augmenter et renforcer la distance entre ceux qui
donnent et ceux qui reçoivent, partant du présupposé que les premiers sont les

autochtones et les seconds les migrants. Dans ce cas, l'interculturalité est conçue
comme une réponse «généreuse» à une situation négative.

Pourtant, cette manière de percevoir les approches interculturelles et leurs

apports n'est pas la seule possible. Par exemple, dans les programmes des Hautes
études de commerce, il est entendu depuis longtemps que l'interculturalité est

une nécessité pour accroître le marché en touchant des publics cibles de manière
culturellement adéquate. Dans la même veine, les grands entreprises multinationales

offrent des cours d'interculturalité pour leurs cadres et font ainsi le beurre
de bien des entreprises de communication.

À partir de ces constats, il semblerait que lorsqu'il y a un gain économique
direct, l'interculture soit intéressante et potentiellement moteur de mobilisation,
de financements et de perceptions positives à son égard. Mais doit-on simplement

accepter cela comme un état de fait irréversible ou pouvons-nous avoir

412 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 29 (3) 2007



h e m a

d'autres ambitions — plus humanistes et généreuses - envers l'interculture et son
insertion dans l'école obligatoire?

Nous faisons le pari — qui nous apparaît comme une nécessité vitale - que la
deuxième option est possible et c'est pourquoi nous avons tenté d'exposer une
acception large de l'interculture, qui dépasse les ethnocentrismes obsolètes
paralysants.

Face aux multiples situations d'interculture qui se présentent au quotidien,
l'école a le devoir de préparer chaque élève à ce qu'il puisse les percevoir comme
autant de chances qui lui sont données pour expérimenter, découvrir et s'ouvrir.
Nous pouvons espérer que l'enfant d'aujourd'hui — l'adulte du monde de demain
— habité et consolidé par la pensée migrante, sera en mesure de vivre avec sérénité

les situations où l'altérité, quelle qu'elle soit, loin d'être une menace ou un
danger pour son identité, sera vécue comme une opportunité.

L'éducation interculturelle, pour être prise au sérieux et lui permettre de déployer
ses innombrables potentialités, doit dépasser, et de loin, la problématique des
enfants étrangers dans les classes d'école. Il en va de notre responsabilité face aux
adultes de demain.

Notes
1 Extraits du site internet du Fonds national suisse, «Résultats finaux du Programme national

de recherche PNR 39», consultés le 8 mai 2007. http://www.snf.ch/F/NewsPool/Sei-
ten/mm_03jan27.aspx

2 Idem.
3 Cilette Cretton, Lettre d'information DGEO n°6du 21 février 2005.
4 Lettre d'information DGEO n°3 du mois de novembre 2004.
5 Chaque institution étatique remplit bien entendu un rôle spécifique, avec des devoirs dis¬

tincts assignés par l'État. Pourtant, il arrive que les devoirs des unes entrent en contradiction

avec ceux des autres. Cela est le cas dans le Canton de Vaud par rapport aux enfants
des familles sans permis de séjour valide. L'école a le devoir d'intégrer ces enfants au nom
des Droits de l'homme et la police, dont le devoir est le contrôle et la surveillance, a le
devoir de mettre à jour et d'expulser les personnes illégales sur le territoire suisse.

6 À ce sujet, voir par exemple les ouvrages de Jacques Demorgon: L'exploration intercultu¬
relle: pour une pédagogie internationale (1989/1991); Complexité des cultures et de l'in-
terculturel (1996/2000); L'histoire interculturelle des sociétés (1998/2002); Guide de I'in-
terculturel en formation (1999).

7 Accord trouvé sur le site officiel de l'Office franco-allemand pour la jeunesse, consulté le

17 avril 2007. [www.ofaj.org/page.php?nav=commun/scripts/pages_dyn.php?page=ac-
cord.htm&lng=fr]

8 La distinction entre globalisation et mondialisation est développée par le philosophe ita¬

lien Giacomo Marramao dans le premier chapitre de Passaggio a Occidente (2003).
9 Grin F. : «Deplus enplus, les tendances uniformisantes — qui sont à l'œuvre dans la dynamique

des langues — privilégient une langue : l'anglais».

Revue suisse des sciences de l'éducation 29 (3) 2007 413



h e m a

Références bibliographiques
Abdallah-Pretceille, M. (1986). Vers unepédagogie interculturelle. Paris: Presses de la Sorbonne.
Allemann-Ghionda, C., de Goumoëns, C. & Perregaux, C. (1999). Pluralité linguistique et

culturelle dans laformation des enseignants. Fribourg: Academic Press.

Ariès, P. (1998). Lesfils du McDo: La McDonaldisation du monde. Paris: Harmattan
Batori, F. (2005). Rapport d'évaluation du projet «Bus plurilingue», p. 9. non-publié
Bianconi, S. (2005). «Langues, culture et politique en Suisse. Lecture désabusée d'un cas

exemplaire». Langues et cultures. Le discours sur les langues en Suisse : d'un modèle d'exemple
à un casproblématique (pp. 77-83). Colloque du 11 novembre 2005, Bienne. Berne :

Académie suisse des sciences humaines et sociales.

Berthoud, G., Ischy, F. & Simonis, O. (2002). La société de l'information: la nouvelle frontière?
Université de Lausanne, Institut d'anthropologie et de sociologie.

Demorgon, J. (1989). L'explorations interculturelle: pour une pédagogie internationale. Paris: A.
Colin

Demorgon, J. (1998/2002). L'histoire interculturelle des sociétés. Paris: Anthropos.
Demorgon, J. & Lipianski, E. M. [sous la dir.] (1999). Guide de l'interculturel en formation.

Paris: Retz.

Demorgon, J. (2000). L'interculturation du monde. Paris: Anthropos.
Demorgon, J. (2000). Complexité des cultures et de l'interculturel; [suivi de] contre la pensée

unique. Paris: Anthroopos
Demorgon, J. (2005). Critique de l'interculturel. Paris: Anthropos.
Etounga-Manguelle, D. (1991). L'Afrique a-t-elle besoin d'un programme d'ajustement culturel?

Paris: Nouvelles du Sud.

Fanon, F. (1971, [1952]). Peau noire, masques blancs. Paris : Seuils, Points Essais.

Finkielkraut A. (1987). La défaite de la pensée. Paris: Gallimard folio essais

Kelman, G. (2005). Au-delà du Noir et du Blanc. Paris : Max Milo.
Leclerc, G. (2000). La mondialisation culturelle. Les civilisations à l'épreuve. Paris: Presses

Universitaires de France.

Lévi-Stauss, C. (1952/2001). Race et Histoire. Race et Culture. Paris: Albin Michel/Editions
UNESCO.

Maffesoli, M. (2003). Le Voyage ou la conquête des mondes (p. 6). Paris: Editions Deervy
Marramao, G. (2003). Passaggio a Occidente. Torino: Bollati Boringhieri.
Wicker, H.-R., Fibbi, R. & Haug, W. (2003). Les migrations et la Suisse. Zurich: Seismo.

Widmer, J. 2005. «Constitution d'une Suisse plurilingue». In La diversité des langues en Suisse

dans le débatpublic. Une analyse socio-historique des transformations de l'ordre constitutionnel
des langues de 1848 à 2000 (pp. 1-30, 2e édition). Berne : Peter Lang.

Windisch, U. (1992). Les relations quotidiennes entre Romands et Suisses allemands. Lausanne:

Payot.

Mots clés: interculture, citoyenneté, migratio, migration, pensée migrante, voy¬

age

414 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 29 (3) 2007



Thema

Auf dem Weg zu einem erweiterten Migrationsgedanken

Zusammenfassung
Dieser Artikel versucht, über die sowohl in der Theorie als auch insbesondere in
der Praxis häufig verbreitete reduzierte Vorstellung von Interkulturalität als

einfaches Werkzeug zur Steuerung der Zuwanderung hinauszugehen.
Anstatt dialektisch über die Verbindung zwischen Migration und Interkulturalität

zu streiten, verstärken wir diese, indem wir einen erweiterten Migrationsgedanken

vorschlagen. Dieser umfasst eine Bewusstseinsbildung für die pan-mi-
gratio: Das bedeutet, dass wir in einer Welt immer wiederkehrender Reisen,
nicht nur der Menschen, sondern auch von Waren, Ideen, Gedanken und
Vorstellungen leben. Somit lässt sich die migratio nicht auf eine rein wirtschaftliche

Migrationen reduzieren. Diese grundlegende Dimension unserer Zeit ernst zu
nehmen bedeutet auch, die verschiedenen Ebenen der Interkulturalität, in der
wir leben, ernst zu nehmen: Den konstanten intra-schweizer Dialog zwischen
verschiedenen Kulturen und Sprachen, die Frage der innereuropäischen Aussöhnung

und vor allem die Verbreitung der Interkulturalität in der Welt.

Schlagworte: Interkulturalität, Migration, Cultural Citizenship, pensée migrante,

Per un pensiero migrante

Riassunto
Questo articolo aspira a superare una concezione riduttiva dell'interculturalità in

quanto semplice strumento délia gestione dell'immigrazione cost come è spesso
teorizzata e soprattutto praticata. Invece di contestare il legame tra migrazione e

intercultura, l'articolo cerca di rinforzarlo dialetticamente, proponendo un
pensiero migrante che consiste in una presa di coscienza délia pan-migratio: ossia del
fatto che viviamo in un mondo di viaggio perpetuo, che non riguarda unica-
mente le persone ma anche le merci, le idee, i pensieri e le rappresentazioni. Cosi
la migratio non si limita aile migrazioni economiche. Considerare seriamente

questa dimensione costitutiva délia nostra cultura significa considerare
seriamente i differenti livelli di intercultura che noi viviamo: la costanza dialogica
intrasvizzera tra le culture e le lingue differenti, la questione délia riconciliazione
intraeuropea e soprattutto l'interculturazione del mondo.

Parole chiave: intercultura, cittadinanza, migratio, migrazione, pensiero
migrante, viaggio

Revue suisse des sciences de L'éducation 29 (3) 2007 415



Thema

Toward a migrating thought

Summary
This article attempts to go beyond the reductionist conception of intercultura-
lity, which is often defined into theories and into practices as a simple tool to
manage immigration. Instead of dialectically challenging the link between migration

and interculture, we reinforce this link by suggesting the notion of
migrating thought. This notion refers to the pan-migratio awareness, i.e. to the
fact that we live into a world of perpetual journeys not only of persons, but also

of goods, ideas, thoughts, and representations. In this perspective, the migratio
phenomena can not be reduced to economical migrations. If we seriously want
to consider this phenomena as a component ofour time, that means we seriously
have to consider the different intercultural levels we experience : the constant
intra-swiss dialogue between different cultures and languages, the intra-euro-

pean conciliation question, and, above all, the interculturation of the world.

Keywords: interculturality, Cultural Citizenship, migration, migrating thought.

416 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 29 (3) 2007


	Vers une pensée migrante

