
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften = Revue suisse
des sciences de l'éducation = Rivista svizzera di scienze
dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 24 (2002)

Heft: 3

Artikel: Éducation à la citoyenneté et éducation multiculturelle : principales
tendances et débats anglophones

Autor: Akkari, Abdel-Jalil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786889

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ote de synthèse

Eucation à la citoyenneté et
éducation multiculturelle:
Principales tendances et
débats anglophones

Abdel-Jalil Akkari

A partir des recherches anglophones des années 90, cet article analyse les liens entre
éducation à la citoyenneté et éducation multiculturelle. Nous présenterons d'abord

quelques éléments sur les racines institutionnelles de l'éducation à la citoyenneté et de

l'éducation multiculturelle dans les pays anglo-saxons. Nous présenterons ensuite un
bilan des recherches sur l'éducation à la citoyenneté. Nous aborderons d'une manière

plus détaillée deux thèmes des recherches anglophones: les différents types d'éducation
à la citoyenneté et les revendications des minorités culturelles. Finalement, nous
tenterons d'examiner les possibilités d'une convergence entre l'éducation multiculturelle
et l'éducation la citoyenneté.

Introduction

Dans le débat éducatif, l'éducation à la citoyenneté et l'éducation multiculturelle
ont un sens parfois flou, souvent prescriptif, toujours historique et contextualisé.

Depuis plusieurs années, l'attention des chercheurs en éducation s'est portée sur
les liens entre ces deux domaines de l'éducation. Pour traiter cette question, nous
allons examiner la documentation scientifique anglophone des années 90. Cette
note de synthèse n'a pas pour ambition de fournir une liste exhaustive de
l'ensemble des travaux réalisés dans ce domaine mais plutôt de mettre en évidence
les résultats marquants et les possibilités de convergence.

Les racines institutionnelles de l'éducation à

la citoyenneté

Il n'est guère original de rappeler ici que l'histoire de la citoyenneté est relativement

récente et qu'elle a été façonnée par l'histoire particulière de chaque Etat.
De nombreux groupes sociaux et peuples en étaient exclus. La déclaration
universelle des droits de l'Homme, adoptée en 1948 par l'assemblée générale des

Revue suisse des sciences de l'éducation 24 (3) 2002 539



Forschungsüberblick

Nations unies, aurait pu marquer le début d'une citoyenneté universelle, élargie
à tous. Mais, l'organisation au sein de laquelle cette déclaration a été adoptée est
basée sur l'adhésion d'Etats-Nations ayant un pouvoir inégal sur les plans
politique, économique, militaire et technologique. Souvent, ces Etats-Nations, très

hétérogènes sur le plan culturel, se présentent comme monoculturels et homogènes.

Par ailleurs, cette déclaration est principalement inspirée par les pouvoirs
occidentaux de l'après Deuxième Guerre mondiale. Elle est le produit de la

philosophie et de l'orientation culturelle occidentales (Donnelly, 1984). Elle reflète
les concepts de droit et de liberté individuels qui ont progressivement prévalu en
occident à partir de la période des Lumières. En privilégiant les notions de

responsabilité et de communauté, certaines cultures non occidentales conçoivent
les relations humaines généralement plus en termes d'obligations qu'en termes de

droits. Ainsi, Mercredi etTurpel (1993) observent que les amérindiens considèrent

les droits comme une responsabilité collective plutôt que des droits individuels
et qu'ils croient en la possibilité de développer l'autonomie individuelle sans

pour autant sacrifier le sens de la communauté.
Il semble donc qu'une prise en compte de la composition culturelle diverse de

la communauté internationale devrait se traduire par un élargissement des

racines culturelles de la Déclaration universelle des Droits de l'Homme. Par

ailleurs, si l'Etat de droit est une condition institutionnelle nécessaire pour
l'exercice de la citoyenneté, elle n'est de loin pas suffisante. Bigelow (1999)
observe qu'aux Etats-Unis, la constitution américaine a été un moyen légal pour
préserver la stratification raciale et sociale et pour maintenir les privilèges des

groupes sociaux dominants. En 1857, la cour suprême a par exemple estimé

qu'un esclave ne peut pas porter plainte pour récupérer sa liberté parce qu'il est

une propriété et non pas un être humain. De la reconstruction après la Guerre
Civile à la période actuelle en passant par l'épopée des droits civiques l'histoire de

ce pays est marquée par les immenses inégalités liées à l'esclavagisme et par le

combat permanent et toujours d'actualité des minorités pour l'égalité des droits.
Les indiens d'Amérique du Nord ont connu la même négation historique de leur

citoyenneté (Brown, 1970).

L'examen de l'histoire de la plupart des systèmes éducatifs démontre que les liens

entre éducation et citoyenneté apparaissent évidents. L'Etat a un intérêt manifeste

dans le processus d'éducation. Le rôle de l'école dans la création d'un sentiment

d'appartenance nationale est bien documenté dans les recherches

historiques (Heater, 1990; Osborne, 1996). C'est donc l'Etat-Nation qui a donné
forme, tout d'abord à l'éducation civique, ensuite à l'éducation à la citoyenneté
et qui leur confèrent une mission d'homogénéisation culturelle. Dans les sociétés

contemporaines traversées par des conflits entre différents groupes ethnocul-
turels, la volonté d'homogénéisation de l'Etat apparaît à la fois comme plus
difficile et désirable. En effet, les revendications conjuguées des minorités
régionales (de composante interne) et des minorités allogènes (d'apport externe)

540 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



te de synthèse

remettent à l'ordre du jour l'éducation à la citoyenneté comme une nécessité
absolue, parfois même comme la solution magique.

Même si des exceptions existent comme l'interactionnisme de Dewey, l'intérêt

d'émancipation de Habermas ou le dialogue chez Freire, la principale proposition

pédagogique de l'éducation à la citoyenneté a été la consolidation et la

perpétuation de l'idéologie de l'Etat-nation plutôt que sa contestation ou une
volonté réelle de la changer (Griffith, 1998). Il faut rappeler à ce propos que
l'apogée du nationalisme et de la citoyenneté est également celui de l'Etat-Nation.

Mais, il faut observer que la thèse la plus plausible est celle qui stipule que
c'est bien le nationalisme qui crée la nation et non pas l'inverse (Gellner, 1989).

Pour résumer, nous pouvons dire que les racines institutionnelles de l'éducation

à la citoyenneté renvoie au rôle central pris par l'Etat à l'instauration de

l'école obligatoire pour tous à la fin du 19ème siècle. A l'époque, l'éducation à la

citoyenneté était perçue comme une opportunité de préparer les futur citoyens à

une pleine participation aux institutions politiques. Aussi bien Green (1990) que
Boli (1989) ont clairement montré que les intentions derrière l'instauration de la

scolarité obligatoire étaient de l'ordre de l'émancipation du citoyen mais aussi de

la consolidation de l'Etat. Les effets de la scolarisation de masse au niveau local ont
ainsi largement contribué à la naissance d'une société civile.

L'émergence de l'éducation multiculturelle aux Etats-Unis et dans les autres

pays anglophones n'a pas été soutenu par un processus similaire à celui de
l'éducation à la citoyenneté. En effet, l'éducation multiculturelle est issue de la pression

des organisations de défense des droits des minorités. Cette pression a permis

dans un second temps les restructurations institutionnelles nécessaires à la

prise en compte des discriminations dont souffrent les groupes minoritaires.
Pour schématiser, nous pouvons dire que, même si le rôle de l'Etat a été

déterminant dans l'émergence des deux concepts dans les pays anglophones,
l'éducation à la citoyenneté a été le produit d'un processus top-down alors que
l'éducation multiculturelle est issue d'une démarche de terrain {down-top). Pour
l'éducation à la citoyenneté, la question centrale est: comment homogénéiser la
culture des citoyens d'un Etat- Nation. Pour l'éducation multiculturelle, la question

cruciale est comment avoir une éducation publique dans laquelle se retrouvent

tous les groupes culturels.

Les recherche sur L'éducation à La citoyenneté

Les recherches anglophones sur l'éducation à la citoyenneté sont caractérisées par
une hétérogénéité extrême. Les recherches empiriques sur le terrain scolaire pour
mesurer l'impact de l'éducation à la citoyenneté auprès des élèves ou des

enseignants sont plutôt rares (Hahn, 1999). Une partie importante de ces recherches
s'attache à la description et l'analyse du matériel didactique utilisé pour
promouvoir l'éducation à la citoyenneté en classe.

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 541



rschungsüberbli ck

La rareté de la recherche empirique et la sur-abondance de la recherche spéculative

et réflexive dans le domaine de l'éducation à la citoyenneté ont été constatées

par plusieurs auteurs (Corbett, 1991; Zellman, 1975). Patrick et Höge (1991)
affirment sans détour que la recherche sur l'éducation à la citoyenneté offre une
aide très limitée aux enseignants et qu'elle a besoin d'une amélioration notable.
Sears (1996) va dans le même sens en appelant à une clarification conceptuelle.
Parker (1990, p. 18) estime même que l'«éducation à la citoyenneté est si vague et

globalisante qu'elle peut signifier n'importe quoi pour n'importe qui».
De nombreux travaux de recherche anglophones soulignent l'importance des

facteurs tels que climat de l'école et climat de la classe. En effet, tout en reconnaissant

que l'école et la classe ne sont pas et ne peuvent pas être une démocratie, de

nombreux chercheurs ont identifié un niveau élevé de valeurs démocratiques
chez les élèves fréquentant des écoles à environnement démocratique. Les élèves

qui sont moins autoritaires, plus tolérant et plus optimistes par rapport aux
processus démocratiques sont présents dans les écoles caractérisées par une structure
organisationnelle démocratique dans laquelle les directeurs orientent vers une
direction pédagogique cohérente mais laissent une large autonomie aux
enseignants. Ces écoles permettent la participation des élèves dans les processus
décisionnels qui les affectent (Angell, 1991; Boyer 1990).

Harwood (1992) a analysé 12 études portant sur le climat de classe. Elle a

constaté que les interactions en classe influencent les représentations et les

attitudes politiques des élèves. Un climat d'ouverture dans la classe, caractérisé par
la participation des élèves et la libre expression a un effet positif sur l'attitude des

élèves envers la connaissance du politique et la participation politique.
Van Sledright et Grant (1994) observent que l'éducation à la citoyenneté est

difficile à enseigner. Des conflits et des contradictions apparaissent à partir de

trois dilemmes de l'enseignant: la préparation du curriculum, l'exercice de
l'autorité et la gestion de la classe. Les enseignants font face aux problèmes suivants:
(1) le pouvoir que l'enseignant accepte de déléguer aux élèves sur le choix du

contenu et sur la forme d'enseignement, (2) le respect des directives curriculaires
officielles, (3) l'accomplissement de l'ensemble du programme et (4) la participation

des élèves et la gestion du temps.
Dunkin, Welch, Merritt, Phillips et Craven (1998) ont identifié sept catégories

majeures qui déterminent le savoir pratique des enseignants à propos de

l'éducation à la citoyenneté: (1) connaissance du contenu et des ressources; (2)
connaissance des élèves; (3) connaissances pédagogiques; (4) connaissance du
contexte communautaire; (5) gestion du temps; (6) effets affectifs et (7) contrôle
et discipline dans la classe. On observera donc que la recherche met en évidence
le déséquilibre entre le nombre de catégories favorables à l'éducation à la

citoyenneté et la capacité de l'enseignant d'y répondre. Ce déséquilibre est une
source de tension permanente dans gestion quotidienne de la classe.

Constatant que les attitudes favorables à la citoyenneté se stabilisent vers 9-10
ans, Womack et King (1982) recommandent une introduction précoce de l'édu-

542 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 24 (3) 2002



mte de synthèse

cation à la citoyenneté dans les programmes scolaires. Cette place à accorder à

l'éducation à la citoyenneté dans le curriculum fait d'ailleurs l'objet de multiples
études et controverses (National Council for Social Studies, 1992; National
Curriculum Council, 1990; New York State Social Studies Syllabus Review and
Development Committee, 1991; Qualifications and Curriculum Authority, 1998).

Pour Griffith (1998), les finalités de l'éducation pour la citoyenneté (education

for citizenship) a oscillé dans les années 90 entre deux images qui ont eu une
position influente dans la construction des programmes scolaires (National
Curriculum). D'une part, une image décrivant des enfants confiants réclamant leur
place comme décideurs dans une culture de haute modernité. Autonomes, mais
moralement bien dotés, ces enfants seront les citoyens du 21ème siècle. Les mots
qui accompagnent cette vision optimiste sont: capacité, empowerment, sensibilité
sociale, coopération, recherche. D'autre part, une image centrée sur des enfants

apprenant les contenus scolaires. Il s'agit là d'une vision nostalgique ayant plus à

voir avec le 19ème siècle. Des écoliers en uniforme parfaitement alignés écoutant
religieusement une présentation didactique dispensée par un enseignant «autoritaire».

Les mots qui recouvrent cette deuxième image sont: standards, rigueur,
discipline, saine compétition, traditions, retour aux connaissances de base (back-
to-basics), tests. Cette polarisation du débat démocratique et pédagogique au
sein même du groupe majoritaire ne facilite pas la prise en compte des revendications

minoritaires. Ces dernières sont souvent perçues comme secondaires.
En Australie, on retrouve les mêmes discussions sur l'introduction de l'éducation

à la citoyenneté dans le curriculum. Ce pays, comme d'autres pays d'immigration,

doit affronter la difficile tâche de combiner diversité culturelle et unité.
L'approche de l'éducation civique et l'éducation à la citoyenneté (Civic and
citizenship education) a été introduite en Australie à travers des expériences

d'apprentissage qui préparent les élèves à l'exercice effectif de la citoyenneté et l'habi-
tus d'une identité multiculturelle et d'une société démocratique (O'Brien &
Parry, 2001; Torney-Purta, Schwüle & Amadeo, 1999). Le déclin de l'éducation
civique et les inquiétudes concernant l'avenir de l'éducation à la fin des années

80 a donné naissance en Australie au Ministerial Council on Education,
Employment, Training and Youth Affairs [MCEETYA]. L'objectif principal de cet

organisme est de développer un ensemble d'objectifs nationaux pour l'enseignement.

Le MCEETYA a proposé que l'éducation à la citoyenneté joue un rôle
essentiel dans ce processus. Selon le MCEETYA (1999), les élèves doivent avoir à

la sortie de l'école la capacité:
- de jugement et de responsabilité dans les domaines de la morale, de l'éthique

et de la justice sociale,

- de donner un sens à leur monde et de penser et réfléchir sur les différents pro¬
blèmes qui les concernent,

- de prendre des décisions rationnelles et appropriées à propos de leur vie,
- d'assumer la responsabilité de leurs propres actions,
- d'être des citoyens actifs et informés du fonctionnement de leur système politique.

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 543



t> rschungsüberblick

Concernant la place de l'éducation à la citoyenneté dans le curriculum en
Australie, l'éducation civique ou l'éducation à la citoyenneté ne sont pas présentes en

tant que discipline particulière mais font partie des enseignements consacrés aux
études de la société et de l'environnement (Studies of Society and Environnement

Syllabus, The Human Society and its Environment Syllabus).
Le Civics Expert Group (1994) a proposé l'inclusion dans le curriculum

national de diverses activités liées à l'éducation à la citoyenneté et l'éducation mul-
ticulturelle: l'héritage de l'Australie, la composition multiculturelle de la population,

la participation active des citoyens à la vie démocratique, le rôle des

relations internationales, les valeurs clefs dans la société démocratique, le processus

démocratique et le développement durable.
En dépit de la rhétorique sur l'importance du multiculturalisme dans la nouvelle

identité australienne, l'articulation des différents idéaux et valeurs présents
dans les nombreux groupes ethniques et culturels est une tâche difficile. En effet,
si la société australienne est ancrée dans un modèle inclusif de la citoyenneté
dans lequel cette dernière est à la fois un statut et un ensemble de droits de tous
les habitants, la persistance des questions de la discrimination et de l'inégalité
sociale montre le caractère théorique de l'inclusion.

De nombreux travaux anglophones de recherche sur l'éducation à la citoyenneté

se focalisent sur deux objets: la gestion des relations à l'intérieur du système
scolaire (climat de classe, climat d'établissement) et la place de l'éducation à la

citoyenneté dans le curriculum. Dans la suite de cet article, nous allons nous centrer

sur les travaux qui permettent le mieux d'aborder les liens entre éducation à

la citoyenneté et éducation multiculturelle.

Les différents types d'éducation à La

citoyenneté

L'idée que la vie à l'école doit être une préparation à la vie dans la société est un
aspect bien documenté dans la littérature pédagogique en commençant par le

rôle précurseur de Dewey. Les notions d'activité, droits et responsabilités sont au

centre du mouvement de l'éducation nouvelle (Dewey, 1916).
L'analyse de l'éducation à la citoyenneté dans le curriculum a permis à Sears

et Hughes (1996) d'identifier une série d'approches que l'on peut situer entre
une approche passive à une approche active. Pour schématiser, on peut dire que la

première est centrée sur les connaissances et la deuxième sur les expériences.
L'approche passive est centrée sur la socialisation et le développement d'une loyauté
envers l'Etat-Nation. Le plus souvent, cette approche est traduite dans le

curriculum par l'accumulation de connaissances statiques et limitées de l'histoire et
des traditions culturelles nationales. L'approche active met en exergue l'engagement

quotidien de l'apprenant et sa participation dans la transformation des

contextes local, national et même international (Sears, 1994).

544 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



mte de synthèse

En Grande-Bretagne, Griffith (1998) distingue également deux approches de

l'éducation à la citoyenneté: apprendre sur la citoyenneté et apprendrepar (dans) la

citoyenneté (learning about citizenship and learning in citizenship). Apprendre sur
la citoyenneté consiste à enseigner aux élèves leurs futurs droits et devoirs quand ils
deviendront adultes. Apprendre par et dans la citoyenneté est centré sur l'élève et
vise à développer le sens de la citoyenneté par l'exploration des devoirs et des

responsabilités actuels des jeunes à l'école. Un apprentissage actif serait la meilleure

préparation pour une citoyenneté active dans une démocratie (Starkey, 1991).
Une stratégie habituellement utilisée pour apprendre sur la citoyenneté

consiste à utiliser en classe un matériel didactique diversifié: brochures descriptives,

jeux de rôle, etc. Certains auteurs sont très enthousiastes à propos de

cette démarche qui tente à travers des activités souvent ludiques d'intéresser les

enfants aux droits de l'homme et à la citoyenneté. L'utilisation des jeux de rôles

et de simulations sur la citoyenneté dans la formation des enseignants est une
démarche très pertinente. De nombreux outils disponibles pour apprendre sur la

citoyenneté sont disponibles sur support informatique comme par exemple Car-

rigan streety Project Space, the Best Days OfOur lives (Davison, 1987; Scetlander,
1986; Starkey, 1991).

Toutefois, Griffith (1998) se montre très réservé envers cette approche didactique

qui postule que l'élève manque de motivations pour l'éducation à la

citoyenneté ou l'éducation aux droits de l'homme qui seraient trop éloignées de sa

réalité présente. Une autre objection récurrente envers cette démarche didactique

est son optimisme. En effet, il est légitime de se demander comment des

enseignants armés par leur seul matériel didactique/ludique pourraient réussir là

où les politiciens et les autres instances de socialisation ont échoué: c'est à dire

développer un sens civique actif chez les jeunes. Comme le rappelle ironiquement

Kukathas (2000), un régime politique libéral ne dépend pas de l'éducation
civique.

La deuxième approche consiste à apprendre par et dans la citoyenneté à

l'intérieur même de l'école en appliquant et en discutant les concepts de base de la

citoyenneté: justice, égalité, discrimination, liberté et auto-détermination (Han,
1998; Morse, 1993). Ces concepts doivent être enseignés en se référant aux

propres expériences des élèves à l'intérieur même de l'école. Les activités entreprises

dans cette perspective sont généralement extra-curriculaires: conseil d de

classe ou d'école, recherche de fonds, activités caritatives. Ces activités permettent

d'atteindre des objectifs précis et de résoudre des problèmes concrets (Starkey,

1991; Heater, 1990). Cette deuxième approche a également subi de
nombreuses critiques. L'apprentissage de la citoyenneté par des actions à l'intérieur de

l'école ou de la classe est considéré par certains auteurs comme un «saupoudrage
démocratique» (Hart, 1992).

Plus important encore, l'apparente démocratisation de la vie scolaire s'effectue

généralement à travers la présence de représentants des élèves dans les différents

organes scolaires. Les droits des élèves sont ainsi exercés d'une manière indirecte

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 545



Forschungsüberbli ck

et non pas à travers les décisions et les actions personnelles de chaque élève. Les
élèves exercent des privileges accordés et non pas des droits (Franklin, 1995). Les

enseignants et les autres adultes bénéficient clairement de droits différents que
ceux accordés aux enfants dans un système caractérisé par un accès différencié à

la citoyenneté. La citoyenneté factice accordée aux élèves ne serait alors pas

payante sur le plan pédagogique.
D'un point de vue plus global, toutes les institutions modernes y compris

l'école semblent laisser de coté la possibilité d'émancipation en développant plutôt

des mécanismes de domestication (Giddens, 1991). En dépit de tous les

efforts qu'elle déploie, l'école n'est selon Bernstein que le relais d'un pouvoir qui la

dépasse:
Education is a relayforpower external to it The education systems pedagogic
communication is simply a relay for something other than itself Pedagogic
communication in the school, in the nursery, in the home, is the relay for class

relations; the relayforgender relations, the relayfor religious relations, for regional
relations. Pedagogic communication is the relay forpatterns ofdominance external
to it-self(Bernstein, 1990, pp. 168-169).

Il paraît clair que la citoyenneté est aujourd'hui à la recherche de sa place à

l'école. Ni l'approche visant à développer des connaissances (learning about
citizenship), ni celle qui vise à l'émergence de compétences en éducation à la

citoyenneté (learning in citizenship) ne semblent faire l'unanimité des observateurs

anglophones. Même la question technique qui concerne la place de

l'éducation à la citoyenneté dans le curriculum donne lieu à un débat animé.
Pour certains, l'éducation à la citoyenneté doit être un élément du curriculum
enseigné dans une ou plusieurs disciplines. Pour d'autres, elle doit rester une
activité extra-curriculaire ou transversale (Edwards & Fogelman, 1993).

De surcroît, la prise en compte de la diversité culturelle des élèves complique
la tâche des enseignants intéressés par l'éducation à la citoyenneté. S'ils optent
pour un apprentissage sur la citoyenneté, ils se heurtent à une difficulté redoutable:

comment aborder la conception occidentale de la citoyenneté sans pour autant
oublier que l'Occident n'a jamais fait bénéficier de la démocratie les peuples qu'il
a colonisé?

Si les enseignants choisissent un enseignement de la démocratie par l'exercice
de citoyenneté à l'école, ils se heurtent au fait que l'école est une institution
reproductrice des inégalités sociales et culturelles. Les groupes minoritaires ont un
pouvoir et un contrôle réduit sur les institutions éducatives qui accueillent leurs
enfants (Ogbu, 1987).

La diversité des pratiques de l'éducation à la citoyenneté ne permet pas de brosser

une typologie exhaustive. Toutefois, Akkari (sous presse) a mis en évidence six

composantes principales de la citoyenneté qui peuvent se situer entre un niveau
minimal et un niveau maximal. Sur le plan politique et institutionnel, le niveau
minimal se situe au niveau des garanties constitutionnelles de l'exercice de la ci-

546 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 24 (3) 2002



ote de synthèse

toyenneté (accordées habituellement aux nationaux) et le niveau maximal
exprime la participation de tous les groupes socioculturels à la prise de décision
politique. Sur le plan culturel, le niveau minimal exprime le respect des identités
culturelles tandis que niveau maximal ouvre la possibilité d'une citoyenneté mul-
ticulturelle, voir transculturelle, dans laquelle les individus et les groupes traversent

et transforment leurs identités culturelles d'origine. Sur le plan éducatif/pé-
dagogique, le niveau minimal exprime la nécessité d'une garantie d'accès aux
différents niveaux du système éducatif et le niveau maximal renvoie à l'égalité des

résultats. Les différentes conceptions de l'éducation à la citoyenneté vont
habituellement se rapprocher de l'une ou l'autre de ces composantes. A titre
d'exemple, un enseignant qui privilégie la composante (1) (cf. tableau 1) va donner

la priorité à des activités qui développent chez les élèves les connaissances de

l'organisation politique et législative du pays.

Tableau 1: Composantes principales de la citoyenneté; Adapté de Akkari (2002)

Institutionnel et politique Culturel Educatif/pédagogique

Minimal (1) Droits et obligations
liés à l'identité nationale

(3) Identité
culturelle

(5) Accès au système éducatif
et traitement équitable de tous
les groupes

Maximal (2) Inclusion sociale et

participation politique
(4) Citoyenneté
multiculturelle

(6) Appropriation des savoirs
scolaires, développement de la

pensée critique et égalité des

résultats

Cette tentative de typologie des différentes composantes de la citoyenneté
montre la difficulté de parvenir à un consensus à propos de la place et le type
d'éducation à la citoyenneté à développer dans la société et à l'école. Les travaux
de Gikandi (1996) et de Phillips (1996) illustrent par exemple la difficulté de

parvenir à définir les identités nationales (citoyennetés) anglaises ou galloises
actuelles dans un contexte marqué par l'immigration massive et la disparition de

l'empire Britannique.

Revendications des minorités et remise en
question du multiculturalisme

Les promoteurs de l'éducation à la citoyenneté et de l'éducation multiculturelle
se heurtent à la nécessité et à la difficulté de gérer les revendications minoritaires.
Le débat à propos des valeurs à transmettre à l'école est une occasion habituellement

utilisée pour aborder ces revendications. Comme le rappelle Torres (1998),
les théories de la citoyenneté ont été élaborées dans la tradition politique
occidentale par les mâles hétérosexuels blancs. Certains groupes sociaux ont été systé-

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 547



Forschungsüberbli ck

matiquement exclus de l'accès à la citoyenneté (Cairns, Courtney, MacKinnon,
Michelmann & Smith, 1999). Dans le contexte colonial en particulier, le sujet
indigène n'a jamais été reconnu comme citoyen à part entière.

Dans plusieurs pays anglophones le débat sur les valeurs qui sous-tendent
l'éducation à la citoyenneté a été vif ces dernières années (Barber, 2000). En

Grande-Bretagne, il y a eu un net virage avec l'alternance politique au pouvoir.
Sous les conservateurs, les discussions portaient sur l'enseignement du christianisme

et la préservation de 1"héritage chrétien. Avec l'arrivée au pouvoir du «New
Labour», la priorité est placée dans une éducation à citoyenneté basée sur la
connaissance et la valorisation de notre tradition occidentale de liberté politique
(Crick, 1998). Les objectifs de l'éducation à la citoyenneté dans le contexte
anglais seraient de permettre aux enseignants de jouer un rôle crucial dans la
transmission de principes éthiques en absence de Dieu et de Marx.

Aux Etats-Unis, c'est le débat sur l'éducation multiculturelle qui a mobilisé
les intellectuels autour de la question des valeurs. Il s'est structuré durant les

dernières décennies autour d'un axe allant de Xempowerment des groupes opprimés
à la création d'une unité nationale par l'enseignement de valeurs culturelles
communes. A l'origine, les tenants de l'éducation multiculturelle comme Banks

(1993, 1999), Sleeter (1991), Grant et Ladson-Billings (1997) et bien d'autres
étaient préoccupés par la valorisation des groupes opprimés. L'intégration de leur
histoire et de leurs cultures dans le curriculum des écoles publiques et dans les

manuels scolaires était l'objectif pédagogique prioritaire. En général, ces auteurs
visaient aussi la réduction des discriminations, l'élimination du sexisme et l'égalité

des chances éducatives.
Dès la fin des années 80, une réaction violente contre l'éducation multiculturelle

était initiée par les milieux conservateurs. Elle soutenait une éducation centrée

autour des valeurs des groupes dominants. Ce mouvement a pris deux
formes. La première proposait l'unification et l'assimilation des élèves autour
d'un ensemble de valeurs ayant pour sources les traditions WASP (blanches
anglo-saxonnes protestantes). D'autres auteurs soutenaient l'unification des élèves

autour un corps de savoir culturel (body of culture knowledge) issu de l'examen de

la société américaine contemporaine (Hirsch, 1987). Ces deux branches du

mouvement conservateur dans le domaine de l'éducation s'inscrivent dans une
perspective pédagogique plus vaste, celle du retour à l'essentiel (back-to-basics)

qui prône à la fois le retour des connaissances traditionnelles et surtout de celles

issues de l'héritage WASP dominant.
Dès lors, le multiculturalisme est jugé très dangereux pour l'unité et la tradition

politique des Etats-Unis. Schlesinger (1991), auteur de plusieurs livres sur
l'histoire des Etats-Unis, estime par exemple que les institutions et la culture du

pays sont principalement issues des valeurs anglaises et européennes et que ce

noyau de valeurs doit être la seule source de l'unité nationale et le pilier de la

citoyenneté. Selon Schlesinger, la tradition anglo-saxonne a été durant deux siècles

et le reste encore dans une large mesure l'influence dominante sur la culture et la

548 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 24 (3) 2002



PIte de synthèse

société américaine. Cette tradition WASP venant d'Angleterre avait fixé la langue
de la nouvelle nation, ses lois, ses institutions, ses idées politiques, ses préceptes,
ses prières. En d'autres termes, la tradition WASP avait fixé les modalités d'accès

et d'exercice de la citoyenneté
Hirsch (1991) a développé pour sa part le concept <Xalphabétisation culturelle

(cultural literacy) qui concerne une période historique particulière. Selon

Hirsch, le savoir culturel requis en 1990 est différent de celui de 1890. Ce savoir
doit être issu de travaux de recherche. Il a ainsi identifié 5000 noms, phrases,
dates et concepts prioritaires. Pour les enfants appartenant a des groupes minoritaires,

Hirsch souligne l'importance de leur enseigner cette culture de base. Il
n'envisage l'enseignement d'autres valeurs culturelles que si elles n'entrent pas en
contradiction ou en compétition avec la culture dominante des Etats-Unis
(Hirsch, 1991). Il s'agit pour lui de sélectionner des valeurs non-conflictuelles
compatibles avec la culture WASP.

La préoccupation de l'unité culturelle aux Etats-Unis est d'autant plus
polémique que les projections démographiques indiquent clairement que la composition

ethnique du pays est dans un processus de changement rapide et irréversible.

Les élèves appartenant à des groupes minoritaires représenteront 46% des

effectifs en 2020 alors qu'ils ne représentaient que 27% des effectifs en 1982
(Pallas, Natriello & McDillet, 1989). Par ailleurs, 90% des nouveaux immigrants

aux Etats-Unis viennent de l'extérieur de l'Europe (U.S. Bureau of the

Census, 1994). Suite aux événements tragiques du 11 septembre aux Etats-Unis,
de nombreux éditeurs scolaires ont précipitamment entrepris des modifications
de manuels scolaires pour relayer les préoccupations du moment. Ainsi, l'éditeur
Prentice-Hall's va changer la conclusion de l'un des manuels d'histoire le plus
utilisé à l'école secondaire en substituant les passages vantant la diversité par des

passages focalisés sur la défense de la liberté. L'idée n'est pas de revenir à l'ancienne
formule «nous sommes tous les mêmes» mais d'insister sur l'appartenance à la

même nation («we're all Americans.», «a nation of many becomes a nation of
one») (Gordon, 2002).

Au Canada, Gwyn (1995) a une analyse assez proche de Schlesinger puisqu'il
s'inquiète du recul du sens du destin commun. Il estime que le Canada est plus
vulnérable que les autres pays anglophones à la fois à cause de ses liens étroits

avec les Etats-Unis, mais aussi en raison du développement du nationalisme
francophone au Québec. Le philosophe Charles Taylor (1992) a articulé son travail

sur l'analyse de ce que veut dire être canadien. Le problème central pour la

citoyenneté canadienne est, selon cet auteur, la place du Québec dans la confédération

canadienne à laquelle viennent s'ajouter les revendications d'autodétermination

des peuples premiers. L'histoire de l'éducation à la citoyenneté au Canada

montre un passage d'une phase au début du siècle où une vision assimilationniste
dominait à un abandon actuel de l'éducation à la citoyenneté dans une politique
éducative où la préparation à l'emploi domine (Osborne, 1996). Kaplan (1993)
estime que l'échec passé de l'éducation canadienne à la citoyenneté et son pro-

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 549



orschungsüberbli ck

bable échec dans le futur sont inéluctables si aucune mesure n'est prise pour
reconceptualiser l'éducation à la citoyenneté à la lumière des changements
démographiques, culturels, politiques et sociaux qu'a connu le pays.

Aussi bien aux Etats-Unis qu'au Canada, c'est la gestion des différences
culturelles qui cristallisent les débats sur l'éducation à la citoyenneté et l'éducation
multiculturelle. Comme le rappellent de nombreux spécialistes de l'éducation
multiculturelle, le défi est de considérer qu'être différent n'est pas être déficient
(Mehan, Lintz, Okamoto & Eills, 1995; Tiedt & Tiedt, 1990). La montée des

revendications minoritaires provoque un débat salutaire sur le rôle de la citoyenneté

dans la viabilité des sociétés multiculturelles. Autrement dit, quel rôle une
re-conceptualisation de la citoyenneté peut-elle jouer dans la recherche des

moyens de vivre ensemble avec nos différences, nos contentieux historiques, voire
nos divergences actuelles (Macedo, 2000). La politique de discrimination positive
a été l'une des réponses institutionnelles controversées utilisées pour gérer les

différences culturelles.
Ecartant tout risque sérieux lié au multiculturalisme, Saïd (1993) estime que

le multiculturalisme met en lumière la nécessité de changements politiques et un
abandon de la manière dont les femmes, les minorités ethniques et les migrants
récents sont traités. Il rappelle à juste titre que sur le plan historique, les processus

de revendication et d'émancipation des minorités dans leurs formes les plus
puissantes sont des tentatives d'intégration et non pas de séparation. Il s'agit d'histoires

de vie de personnes qui ont été exclues par le groupe dominant et qui se

sont mobilisées pour avoir une place. Si les représentations traditionnelles du

groupe dominant ne sont pas suffisamment généreuses et flexibles pour admettre
de nouveaux groupes, alors le mieux à faire est de changer ces représentations
plutôt que de rejeter la menace supposée des groupes émergeants sur la cohésion
nationale.

Dans l'ensemble des pays anglophones est apparu ces dernières années

l'expression «citoyenneté multiculturelle» qui vise à reconstruire le sens de l'identité
nationale. Les directives curriculaires cherchent par exemple à célébrer la diversité

culturelle tout en appelant à l'idéal de la cohésion sociale et nationale.
Toutefois, la vision assimilationniste n'a pas disparu en raison du développement des

partis d'extrême droite comme le «One Nation Party» en Australie ou le mouvement

militant pour l'anglais seulement aux Etats-Unis.
Faist (2000) estime que la citoyenneté a été historiquement liée à l'évolution

des Etats-Nations. Il postule l'existence de trois types de citoyenneté: une
citoyenneté nationale, une citoyenneté multiculturelle et une citoyenneté transnationale.

La citoyenneté nationale est unitaire et enracinée dans une seule culture
politique. La citoyenneté multiculturelle exige la reconnaissance par la culture
politique des différences culturelles. La citoyenneté transnationale articule des

éléments de cultures politiques provenant de plusieurs états. Faist estime que le

syncrétisme transnational en matière de citoyenneté permet de dépasser la conception

statique de la culture comme conteneur.

550 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



ote de synthèse

Print (1996) estime qu'une perspective multiple de la citoyenneté devait être basée

sur les différents rôles que les individus jouent dans la vie civique. Cette
approche constitue un virage dans l'éducation à la citoyenneté en amenant le

traitement explicite des valeurs. La possibilité est ainsi donnée à chaque individu de

réfléchir sur la diversité de ses valeurs. Banks (2001) parle de son côté de

«citoyenneté multiculturelle» qui exige de chaque individu de se situer et de se

positionner par rapport aux contextes local, culturel, national et international. Au
Canada, Kymlicka (1995a, 1995b) et Kymlicka & Norman (2000) proposent
également le concept de «citoyenneté multiculturelle». On trouve d'autres

expressions comme «Citoyenneté multiple» ou «citoyenneté globale» (Giddens,
1991; White, 1991). Toutes ces tentatives de re-conceptualisation de la citoyenneté

et par voie de conséquence de l'éducation à la citoyenneté démontrent la

convergence dans les pays anglophones entre l'éducation à la citoyenneté et
l'éducation multiculturelle.

La faisabilité pédagogique du concept de «citoyenneté multiculturelle» a été

abordée par Webber (1996) qui estime que la théorie et la pratique de la

citoyenneté multiculturelle pose la question difficile de la réconciliation entre
unité et diversité culturelle. Selon cet auteur, la citoyenneté englobe obligatoirement

un sentiment d'unité de d'identité. Or, le multiculturalisme reconnaît,

encourage et célèbre la différence et la diversité. Inévitablement le conflit peut surgir

entre ces deux points d'ancrage de la citoyenneté multiculturelle. Il est alors

important de répondre à la question suivante: jusqu'à quel point la diversité est -
elle consistante avec la citoyenneté nationale? Weber explore cette question en
abordant deux étude de cas. La première concerne une jeune fille d'origine
musulmane qui a été suspendue de son école après avoir mis le hijab. Le deuxième

cas traite de la pratique de l'excision féminine. Si ces deux situations sont peu
nombreuses, elles témoignent de la nécessité d'examiner les limites du relativisme

culturel.
Il n'est pas superflu de rappeler aussi que la notion d'identité nationale n'est

pas appropriée pour promouvoir l'acceptation et le respect de l'autre dans une
société multiculturelle. Le curriculum scolaire qui est généralement basé sur une
sélection des événements historiques ou contemporains et une interprétation
limitée de ce que signifie l'appartenance à un pays ne peut plus répondre aux
nécessités actuelles de l'éducation. Comme le souligne Hébert (1997), une re-

conceptualisation profonde de l'éducation à la citoyenneté est nécessaire:

The task has become one ofelaboration ofa model ofcitizenship education which
is likely to be ale to form a citizenry respectful ofmultiple identitiesy sharing a

common sense ofbelonging and havingfullparity ofrights and obligations, duties

and responsibilities (p. 3).
Ce foisonnement de termes associant citoyenneté et multiculturalisme dans le

monde anglophone sous-estime le rôle de l'Etat-nation dans la naissance et le

développement de la citoyenneté abordés dans la première partie de cet article. Par

conséquent, la fécondité de la notion de citoyenneté multiculturelle sur les plan

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 551



mrschungsüberbli ck

conceptuel et pratique demeure problématique (Bissoondath, 1994; Feinberg,
1998).

Les perspectives de convergence entre éducation
à La citoyenneté et éducation interculturel Le

Au terme ce cette note de synthèse destinée à donner un aperçu synthétique sur
la littérature anglophone, nous pouvons dire que les conceptions traditionnelles
de la citoyenneté et de la multiculturalité sont largement caduques dans les

sociétés anglophones contemporaines. La tendance en cours dans ces pays consiste
à concevoir l'éducation à la citoyenneté dans une perspective complémentaire à

celle de l'éducation multiculturelle (Lynch, 1992). Cette convergence peut
prendre deux directions opposés. La première, impulsée par les tenants inconditionnels

de la globalisation économique consiste à considérer l'éducation comme
un sous-produit de l'économie dans un monde composé de consommateurs
cosmopolites et multiculturels (Fullinwider, 2001; Mac an Ghaill, 1996; Ranson,
1993). La deuxième direction postule un rôle central de l'éducation dans la lutte
contre les inégalités entres pays et à l'intérieur de chaque pays. C'est ce que
propose notamment les auteurs du courant de la pédagogie critique (McLaren & Fa-

rahmandpur, 2001).
Dans les dernières années, l'Etat-Nation comme source de support particulièrement

par son rôle d'Etat-providence est remis en question à la fois par la
globalisation économique, par les idées de citoyenneté européenne, citoyenneté
multiculturelle ou même mondiale mais aussi par le réveil des minorités
ethniques ou régionales. Flaire et Manley-Casimir (2000) soulignent par exemple
une évolution claire dans la conception de l'éducation à la citoyenneté au
Canada où l'on est passé d'une orientation dans laquelle les élèves devraient être

préparés au rôle de citoyens responsables à une posture clairement économique
dans laquelle les élèves devraient être préparés à jouer leur fonction de travailleur
dans une force de travail compétitive et globalisée:

This trend can be seen in the pressures exerted on individual schools and school

systems to form partnerships with businesses, with a purportedly educational
focus, but with underlying, product-orientedprice attached. Concepts ofresponsible

citizenship, which should be central to educational theory andpractice, are
displaced with schoolpolicies informed by an economic agenda (p. 155).

En privilégiant un économisme étroit, la globalisation accélère la constitution
d'une citoyenneté à plusieurs vitesses. Reprenant la notation financière adoptée
dans les milieux internationaux de la finance, Torres (1998) parle de l'existence
de deux grandes catégories de citoyens. Une catégorie de citoyens (Triple A) qui
peuvent exercer toutes les possibilités de représentation et de participation
politique à travers leurs votes et actions politiques. Ils sont connectés aux réseaux du

pouvoir mais aussi au monde virtuel des nouvelles technologies de l'information

552 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



o te de synthèse

et de la communication. Et une catégorie de citoyens de seconde classe (class B)

qui sont marginalisés politiquement et économiquement. La survie quotidienne
est leur majeure préoccupation.

Le courant de la pédagogie critique propose une autre globalisation, celle de la

lutte contre les inégalités (Freire, 1998; Lister, 1990). Évidemment, la prise en

compte de la dimension Nord-Sud est centrale dans toute tentative de construire
une convergence féconde entre éducation multiculturelle et éducation à la

citoyenneté.
Pour s'opposer à la globalisation économique avec ses trois piliers: la libéralisation,

la privatisation et la déréglementation, Andrews (1991) propose une
éducation dans une perspective planétaire et solidaire.

The critical fiiture of the planet requires more then ever an ethic ofsolidarity,
there is an urgent need to rebuild sense ofcommunity. The crucial importance of
duty in this context is that implies a commitment, an obligation, for individuals
themselves to solve the problems within their communities. It puts the local, and
now the global, well-being at the center ofcitizens' concerns, above that ofself
interest (p. 215).

C'est en réaffirmant la dimension politique et sociale de l'éducation à la citoyenneté

et de l'éducation multiculturelle que nous pouvons leur éviter de se

transformer en recettes miracles et décontextualisées. McLaren (1998) rappelle à juste
titre que l'urgence n'est pas dans le respect des différences:

The conceptual net known as criticalpedagogy has been cast so wide at times so

cavalierly that it has come to be associated with anything dragged up out of the

troubled and infested waters ofeducationalpractice, from classroom furniture
organized in a dialogue friendly circle to feel-good curricula designed to increase

students self-image. Its multicultural equivalent can be linked to a politics of
diversity that includes respecting difference through the celebration of«ethnie»

holidays and themes such as Black history moth and Cinco de Mayo. Ifthe term critical

pedagogy is refracted onto the stage ofcurrent educational debates, we have to

judge it as having been largely domesticated in a manner that many of its early

exponents, such as Brazil's Paulo Freire, so strongly feared (p. 448).
Cet article nous a permis de montrer les différences dans les conditions d'émergence

institutionnelle de l'éducation à la citoyenneté et de l'éducation multiculturelle

dans les pays anglophones. Si l'éducation à la citoyenneté émerge comme
outil de mise en oeuvre de l'Etat-Nation et de ses institutions démocratiques,
l'éducation interculturelle est la réponse du système éducatif aux revendications
minoritaires contestant la monoculturalité du système éducatif mis en place par
l'Etat-Nation. Au niveau des recherches, nous avons mis en évidence que les

recherches empiriques tentent souvent de mesurer les liens entre le climat de la
classe (ou de l'école) et les attitudes des élèves envers la citoyenneté. D'autres
recherches essaient de déterminer la place de l'éducation à la citoyenneté dans le

curriculum ou les valeurs à enseigner dans le cadre de l'éducation à la citoyenneté.

Aussi bien l'éducation à la citoyenneté que l'éducation multiculturelle sup-

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 553



fr rschungsüberblick

posent un certain nombre de valeurs communes mais aussi et surtout la
reconnaissance des rapports de force et l'engagement pour les transformer durablement.

Cet article a clairement mis en lumière que la citoyenneté et la multicultura-
lité sont au cœur du débat éducatif actuel partout dans le monde: celui de l'aptitude

du système scolaire à socialiser mais aussi à accepter et à valoriser l'altérité.

Références bibliographiques
Akkari, A. (2002). Toward a critical perspective in citizenship education. WorldStudies in Edu¬

cation., 2, (2), 5-27.
Andrews, G. (1991). Citizenship. London: Lawrence & Wishart.
Angell, V. (1991). Democratic climates in elementary classrooms: A Review of theory and re¬

search. Theory and Research in Social Education, 19, (3), 241-266.
Banks, J. (2001). Citizenship education and diversity: Implications for teacher education.

Journal ofTeacher Education, 52, (1), 5-16.
Banks, J.A. (1993). Multicultural education: Historical development, dimensions, and prac¬

tice. In L. Darling-Hammond (Ed.), Review ofResearch in Education (pp. 3-50). Washington

DC: American Educational Research Association.
Banks, J.A. (1999). An introduction to multicultural education. Boston: Allyn and Bacon.
Barber, B. (2000). Challenges to the common good in the age of globalism. Social Education,

64, (1), 8-13.
Bernstein, B. (1990). The structuring ofpedagogic discourse: Volume IV, Class, Codes and control.

London: Routledge.
Bigelow, B. (1999). Standards and multiculturalism. Rethinking Schools, 13, (4).

[http://www.rethinkingschools.org/Archives].
Bissoondath, N. (1994). Selling illusions: the cult ofmulticulturalism in Canada. Toronto: Pen¬

guin.
Boli, J. (1989). New citizensfor a new society: the institutional origins ofmass schooling in Swe¬

den. Oxford: Pergamon Press.

Boyer, E. L. (1990). Civic education for responsible citizens. Educational Leadership 48, (3),
4-7.

Brown, D.(1970). Bury My Heart at Wounded Knee. New York: Henry Holt and Company.
Cairns, A.C., Courtney, J.C., MacKinnon, P.; Michelmann, H.J. & Smith, D.E. (Ed.).

(1999). Citizenship, diversity, & pluralism: Canadian and comparative perspectives. Montreal

& Kingston: McGill-Queen's University Press.

Civics Expert Group (1994). Whereas the people: civics and citizenship education. Canberra:
Australian Government Printing Service.

Corbett, M. (1991). American public opinion. New York: Longman.
Crick, B. (1998). Lessons to make citizens of us all. Time Educational Supplement, 27 March.
Davison, A. (1987). The best days ofour lives. New castle: Northtern Micromedia.
Dewey, J. (1916). Democracy and education. New York: Macmillan.
Donnelly, J. (1984). Cultural relatives and universal human rights. Human Rights Quarterly,

1, (4), 400-419.
Dunkin, M.J., Welch, A., Merritt, A., Phillips, R. & Craven, R. (1998). Teachers' explana¬

tions of classroom events: knowledge and beliefs about teaching civics and citizenship.
Teaching and Teacher Education, 14, (2), 141-151.

Edwards, J. & Fogelman, K. (1993). Developing citizenship in the curriculum. London: Fulton.
Faist, T. (2000). Transnationalization in international migration: implications for the study of

citizenship and culture. Ethnic and Racial Studies, 23, (2), 189-222.

554 Schweizerische Zeitschrift für BiIdungswissenschaften 24 (3) 2002



te de synthèse

Feinberg, W. (1998). Common schools, uncommon identities: national unity and cultural diffe¬
rence. New Haven CT: Yale University Press.

Franklin, B. (Ed.). (1995). The handbook ofchildren s rights. Comparative policy andpractice.
London: Routledge.

Freire, P. (1998). Pedagogy ofFreedom: Ethics, Democracy, and Civic Courage. Lanham, Maryland

& Oxford: Rowman & Littlefield Publishers.
Fullinwider, R. (2001). Multicultural education and cosmopolitan citizenship. International

Journal ofEducational Research, 35, 331-343.
Gellner, E. (1989). Nations et nationalisme. Paris: Payot.
Giddens, A. (1991). Modernity and selfIdentity: selfand society in the late modern age. Oxford:

Oxford University Press.

Gikandi, S. (1996). Maps ofEnglishness. New York: Columbia University Press.

Gordon, D.T. (2002). Teaching civics after September 11. Will the swell of patriotic expres¬
sion translate into better civics teaching and learning in U.S. schools? Harvard Education
Letter, January/February.

Grant, C.A. & Ladson-Billings, G. (1997). Dictionary of multicultural education. Phoenix,
AZ: Oryx Press.

Green, A. (1990). Education and state formation: The rise of education systems in England,
France and the USA. London: Macmillan.

Griffith, R. (1998). Educational citizenship and independent learning. London: Jessica Kingsley
Publishers.

Gwyn, R.(1995). Nationalism without walls: the unbearable lightness ofbeing Canadian. To¬

ronto: McClelland and Stewart.
Haire, C. & Manley-Casimir, M. (2000). Restoring duty to discourse of rights and citizenship

Education: a radical retrenchment? Encounters on Education, 1, \http://educ.queensu.ca
/-eoelencounters_index. html].

Hahn, C. (1999). Citizenship education: an empirical study of policy, practices and out¬
comes. Oxford Review ofEducation. 25, (1), 231-250.

Han, C.L. (1998). Becoming political: comparative perspectives on citizenship education. New
York: SUNY.

Hart, R.A. (1992). Children's participation: from tokenism to citizenship. Florence: UNICEF
/International Child Development Centre.

Harwood, A.M. (1992). Classroom climate and civic education in secondary social studies re¬
search. Antecedents and findings. Theory and Research in Social Education, 20, 47-86.

Heater, D. (1990). Citizenship: the civic ideal in world history, politics and education. London:
Longman.

Hébert, Y. (1997). Citizenship education: towards a pedagogy of social participation and

identity formation. Canadian Ethnic Studies, XXIX, (2), 82-96.
Hirsch, E.D. (1987). Cultural Literacy: what every American needs to know. New York: Ran¬

dom House.
Hirsch, E.D. (1991). What Your 2ndgrader needs to know: fundamental ofa good second-grade

education. New York: Dell.
Kaplan, W. (Ed.) (1993). Belonging: the meaning andfuture ofCanadian citizenship. Montreal:

McGill-Queen's University Press.

Kukathas, C. (2001). Education and citizenship in divers societies. International Journal of
Educational Research, 35, 319-330.

Kymlicka, W. (1995a). Multicultural citizenship. Toronto: Oxford University Press.

Kymlicka, W. (1995b). The Rights ofminority cultures. Toronto: Oxford University Press.

Kymlicka, W. & Norman, W. (Ed.). (2000). Citizenship in diverse societies. Oxford: Oxford
University Press.

Lister, R. (1990). The Exclusive Society: citizenship and thepoor. London: Child Poverty Action
Group.

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 555



* rschungsüberbli ck

Lynch, D. (1992). Education for citizenship in a multicultural society. London: Cassel.

Mac an Ghaill, M. (1996). Sociology, state schooling and social class: beyond critiques of the
New Right hegemony. British Journal ofSociology ofEducation, 17, (2), 163-176.

Macedo, S. (2000). Diversity and distrust: Civic education in a multicultural democracy.
Cambridge, MA: Harvard University Press.

MCEETYA. (1999). The Adelaide declaration for national common and agreed goals for
schooling [online], available from: http://www.curriculum.edu.au/mceetya.

McLaren, P. (1998). Revolutionary pedagogy in post-revolutionary times: rethinking the po¬
litical economy of critical education. Educational Theory, 48, (4), 431-462.

McLaren, P. & Farahmandpur, R. (2001). Revolutionary citizenship as a pedagogy of resi-

tance. Educational Policy, 15, (3), 343-376.
Mehan, H., Lintz, A, Kamoto D., & Wills, J.S. (1993). Ethnographic studies of multicultu¬

ral education in classrooms and schools. In J. Banks & C.M Banks (Ed.), Handbook on
research in multicultural education (pp. 129-144). New York: Macmillan

Mercredi, O. & Turpel, M.E. (1993). In the rapids. Toronto: Penguin Books.

Morse, S. W. (1993). The Practice of citizenship: Learn by doing. The Social Studies, 84, (4),
164-167.

National Council for Social Studies (1992). Curriculum guidelines for multicultural educa¬

tion. Social Education, 55, 274-294.
National Curriculum Council (1990). Education for citizenship: curriculum Guidance 8. York:

National Curriculum Council.
New York State Social Studies Syllabus Review and Development Committee (1991). One na¬

tion, manypeoples: a declaration ofcultural interdependence. Albany, New York: Department
of Education.

O'Brien, M. & Parry, L. (2001). Forminga more perfect union: reconceptualizing civics and ci¬

tizenship education in Australia. Paper presented at the International Assembly of the
National Council for Social Studies, Friday November 2001, Washington, DC.

Ogbu, J.U. (1987). Ethnoecology ofurban schooling. New York: Colombia University Press.

Osborne, K. (1996). Education is the best national insurance: citizenship education in Cana¬

dian schools past and present. Canadian and International Education, 25, (2), 31-58.
Pallas, A.M., Natriello, G. & McDill, E.L. (1989). The changing nature of the disadvantaged

population: current dimensions and future trends. Educational researcher, 18, (5), 16-22.
Patrick, J.J & Höge, J.D. (1991). Teaching government, civics and law. In J.P. Shaver (Ed.),

Handbook ofresearch on socialstudies teaching and learning (pp. 427-436). New York:
Macmillan.

Parker, W. C. (1990). Assessing citizenship. Educational Leadership, 48, (3), 17-22.
Phillips, R. (1996). History teaching, cultural restorationism and national identity in England

and Wales. Curriculum Studies, 4, (3), 385-399.
Print, M. (1996). The new civics education: an integrated approach for Australian schools. So¬

cial Education, 60, (7), 443-446.
Qualifications and Curriculum Authority (1998). Education for citizenship and the teaching of

democracy in schools. London: Qualifications and Curriculum Authority.
Ranson, S. (1993). Markets or democracy for education. BritishJournal ofEducational Studies,

41, (4), 333-352.
Said, E. (1993). Culture and imperialism. London: Vintage Books.
Scetlander (1986). Carrigan street. Glasgow: Scetlander.

Schlesinger, A.M. (1991). The Disuniting ofAmerica. Knoxville, Tenn: Whittle Direct Books.
Sears, A.M. & Hughes, A.S. (1996). Citizenship education and current educational reform.

Canadian Journal ofEducation, 21, (2), 123-142.
Sears, A. (1994). Social studies as citizenship education in english Canada: a review of re¬

search. Theory and Research in Social Education, 22, 6-43.

556 Schweizerische Zeitschrift für Bi Idungswissenschaften 24 (3) 2002



te de synthèse

Sears, A. (1996). Something Different to everyone: conceptions of citizenship and citizenship
education. Canadian and International Education, 25, 2.

Sleeter, C. (1991). Empowerment through multicultural education. Albany, NY: State University
of New York Press.

Starkey, H. (Ed.) (1991). The challenge ofhuman rights education. London: Cassel.

Taylor, C. (1992). Rapprocher les solitudes: écrits sur la fédéralisme et le nationalisme au Canada.

Sainte-Foy: Les Presses de l'Université Laval.
Tiedt, P.L. & Tiedt, I.M (1990). Multicultural teaching: A handbook ofactivities, information

and resources. Boston: Allyn and Bacon.

Torney-Purta, J., Schwille, J. & Amadeo, J. (Ed.). (1999). Civic education across countries:

twenty-four national case studies from the IEA Civic Education Project. Amsterdam: International

Association for the Evaluation of Educational Achievement.
Torres, C.A. (1998). Education, democracy and multiculturalism: dilemmas ofcitizenship in a

multicultural society. Ladham, Md.: Rowman and Littlefield.
Van Sledright, B.A. & Grant, S.G. (1994). Citizenship education and the persistent nature of

classroom teaching dilemmas. Theory and Research in Social Education, 22, 305-339.
U.S. Bureau of the Census (1994). Statistical abstract ofthe United States. Washington, D.C:

Government Printing Office.
Webber, J. (1996). Multiculturalism and the limits to toleration. In Language, Culture and Va¬

lues in Canada at the Dawn of the 21st Century/Langues, cultures et valeurs au Canada à

l'aube du XXIe siècle (pp. 269-279). Ottawa: International Council for Canadian Stu-
dies/Carleton University Press.

White, J. (1991). Thejustification ofautonomy as an educational aim. London: Cassel.

Womack, S.T. & King, O.R. (1982). A Casefor citizenship education in the earlyyears. Durant,
OK: Southeastern Oklahoma State University; Huntsville, TX: Sam Houston State

University.

Zelman, G.L. (1975). Antidemocratic beliefs: a survey and some explanations. Journal ofSo¬

cial Issues, 31, 31-53.

Multikulturelle Erziehung und politische Bildung:
Haupttendenzen und aktuelle Debatten im angelsächsischen
Sprachraum

Zusammenfassung
Ausgehend von den angelsächsischen Forschungen der 1990er-Jahre analysiert
dieser Beitrag die Zusammenhänge zwischen politischer Bildung und multikultureller

Erziehung. Zunächst wird auf die institutionellen Wurzeln der politischen

Bildung und der multikulturellen Erziehung in den angelsächsischen Staaten

hingewiesen. Anschliessend wird eine Bilanz der Forschung zur politischen
Bildung präsentiert. Zwei Themen dieser Forschung werden detaillierter
angesprochen: die unterschiedlichen Typen der politischen Bildung und die Ansprüche

der kulturellen Minderheiten. Abschliessend werden die Möglichkeiten
einer Konvergenz zwischen multikultureller Erziehung und politischer Bildung
geprüft.

Revue suisse des sciences de l'éducation 24 (3) 2002 557



s» rschungsüberblick

Educazione multiculturale e educazione alla cittadinanza:
dibattito e tendenze nel mondo anglosassone

Riassunto
Partendo dalle ricerche effettuate nel mondo anglosassone negli anni '90, l'arti-
colo analizza i legami tra educazione alla cittadinanza e educazione multiculturale.

Dapprima si presentano alcune origini istituzionali dell'educazione alla
cittadinanza e dell'educazione multiculturale per poi passare ad un bilancio delle
ricerche. In particolare si approfondiscono due terni che appaiono in questi la-

vori anglosassoni: i différend tipi di educazione alla cittadinanza e le rivendica-
zioni delle minoranze culturali. Per concludere si esaminano le possibilità di una

convergenza tra educazione multiculturale e educazione alla cittadinanza.

Multicultural education and citizen education: Principle
tendencies and current debates in the English speaking
world.

Summary
This article analyzes the connections between citizen education and multicultural

education based on English speaking research done in the 1990s. To begin
with we will present several elements concerning the institutional roots of civic
and multicultural education in English speaking countries. In a further section

we will present the results of research done on citizen education. This will be

done in a detailed manner covering two research themes in English speaking
countries: the different types of citizen education and the challenges for minority

cultures. Finally we will try to examine the possibilities of a convergence
between multicultural education and citizen education.

558 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 24 (3) 2002


	Éducation à la citoyenneté et éducation multiculturelle : principales tendances et débats anglophones

