
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften = Revue suisse
des sciences de l'éducation = Rivista svizzera di scienze
dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 24 (2002)

Heft: 3

Artikel: Éducation interculturelle et éducation à la citoyenneté : un détour par la
sociologie de la nation

Autor: Lorcerie, Françoise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786884

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Th e m a

Education interculturelle et
éducation à la citoyenneté:
Un détour par la sociologie
de la nation

Françoise Lorcerie

La question du rapport entre éducation interculturelie et éducation à la citoyenneté

gagne à être replacée dans le contexte socio-politique où elle se pose aujourd'hui dans

les pays occidentaux. Ce contexte se caractérise par une crisey voire plus rarement une
récusation de l'Etat-nation «classique», qui reposait sur une opposition ethnique
naturalisée entre established et outsiders combinée avec un principe démocratique. On
observe une saillance sociale nouvelle de la pluralité culturelle comme problème
appelant un traitementpublic et du pluralisme comme valeur. L'éducation publique est

un des sites de cette crise, en même temps qu'un des espaces où son traitement est

envisageable. Ainsiy au Québec, l'emblème de Vinterculturel fut expérimenté dans la
cadre de la réélaboration symbolique de la nation québécoise (depuis lafin des années

1970), avant d'être quelque peu mis en retrait par les pouvoirs publics au bénéfice
d'autres emblèmesplus explicitement inclusionnaires. En France, la revitalisation
récente de l'éducation à la citoyenneté et la reconnaissance (timide) des differences
culturelles s'expliquent également dans le contexte de ce qu'on peut appeler la crise de

l'intégration assimilationniste et l'inflexion qui se fait jour du «régime de tolérance»

des différences.

Difficile question que celle de l'apport d'une perspective interculturelle à la

citoyenneté et, a fortiori, à l'éducation à la citoyenneté. En effet, aucun des

concepts que mobilise cette question ne peut être considéré comme stabilisé.
Le concept de citoyenneté, notamment, qui sert de référence dans la question,

est au cœur des débats que développe aujourd'hui la philosophie politique.
A quoi pourrait ressembler une conception de la citoyenneté appropriée étant
donné le contexte des sociétéspluralistes modernes? Quels sont les devoirs et les

pratiques autour desquels une telle conception serait construite?
Daniel Weinstock termine sur ces questions étrangement ouvertes un état des

lieux des «réponses» fournies par la citoyenneté au problème du pluralisme des

sociétés modernes, du point de vue de la philosophie politique (Weinstock,
1998, p. 92).

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 435



Pema

Au point que le concept de citoyenneté lui paraît appeler désormais une étude

autonome. Ce scepticisme pourrait être contesté, certes. Mais le constat est

argumenté.

Distinguant le pluralisme des valeurs (dit axiologique) et le pluralisme culturel,

Weinstock montre que dans l'un et l'autre cas, les solutions proposées
jusqu'ici par John Rawls et ses discutants (libéraux ou communautariens), ou par
Habermas et les tenants de la démocratie délibérative (dans l'une ou l'autre de ses

versions) ne sont pas satisfaisantes:
L'absence de consensus normatifspontanéface à laquelle nous place le pluralisme
axiologique fait de sorte que nous nous devons de regarder du côté des délibérations

démocratiques entre citoyens afin de créer de tels consensus. (Weinstock,
1998, p. 81).

Or cette solution se heurte à de très nombreux aléas. Quant à «l'absence d'identité

partagée que nous impose le pluralisme culturel, (elle) entraîne la nécessité,

pour l'Etat soucieux d'assurer la viabilité de ses institutions, de promouvoir
l'identité de citoyen qui peut au moins en principe être partagée par tous les

membres de la société, indépendamment de leurs identités culturelles» (Wein-
stock, 1998, p. 81). Mais en quoi consiste-t-elle?

Prenant acte du fait que le chantier conceptuel est ouvert et loin d'être clos,
c'est sur le chantier lui-même que nous voudrions centrer notre questionnement.
En quoi l'incertitude sur la nature de la citoyenneté et le renouveau d'intérêt

pour la notion sont-ils liés au changement des sociétés nationales, à la saillance
nouvelle de leur pluralisme axiologique et culturel? En quoi la réforme de
l'éducation à la citoyenneté répond-elle à ce changement global, et quelle part laisse-

t-elle à l'éducation interculturelle? Pour prendre l'exemple de la France, une
éducation civique rénovée s'applique au collège depuis quelques années (Audigier &
Lagelée, 1996), et un enseignement nouveau vient d'être introduit au lycée,
déclinant la citoyenneté sous une variété de problématiques sociales, juridiques et

politiques. La dimension interculturelle n'y figure pas, mais le

programme mentionne «la problématique de l'unité politique et du respect des

différences légitimes». La mention et surtout la thématisation des différences et
particularismes culturels est nouvelle dans le discours officiel de l'Education nationale

française. Avant, on n'en parlait pas sinon pour affirmer qu'elles étaient

respectées. Pourquoi ce changement et quelle est sa consistance?
Prendre la question par le biais des sciences sociales amène à conduire l'analyse

dans le cadre du paradigme de l'ethnicité, un paradigme dont les grandes

lignes furent tracées par Max Weber dans un texte célèbre (Weber, 1956). Il combine

de façon complexe des dimensions psychologiques, sociologiques et
politiques, autant dire qu'il défie les frontières académiques habituelles. Au centre de

l'interrogation, les concepts de nation et d'identité1.
Nous traiterons d'abord de la nature ethnique de la nation, d'après Weber et

Mauss, prolongés par Elias. Dans l'Etat-nation classique, principe ethnique et

principe démocratique forment un attelage intimement uni, sinon stable. L'école

436 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



h e m a

y contribue tant par son curriculum que par ses fonctionnements. L'idée de

valoriser la pluralité culturelle de la société, qui est comprise dans l'éducation
interculturelle, n'a pas de place dans cette configuration. Elle peut en acquérir -
c'est ce que nous examinerons en seconde partie - quand cette configuration
entre en crise ou devient inadéquate du fait du changement social, comme on le

voit sur l'exemple du Québec ou de la France depuis les années 1980. Nous

sommes à une époque et dans un espace où, l'ethnonationalisme venant en
contradiction avec la visée démocratique de l'Etat-nation, c'est celle-ci qui
l'emporte et tend à remodeler l'idéal de la nation. Dans ce contexte, l'école est sollicitée

par le politique pour contribuer à la transformation des mentalités et des

pratiques civiles, et l'éducation à la citoyenneté est remise en chantier.

Established et outsiders: l'ethnicité dans
l1 Etat-nation

Les fondements théoriques
Le paradigme de l'ethnicité, tel que fondé par Weber, a pour énigme centrale la

question de la production sociale d'une certaine forme d'identité communautaire

que l'on peut appeler une identité tribale au cœur des sociétés modernes,
l'identité d'individus qui croient qu'ils partagent (ou que d'autres partagent) une
communauté d'origine. Weber part de la vision essentialiste de la parenté
ethnique, qu'il trouve dans l'ethnologie et la sociologie de son temps, pour s'en écarter

radicalement par trois recadrages. Premièrement, l'appartenance ethnique
n'est pas une question d'essence, pas une question d'être-en commun (le concept
d'ethnie est «un fourre-tout inutilisable», écrit-il), mais une question de

croyance, de représentation sociale. Deuxièmement, cette croyance est largement
induite par certaines dynamiques sociales, notamment par l'organisation et la vie

politiques nationales. C'est au sein de ces dynamiques que les schèmes d'imputation

des différences prennent consistance et que le contenu des ressemblances

tribales s'élabore, symboliquement et matériellement, et, précise-t-il, qu'elles se

chargent plus ou moins de pathos, de passion. L'ethnicité est tout autant sinon

plus, selon Weber, caractéristique des groupes dotés d'une organisation
politique, qu'un trait de groupes minoritaires. Troisièmement, cette croyance se

déploie toujours à l'encontre d'autres, tenus pour essentiellement différents et
infériorisés à raison de cette différence, tandis que l'on se rehausse collectivement.

Le sentiment national n'est ainsi rien d'autre, d'un point de vue sociologique,
qu'une forme d'identité ethnique. A la même époque (et sans connexion), Marcel

Mauss avance une idée voisine dans son texte inachevé sur la nation, et il
approfondit la question du rapport entre cette identité et l'activité politique
(Mauss, 1969). La nation est pour lui caractérisée par une «coïncidence» entre
pouvoir «démocratique à quelque degré», unité linguistique et unité ethno-cul-
turelle. Mais, note-t-il, la coïncidence ne résulte pas d'une transmission, c'est

Revue suisse des sciences de l'éducation 24 (3) 2002 437



h e m a

une construction sociale. Les traits qui apparentent la nation à l'ethnos sont, dans
la nation, pour partie au moins, l'effet du processus «d'individuation» qui
oppose et lie tout à la fois la nation-Etat à son environnement. Mauss voit la nation
moderne en auteur de son identité ethnique, laquelle est générée dans le conflit
ou dans le concert des autres nations. La nation moderne se prévaut d'une «race»,
d'une langue nationale, d'une esthétique nationale, d'un «caractère national»,

qui sont en réalité ses créations, en même temps qu'elle se prévaut d'une volonté

propre, d'une idée du progrès, et qu'elle se dote d'un droit public, d'un marché
intérieur unifié, et d'institutions démocratiques reposant sur la «corrélation»

entre l'idée de patrie et celle de citoyen: «Une nation digne de ce nom a sa

civilisation, esthétique, morale et matérielle, et presque toujours sa langue. Elle a sa

mentalité, sa sensibilité, sa moralité, sa volonté, sa forme de progrès, et tous les

citoyens qui la composent participent en somme à YIdée qui la mène» (p. 591;
souligné par l'auteur).

La réflexion de Mauss, reprise et actualisée aujourd'hui (Babibar, 1988; Lor-
cerie, 2002), amène à scruter le couplage qui s'effectue entre ethnos et démos,

entre le peuple ethnique et le peuple souverain, dans l'Etat-nation. Couplage?
hybridation? Ces mots sont des métaphores et non des concepts. Le trait d'union
qui lie Etat et nation a été aussi peu étudié en sociologie politique qu'en
philosophie politique. Raymond Aron propose en 1961 cette définition de travail: «Le

type idéal d'un Etat national est celui d'une unité politique, dont les citoyens
appartiennent tous à une même culture et manifestent la volonté de vivre en une
communauté autonome» (cité par Tenzer, 1994, p. 469). Autrement dit, l'Etat-
nation se caractérise typiquement par une unité double, juridico-institutionnelle
et culturelle, et par une cohésion subjective qui fonde ou perpétue la séparation
de l'unité en question d'avec son environnement.

Ce caractère hybride s'exprime historiquement à travers la malléabilité de

l'acception pratique du concept de citoyenneté dans la vie politique (Colas, 2000),

par son «profond dualisme» (Smith, 1991), indépendamment les doctrines
officielles de la nation et de la citoyenneté (on sait qu'en France, notamment, la
doctrine de la citoyenneté nationale insiste sur le côté politique du lien). C'est ce que
traduisent, si l'on y prend garde, les dimensions hétérogènes habituellement
associées au concept de citoyenneté. Les auteurs qui tentent de mettre à plat le

contenu de la citoyenneté lui attribuent toujours au minimum: une dimension

juridique (le fait d'être sujet de droits), une dimension politique (la participation
politique), et une dimension communautaire (le fait d'être «membre reconnu
d'une collectivité, le plus souvent identifiée à la Nation», écrivent Barrère et Mar-
tuccelli (1998); ou «le degré d'identification à l'identité collective qui caractérise
la société globale», selon Pagé, 2001).

Appelons ethnonationalisme la postulation ethnique de l'Etat national. En
raison du caractère hybride de l'attelage institutionnel que constitue l'Etat-nation,
Xethnonationalisme est, par hypothèse, toujours en rapport d'association (de
coexistence et de tension) avec (1) le principe individuo-universaliste de l'Etat na-

438 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 24 (3) 2002



T h e m a

tional. Par ailleurs, en raison de la différenciation possible des identifications
ethniques au sein de la communauté nationale, Xethnonationalisme est aussi

toujours en rapport d'association (de coexistence et de tension) avec (2) les ethnici-
tés minoritaires éventuellement présentes. Des rapports qu'il faut penser, d'un
point de vue sociologique, comme des dynamiques mobilisant des acteurs et s'ar-

ticulant en luttes sociales.

A ce point, la sociologie politique de la citoyenneté trouve à s'appuyer sur la

psychologie sociale des relations entre groupes de statuts inégaux, et sur la sociologie

de la domination symbolique. Sans détailler, mentionnons l'intérêt pour
notre propos de l'hypothèse de la «configuration established!outsiders», due à

Norbert Elias. Elle peut se formuler ainsi: tout groupe humain établi sur un
territoire, placé au contact de nouveaux venus, engage au minimum une lutte
symbolique par laquelle il dénigre les intrus et exalte son propre charisme collectif,
de sorte à tenir les outsiders éloignés du pouvoir. L'idéologie par laquelle le groupe
symbolise sa différence et sa supériorité est secondaire. Ce qui importe est que
cette idéologie soit capable d'alimenter sa fierté collective, le «charisme de

groupe», et de renforcer sa cohésion à l'encontre des intrus, de sorte à entretenir
le monopole qu'il détient sur les positions de pouvoir. Cette hypothèse théorique
n'est pas spécifique aux dynamiques communautaires dans l'Etat-nation, elle est

développée par Elias notamment à l'occasion d'une étude des problèmes de

sécurité urbaine d'une petite ville britannique d'ancienne population ouvrière
(Elias & Scotson, 1964/1997). Mais, selon Elias lui-même, elle s'applique «de

façon exemplaire» aux logiques d'identification dans la nation.
Par hypothèse, la relation au temps et au territoire jouent un rôle décisif dans

la genèse du «charisme de groupe» dans la relation établis!intrus. Par suite, la
domination symbolique s'ethnicise normalement au sein des collectivités nationales,

en même temps que sont ethnicisés, corrélativement, les individus collectivement

rejetés comme intrus (en tant qu'étrangers, ou en tant qu'immigrés). Des

conflits s'ensuivent portant sur la façon dont les individus se définissent et sont
définis personnellement et collectivement, - sachant que, «dans tous les cas, les

nouveaux venus s'appliquent à améliorer leur position, et les groupes établis à

maintenir la leur» (Elias & Scotson, 1964/1997, p. 340). Ces conflits sous-ten-
dent le développement des «crises de l'intégration», dont nous parlerons plus
loin.

L'école et l'entretien de l'ethnicité nationale
S'il est vrai que l'école assure la reproduction de la société (c'est une idée qui n'est

pas née avec Bourdieu), on peut faire l'hypothèse qu'elle répercute l'hybridité
constitutive de l'Etat-nation, selon des modalités variables puisque ce dualisme

est socialement instable: d'une façon ou d'une autre, elle concourt à l'entretien
de l'ethnicité nationale en même temps qu'elle forme le peuple souverain.

La propagation de l'idéologie nationale est une des voies possibles. Mauss y
insiste. Pour lui, l'école nationale a pour rôle «l'accentuation» des «caractères col-

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 439



Th e m a

lectifs de la nation», - contre les identités minoritaires, donc, mais aussi en
relativisant la visée civique et morale sur laquelle insistent pourtant les premiers
manuels républicains en France (Déloye, 1994). Dans l'école française, la modalité

«patriote» de l'ethnicité nationale fut saillante aux lendemains de l'installation de la

Troisième République, qui faisait suite à la défaite de 1870 devant la Prusse. Mais
elle s'estompa dès l'entre-deux-guerres, avec le pacifisme qui découla de la Première

guerre mondiale (Loubes, 2001). Une autre modalité, sur laquelle Suzanne Citron
notamment a attiré l'attention et qui dura jusqu'aux années soixante au moins, est
la transformation - à l'école primaire surtout - de l'histoire de la France en «histoire

de France», geste collectif sacralisant la France éternelle, victorieuse de l'Ancien

régime et mère des droits de l'homme (Citron, 1989; Nora, 1997).
On peut s'attendre par ailleurs à ce que les fonctionnements ordinaires

(sociaux) de l'école reproduisent la domination ethnique qui prévaut dans la
société. C'est ce qui a été mis en évidence récemment dans le cas de l'école
française. L'enquête a montré que le couple ethnique Français!immigrés est présent
dans les fonctionnements ordinaires de l'école urbaine: dans la genèse et le

traitement de la violence scolaire, dans les relations établies par les agents scolaires

avec les parents immigrés, dans l'émergence et le traitement des «affaires de

foulards», dans les dynamiques de ségrégation entre établissements et en leur sein

(Barthon, 1998; Debarbieux, 1996; Debarbieux, Garnier, Montoya & Tichit
1999; Lorcerie, 1996; Payet, 1995, 1997). Cette modalité de l'ethnonationa-
lisme à l'école n'est pas du même ordre que les modalités relevant du curriculum.
Il ne s'agit pas de fonctionnements prescrits par la hiérarchie administrative. Ce

sont des fonctionnements «par le bas» et systémiques, pas forcément délibérés.
Les agents scolaires et les parents appartenant aux groupes majoritaires (dans la

structure de domination nationale) en sont les protagonistes d'un côté, les jeunes
issus de l'immigration minorisée (extra-communautaire) et leurs parents, de

l'autre. Les uns et les autres ne font qu'appliquer aux interactions et enjeux
scolaires les schèmes ethnicisés qui prévalent dans l'environnement social (De Rudder,

Poiret & Vourc'h, 2000). Cette découverte, jointe à d'autres analogues dans
les sphères du travail, du logement, des loisirs, a ouvert la voie à l'attestation
publique de l'existence des «discriminations ethniques et raciales» en France (Haut
conseil de l'intégration, 1998; Lorcerie, 2000), suscitant en réponse des

politiques publiques nouvelles.
Les développements précédents amènent à interroger la construction de la

discrimination ethnique comme défi politique. En effet, si l'on admet que
l'opposition established vs outsiders est constitutive de l'identification nationale dans

l'Etat-nation classique, on ne peut pas penser que les fonctionnements discriminatoires

soient nouveaux socialement (Noiriel, 1988). Or aujourd'hui ils tendent
à être perçus comme moralement inacceptables et dangereux pour la cohésion
nationale. Pourquoi? L'écart paraît s'être creusé entre Xethnonationalisme et le

principe individuo-universaliste qui étaient classiquement mêlées dans l'Etat-nation

&avant.

440 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



Th e m a

Crise de L'Etat-nation et changement scolaire:
la revitalisation de l'éducation à la
citoyenneté

L'hypothèse d'une crise contemporaine de l 'Etat-nation
Les modalités scolaires de l'ethnicité aujourd'hui s'expliquent en partie au moins

par des facteurs qui n'ont rien à voir avec la crise de la forme stato-nationale: par
la crise urbaine et la polarisation sociale croissante des quartiers, et par la «massi-
fication» de l'enseignement secondaire au cours des années 1980-1990 (Van
Zanten, 2001). Cependant, dans un système causal complexe, deux facteurs
généraux se laissent distinguer, qui ont directement déterminé le renouvellement
(qui s'esquisse) des politiques publiques en matière d'intégration des immigrés et
de solidarité nationale, à savoir: la crise de l'intégration nationale, et l'émergence
de nouvelles attentes de justice démocratique.

La question de la crise de l'intégration nationale a été soulevée en France au

tournant des années 1990, tandis que battait son plein la polémique sur l'assi-
milabilité des immigrés (Schnapper, 1991). Crise, le diagnostic général n'est

guère contesté et les soubresauts de la vie politique nationale autour de la place
et du traitement des immigrés durant vingt-cinq ans (du milieu des années

1970 à la fin des années 1990) ne le démentent pas. Pour Dominique Schnapper,

la crise est essentiellement due à l'altération des grandes institutions qui
assuraient auparavant la formation de la cohésion nationale: l'école, mais aussi

l'armée, les syndicats, et même l'Eglise. Cette crise, les immigrés - leurs

cultures, leurs conduites - en sont moins la cause qu'ils ne la révèlent, pose la

sociologue.

Cette analyse écarte donc, à juste titre, l'explication anti-sociologique de la
crise par les différences culturelles objectives des immigrés. Mais on peut lui
objecter qu'elle ne prend pas en charge le facteur particulier qu'est l'intensité de la

catégorisation sociale des «immigrés» comme intrus. Poursuivons en effet le

raisonnement dans la ligne que suggère la psychologie sociale: si les immigrés
manifestent la crise sans la produire ou sans que leurs cultures fassent obstacle à leur

intégration, alors c'est que leur visibilité est en cause aussi dans la crise, autrement

dit l'imputation d'altérité dont ils sont l'objet dans la catégorisation sociale
dominante. Le stéréotypage récurrent de Ximmigré (ainsi désigné dans son statut
à!intrus de génération en génération) sape l'imaginaire de l'unité nationale, il
amène le majoritaire au fantasme de la fragmentation sociale (Wieviorka, 1996),
et il induit des pratiques discriminatoires, lesquelles à leur tour suscitent une
variété de réactions de la part de ceux qui les subissent. Ainsi, les revendications de

citoyenneté et de dignité dont les élites immigrées sont porteuses, les luttes qui
s'organisent à partir du milieu associatif contre les discriminations, procèdent-
elles de la crise de l'intégration nationale en même temps qu'elles y participent.
De même (à un autre point de vue) que les déviances et l'anomie développées par
les jeunes issus de l'immigration dans les zones urbaines de «relégation».

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 441



h e m a

La force du stéréotype s'enracine dans le traumatisme colonial, dont l'imaginaire

est entretenu plus ou moins fort de part et d'autre (Stora, 1999), mais elle

se perpétue au travers de l'activité sociale des acteurs majoritaires et minoritaires,
ici et maintenant, qu'il s'agisse de communication publique, de mobilisations
collectives ou de simples échecs interactionnels.

Le renouvellement des normes démocratiques
Le renouvellement des normes démocratiques aujourd'hui est un autre facteur de

la crise de l'Etat-nation classique, d'autant que l'Union européenne s'en fait le

promoteur, ainsi que le Conseil de l'Europe. Interagissant avec la crise de

l'intégration nationale, le changement normatif modèle un nouvel imaginaire de la

cité politique2. Pour le dire sommairement, les philosophies contemporaines de

la démocratie dénoncent l'oppression des minorités par les majorités nationales;
le pluralisme axiologique et culturel est au centre de leurs débats sur la nature de

la démocratie.
Si la société est fondamentalement plurielle (c'est l'axiome commun de ces

philosophies), alors la solidarité nationale - pièce maîtresse de l'architecture des

institutions démocratiques - ne saurait se fonder sur la ressemblance culturelle
(réelle ou supposée) ni sur la ressemblance morale (le partage d'un même corpus
de valeurs), mais sur autre chose, qu'il faut élucider. La réponse, les philosophes
de la démocratie la fondent, par delà la diversité de leurs systèmes, sur une
anthropologie de l'intersubjectivité. A partir de quoi ils vont chercher quelles
dispositions institutionnelles sont propres à garantir la réciprocité intersubjective, le

pluralisme étant pris comme un fait. Rawls s'attache à spécifier les règles
constitutionnelles qui rendent possible et stabilisent la coopération sociale dans

l'équité, Habermas insiste quant à lui sur l'aspect processuel de l'accord, dans

une société démocratique ouverte, «aux frontières poreuses» (Habermas, 1996;
Rawls, 1993; Touraine, 1997).

Dans tous les cas, le politique est nettement distingué du culturel (et non plus
associé à la culture majoritaire comme dans l'attelage ethno-démocratique qui
sous-tend l'Etat national classique). Le politique démocratiquement organisé
garantit aux membres de la société la jouissance de leurs droits fondamentaux,
parmi lesquels le droit à être eux-mêmes et le droit à entretenir des conceptions
opposées du bien (pour reprendre à Rawls son vocabulaire). Distinction du
politique et du culturel, donc, mais responsabilité du politique - là est le point. Il se

peut que des matières culturelles ou identitaires requièrent l'intervention du
politique. Moins pour interdire que pour protéger, spécialement les groupes
minoritaires.

C'est à ce titre que certains, comme Michael Taylor, réclament l'institutionnalisation

du droit à l'identité culturelle: «La reconnaissance est un besoin
humain vital» (Taylor, 1992, p. 42), or il n'est pas satisfait pour les minoritaires
(c'est-à-dire les groupes minorisés dans la société) sans une intervention expresse
de l'Etat pour garantir la survie culturelle du groupe. La position philosophique

442 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 24 (3) 2002



Th e m a

que répercutent, aujourd'hui, les normes européennes serait plus proche de celle

d'un Rawls, qui fait du droit à l'identité une condition primitive de la justice des

institutions politiques. Il faudra, si l'on suit Rawls et les philosophes dits
«libéraux», que l'Etat intervienne non pas pour «reconnaître» directement les identités

culturelles présentes dans la société comme le souhaitent Taylor et les

philosophes d'inspiration «communautarienne», mais pour tenir sous contrôle les

effets sociaux et psycho-sociaux défavorables de la domination du majoritaire (ce

qui ne se réduit pas à la lutte contre les discriminations). En la matière, les

philosophies modernes de la démocratie demandent au minimum un interventionnisme

public de protection de la dignité des identités minoritaires.

Inflexion du «régime de tolérance» et thématique de la
pluralité dans l'école

Le développement de la crise de l'intégration nationale, manifesté par la politisation

de la question des immigrés dans une longue crise politique, jointe à l'hégémonie

de nouvelles normes politiques qui commencent à être dotées d'une
traduction juridique à l'échelle européenne (voir notamment la directive 2000/43
de la commission européenne «relative à la mise en œuvre du principe de l'égalité

de traitement entre les personnes sans distinction de race ou d'origine
ethnique») ont fini par déboucher sur un début de changement des politiques de

l'identité nationale. En France, cela s'est amorcé à la faveur de l'alternance
gouvernementale de 1997. Un dispositif de lutte contre les discriminations
ethniques a été instauré, un protocole a été conclu pour garantir l'extension au culte
musulman du régime des libertés publiques dont bénéficient les autres religions,
et le thème de la «diversité» et de la «culture commune» a fait son apparition dans

le nouvel enseignement d'éducation à la citoyenneté au lycée (Education civique,
juridique et sociale, ECJS). Autant de signes qu'un processus d'inflexion du
«régime de tolérance» des différences (Walzer, 1997) est engagé dans la société et se

déploie désormais aux plans politique et institutionnel.
Le Québec a connu semblable inflexion de son «régime de tolérance», en plus

marqué et en plus rapide, après que, par la loi 101 (1977), il a décidé d'une
politique de francisation des immigrants. Destiné à accroître graduellement le

poids des francophones dans la province binationale et à garantir la survie de la

langue française dans l'Amérique du Nord anglophone, ce choix politique a

induit une profonde transformation de l'identité sociale et politique québécoise-
francophone. De socialement minoritaire au Québec (bien que majoritaire en
nombre) et afortiori au Canada, elle est devenue politiquement majoritaire, mais

moins ethnique et plus politique, expressément inclusionnaire.
C'est à ce titre que la thématique de Xinterculturalisme a été publiquement

assumée et élaborée dès 1983 (par emprunt à un vocabulaire employé à l'époque
en France). Le mot àX interculturel a été sensiblement mis en retrait ces dernières

années en raison des représentations essentialistes qu'il suscite (ou qu'il ne combat

pas) chez les destinataires de la politique - malgré l'approfondissement uni-

Revue suisse des sciences de l'éducation 24 (3) 2002 443



Th e m a

versitaire dont il a fait l'objet (Ouellet, 1991; Ouellet & Pagé, 1991). Mais le

gouvernement québécois n'a eu de cesse, durant ces vingt ans, que de chercher la

voie d'un universalisme symbolique qui évite aussi bien l'écueil de la réification
des cultures des immigrants, que l'écueil de leur déni, tout en mettant l'accent

sur le partage d'un espace commun ou d'une culture commune (les experts
continuent à disputer ce point). «Québécois de toutes origines» est la désignation
officiellement promue aujourd'hui, en remplacement de «Québécois des

communautés culturelles», qui reste entachée de présupposés majoritaires (Me
Andrew, 2001, 2002).

On voit sur les exemples de la France et du Québec que les enjeux sociaux et

politiques régissent l'interprétation de la thématique de la pluralité culturelle,
lorsqu'elle est mise en avant, - enjeux que, pour l'essentiel, l'éducation relaie.

Ainsi pour Y interculturel, terme éminemment polysémique (comment en
serait-il autrement quand le concept même de culture n'est fixé ni dans son usage
en sciences sociales ni dans le débat philosophique contemporain [(Cuche, 1996;
Mesure & Renaut, 1999], et qu'il se charge si facilement d'affect?). Lorsque les

milieux français de l'expertise créent le néologisme interculturel, dans la
deuxième moitié des années 1970, et l'implantent au Conseil de l'Europe (Porcher,

1981), leur discours est un discours d'inclusion et de renouvellement de

l'unité culturelle de la nation. Mais ce discours vient en contrepoint de la
communication publique sur l'immigration et de la politique qui est alors celle du

gouvernement français, discours et politique que l'on peut qualifier de réaction
nationaliste (incitation au départ, expulsion de jeunes, politique sécuritaire). Dès

lors, la thématique de l'interculturel a travaillé à cette époque de façon
paradoxale. La mise en œuvre scolaire de la consigne de «valorisation des cultures

d'origine» par des «activités interculturelles» a pu tourner à l'essentialisme culturel

et à l'exclusion symbolique d'autant plus facilement qu'aucun projet politique
inclusionnaire n'était formulé par le politique (Berque, 1985; Lorcerie, 1989;
Sayad, 1988).

Aujourd'hui, en France et au Québec - en lien avec l'inflexion des régimes de

tolérance évoquée plus haut - l'importance d'une éducation à la citoyenneté est
mise en exergue, et celle-ci est conçue comme incluant une réflexion sur la
diversité (ethno)culturelle constitutive de la société. Les deux pays ont écarté des

programmes officiels - le Québec plus nettement que la France - «la conception
nationale unitaire» de la citoyenneté, qui consacre la domination du groupe
majoritaire, et ils ont plutôt opté - le Québec plus nettement que la France encore
une fois — pour l'enseignement d'une «conception délibérative pluraliste», parfois

dite «républicaine», accordant une priorité à la participation, notamment à

la délibération. Selon cette conception, inspirée de Habermas, Miller, Kymlicka,
«c'est par la délibération active entre citoyens que se fait l'identité nationale

dans des dimensions substantives» (Pagé, 2001, p. 47). Le Conseil supérieur de

l'éducation du Québec, organe consultatif, a récemment donné de l'éducation à

la citoyenneté un exposé circonstancié qui assume le fait qu'en contexte plura-

444 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



h e m a

liste, l'espace civique doit être pensé comme une construction sociale, de même

que la solidarité nationale; que ni cet espace civique ni cette solidarité ne sont -
pour l'essentiel - gagés sur un substrat déjà là, ce qui confère à l'éducation
scolaire un rôle crucial et très large (Conseil supérieur de l'éducation, 1998).

En France, un changement amorcé, sans Le mot

interculturel
Le renouvellement normatif s'est amorcé plus récemment en France; il est aussi

politiquement plus difficile. En matière scolaire, il se heurte au cadre ordinaire
de l'institution, qui ne reconnaît guère l'élève comme sujet de droits et offre peu
d'espace à la participation. «L'école se veut le berceau de la citoyenneté, tout en

restant à l'abri de toute pratique citoyenne», notent Barrère et Martuccelli (1998,

p. 663). Elément symptomatique: le débat autour du défi que dresse l'islam
devant la laïcité scolaire a été réglé juridiquement par le Conseil d'Etat, de façon
libérale (la liberté est la règle, l'interdiction l'exception), mais les «affaires» de foulard

demeurent sans solution légitime (les décisions judiciaires de réintégration
des jeunes filles sont d'ordinaire récusées par le corps enseignant). Le renouvellement

normatif se heurte aussi, dans l'espace public, aux réticences d'une
mouvance intellectuelle encline à mobiliser pour la défense d'un acquis, sans s'attarder

sur ses limites («L'universel républicain est un horizon indépassable», écrit

Dominique Schnapper, 2000).
Les changements intervenus depuis 1998 au point de vue de la prise en

compte du pluralisme n'en sont que plus notables. Les plus forts sont liés à la

reconnaissance de l'existence des discriminations ethniques. Ainsi, la lutte contre
les discriminations au travail et devant le travail a reçu une traduction législative
qui met à niveau dans ce secteur la loi française avec la norme européenne, beaucoup

plus protectrice que ne l'était la règle de droit antérieure: désormais la loi
réprime non seulement la discrimination directe mais aussi la discrimination
indirecte, elle élargit les possibilités de poursuites pénales et inverse la charge de la

preuve devant les tribunaux prud'hommaux (loi du 16 novembre 2001).
Le domaine scolaire n'a pas connu une telle mutation, - même si l'on peut

penser que le dispositif de lutte contre les discriminations modifie le contexte
général de l'enseignement. La notion de discrimination indirecte n'a pas été étendue

à l'école (pas plus qu'aux autres secteurs de l'action publique), bien que tout
un chapitre du rapport 1998 du Haut conseil à l'intégration traite de faits qui
semblent en relever. Quant à la thématique de la lutte contre les discriminations,
elle n'a fait qu'une très discrète entrée dans le programme de l'ECJS de

l'enseignement professionnel. L'éducation au non-racisme n'y figure pas. Néanmoins,
la définition du programme et des méthodes de l'ECJS contient des ouvertures
en direction d'une conception «délibérative pluraliste» de la citoyenneté. Le
débat en classe — solidement documenté, exigent les instructions — en est l'instrument

privilégié. La définition des thèmes, plus incitative que prescriptive,

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 445



Th e m a

n'élude pas la question de la diversité (ethno)cuturelle, - même si celle-ci est
présentée sous un angle général plutôt restrictif.

Il convient de faire réfléchir les élèves aux contradictions éventuelles des

«cultures particulières» et de la «culture commune», dans le but de faire évoluer leurs

pratiques. La «culture commune» n'est pas questionnée et on n'invite pas à le

faire, on affirme sa nature politique: «La culture commune assurée par la

citoyenneté repose sur des valeurs communes, celles qui assurent l'égale dignité de

tous les hommes», affirmation qui peut aussi bien s'interpréter selon l'idéologie
nationale classique (légitimant subrepticement la culture majoritaire) que selon

une philosophie moderne de la démocratie (selon laquelle la culture commune
est constituée essentiellement des valeurs démocratiques). Il reste que les élèves

sont invités à se documenter et à discuter sur ces questions: une certaine place est
faite à la divergence, peut-être au conflit si l'enseignant laisse la dynamique se

créer dans le groupe. C'est une chance de voir une pratique éducative de la
diversité s'affirmer au sein de l'école, à côté sinon à la place des pratiques contestataires

et transgressives dont les élèves sont devenus coutumiers dans les secteurs
difficiles3.

Notes
1 Les développements qui suivent sont adaptés d'un ouvrage à paraître sur l'école et l'ethni-

cité (Lorcerie, 2003).
2 Cet imaginaire nouveau ne recouvre pas les autres, cependant. L'imaginaire ethnonational,

en crise à l'échelle nationale, trouve une nouvelle vigueur à l'échelle européenne, dans un
surcroît d'altérisation des anciens colonisés. Vis-à-vis de ceux-ci, «nous» sommes encore
plus «européens» qu'autrefois.

3 Cette orientation a été outillée de longue date par les praticiens chercheurs qui se sont ins¬

crits dans le courant pédagogique issu de Célestin Freinet ou dans la pédagogie
institutionnelle, - sans reconnaissance administrative.

Références bibliographiques
Audigier, F. & Lagelée, G. (1996). Education civique et initiation juridique dans les collèges. Pa¬

ris: INRP.
Barrère, A. & Martuccelli, D. (1998). La citoyenneté à l'école: vers la définition d'une pro¬

blématique sociologique. Revue française de sociologie, XXXIX (4), 631-671.
Barthon, C. (1998). Espaces et ségrégations scolaires. L'exemple des enfants d'immigrés dans les col¬

lèges de l'Académie de Versailles. Thèse de doctorat en géographie, dir. Michelle Guillon,
Université de Poitiers.

Berque, J. (1985). L'Immigration à l'école de la République. Rapport au ministre de l'Education
nationale. Paris: La Documentation française.

Citron, S. (1989). Le Mythe national. L'histoire de France en question. Paris: Les Editions ou¬
vrières/Etudes et documentaton internationales.

Colas, D. (2000). La citoyenneté au risque de la nationalité. In M. Sadoun (Ed.), La Démocratie

en France, 2. Limites (pp. 116-222). Paris: Gallimard.
Conseil supérieur de l'éducation (CSE) (1998), Eduquer à la citoyenneté. Québec: Rapport an¬

nuel sur l'état et les besoins de l'éducation.

446 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 24 (3) 2002



h e m a

Cuche, D. (1996). La Notion de culture dans les sciences sociales. Paris: La Découverte.
Debarbieux, E. (1996). La Violence en milieu scolaire, 1. Etat des lieux. Paris: ESE

Debarbieux, E., Garnier, A., Montoya, Y. & Tichit, L. (1999). La Violence en milieu scolaire,

2. Le désordre des choses. Paris: ESF.

Déloye, Y. (1994). Ecole et citoyenneté. L'individualisme républicain de Jules Ferry à Vichy:
controverses. Paris: Presses de Sciences Po.

De Rudder, V., Poiret, Ch. & Vourc'h, F. (2000). L'inégalité raciste. L'universalité républicaine
à l'épreuve. Paris: PUF.

Elias, N. & Scotson J.L. (1964/1997). The Established and the Outsiders. A sociological inquiry
into community problems, trad. Logiques de l'exclusion, Enquête sociologique au coeur des

problèmes d'une communauté. Avant-propos de M. Wieviorka. Paris: Fayard.
Habermas, J. (1996/1998). L'Lntégration républicaine. Essais de théorie politique [titre or. Die

Einbeziehung des Anderen, L'inclusion de l'autre]. Paris: Fayard.
Haut conseil à l'intégration (HCl) (1998). Lutte contre les discriminations: Faire respecter le

principe d'égalité. Paris: La Documentation française.
Lorcerie, F. (1989). L'universalisme en cause? Les équivoques d'une circulaire sur la scolarisa¬

tion des enfants d'immigrés. Mots, 18, 38-56.
Lorcerie, F. (1996). Laïcité 1996. La République à l'école de l'immigration? Revue française de

pédagogie, 117, 53-85.
Lorcerie, F. (2000). La lutte contre les discriminations, ou l'intégration requalifiée. VEI

Enjeux, 121, 69-83.
Lorcerie, F. (Ed.). (2003). Le Défi de l'ethnicité (titreprovisoire). Paris: Ed. ESF, [sous presse].
Me Andrew, M. (2001). Immigration et diversité à l'école. Le débat québécois dans une perspec¬

tive comparative. Montréal: Les Presses de l'Université de Montréal.
Me Andrew, M. (2002). Immigration, pluralisme et éducation. In A.G. Gagnon (Ed.), Qué¬

bec: Etat et société. 2ème édition. Montréal: Québec/Amérique.
Mauss, M. (1969 - écrit vers 1920). La nation. Oeuvres, vol. 3 (pp. 572-639). Paris: Ed. de

Minuit.
Mesure, S. & Renaut, A. (1999). Alter Ego. Les Paradoxes de l'identité démocratique. Paris: Aubier.
Noiriel, G. (1988). Le Creusetfrançais. Histoire de l'immigration XIXe-XXe siècle. Paris: Seuil.

Nora, P. (1997). Lavisse, instituteur national, Les Lieux de mémoire. I, La Républiqu, (pp. 239-
275). Paris: Gallimard, coll. Quarto.

Ouellet, F. (1991). L'Education interculturelle. Essai sur le contenu de la formation des maîtres.
Paris: L'Harmattan.

Ouellet, F. & Pagé, M. (Ed.) (1991). Pluriethnicité, éducation et société. Construire un espace

commun. Québec: IQRC.
Pagé, M. (2001). L'éducation à la citoyenneté devant la diversité des conceptions de la ci¬

toyenneté. In M. Pagé, F. Ouellet & L. Cortesao (Ed.), L'éducation à la citoyenneté (pp. 41-
54). Sherbrooke: Ed. du CRP, Université de Sherbrooke.

Payet, J.P. (1995). Collèges de banlieue. Ethnographie d'un monde scolaire. Paris: Méridiens-
Klincsieck.

Payet, J.P. (1997). L'école et la construction de la citoyenneté. In A. van Zanten (Eds.), La Sco¬

larisation dans les milieux «difficiles «. Politiques, processus, pratiques (pp. 99-113). Paris,
INRP.

Porcher, L. (1981). L'Education des enfants de travailleurs migrants en Europe: L'intercultura-
lisme et la formation des enseignants. Strasbourg: Conseil de l'Europe.

Rawls, J. (1993/1995). Libéralismepolitique. Paris: PUF.

Sayad, A. 1988). L'école à l'épreuve de l'immigration. Vous avez dit... Interculturel? ,3, 131-141.

Schnapper, D. (1991). La France de l'intégration. Sociologie de la nation en 1990. Paris: Galli¬
mard.

Schnapper, D. (2000). L'universel républicain revisité. VEI Enjeux, 121, 10-22.

Revue suisse des sciences de l'éducation 24 (3) 2002 447



h e m a

Smith, A. (1991). National Identity. Reno, Las Vegas, London: University of Nevada Press.

Stora, B. (1999). Le Transfert dune mémoire. De T»Algériefrançaise « au racisme anti-arabe. Pa¬

ris: La Découverte.
Taylor, M. (1992). La politique de reconnaissance. In Ch. Taylor et al. (Eds.), Multicultura¬

lisme (pp. 41-99). Paris: Aubier.
Tenzer, N. (1994). Philosophie politique. Paris: PUE
Touraine, A. (1997). Pourrons-nous vivre ensemble? Egaux et différents. Paris: Fayard.
Van Zanten, A. (2001). L'Ecole de La périphérie. Paris: PUF.
Walzer, M. (1997/1998). On Toleration. Trad. Traité sur la tolérance. Paris: Gallimard.
Weber, M. (1956/1995). Les relations communautaires ethniques. Economie et société\ vol. 2. Pa¬

ris: Pion.
Weinstock, D. (1998). La citoyenneté comme «réponse « au problème du pluralisme des so¬

ciétés modernes. In J. Black, H. P. Glenn, D. Juteau & D. Weinstock (Eds.), Les Enjeux de
La citoyenneté. Un bilan interdisciplinaire (pp. 73-95). Montréal: Immigration et métropoles.

Wieviorka, M. (Ed.). (1996). Une société fragmentée? Le multiculturalisme en débat. Paris: La
Découverte.

Interkulturelle Erziehung und politische Bildung: Ein Irrweg
der Soziologie der Nation

Zusammenfassung
Die Frage nach dem Verhältnis zwischen interkultureller Erziehung und politischer

Bildung wird zunehmend wieder in den soziopolitischen Kontext gestellt,
in dem sie heute in westlichen Staaten gesehen werden muss. Dieser Kontext ist
durch eine Krise bzw. - seltener - durch eine Ablehnung des ,klassischen'
Nationalstaates gekennzeichnet, der im Hinblick auf die Einbürgerung auf der ethnischen

Unterscheidung zwischen Etablierten und Aussenseitern, kombiniert mit
einem demokratischen Prinzip, beruhte. Man kann das neue soziale Hervortreten

der kulturellen Pluralität als Problem, das nach einer öffentlichen Bearbeitung

ruft, und des Pluralismus als Wert beobachten. Die öffentliche Bildung ist
einer der Orte dieser Krise, gleichzeitig einer der Orte, an denen deren Bearbeitung

in Betracht gezogen wird. So wurde, in Quebec, die Interkulturalität zum
Emblem im Rahmen der symbolischen Wiederherstellung der québec'schen
Nation (seit Ende der 1970er-Jahre), bevor die politische Macht stärker inklusive
Embleme in den Vordergrund rückte. In Frankreich erklären sich die jüngste
Revitalisierung der politischen Bildung und die (bescheidene) Anerkennung der
kulturellen Differenzen ebenfalls im Kontext dessen, was man die Krise der assi-

milationsorientierten Integration nennen könnte, und der Wende hin zu einem

«Regime der Toleranz» der Differenzen.

448 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 24 (3) 2002



fr e m a

Educazione interculturale e educazione alia cittadinanza: una
lettura nell'ottica della sociologia della nazione

Riassunto
E' utile ricollocare la questione del rapporto tra educazione multiculturale e

educazione alia cittadinanza nel suo contesto attuale e cioè quello sociopolitico dei

paesi occidentali. Cio che caratterizza questo contesto è una crisi, più raramente
anche un rifiuto dello Stato-nazione «classico» che si fondava su un'opposizione
etnica naturalizzata tra established e outsiders in combinazione con un principio
democratico. Si osserva una nuova apparizione sociale della pluralità culturale
quale problema che richiama un intervento pubblico e del pluralismo come va-
lore. L'educazione pubblica è nel contempo luogo dove questa crisi si rivela e

dove pub essere affrontata. Ecco perché nel Quebec l'emblema dell'intercultura-
lità è stato sperimentato a partire dalla fine degli anni '70 nel contesto della rie-
laborazione simbolica della nazione prima che il potere politico lo eclissasse a be-
neficio di altri emblemi più esplicitamente integrativi. In Francia la recente
riattivazione dell'educazione alia cittadinanza e il timido riconoscimento delle
differenze culturali si spiega pure nel contesto di cio che si pub definire nei
termini di una crisi dell'integrazione assimilazionista e della flessione del «regime di
tolleranza» delle differenze.

Intercultual education and citizen education: A detour by way
of sociology of the nation

Abstract
The question of the relationship between intercultural education and citizen
education could be placed within a socio-political context or should be asked today
in the western world. This context is characterized by a rarely seen crisis, namely
the rejection of the «classical» nation state placed upon a ethnic naturalized
opposition which lies somewhere between established and outsiders combined with
a democratic principle. One observes a new social salience ofcultural plurality as

a problem, which is pleading for public treatment, and pluralism as a value. Public

education is one of the origins of this crisis and at the same time is one of the

places in which its treatment is foreseen. In Quebec, the emblem of intercultur-
alism, they could experiment in the domain of the symbolic re-elaboration of
Quebec as a nation (since the end of the 1970s) before being shut down by public

opinion in favor of other emblems, which were more explicitly inclusive. In
France the recent revitalization of citizen education and the recognition of
different cultures explains the differences seen within the context of what we call
the crisis of assimilated integration and the inflexion which sheds light on the

«regime of tolerance».

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 449




	Éducation interculturelle et éducation à la citoyenneté : un détour par la sociologie de la nation

