Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Bildungswissenschaften = Revue suisse
des sciences de I'éducation = Rivista svizzera di scienze
dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Bildungsforschung

Band: 24 (2002)

Heft: 3

Artikel: Die Bildung des demokratischen Kopfes - Zwischen Demosorientierung
und Ethnosorientierung

Autor: Reichenbach, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786881

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-786881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bildung des
demokratischen Kopfes —
Zwischen Demosorientierung
und Ethnosorientierung

Roland Reichenbach

Der Beitrag gliedert sich in zwei Teile. Im ersten wird die intrinsische Verbindung er-
liutert, die zwischen Konzeptionen zur politischen Bildung und der Frage, welche
Verpflichtungen mit der Teilnahme als Biirgerin oder Biirger an einem demokrati-
schen Gemeinwesens verbunden sind, zu bestehen scheinen. Im zweiten Teil wird
versucht, politische Bildung als Vermittlerin zwischen liberaler Demosorientierung
und kommunitirer Ethnosorientierung zu verstehen, Dimensionen also, die beide
sowohl entwicklungstheoretisch als auch bildungstheoretisch interessieren.

Birgerschaft und Verpflichtung

Allgemeiner Konsens — diffuser Demokratiebegriff

Man darf wohl mit Liebau behaupten, dass in einschligigen Kreisen mittlerweile
eine grosse Ubereinstimmung dariiber besteht, dass (1) die politische Bildung zu
den Grundaufgaben der Schule in demokratischen Gesellschaften gehért und
(2) dass sie nicht nur als Unterrichtsfach (z.B. als Institutionenkunde), sondern
(3) auch als «pidagogisches Schul- und Unterrichtsprinzip» zu realisieren sei
(1999, S. 96)!. Nebst diesem sehr allgemeinen Konsens gibt es freilich geniigend
gesellschaftliche und praktische, aber auch theoretische Probleme der politischen
Bildung?. Eines dieser Probleme besteht in der Notwendigkeit, einen «allgemei-
nen normativen Rahmen fiir die Politik und fiir den ,idealen Biirger'» zu «ent-
werfen und zu begriinden» (Liebau, 1999, S. 96). Man kann sich kaum des Ein-
drucks erwehren, dass hierzu von Seiten pidagogischer Theorie — natiirlich mit
Ausnahmen (z.B. Giesecke, 1993) — kaum ein allgemeines Interesse besteht; dies
im Unterschied zu anderen sozialwissenschaftlichen und philosophischen Diszi-
plinen, in denen die Thematik des Sinns und Ziels von Politik — und damit zu-
mindest implizit auch von politischer Bildung — in den letzten 20 Jahren u.a. im
Rahmen der Debatte zwischen «Liberalisten» und «Kommunitaristen» teilweise
sehr engagiert problematisiert worden ist.

Revue suisse des sciences de l'éducation 24 (3) 2002 383



Der eher bescheidenen Realitiit der politischen Bildung steht also durchaus
nicht etwa eine um so reichere /dealitit gegeniiber. Zwar wurde immer wieder
die Behauptung formuliert, alle Bildung sei im Grunde politische Bildung, z.B.
«eine kontinuierliche, zugleich gestufte Einfithrung in die polis» (von Hentig,
1996, S. 205), doch was heute noch als polis gelten diirfe, solle und/oder kénne
und wer sich in solcher polis betitigen diirfe, solle und/oder kénne und aus wel-
chen Griinden und Motiven und mit welchen iibergeordneten Zielen, wird
kaum anders als floskelhaft und mitunter positiv beschworend diskutiert, wie-
wohl schon Dewey mit Demokratie und Erziehung (1993/1916) einen nach ihm
kaum noch erreichten Diskussionsstand in dieser Frage gesetzt hat.

Unabhiingig davon bleibt die Notwendigkeit bestehen, sich den /dealen (Gii-
tern, Werten, Zielen) zu vergewissern, mit welchen die politisch-moralische
Praxis geleitet, bewertet und bekimpft wird, und die schon deshalb zum zentra-
len Material jeder praktischen Disziplin gehoren. Ohne das Wissen — und den
Diskurs um dieses Wissen —, was Menschen wollen, anstreben, vertreten, vernei-
nen, verachten, tolerieren oder verabscheuen, berauben sich akademische Diszi-
plinen — sofern sie tatsichlich menschliche Praktiken fokussieren — ihres Pro-
priums. Kurz: Die Frage nach dem Guten ist jeder praktischen Disziplin inhirent
— wiewohl rigide Anti-Sentimentalisten manchmal das Gegenteil behaupten
(etwa aus Furcht, praktische Disziplinen wiirden ihre «Wissenschaftlichkeit»
aufs Spiel setzen, wenn sie sich auch den normativen Implikationen ihrer Ergeb-
nisse und der normativen Gebundenheit ihrer Forschungsintentionen widmen
wiirden). Solchem Anti-Sentimentalismus ist allerdings Recht zu geben in der
Kritik, dass diese Furcht in der Regel eher in zu geringem Masse vorhanden ist, so
dass die drgerliche Vermischung von priskriptiven und deskriptiven Aussagen —
wo sie denn vermeidbar wire — gerade in pidagogischen Diskursen verbreitet ist.
Diese Untugend hingt auch damit zusammen, dass gesellschaftlich zentrale
Konzepte und Begriffe oft emotional aufgeladenen sind. Die emotionale Konno-
tation verfiihrt dazu, sich nicht eingehender mit dem jeweiligen Konzept zu be-
schiftigen — dies trifft im Bereich der politischen Bildung insbesondere fiir den
Demokratiebegriff zu (vgl. z.B. Miiller, 1995).

Erst durch die Behauptung eines (mehr oder weniger) engen Zusammen-
hanges von Staatsform und Lebensform (vgl. 2. Kap., 1. Absch.) macht es iiber-
haupt Sinn, Demokratie als Erziehungsprojekt zu sehen und «Erziehung fiir (oder
als) Demokratie» als gesellschaftlichen Bildungsauftrag zu formulieren (Dewey,
1993, 1996). Doch abgesehen davon, ob das Wissen um diesen Zusammenhang
eher normativer oder empirischer Natur ist, lasst sich festhalten, dass damit kein
logisch-notwendiges Verhiltnis dargestellt wird (Arendt, 1996; Sartori, 1992;
Schmidt, 1995). Dennoch wird in der Regel die Intuition vertreten, wonach die-
ser Zusammenhang fundamental sei. So schreibt beispielsweise Koch: «Demo-
kratie braucht Erzichung, um den demokratischen Geist der angehenden Biir-
ger, ohne den ein demokratisches Staatswesen auf Dauer nicht gedeihen kann, zu
bilden. Umgekehrt braucht Erziehung Demokratie, um das moderne pidago-

....................................................................................................................................................................

384 Schweizerische Zeitschrift fir Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



gische Ideal einer Bildung zur Spontaneitit und Autonomie realisieren zu kén-
nen» (1995, S. 9). Unbeantwortet bleibt dabei die Frage, ob Erziehung sich
primir auf die Lebensform (die demokratische Gesellschaft) oder aber die Staats-
form (den demokratischen Staat) zu beziehen habe, aber noch genereller auch,
inwiefern Demokratie iiberhaupt zum pidagogischen Leitbegriff tauge (vgl.
Miiller, 1995). Dies ist fiir Schule und Erziehung von Bedeutung, sofern sich
diese «im Dienst der pidagogischen Demokratie-Begeisterung» (Miiller, 1995,
S. 160) stehen sehen. Problematisch ist dies im Sinne Sartoris mitunter deshalb,
weil unter «den Bedingungen der Demokratie (...) am wenigsten beachtet
(wird), dass falsche Vorstellungen von ihr eine Demokratie auf die falsche Bahn
bringen» (1992, S. 11). Es ist das Verdienst von Miiller (1999), gezeigt zu haben,
wie prekir ein undifferenzierter, moralisch, rechtlich und sozial véllig uberfrach—
teter Demokratiebegriff als pidagogische Leitidee letztlich ist.

Citoyen, Bourgeois und die moderne Idee der Solidaritat
Das moderne Ideal der solidarischen Biirgergesellschaft speist sich, wie Brunk-
horst (2000) aufzeigt, zum einen vom politischen, aber partikularistischen 1deal
der biirgerschaftlichen Solidaritit antiker Stadtrepubliken und zum anderen vom
judisch-christlichen Ideal der briiderschafilichen Solidaritiit, welche zwar univer-
sell, aber unpolitisch gedacht worden ist. Moderne Solidaritit tibernimmt als po-
litischer Universalismus sozusagen nur je die «Hilfte» des ideellen Erbes aus den
beiden Traditionsquellen und lehnt gleichzeitig jeweils die entsprechenden
Komplemente dezidiert ab: nimlich zum einen den elitiren Partikularismus der
antiken Stadtbiirger und zum anderen die ginzlich unpolitische Liebesethik der
jidisch-christlichen Tradition (S. 264). Die Politisierung universalisierbarer
Ethik und die Universalisierung ethischer Politik sind die Urquellen der moder-
nen Idee «abstrakter Solidaritit» (Brunkhorst, 2000, S. 204). Seit der Etablie-
rung dieser Idee besteht eines der grossen ethischen Probleme in der Frage, wer
alles es sei, denen gegeniiber wir moralisch verpflichtet sind (vgl. Tugendhat,
1992). Diese Frage wurde und wird in modernen Demokratien auch entlang der
Unterscheidung zwischen dem am eigenen Nutzen orientierten Bourgeois und
dem an gemeinsamen Giitern orientierten Citoyen diskutiert. Es handelt sich um
eine Unterscheidung, die mit der auf Ferdinand Tonnies zuriickgehenden theo-
retischen Unterscheidung zwischen emotional geprigten Gemeinschaften und ra-
tional begriindeten Gesellschaften (Rehberg, 1993) verwandt ist, aber ihrerseits
auf der empirischen Ebene demokratischer Kollektive problematisch erscheint,
weil das Individuum immer beiden Lebensbereichen verhaftet und empirisch
umstritten bleibt, wieviel Emotionalitit rational begriindete Gesellschaften bzw.
wieviel Rationalitit emotionale Gemeinschaften benstigen und ertragen (vgl.
Nef, 1997).

Mit der Rousseauschen Terminologie kann gefragt werden, wie diskret kate-
gorial sich der Citoyen und die Citoyenne, die sich «tugendhaft» mit den Anlie-
gen der Gemeinschaft identifizieren und in dieser praktisch wirksam sein wollen,

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 385



e

von der «Bourgeoise» und dem «Bourgeois» als NutzniesserInnen staatlicher In-
frastruktur und Ordnungsgarantie, und primir kalkulierenden Privatpersonen,
wirklich trennen lassen. Der versshnende Gedanke, wonach eine moderne De-
mokratie weder die «VollbiirgerIn» noch die ausschliessliche «Privatperson» fa-
vorisieren bzw. anstreben soll, sondern dem Individuum die Rolle als «Privat-
BiirgerIn» bzw. «BiirgerIn-Privatperson» zuzuschreiben habe (vgl. Thiirer, 1997,
2000), wire gewiss nicht unplausibel, wenn die damit einhergehenden empiri-
schen und normativen Primissen wenigstens beleuchtet werden kénnten. Diese
sind allerdings weder einfach zu bestimmen noch wertneutral zu diskutieren.

Der Streit um den Zusammenhang von liberaler Demokratie und guter Polis
— moralphilosophisch betrachtet um den Zusammenhang und den Stellenwert
von Vorstellungen des Gerechten und Vorstellungen des Guten — erhielt in der
Debatte zwischen Liberalisten und Kommunitaristen, die vor bald zwei Jahr-
zehnten einsetzte (und mittlerweile abgeebt ist), grossen Aufwind, es zeigte sich
aber auch bald, dass die Lokalisierung der theoretischen Positionen durchaus
komplex ist (vgl. Honneth, 1995; Taylor, 1995a, S. 103). Die Uneindeutigkeit
der Positionen wurde u.a. damit vergrossert, als ontologische, normative, sozio-
logische, politiktheoretische und hermeneutisch-moraltheoretische Argumente
zusammenkamen (vgl. Forst, 1995, S. 182). Die Heterogenitit innerhalb der La-
ger ist und war allerdings auch nicht so gross, dass keine prinzipiellen Differen-
zen markiert werden kénnten. Diese Streitigkeiten sind von fundamentaler Be-
deutung fiir das Verstindnis von demokratischer Bildung und Erziehung, da sie
die Frage betreffen, in welchem Sinn und allenfalls in welchem Grad eine ge-
meinsame Bindung «an iibergreifende Werte, also an eine kulturelle Gemein-
schaft oder Lebensform» notwendig ist, damit die «Funktionsfihigkeit einer mo-
dernen Demokratie» noch gewihrleistet werden kann (vgl. Honneth, 1995, S.
16). In einem spezielleren Sinn interessiert die Debatte wegen der Frage, ob De-
mokratie an eine bestimmte Idee des Guten gebunden ist, ob in ihr dann und
deshalb eine «Politik des guten Lebens» (Brumlik & Brunkhorst, 1993, S. 13)
notig ist und geférdert werden sollte, oder ob Visionen des guten Lebens in mo-
dernen Gesellschaften, sofern sie demokratisch sein wollen, notwendigerweise in
das Privatindividuum verbannt werden miissen. Die Beantwortung dieser Frage
hat Konsequenzen auf mehreren Ebenen der institutionalisierten Erziehung —
die Ignorierung der Frage meint aber ihre implizite, unreflektierte Beantwor-
tung, insbesondere was die Bedeutung der «Gemeinschaft» in der demokrati-
schen Erziehung betrifft.

Rainer Forst (1995) hat vier Ebenen unterschieden, nach denen die Streit-
punkte der Debatte analysiert werden kénnen. Diese Ebenen sind inhaltlich mi-
teinander verbunden, aber nicht so, dass eine Position auf der einen eine logisch-
notwendige Konsequenz auf der anderen bedingen wiirde. Die Ebenen betreffen
(a) die Konstitution des Selbst, namentlich die Kritik am sogenannten atomisti-
schen Personenbegriff der liberalen Theorie, (b) die Frage nach dem Vorrang in-
dividueller Rechte vor gemeinschaftlichen Konzeptionen des Guten, d.h. die

....................................................................................................................................................................

386 Schweizerische Zeitschrift fir Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



Frage, inwiefern Gerechtigkeitsprinzipien ethisch neutral sein kénnen, (c) die
Frage, wie die Staatsbiirgerschaft («citizenship») zu verstehen ist, und (d) die
Frage nach der Moglichkeit und Begriindung einer universalistischen, formal-
prozeduralistischen Gerechtigkeitstheorie, d.h. den Streit zwischen Universalis-
mus und Kontextualismus (S. 182). Die Thematik der «Staatsbiirgerschaft» tan-
giert den Bereich der politischen Bildung besonders heftig. Wie Forst bemerkt,
kehrt die Kritik des Atomismus und des Vorrangs individueller Rechte auf der
Ebene der Frage nach dem «Ethos» politischer Gemeinschaften wieder, also der
Frage nach der Bedeutung der Staatsbiirgerschaft (Forst, 1995, S. 197). Verall-
gemeinernd lisst sich die kommunitaristische Kritik am Liberalismus so zusam-
menfassen, dass unter liberalistischer Perspektive nicht angemessen erklirt wer-
den kénne, ob und welche ethischen Gemeinsamkeiten unter den BiirgerInnen
einer Gesellschaft vorhanden sein miissen, damit in dieser eine gemeinwohlo-
rientierte Politik realisiert werden kann. Am Beispiel der Staatsbiirgerschaft zeigt
sich die politische Relevanz der Kommunitarismusdebatte besonders deutlich,
weil ein ausgeprigter Liberalismus beziiglich den speziellen moralisch-rechtli-
chen Verpflichtungen der Biirgerlnnen eines Staates nicht mit Rekurs auf die
Nation, aber auch nicht auf den Staat argumentieren kann, sondern gewisser-
massen zum «Kosmopolitismus gezwungen» ist — ein extremer Kommunitaris-
mus auf der anderen Seite aber dazu tendiert, gegeniiber fragwiirdigen nationa-
listischen Erscheinungen blaudugig zu sein3. Natiirlich gibt es AutorInnen, die
darauf verweisen, dass Nationalismus und Fundamentalismus nicht das Gleiche
sind, und dass sich Nationalismus, so Habermas, wie im Falle der Franzdsischen
Revolution, sogar «mit den universalistischen Grundsitzen des demokratischen
Rechtsstaates» verbiinden konne (1993, S. 176). Die Frage, die wenigstens in der
angelsichsischen Kommunitarismusdebatte heftig diskutiert worden ist, lautete
nichtsdestotrotz, ob wir als Mitglieder bestimmter Gemeinschaften, Ethnien,
Kulturen, Nationen etc. spezielle moralische Verpflichtungen gegeniiber den Mit-
gliedern eben dieser Verbinde haben, Verpflichtungen also, welche in dilemma-
tischen Situationen verlangen, uns fiir die Mitglieder «unserer Gruppe» auf Kos-
ten der Beteiligten ausserhalb dieser zu entscheiden4. Allein selbst die Praxis
real-existierender liberaler Demokratien — ganz deutlich an Fragen zu Immigra-
tionsbestimmungen zu erkennen (vgl. Tamir, 1993), die sich im Grunde als Fra-
gen einer distributiven Gerechtigkeit entpuppen (vgl. Weinstock, 1996) —
scheint adiquater unter Primissen partikularistischer Moralen verstanden wer-
den zu kénnen. Aus der Tatsache, dass auch liberale Demokratien z.B. in Fragen
der Einwanderung u.U. eine stark partikularistische Praxis pflegen, die man so-
gar als «nationalistisch» bezeichnen kann (vgl. Lichtenberg, 1996), gewinnt man
jedoch keine guten Argumente gegen liberale Theorie, u.a. weil dies einem Sein-
Sollen-Fehler gleichkime.

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 387



Politische Bildung: Vermittlerin zwischen
Ethnos-— und Demosorientierung?

«Il me semble impossible de choisir entre les libéraux et les communautariens»,
schrieb Touraine (1997, S. 174). Diese Position und Einsicht sei nun zum Anlass
genommen, um im Folgenden eine These zu vertreten, die nur scheinbar einem
Sein-Sollen-Fehlschluss entspricht, nimlich: Was man nicht losen kann, soll man
auch nicht losen. Die These bezieht sich auf den fiir demokratische Lebensformen
als konstitutiv erachteten Konflikt zwischen demos- und ethnosorientierten Denk-
weisen und Interpretationsmustern. Diese Denkmuster erscheinen iiber «blosse»
politische Bildung hinaus als bedeutsam, betreffen sie doch gleichsam pidago-
gisch allgemeiner das Material der Selbstbeschreibungskonflikte spitmoderner
Menschen und damit die Frage gelingender Lebensfiihrung.

Die Ambivalenz der demokratischen Lebensform
Wittgenstein beschreibt den Begriff der Lebensform in seinen Philosophischen
Untersuchungen so: «Das Hinzunehmende, Gegebene — kénnte man sagen — seien
Lebensformen» (1993, S. 572). Man kann Lebensformen als «geschichtlich gewor-
dene und sozial eingeiibte Handlungsweisen» (Wittgenstein, 1993, S. 572) bzw.
als «geschichtlich eingeiibte soziale Verhaltensweisen» (Borst, zitiert nach Seel,
1993, S. 245) verstehen. Lebensformen kénnen in verschiedene Ebenen unterteilt
werden, diese reichen «von einer anthropologischen Grundschicht bis zu einzelnen
Briuchen wie Teetrinken» (Barkhaus, 1996, S. 238), wobei meistens von Lebens-
formen auf einer «mittleren» Ebene gesprochen wird, etwa «von der westlichen Le-
bensform, der alternativen Lebensform, der afro-amerikanischen Lebensform,
dem weiblichen Lebenszusammenhangy (Barkhaus, 1996, S. 238). Fiir diese mitt-
lere Ebene wird manchmal der Begriff der Kultur verwendet.

Seel unterscheidet zwischen Angehorigkeit und Zugehirigkeit zu einer Lebens-
form (Seel, 1993, S. 248). Wihrend der «Angehérige» in der kommunalen
Praxis einer entsprechenden Lebensform «aufgehe», wisse sich die bloss «Zu-
gehorige» von den intersubjektiven Konventionen und Beziehungen zwar ge-
pragt und getragen, aber richte ihre zentralen Energien nicht auf die Ziele der
Lebensform. Diese Unterscheidung ist entwicklungs- und bildungstheoretisch
besonders bedeutsam. So ldsst sich die Adoleszenz «als ein Prozess eines voriiber-
gehenden, mehr oder weniger radikalen Riickfalls in die blosse Zugehirigkeit zu
einer Lebensform beschreiben, die normalerweise im Gewinn einer neuen Art
der Angehdrigkeit miindet» (Seel, 1993, S. 248 f.; Hervorhebung im Original).
Die Unterscheidung betrifft das Verhiltnis des Individuums zu den Werten und
Zielen einer Lebensform bzw. den «Abstand», den es sich dazu hat aufbauen
kénnen oder miissen.

Die Lebensformen, in die wir hineingeboren werden, die wir «praktizieren»
und zu denen wir uns in ein Verhiltnis setzen kénnen, sind zugleich Gebilde,

«die eine Moral haben» (Seel, 1993, S. 244). Die Teilnehmerlnnen einer Le-

388 Schweizerische Zeitschrift fir Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



bensform teilen immer ein Ethos — einen Habitus in der Lebensfithrung —,
welches jedoch um so unschirfer ist, je grosser der Bereich der Lebensform ins-
gesamt ist. Das ist der Fall fiir moderne Lebensformen>.

Spitestens in der modernen Situation wird anerkannt, dass es verschiedene
Lebensformen gibt und geben darf, die einander teilweise ausschliessen bzw. al-
ternativ zueinander stehen. Die Anerkennung dieser Situation bedeutet nicht die
Anerkennung aller damit verbundenen Lebensformen. Wir «kénnen vielleicht
mehrere, aber niemals in gleichem Mass alle schitzen» (Seel, 1993, S. 247), wir
konnen ihnen nicht den gleichen moralischen Wert zuschreiben. Die Koexistenz
und Konfrontation unterschiedlicher Lebensformen ist allerdings kein allein fiir
die Moderne typisches Charakteristikum. Angehorige moderner Lebensformen
wissen nicht nur, dass ihre Lebensform nicht die einzige mogliche ist, es ist ih-
nen auch verwehrt zu glauben, dass ihre Lebensform die einzig sinnvolle sei, und
es ist ihnen zusitzlich verwehrt zu glauben, dass ihre Lebensform fiir sie selbst
die einzig wahre sei (Seel, 1993, S. 247).

Wenn zwischen Angehérigkeit und Zugehérigkeit zu einer Lebensform un-
terschieden werden kann, so lisst sich nun in Bezug auf moderne Lebensformen
sagen, dass die «distanzierte Zugehorigkeit» in ihnen kein ausschliessliches Uber-
gangsphinomen (etwa der Adoleszenz) sein muss, sondern dass Zugehorigkeit
und Angehérigkeit vielmehr als gleichgewichtige Positionen innerhalb der glei-
chen (modernen) Kultur gelten (S. 249). Mehr noch: «Moderne Lebensformen
sehen an zentraler Stelle die Einnahme eines Abstands von der Anteilnahme am
kommunalen Leben vor. Der Abstand von der Anteilnahme an den Konventionen
gemeinschaftlicher Praxis gehort hier zu den Grundbedingungen der Teilnahme
selbst» (Seel, 1993, S. 249; Hervorhebung R. R.).

Die Moral moderner Lebensformen besteht so in der Gleichgewichtung von
Beteiligungs- und Enthaltungsrechten. Ein solches Ethos der Offenheit kann es
nur geben, wo die verhaltensleitenden Normen zur Disposition gestellt werden
konnen. Dieses Ethos ist als eine doppelte Offenheit zu deuten, als eine interne
und eine externe Offenheit. Wenn sich eine Lebensform nach aussen aktiv ab-
grenzt, weder offen ist fiir andere Lebensformen noch den freien Zugang fiir alle
TeilnehmerInnen gewihrt, dann tendiert sie — intern — dazu, die Angehérigkeit
gegeniiber der Zugehorigkeit zu favorisieren, so dass die Betroffenen erst ihre
«wahre Angehorigkeit» beweisen miissen, damit sie anschliessend die Beteilungs-
und Enthaltungsrechte gleichermassen in Anspruch nehmen konnen (Seel,
1993, S. 253). Die innere Offenheit, die den Wechsel zwischen Angehérigkeit
und Zugehorigkeit gewihre, ist aber nur um den Preis der dusseren Offenheit zu
haben, der «Offenheit fiir Transfer und Transit nach aussen und von aussen» (S.
253f).

Demokratie ist ein zugleich liberales und kommunitires Projekt (Wellmer,
1993, S. 179), das die Zugehorigkeit und die Angehorigkeit gleichermassen und
fur alle erméglichen soll. In demokratischen Lebensformen wird das moderne
«Meta-Telos» der Offenheit praktiziert; «gut» ist, dass das Gute nicht verbindlich

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 389



definiert wird, dass keine Idee des guten Lebens, keine substantiellen Wertorien-
tierungen oder kulturellen Identititen vor Kritik und Revision sicher sein kén-
nen — «nicht einmal die Interpretation jenes liberalen und demokratischen Kon-
senses, der die einzige mégliche Grundlage einer modernen Form demokra-
tischer Sittlichkeit ist» (Wellmer, 1993, S. 179). In diesem Sinne ist die moderne
Demokratie im Wesentlichen «ohne festen Boden». Demokratische Lebensfor-
men sind dynamisch, weil sie ihren Teilnehmerlnnen nicht nur «Diskursrechte»
gewihren, sondern sie auch, wo immer méglich, selber entscheiden lassen. Die
liberalen Freiheitsrechte, sagt Wellmer (1993, S. 182) mit Bezug auf Walzer, sind
zugleich Rechte zur Trennung, zur Verweigerung, zum Riickzug, zum Neuanfang
und zur Entzweiung. Mit diesen Rechten ist die Bedingung der Méglichkeit
post-traditionaler Formen demokratischer Sittlichkeit gegeben, gleichzeitig aber
auch ein potentieller Sprengsatz fiir kommunitire Lebensformen.

Zur Entwicklung des Verhdltnisses von Ethnosorientierung

und Demosorientierung
Die moralphilosophisch prinzipiell bestreitbare Position, wonach die Kommuni-
tarismusdebatte im Grunde unldsbar sei (vgl. z.B. Touraine, 1997, S. 174), er-
weist sich sowohl entwicklungs- als auch bildungstheoretisch als hochst interessant,
weil die Zielbeschreibungen einer Entwicklungstheorie der Moderne (vgl. Fend,
1991, 1994, 1997) zweifelsohne in einem liberalen Vokabular verfasst sind, wih-
rend pidagogisch gleichermassen evident erscheint, dass die Mitgliedschaft in
Gemeinschaften («unfreiwillige Assoziationen», vgl. Walzer, 1999) eine conditio
sine qua non der Ontogenese des moralischen Selbst und des politisch-demo-
kratischen Denkens ist. Wiewohl evident, bedarf es eigenartigerweise «grosser
Anstrengungen, um theoretisch zu zeigen, dass Individuen [...] nie ganz losgel6st
existieren, weder als Erkenntnissubjekte noch als wertorientiert denkende, als
Ziele entwerfende und handelnde Personen» (Rehberg, 1993, S. 22).

So stellt sich die Frage, ob und inwiefern die Beziige zur Gemeinschaft im
Sinne der selbstreflexiven Entscheidungsfindung und des politischen Urteils (im
weitesten Sinne) #berwunden werden kénnen. Dies ist der empirische Teil der
Frage, wihrend der normative darin besteht, ob diese chrwindung gesollt ist
oder nicht. Konkreter gefragt: Verdringen demosorientierte Denkmuster die ge-
meinschafts- bzw. ethnosorientierten Denkmuster (zu den Begriffen weiter unten)
im Laufe der Entwicklung und politischen Bildung zunehmend oder differen-
zieren sich die beiden Denkorientierungen gleichzeitig zunehmend und im
wechselseitigen Bezug (vgl. Oser & Reichenbach, 2000)? Die erste Variante
konnte als «Uberwindungsmodell» bezeichnet werden, die zweite Vorstellung als
«Modell des dualen Bezugs». Schematisch lassen sich diese Modelle, welche glo-
bale Hypothesen der politisch-kognitiven Entwicklung in demokratischen Lebens-
zusammenhingen ausdriicken und damit fiir alle demokratische Erziehung von

Bedeutung sind, wie in Abbildung 1 darstellen (entnommen aus Oser & Rei-
chenbach, 2000a, 3.13).

390 Schweizerische Zeitschrift fir Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



Das «Uberwindungsmodell»

Ethnos-
orientierung |

Demos-

orientierung

Zeit

Das Modell des «dualen Bezugs»

| Ethnosorientierung I

< |»
<>
<>
<[>
-<|>

Demosorientierung

=
Zeit

Einige Argumente sprechen fiir die Superioritit des Modells des dualen Bezugs.
Vornehmlich widerspiegelt sich darin die Ansicht, dass sich die kommunitire
Ethnosorientierung und die /iberale Demosorientierung fiir demokratische
Staats- und Lebensformen wechselseitig bedingen — auch und gerade weil sie sich
niemals zur widerspruchslosen Ganzheit zusammenfiigen, sondern vielmehr
meist in einem «verbindenden Streit» (Loraux, 1994) liegen. Da das Politische
als ein Kampf zwischen Herkunft und Zukunft, als diskursive Auseinanderset-
zung zwischen den «kommunitiren» Schubkriften der Vergangenheit und den
«liberalen» Zugkriften der Zukunft interpretiert werden kann, ist die Annahme
auch aus entwicklungstheoretischer Perspektive plausibel, wonach sich ethnos-
orientierte und demosorientierte Denkmuster in dieser Auseinandersetzung
wechselseitig dazu verhelfen, sich zu differenzieren und zu verfeinern.
Ethnosorientiert ist das Denken und Nachdenken einer Person, wenn sie sich
der kulturellen Bedingungen eigener Gewordenbeit besinnt. Dabei spielen Gefiihle
ethnischer Zugehérigkeit in einem weiten Sinne immer eine bestimmte Rolle. Im
Sinne von Hofstede (1984; vgl. auch Hui & Triandis, 1986), der Kulturen mit
den Polen «Kollektivismus» und «Individualismus» unterscheidet, kénnen je-
doch durchaus individuelle kulturelle Orientierungen postuliert werden (Bender-
Szymanski, 1999, S. 151f.), so dass Ethnosorientierung nicht notwendig als «kol-
lektivistisch» begriffen werden muss. Vielmehr kénnen auch so genannte
«individualistische» Kulturen beschrieben werden, welche fiir ethnosorientiertes

....................................................................................................................................................................

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 391



Denken hochste Relevanz besitzen. Postulierte Prioritit «individueller Rechte» —
als Fokus sogenannt «westlicher Kulturen» — kann selbst Ausdruck eines «ge-
meinsamen Gutes» (vgl. Menke, 1996) sein, welches seinerseits urspriinglich an
ethnische Zugehérigkeit gebunden war. Ethnozentriers wird Denken und Urtei-
len, wenn die (eigene) Nation bzw. das (eigene) Volk nicht nur im Mittelpunke
steht, sondern v.a. gegeniiber anderen Nationen bzw. Vélkern als iberlegen be-
trachtet wird (vgl. Hopf, 1999). Die Abwertung der Fremdkultur zur Aufwer-
tung der eigenen Kultur ist ein notwendiges Merkmal des ethnozentrischen
Denkens und Urteilens, fiir welches oft das Attribut «nationalistisch» beniitzt
wird. Ethnosoerientiertes Denken und Urteilen auf der anderen Seite wird be-
stimmt durch das Bewusstsein, bestimmten, nicht auswechselbaren und nicht
frei bestimmbaren «Erinnerungsgemeinschaften» (Bellah et al., 1996, S. 152ff.)
anzugehoren und von ihnen in spezifischen Hinsichten auch geprigt zu sein.
Das Bewusstsein kulturellen Geprigtseins des Individuums ist Element und Aus-
druck einer entwickelten Ethnosorientierung (vgl. Finkielkraut, 1999), wihrend
ethnozentrische Einstellungen ein geringes Reflexions- und Selbstreflexivititsni-
veau bekunden (vgl. van Ijzendoorn, 1980), welches auch noch im Erwachsenen-
alter als Soziozentrismus — also einer abgeschwichten Form von Egozentrismus

— aufscheinen kann (vgl. Csepeli, 1989; Piaget & Weil, 1951).

Im Unterschied zur Ethnosorientierung ist das Konstrukt Demosorientierung
leichter in den Zusammenhang der Entwicklung des politischen Denkens und
der politischen Bildung zu stellen. Das Konstruke setzt sich aus einer materialen
und einer prozeduralen Komponente zusammen, wobei die erstere mit dem De-
mokratieverstindnis in einem rechtlich-konstitutionalen Sinne, die letztere in ei-
nem politisch-prozessorientierten Sinne zusammenfillt (vgl. Gutmann & Thomp-
son, 1997). Diese Interpretationen des Demokratischen bilden die not-
wendigen, wechselseitig aufeinander bezogenen, sich jedoch nicht in einer tau-
tologischen Zirkularitit befindlichen Elemente bzw. Dimensionen deliberativer
Demokratie (vgl. Gerstenberg, 1997). Fraglos driicken dieselben auch das Herz-
stiick politischer Schulbildung und Didaktik aus, nimlich sowohl den inbalts-
orientierten Aspekt des Institutionenwissens als auch den handlungsorientierten
Aspekt jeder diskursiven Politik.

Schlussbemerkungen: Die Bildung des demokrati-
schen Kopfes

Wer einen liberalen Kommunitarismus bzw. einen kommunitiren Liberalismus
vertritt, der sicht sich der Frage gegeniiber gestellt, ob sich Ethnosorientierung
und Demosorientierung iiberhaupt auf verniinftige Weise verbinden lassen (vgl.
Fraser, 1997). Wie ldsst sich eine solche Verbindung im Bildungssubjekt vorstel-
len? In der nachsozialistischen Epoche zeigte sich, wie wenig begriindet die libe-

....................................................................................................................................................................

392 Schweizerische Zeitschrift fir Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



rale Aufklirungshoffnung ist, der Vorrang des Gerechten (rechtliche Autonomie)
vor dem Guten (kommunitires Gutes) wiirde von auch nur hinreichend vielen
Menschen, wenn sie die Entscheidungsméglichkeit dazu haben, faktisch akzep-
tiert. Eine spitmoderne Theorie demokratischer Bildung hat sich zu fragen, wie
Ethnosorientierung ohne kommunitire, kulturelle Borniertheit und Demos-
orientierung ohne «aufklirerische Arroganz» méglich sind und wie sich diese
Orientierungen im Selbst zueinander verhalten kénnen.

Dezidiert moderne Lebensformen geben keine Anleitungen, wie mit dem
kulturellen Erbe umzugehen wire. Indem sie die individuellen Partizipations-
und Distanzierungsrechte als gleichurspriinglich und gleichberechtigt auswei-
sen, schrinken moderne Lebensformen die Bedeutung von Tradition und Uber-
lieferung ein: Das kulturelle Erbe soll nicht letztbestimmend sein. Ausschlagge-
bend ist modernen Lebensformen vielmehr die Méglichkeit und das Recht zum
Bruch mit der Vergangenheit — auch wenn dieser Bruch immer illusionir sein
sollte. Der Bruch ist deshalb gerechtfertigt, weil sich die gerechte Gesellschaft in
der Vergangenheit nie hat realisieren konnen; anders ausgedriickt, der Bruch mit
der «Autoritit der Toten» (Finkielkraut, 1999) wird dadurch legitimierbar, dass
das Gerechte (oder Gute) seinen Ort nur in der Zukunft haben kann, sofern es
tiberhaupt einen Ort hat. Diese «Aufklirungseschatologie» konkurriert natur-
gemiss mit den Imperativen der Herkunft, welche vorwiegend noch als Weg-
weiserin in eine Zukunft interessiert, die von den Kindern der Gegenwart ent-
worfen wird.

Zur Bildung des demokratischen Selbst gehért die Anerkennung lebenszen-
traler Funktionen der Gemeinschaft. Gemeinschaften kénnen nicht nur existie-
ren, indem sie auch kollektive Erinnerungen kultivieren, also Erinnerungsge-
meinschaften sind (vgl. Bellah et al., 1996, S. 152ff.), sondern sie sind ebenfalls
das — oft widerstreitige und unzuverlissige — Transportmittel der grossen Awufkli-
rungshoffnungen. Gemeinschaften sind nur insofern Hoffnungsgemeinschaften als
sie auch Erinnerungsgemeinschaften sind (vgl. Bellah et. al. 1996, S. 152ff).
Wenn es denn plausibel ist, dass eine Gesellschaft nur in der Auflésung na-
turwiichsiger Bindungen gerecht sein, aber nur im Riickgriff auf erste Identifi-
kationen das Residuum ihres Zusammenhalts erkennen kann (Vogl, 1994, S.
11), dann gilt, dass demokratische Bildung sowohl ein liberales als auch kom-
munitires Projeke ist; d.h. aber, dass sie ein kommunitires Projekt eben auch ist.
Gemeinschaften haben (eine) Geschichte(n) und leben dadurch, dass dieselbe(n)
(bzw. Teile davon) immer wieder weiter erzihlt wird/werden.

Es ist eine fragwiirdige Angewohnheit zu glauben, dass das Weitererzihlen
von Geschichte und Geschichten vorwiegend fiir traditionale Gemeinschaften
bedeutsam wire und sich demokratische Lebensformen nicht ebenso durch Nar-
rative konstituieren wiirden. Der Unterschied, der zwischen dem Bild einer ge-
schlossenen Gemeinschaft (z. B. einer religiosen Sekte) und jenem eines relativ
offenen Verbundes (etwa einer modernen politischen Partei) gezeichnet werden
kann, liegt allein in den ungleichen Méglichkeiten der Mitglieder dieser Ge-

....................................................................................................................................................................

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 393



meinschaften, die jeweiligen konstitutiven Erzihlungen ohne nachfolgende
Sanktionen kritisch zu thematisieren. Demokratische Gemeinschaften zeichnen
sich idealiter dadurch aus, dass sie ihren Mitgliedern das Recht zur kritischen
Hinterfragung der konstitutiven Erzihlungen prinzipiell zugestehen. Das heisst
aber nichts anderes als dass demokratische Gemeinschaften fiir Selbsttransforma-
tionen offen sind (und selbst, dass sie u. U. der Selbstauflésung zustimmen).
Deswegen trigt die demokratische Gemeinschaft paradoxe Ziige: Sie existiert
letztlich nur durch die Bereitschaft, ihre momentane Existenzform aufzugeben.
Die demokratische Gemeinschaft wird durch den Streit der Erzihlungen konsti-
tuiert und stirbt — als dezidiert demokratische Gemeinschaft — mit der eindeuti-
gen Selbstinterpretation ab.

Es bietet sich schnell an, die indifferente Koexistenz der Kulturen auf engem
Raum als Ausdruck einer fortschrittlichen Zivilgesellschaft zu missdeuten, die
ihre Probleme sozusagen rein demosorientiert zu lésen vermag. Diese indiffe-
rente Toleranz ldsst aber leicht vergessen, dass es immer auch Verteilungskimpfe
um Skonomisches, soziales und kulturelles Kapital gibt, welche mit oberflichli-
chen, allzu schénen «Lésungen» der Anerkennungskimpfe in Form wechselseiti-
ger Ignorierung nicht verschwinden. Sobald die Verteilungskimpfe jedoch offen
«ausbrechen», zeigen die vermeintlichen Anerkennungsleistungen ihr wahres
Gesicht, rekrutiert sich eine iiberwunden geglaubte kulturelle Borniertheit, und
ein neu aufgewertetes, sozusagen aus dem Kindheitsschlaf erwachtes ethnozen-
trisches Vokabular der frithen Bindung an gemeinsames, aber exklusives Gutes
tritt nun weniger nostalgisch als vielmehr selbstbestimmt und selbstgerecht auf,
v. a. aber ohne jeden Bezug zur vorher gelobten Demosorientierung, sondern
diese vielmehr anfangs zunichst kritisierend, spiter regelrecht wegfegend.

Allein die Sorge um ein demosorientiertes Leben rechtfertigt, mit anderen Wor-
ten, schon die besondere Beriicksichtigung der Ethnosorientierung. Die Sorge
darum, dass die Demosorientierung, die eigentlich demokratische Gesinnung,
nicht bei den ersten Hirteproben von ethnisch, konfessionell oder anders quali-
fizierbaren Annerkennungs- und Verteilungskimpfen zerreisst, bedingt eine
Gleichzeitigkeit der Ethnos- und Demosorientierung, nicht zu einem schénen
Gesamtbild, aber als doppelte, wenngleich immer auch zweideutige Quelle des
Selbstverstindnisses des demokratischen Kopfes. Nur wenn Artikulationen bei-
der Orientierungen gleichermassen im semantischen Netzwerk reprisentiert,
d.h. iiberhaupt prisent sind, ist die Hoffnung berechtigt, dass die Leistungen der
fragilen Demosorientierung nicht durch die Brachialitit einer unreflektierten
und undifferenzierten Ethnosorientierung bedroht wird, sobald die Verteilungs-
kimpfe hirter werden. Das ethnosgeprigte gemeinsame Gute, wie mehrdeutig
es auch sein mag, kann aber und soll nicht iiberwunden werden, es kann nicht
ignoriert werden, weil es auch spatmodern die vielleicht bedeutendste Quelle des
sozialen Zusammenhalts darstellt (wenn auch sicher nicht die zentrale Quelle mo-
derner Identitit). In einer seiner spiten Reden kommt der liberale Isaiah Berlin
zum Schluss:

....................................................................................................................................................................

394 Schweizerische Zeitschrift fir Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



This rejection of natural ties seems to me noble bur misguided. When men com-
plain of loneliness, what they mean is that nobody understands what they are say-
ing: to be understood is to share a common past, common feelings and language,
common assumptions, possibility of intimate communications — in short, to share
common forms of life (zitiert nach Ignatieff, 1998, S. 292).
Weder erziehungs- noch bildungstheoretisch kann es darum gehen, die liberale
Demosorientierung mit der kommunitiren Ethnosorientierung, die Geschichts-
losigkeit bzw. Ubergeschichtlichkeit des rationalen Arguments mit der emotio-
nalen Geladenheit und Gebundenheit an die Tradition in ein eindeutiges theore-
tisches Verhiltnis zu setzen, welches den einen oder anderen Vorrang postulieren
wiirde, oder ihre Konflikthaftigkeit in einem schénen, anti-tragischen Modell zu
tiberwinden. Vielmehr geht es unter realen Bedingungen vor allem um die Frage,
wie dieser Streit, diese Auseinandersetzung einigermassen gesittet, d.h. gewaltfrei
weitergefiihrt werden kann.

Anmerkungen

Vgl. Oser & Reichenbach, 2000, 8f.

Was spitestens evident wird, wenn die momentane Realsituation in den Schweizer Schu-

len betrachtet wird (vgl. den Beitrag von Oser in diesem Heft, bzw. auch Reichenbach,

1998; Torney-Purta, Lehmann, Oswald & Schulz, 2001).

3 In diesem Punkt — der Toleranz gegeniiber nationalistischer Argumentation — unterschei-
den sich die deutschsprachige und die englischsprachige Diskussion allerdings gewaltig.
Die im deutschsprachigen Diskurs eher einseitige Beurteilung des Kommunitarismus als
politisch konservativ kann m.E. nur als Ausdruck der bekannten Geschichte eines «Be-
griffsmissbrauchs» gedeutet werden, durch welchen sich vom positiv konnotierten Ge-
brauch der Begriffe wie «<Heimat», «Gemeinschaft», «Tugend», «Patriotismus», «Nationa-
lismus» u.a.m. scheinbar eindeutig auf politische Vorstellungen schliessen lisst. Ganz
offensichtlich ist dies ausserhalb deutschsprachiger Diskurse nicht so klar. Vgl. etwa David
Millers On Nationality (1995), Yael Tamirs Liberal Nationalism (1993), McKim und Mc-
Mahans The Morality of Nationalism (1997).

4 Vgl. etwa Goodin, What is so special about our fellow citizen? (1988); Mason, Special obli-
gations to compatriots (1997); Simmons, Associative political obligations (1996); Waldron,
Special ties and natural duties (1995); Weinstock, Is there a moral case for nationalism?
(1996).

5 Allerdings kann es «universale» Lebensformen nicht geben, weil «ihnen das Telos abhan-

den gekommen (wiire), aus dem sich die Bindung an eine bestimmte Lebensform ergibt,

schreibt Seel an gleicher Stelle.

b =

Literatur

Arendt, H. (1996). Vita Activa oder Vom titigen Leben. Miinchen & Ziirich: Piper (Original:
«The human condition» 1958).

Barkhaus, A. (1996). Differenz und Anerkennung. Eine Auseinandersetzung mit Axel Hon-
neths Konzept posttraditionaler Solidaritit. In A. Barkhaus, M. Mayer, N. Roughly & D.
Thiirnau (Hrsg.), Identitiit, Leiblichkeit, Normativitiit. Neue Horizonte anthropologischen
Denkens (S. 229-244). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

....................................................................................................................................................................

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 395



Bellah, R., Madsen, R., Sullivan, W.M., Swidler, A., & Tipton, S.M. (1996). Habits of the
heart. Individualism and commitment in American life. Updated edition with a new intro-
duction. Berkely a.o.: University of California Press (Original: 1985).

Bender-Szymanski, D. (1999). Kulturkonflikt als Chance fiir die Entwicklung normativer
Orientierungen. politisches Lernen, 17, (3 & 4), 7-56.

Brumlik, M. & Brunkhorst, H. (1993). Vorwort. In M. Brumlik & H. Brunkhorst (Hrsg.),
Gemeinschaft und Gerechtigkeit (S. 9-16). Frankfurt a M..: Fischer.

Brunkhorst, H. (2000). Einfiibrung in die Geschichte politischer Ideen. Miinchen: Wilhelm
Fink, UTB.

Csepeli, G. (1989). Structures and Context of Hungarian national ldentity: Results of political
Socialization and Cultivation. Frankfurt u.a.: Lang.

Dewey, J. (1993). Demokratie und Erziehung. Eine Einleitung in die philosophische Pidagogik.
Herausgegeben von J. Oelkers. Weinheim & Basel: Beltz (Original: «Democracy and Edu-
cation», 1916).

Dewey, J. (1996). Die Offentlichkeit und ihre Probleme. Darmstadr: Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft. (Original: «The Public and its Problems», 1927/1941)

Fend, H. (1991). ldentititsentwicklung in der Adoleszenz. Lebensentwiirfe, Selbstfindung und
Weltaneignung in beruflichen, familiiren und politisch-weltanschaulichen Bereichen. Ent-
wicklungspsychologie der Adoleszenz in der Moderne, Band II. Bern u.a.: Huber.

Fend, H. (1994). Die Entdeckung des Selbst und die Verarbeitung der Pubertiit. Entwicklungs-
psychologie der Adoleszenz in der Moderne, Band III. Bern u.a.: Huber.

Fend, H. (1997). Der Umgang mit Schule in der Adoleszenz. Aufbau und Verlust von Motivation
und Selbstachtung. Entwicklungspsychologie der Adoleszenz in der Moderne, Band IV.
Bern u.a.: Huber.

Finkielkraut, A. (1999). Lingratitude. Conversation sur notre temps. Avec A. Robitaille. Mont-
réal: Edition Québec Amérique.

Forst, R. (1995). Kommunitarismus und Liberalismus — Stationen einer Debatte. In A. Hon-
neth (Hrsg.), Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die moralischen Grundlagen moderner
Gesellschafien (S. 181-212). Frankfurt: Campus (Original 1993).

Fraser, N. (1997). Justice interruptus. Critical reflections on the «postsocialist» condition. New
York: Routledge.

Gerstenberg, O. (1997). Biirgerrechte und deliberative Demokratie. Elemente einer pluralisti-
schen Verfassungstheorie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Giesecke, H. (1993). Politische Bildung. Didaktik und Methodik fiir Schule und Jugendarbeit.
Weinheim & Miinchen: Juventa.

Goodin, R.E. (1988). What is so Special about our fellow countrymen? In Ethics, 98, (July
1988), 663-686.

Gutmann, A. & Thompson, D. (1997). Democracy and disagreement. Cambridge, Mass. &
London: The Belknap Press of Harvard University Press.

Habermas, J. (1993). Anerkennungskimpfe im demokratischen Rechtsstaat. In Ch. Taylor
(Hrsg.), Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung (S. 147-194). Mit Kommen-
taren von A. Gutmann und anderen. Frankfurt a. M.: Fischer.

Hentig, von, H. (1996). Bildung. Ein Essay. Miinchen: Carl Hanser.

Hofstede, G. (1984). Cultures Consequences. Beverly Hill: Sage.

Honneth, A. (1995). Einleitung. In A. Honneth (Hrsg.), Kommunitarismus. Eine Debatte iiber
die moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften (S. 7-17). Frankfurt: Campus (Origi-
nal 1993).

Hopf, W. (1999). Ungleichheit der Bildung und Ethnozentrismus. Zeitschrift fiir Pidagogik,
45, (6), 847-865.

Hui, C.H. & Triandis, H.C. (1986). Individualism-collectivism: A study of cross-cultural re-
search. Journal of Cross-Cultural Psychology, 17, 225-248.

....................................................................................................................................................................

396 Schweizerische Zeitschrift fir Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



Ignatieff, M. (1998). Isaiah Berlin. A life. London: Chatto & Windus.

ljzendoorn, van, M.H. (1980). Moralitiit und politisches Bewusstsein. Eine Untersuchung zur po-
litischen Sozialisation. Weinheim & Basel: Beltz.

Koch, L. (1995). Demokratie und Erziehung in Europa. In L. Koch, W. Marotzki & H. Peu-
kert (Hrsg.), Erziehung und Demokratie (S. 9-26). Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Lichtenberg, J. (1996). How liberal can nationalism be? The Philosophical Forum, XXVIII, (1-
2), 53-72.

Liebau, E. (1999). Erfabrung und Verantwortung. Werteerziehung als Pidagogik der Teilhabe.
Weinheim & Miinchen: Juventa.

Loraux, N. (1994). Das Band der Teilung. In J. Vogl (Hrsg.), Gemeinschaften. Positionen zu ei-
ner Philosophie des Politischen (S. 31-64). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Mason, A. (1997). Special obligation to compatriots. Ethics, 107, (April 1997), 427-447.

McKim, R. & McMabhan, J. (Hrsg.) (1997). The morality of nationalism. New York & Oxford:
Oxford University Press.

Menke, C. (1996). Tragidie im Sittlichen. Gerechtigkeit und Freibeit nach Hegel. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Miller, D. (1995). On nationality. Oxford: Oxford University Press.

Miiller, A.W. (1995). Demokratie — ein padagogischer Leitbegriff? In L. Koch, W. Marotzki
& H. Peukert (Hrsg.), Erziehung und Demokratie (S. 123-168). Weinheim: Deutscher
Studien Verlag.

Miiller, A.W. & Friedrich, Ch. (1996). Demokratie. lllusionen und Chancen. Stuttgart: Kohl-
hammer.

Nef, R. (1997). Zugehorigkeit: Gefiihl und Kalkiil. Schweizer Monatshefte, 77, (5), 1.

Oser, E & Reichenbach, R. (2000). Politische Bildung in der Schweiz. Bern: Schweizerische
Konferenz der kantonalen Erziehungsdirektoren (EDK), Bericht 11A (fr. Ausgabe: Educa-
tion 2 la citoyenneté en Suisse).

Oser, E. & Reichenbach, R. (2000a). Zur Entwicklung der politischen Kognition. Antrag zum
gleichnamigen Forschungsprojekt, welches vom Schweizerischen Nationalfonds finanziert
wird.

Piaget, J. & Weil, A.M. (1951). The development of the idea of the homeland and of relations
with other countries. International Social Sciences Bulletin, 3, 561-578.

Rehberg, K.-S. (1993). Gemeinschaft und Gesellschaft — Ténnies und Wir. In M. Brumlik & H.
Brunkhorst (Hrsg.), Gemeinschaft und Gerechtigkeit (S. 19-48). Frankfurt a. M.: Fischer.
Reichenbach, R. (1998a). Abandoning the myth of exceptionality — On civic education in
Switzerland. In ]. Torney-Purta, J. Schwille & J.-A. Amadeo J.A. (Eds.), Civic Education
across Countries: Twenty-four National Case Studies from the IEA Civic Education Project (S.
557-581). Published by the International Association for the Evaluation of Educational

Achievement (IEA), Amsterdam, in cooperation with Eburon Press.

Sartori, G. (1992). Demokratietheorie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft (Origi-
nal: «The Theory of Democracy Revisited», 1987).

Schmidt, M.G. (1995). Demokratietheorien. Eine Einfiibrung. Opladen: Leske & Budrich.

Seel, M. (1993). Ethik und Lebensformen. In M. Brumlik & H. Brunkhorst (Hrsg.), Ge-
meinschaft und Gerechtigkeit (S. 244-259). Frankfurt a. M.: Fischer.

Simmons, A.]. (1996). Associative political Obligations. Ethics, 106, (January 1996), 247-
273.

Tamir, Y. (1993). Liberal nationalism. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Taylor, Ch. (1995a). Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommuni-
tarismus. In A. Honneth (Hrsg.), Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die moralischen
Grundlagen moderner Gesellschaften (S. 103-130). Frankfurt: Campus (Original 1993).

Thiirer, D. (1997). Grundsatzfragen zum Demokratieprinzip. Probleme im innerstaatlichen,
europidischen und globalen Bereich. Schweizer Monatshefie, 77, (5), 9-13.

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 397



Thiirer, D. (2000). «Citizenship» und Demokratieprinzip: «Foderative» Ausgestaltungen im
innerstaatlichen, europiischen und globalen Rechtskreis. In H. Brunkhorst & M. Kettner
(Hrsg.), Globalisierung und Demokratie. Wirtschaft, Recht, Medien (S. 177-207). Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Torney-Purta, J., Lehmann, R., Oswald, H. & Schulz, W. (2001). Citizenship and Education
in Twenty-eight Countries. Civic Knowledge and Engagement at Age Fourteen. The Interna-
tional Association for the Evaluation of Educational Achievement. Delft, Netherlands:
Eburon.

Touraine, A. (1997). Pourrons-nous vivre ensemble? Egaux et différents? Paris: Fayard.

Tugendhat, E. (1992). Die Hilflosigkeit der Philosophen angesichts der moralischen Schwie-
rigkeiten von heute. In E. Tugendhat, Philosophische Aufsiitze (S. 371-382). Frankfurt a.
M.: Suhrkamp (zuerst 1989 erschienen).

Vogl, J. (1994). Grenzen der Gemeinschaft. In J. Vogl (Hrsg.), Gemeinschaften. Positionen zu
einer Philosophie des Politischen (S. 7-27). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Waldron, J. (1993). Special ties and natural duties. Philosophy and Public Affairs, 22, (1), 3-29.

Walzer, M. (1999). Vernunft, Politik und Leidenschafi. Defizite liberaler Theorie. Frankfurt a.
M.: Fischer.

Weinstock, D. (1996). Is there a case for nationalism? Journal of Applied Philosophy, 13, (1),
87-100.

Wellmer, A. (1993). Bedingungen einer demokratischen Kultur. Zur Debatte zwischen Libe-
ralen und Kommunitaristen. In M. Brumlik 8 H. Brunkhorst (Hrsg.), Gemeinschaft und
Gerechtigkeit (S. 173-196). Frankfurt a. M.: Fischer.

Wittgenstein, L. (1993/1945). Werkausgabe, Bd. 1 (Tractatus logico-philosophicus, Tagebii-
cher 1914-1916, Philosophische Untersuchungen. Frankfure: Suhrkamp.

La formation de I'esprit démocratique — entre demos et
ethnos

Résumé

La contribution comprend deux parties. La premiere met en lumiere le lien in-
trinséque existant entre les diverses conceptions dans le domaine de I'éducation
civique/politique et les questions touchant au devoir de participation des ci-
toyens & une communauté démocratique. La seconde partie porte sur une tenta-
tive de concevoir I'éducation civique/politique comme un intermédiaire entre
I'orientation libérale vers le demos et celle, communautaire, vers I'ethnos. Ces
deux dimensions sont envisagées comme possédant une importance cruciale
aussi bien du point de vue du de la théorie du développement que de celui de la
théorie de la formation.

....................................................................................................................................................................

398 Schweizerische Zeitschrift fir Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



La formazione della mente democratica: educazione politica
tra demos e ethnos

Riassunto

Nella prima parte del contributo si espone la relazione intrinseca che sembra esis-
tere tra le concezioni della formazione politica e la questione dell'impegno deri-
vante dalla partecipazione ad una comunita democratica in qualita di cittadino.
La seconda parte ¢ dedicata alla discussione di una formazione politica tesa a me-
diare tra un orientamento basato sulla democraticitd e uno sull’etnicitd. En-
trambe le dimensioni hanno una valenza per una teorizzazione sia dello sviluppo
sia della formazione.

Educating the Democratic Mind - Political Education
Between demos and ethnos

Abstract

The first part focuses on the intrinsic connection between conceptualizations of
political/civic education, on the one side, and questions about moral, civic and
political duties inherent to citizenship, on the other. In the second part, political
formation is perceived as mediating competence between two developmental di-
mensions or modes of orientation, namely demos orientation and ethnos orienta-
tion as relevant frames of citizenship in modern democracies. Both dimensions
are claimed as being crucially important for developmental and educational the-
ory of citizenship.

....................................................................................................................................................................

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 399






	Die Bildung des demokratischen Kopfes - Zwischen Demosorientierung und Ethnosorientierung

