
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften = Revue suisse
des sciences de l'éducation = Rivista svizzera di scienze
dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 24 (2002)

Heft: 3

Artikel: Die Bildung des demokratischen Kopfes - Zwischen Demosorientierung
und Ethnosorientierung

Autor: Reichenbach, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


h e m a

Die Bildung des
demokratischen Kopfes -
Zwischen Demosorientierung
und Ethnosorientierung

Roland Reichenbach

Der Beitraggliedert sich in zwei Teile. Im ersten wird die intrinsische Verbindung
erläutert, die zwischen Konzeptionen zur politischen Bildung und der Frage, welche

Verpflichtungen mit der Teilnahme als Bürgerin oder Bürger an einem demokratischen

Gemeinwesens verbunden sind, zu bestehen scheinen. Im zweiten Teil wird
versucht, politische Bildung als Vermittlerin zwischen liberaler Demosorientierung
und kommunitärer Ethnosorientierung zu verstehen, Dimensionen also, die beide

sowohl entwicklungstheoretisch als auch bildungstheoretisch interessieren.

Bürgerschaft und Verpflichtung

Allgemeiner Konsens — diffuser Demokratiebegriff
Man darfwohl mit Liebau behaupten, dass in einschlägigen Kreisen mittlerweile
eine grosse Ubereinstimmung darüber besteht, dass (1) die politische Bildung zu
den Grundaufgaben der Schule in demokratischen Gesellschaften gehört und
(2) dass sie nicht nur als Unterrichtsfach (z.B. als Institutionenkunde), sondern
(3) auch als «pädagogisches Schul- und Unterrichtsprinzip» zu realisieren sei

(1999, S. 96) h Nebst diesem sehr allgemeinen Konsens gibt es freilich genügend
gesellschaftliche und praktische, aber auch theoretische Probleme der politischen
Bildung2. Eines dieser Probleme besteht in der Notwendigkeit, einen «allgemeinen

normativen Rahmen für die Politik und für den ,idealen Bürger'» zu
«entwerfen und zu begründen» (Liebau, 1999, S. 96). Man kann sich kaum des

Eindrucks erwehren, dass hierzu von Seiten pädagogischer Theorie — natürlich mit
Ausnahmen (z.B. Giesecke, 1993) - kaum ein allgemeines Interesse besteht; dies

im Unterschied zu anderen sozialwissenschaftlichen und philosophischen
Disziplinen, in denen die Thematik des Sinns und Ziels von Politik — und damit
zumindest implizit auch von politischer Bildung - in den letzten 20 Jahren u.a. im
Rahmen der Debatte zwischen «Liberalisten» und «Kommunitaristen» teilweise
sehr engagiert problematisiert worden ist.

Revue suisse des sciences de l'éducation 24 (3) 2002 383



Thema

Der eher bescheidenen Realität der politischen Bildung steht also durchaus
nicht etwa eine um so reichere Idealität gegenüber. Zwar wurde immer wieder
die Behauptung formuliert, alle Bildung sei im Grunde politische Bildung, z.B.
«eine kontinuierliche, zugleich gestufte Einführung in die polis» (von Hentig,
1996, S. 205), doch was heute noch als polis gelten dürfe, solle und/oder könne
und wer sich in solcher polis betätigen dürfe, solle und/oder könne und aus
welchen Gründen und Motiven und mit welchen übergeordneten Zielen, wird
kaum anders als floskelhaft und mitunter positiv beschwörend diskutiert,
wiewohl schon Dewey mit Demokratie und Erziehung (1993/1916) einen nach ihm
kaum noch erreichten Diskussionsstand in dieser Frage gesetzt hat.

Unabhängig davon bleibt die Notwendigkeit bestehen, sich den Idealen (Gütern,

Werten, Zielen) zu vergewissern, mit welchen die politisch-moralische
Praxis geleitet, bewertet und bekämpft wird, und die schon deshalb zum zentralen

Material jeder praktischen Disziplin gehören. Ohne das Wissen - und den
Diskurs um dieses Wissen -, was Menschen wollen, anstreben, vertreten, verneinen,

verachten, tolerieren oder verabscheuen, berauben sich akademische
Disziplinen - sofern sie tatsächlich menschliche Praktiken fokussieren - ihres Pro-

priums. Kurz: Die Frage nach dem Guten ist jederpraktischen Disziplin inhärent

- wiewohl rigide Anti-Sentimentalisten manchmal das Gegenteil behaupten
(etwa aus Furcht, praktische Disziplinen würden ihre «Wissenschaftlichkeit»
aufs Spiel setzen, wenn sie sich auch den normativen Implikationen ihrer Ergebnisse

und der normativen Gebundenheit ihrer Forschungsintentionen widmen
würden). Solchem Anti-Sentimentalismus ist allerdings Recht zu geben in der

Kritik, dass diese Furcht in der Regel eher in zu geringem Masse vorhanden ist, so
dass die ärgerliche Vermischung von präskriptiven und deskriptiven Aussagen -
wo sie denn vermeidbar wäre - gerade in pädagogischen Diskursen verbreitet ist.
Diese Untugend hängt auch damit zusammen, dass gesellschaftlich zentrale

Konzepte und Begriffe oft emotional aufgeladenen sind. Die emotionale Konnotation

verführt dazu, sich nicht eingehender mit dem jeweiligen Konzept zu
beschäftigen - dies trifft im Bereich der politischen Bildung insbesondere für den

Demokratiebegriff zu (vgl. z.B. Müller, 1995).
Erst durch die Behauptung eines (mehr oder weniger) engen Zusammenhanges

von Staatsform und Lebensform (vgl. 2. Kap., 1. Absch.) macht es

überhaupt Sinn, Demokratie als Erziehungsprojekt zu sehen und «Erziehung für (oder
als) Demokratie» als gesellschaftlichen Bildungsauftrag zu formulieren (Dewey,
1993, 1996). Doch abgesehen davon, ob das Wissen um diesen Zusammenhang
eher normativer oder empirischer Natur ist, lässt sich festhalten, dass damit kein

logisch-notwendiges Verhältnis dargestellt wird (Arendt, 1996; Sartori, 1992;
Schmidt, 1995). Dennoch wird in der Regel die Intuition vertreten, wonach dieser

Zusammenhang fundamental sei. So schreibt beispielsweise Koch: «Demokratie

braucht Erziehung, um den demokratischen Geist der angehenden Bürger,

ohne den ein demokratisches Staatswesen auf Dauer nicht gedeihen kann, zu
bilden. Umgekehrt braucht Erziehung Demokratie, um das moderne pädago-

384 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 24 (3) 2002



Th e m a

gische Ideal einer Bildung zur Spontaneität und Autonomie realisieren zu
können» (1995, S. 9). Unbeantwortet bleibt dabei die Frage, ob Erziehung sich

primär auf die Lebensform (die demokratische Gesellschaft) oder aber die Staatsform

(den demokratischen Staat) zu beziehen habe, aber noch genereller auch,
inwiefern Demokratie überhaupt zum pädagogischen Leitbegriff tauge (vgl.
Müller, 1995). Dies ist für Schule und Erziehung von Bedeutung, sofern sich
diese «im Dienst der pädagogischen Demokratie-Begeisterung» (Müller, 1995,
S. 160) stehen sehen. Problematisch ist dies im Sinne Sartoris mitunter deshalb,
weil unter «den Bedingungen der Demokratie am wenigsten beachtet

(wird), dass falsche Vorstellungen von ihr eine Demokratie auf die falsche Bahn

bringen» (1992, S. 11). Es ist das Verdienst von Müller (1999), gezeigt zu haben,
wie prekär ein undifferenzierter, moralisch, rechtlich und sozial völlig überfrachteter

Demokratiebegriff als pädagogische Leitidee letztlich ist.

Citoyen, Bourgeois und die moderne Idee der Solidarität
Das moderne Ideal der solidarischen Bürgergesellschaft speist sich, wie Brunk-
horst (2000) aufzeigt, zum einen vom politischen, aber partikularistischen Ideal
der bürgerschafilichen Solidarität antiker Stadtrepubliken und zum anderen vom
jüdisch-christlichen Ideal der brüderschaftlichen Solidarität, welche zwar universell,

aber unpolitisch gedacht worden ist. Moderne Solidarität übernimmt als

politischer Universalismus sozusagen nur je die «Hälfte» des ideellen Erbes aus den
beiden Traditionsquellen und lehnt gleichzeitig jeweils die entsprechenden
Komplemente dezidiert ab: nämlich zum einen den elitären Partikularismus der
antiken Stadtbürger und zum anderen die gänzlich unpolitische Liebesethik der

jüdisch-christlichen Tradition (S. 264). Die Politisierung universalisierbarer
Ethik und die Universalisierung ethischer Politik sind die Urquellen der modernen

Idee «abstrakter Solidarität» (Brunkhorst, 2000, S. 204). Seit der Etablierung

dieser Idee besteht eines der grossen ethischen Probleme in der Frage, wer
alles es sei, denen gegenüber wir moralisch verpflichtet sind (vgl. Tugendhat,
1992). Diese Frage wurde und wird in modernen Demokratien auch entlang der

Unterscheidung zwischen dem am eigenen Nutzen orientierten Bourgeois und
dem an gemeinsamen Gütern orientierten Citoyen diskutiert. Es handelt sich um
eine Unterscheidung, die mit der auf Ferdinand Tönnies zurückgehenden
theoretischen Unterscheidung zwischen emotionalgeprägten Gemeinschaften und
rational begründeten Gesellschaften (Rehberg, 1993) verwandt ist, aber ihrerseits
auf der empirischen Ebene demokratischer Kollektive problematisch erscheint,
weil das Individuum immer beiden Lebensbereichen verhaftet und empirisch
umstritten bleibt, wieviel Emotionalität rational begründete Gesellschaften bzw.

wieviel Rationalität emotionale Gemeinschaften benötigen und ertragen (vgl.
Nef, 1997).

Mit der Rousseauschen Terminologie kann gefragt werden, wie diskret kate-

gorial sich der Citoyen und die Citoyenne, die sich «tugendhaft» mit den Anliegen

der Gemeinschaft identifizieren und in dieser praktisch wirksam sein wollen,

Revue suisse des sciences de l'éducation 24 (3) 2002 385



h e m a

von der «Bourgeoise» und dem «Bourgeois» als Nutzniesserinnen staatlicher
Infrastruktur und Ordnungsgarantie, und primär kalkulierenden Privatpersonen,
wirklich trennen lassen. Der versöhnende Gedanke, wonach eine moderne
Demokratie weder die «Vollbürgerln» noch die ausschliessliche «Privatperson»
favorisieren bzw. anstreben soll, sondern dem Individuum die Rolle als «Privat-

Bürgerln» bzw. «Bürgerin-Privatperson» zuzuschreiben habe (vgl. Thürer, 1997,
2000), wäre gewiss nicht unplausibel, wenn die damit einhergehenden empirischen

und normativen Prämissen wenigstens beleuchtet werden könnten. Diese
sind allerdings weder einfach zu bestimmen noch wertneutral zu diskutieren.

Der Streit um den Zusammenhang von liberaler Demokratie und guter Polis

- moralphilosophisch betrachtet um den Zusammenhang und den Stellenwert

von Vorstellungen des Gerechten und Vorstellungen des Guten - erhielt in der
Debatte zwischen Liberalisten und Kommunitaristen, die vor bald zwei
Jahrzehnten einsetzte (und mittlerweile abgeebt ist), grossen Aufwind, es zeigte sich
aber auch bald, dass die Lokalisierung der theoretischen Positionen durchaus

komplex ist (vgl. Honneth, 1995; Taylor, 1995a, S. 103). Die Uneindeutigkeit
der Positionen wurde u.a. damit vergrössert, als ontologische, normative,
soziologische, politiktheoretische und hermeneutisch-moraltheoretische Argumente
zusammenkamen (vgl. Forst, 1995, S. 182). Die Heterogenität innerhalb der Lager

ist und war allerdings auch nicht so gross, dass keine prinzipiellen Differenzen

markiert werden könnten. Diese Streitigkeiten sind von fundamentaler
Bedeutung für das Verständnis von demokratischer Bildung und Erziehung, da sie

die Frage betreffen, in welchem Sinn und allenfalls in welchem Grad eine
gemeinsame Bindung «an übergreifende Werte, also an eine kulturelle Gemeinschaft

oder Lebensform» notwendig ist, damit die «Funktionsfähigkeit einer
modernen Demokratie» noch gewährleistet werden kann (vgl. Honneth, 1995, S.

16). In einem spezielleren Sinn interessiert die Debatte wegen der Frage, ob
Demokratie an eine bestimmte Idee des Guten gebunden ist, ob in ihr dann und
deshalb eine «Politik des guten Lebens» (Brumlik & Brunkhorst, 1993, S. 13)

nötig ist und gefördert werden sollte, oder ob Visionen des guten Lebens in
modernen Gesellschaften, sofern sie demokratisch sein wollen, notwendigerweise in
das Privatindividuum verbannt werden müssen. Die Beantwortung dieser Frage
hat Konsequenzen auf mehreren Ebenen der institutionalisierten Erziehung —

die Ignorierung der Frage meint aber ihre implizite, unreflektierte Beantwortung,

insbesondere was die Bedeutung der «Gemeinschaft» in der demokratischen

Erziehung betrifft.
Rainer Forst (1995) hat vier Ebenen unterschieden, nach denen die

Streitpunkte der Debatte analysiert werden können. Diese Ebenen sind inhaltlich
miteinander verbunden, aber nicht so, dass eine Position auf der einen eine

logischnotwendige Konsequenz auf der anderen bedingen würde. Die Ebenen betreffen
(a) die Konstitution des Selbst, namentlich die Kritik am sogenannten atomisti-
schen Personenbegriff der liberalen Theorie, (b) die Frage nach dem Vorrang
individueller Rechte vor gemeinschaftlichen Konzeptionen des Guten, d.h. die

386 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 24 (3) 2002



I" e m a

Frage, inwiefern Gerechtigkeitsprinzipien ethisch neutral sein können, (c) die

Frage, wie die Staatsbürgerschaft («citizenship») zu verstehen ist, und (d) die

Frage nach der Möglichkeit und Begründung einer universalistischen, formal-
prozeduralistischen Gerechtigkeitstheorie, d.h. den Streit zwischen Universalismus

und Kontextualismus (S. 182). Die Thematik der «Staatsbürgerschaft»
tangiert den Bereich der politischen Bildung besonders heftig. Wie Forst bemerkt,
kehrt die Kritik des Atomismus und des Vorrangs individueller Rechte auf der
Ebene der Frage nach dem «Ethos» politischer Gemeinschaften wieder, also der

Frage nach der Bedeutung der Staatsbürgerschaft (Forst, 1995, S. 197).
Verallgemeinernd lässt sich die kommunitaristische Kritik am Liberalismus so
zusammenfassen, dass unter liberalistischer Perspektive nicht angemessen erklärt werden

könne, ob und welche ethischen Gemeinsamkeiten unter den Bürgerinnen
einer Gesellschaft vorhanden sein müssen, damit in dieser eine gemeinwohlorientierte

Politik realisiert werden kann. Am Beispiel der Staatsbürgerschaft zeigt
sich die politische Relevanz der Kommunitarismusdebatte besonders deutlich,
weil ein ausgeprägter Liberalismus bezüglich den speziellen moralisch-rechtlichen

Verpflichtungen der Bürgerinnen eines Staates nicht mit Rekurs auf die

Nation, aber auch nicht auf den Staat argumentieren kann, sondern gewisser-
massen zum «Kosmopolitismus gezwungen» ist - ein extremer Kommunitarismus

auf der anderen Seite aber dazu tendiert, gegenüber fragwürdigen
nationalistischen Erscheinungen blauäugig zu sein3. Natürlich gibt es Autorinnen, die
darauf verweisen, dass Nationalismus und Fundamentalismus nicht das Gleiche
sind, und dass sich Nationalismus, so Flabermas, wie im Falle der Französischen

Revolution, sogar «mit den universalistischen Grundsätzen des demokratischen
Rechtsstaates» verbünden könne (1993, S. 176). Die Frage, die wenigstens in der

angelsächsischen Kommunitarismusdebatte heftig diskutiert worden ist, lautete
nichtsdestotrotz, ob wir als Mitglieder bestimmter Gemeinschaften, Ethnien,
Kulturen, Nationen etc. spezielle moralische Verpflichtungen gegenüber den
Mitgliedern eben dieser Verbände haben, Verpflichtungen also, welche in dilemmatischen

Situationen verlangen, uns für die Mitglieder «unserer Gruppe» auf Kosten

der Beteiligten ausserhalb dieser zu entscheiden4. Allein selbst die Praxis
real-existierender liberaler Demokratien — ganz deutlich an Fragen zu
Immigrationsbestimmungen zu erkennen (vgl. Tamir, 1993), die sich im Grunde als Fragen

einer distributiven Gerechtigkeit entpuppen (vgl. Weinstock, 1996) -
scheint adäquater unter Prämissen partikularistischer Moralen verstanden werden

zu können. Aus der Tatsache, dass auch liberale Demokratien z.B. in Fragen
der Einwanderung u.U. eine stark partikularistische Praxis pflegen, die man
sogar als «nationalistisch» bezeichnen kann (vgl. Lichtenberg, 1996), gewinnt man
jedoch keine guten Argumente gegen liberale Theorie, u.a. weil dies einem Sein-
Sollen-Fehler gleichkäme.

Revue suisse des sciences de l'éducation 24 (3) 2002 387



Hh e m a

Politische Bildung: Vermittlerin zwischen
Ethnos- und Demosorientierung?

«Il me semble impossible de choisir entre les libéraux et les communautariens»,
schrieb Touraine (1997, S. 174). Diese Position und Einsicht sei nun zum Anlass

genommen, um im Folgenden eine These zu vertreten, die nur scheinbar einem
Sein-Sollen-Fehlschluss entspricht, nämlich: Was man nicht lösen kann, soll man
auch nicht lösen. Die These bezieht sich auf den für demokratische Lebensformen
als konstitutiv erachteten Konflikt zwischen demos- und ethnosorientierten
Denkweisen und Interpretationsmustern. Diese Denkmuster erscheinen über «blosse»

politische Bildung hinaus als bedeutsam, betreffen sie doch gleichsam pädagogisch

allgemeiner das Material der Selbstbeschreibungskonflikte spätmoderner
Menschen und damit die Frage gelingender Lebensführung.

Die Ambivalenz der demokratischen Lebensform
Wittgenstein beschreibt den Begriff der Lebensform in seinen Philosophischen

Untersuchungen so: «Das Hinzunehmende, Gegebene - könnte man sagen - seien

Lebensformen» (1993, S. 372). Man kann Lebensformen als «geschichtlich gewordene

und sozial eingeübte Handlungsweisen» (Wittgenstein, 1993, S. 572) bzw.
als «geschichtlich eingeübte soziale Verhaltensweisen» (Borst, zitiert nach Seel,

1993, S. 245) verstehen. Lebensformen können in verschiedene Ebenen unterteilt
werden, diese reichen «von einer anthropologischen Grundschicht bis zu einzelnen
Bräuchen wie Teetrinken» (Barkhaus, 1996, S. 238), wobei meistens von Lebensformen

auf einer «mittleren» Ebene gesprochen wird, etwa «von der westlichen
Lebensform, der alternativen Lebensform, der afro-amerikanischen Lebensform,
dem weiblichen Lebenszusammenhang» (Barkhaus, 1996, S. 238). Für diese mittlere

Ebene wird manchmal der Begriff der Kultur verwendet.
Seel unterscheidet zwischen Angehörigkeit und Zugehörigkeit zu einer Lebensform

(Seel, 1993, S. 248). Während der «Angehörige» in der kommunalen
Praxis einer entsprechenden Lebensform «aufgehe», wisse sich die bloss

«Zugehörige» von den intersubjektiven Konventionen und Beziehungen zwar
geprägt und getragen, aber richte ihre zentralen Energien nicht auf die Ziele der
Lebensform. Diese Unterscheidung ist entwicklungs- und bildungstheoretisch
besonders bedeutsam. So lässt sich die Adoleszenz «als ein Prozess eines

vorübergehenden, mehr oder weniger radikalen Rückfalls in die blosse Zugehörigkeit zu
einer Lebensform beschreiben, die normalerweise im Gewinn einer neuen Art
der Angehörigkeit mündet» (Seel, 1993, S. 248 f.; Hervorhebung im Original).
Die Unterscheidung betrifft das Verhältnis des Individuums zu den Werten und
Zielen einer Lebensform bzw. den «Abstand», den es sich dazu hat aufbauen
können oder müssen.

Die Lebensformen, in die wir hineingeboren werden, die wir «praktizieren»
und zu denen wir uns in ein Verhältnis setzen können, sind zugleich Gebilde,
«die eine Moral haben» (Seel, 1993, S. 244). Die Teilnehmerinnen einer Le-

388 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



h e m a

bensform teilen immer ein Ethos - einen Habitus in der Lebensführung -,
welches jedoch um so unschärfer ist, je grösser der Bereich der Lebensform

insgesamt ist. Das ist der Fall für moderne Lebensformen^.

Spätestens in der modernen Situation wird anerkannt, dass es verschiedene
Lebensformen gibt und geben darf, die einander teilweise ausschliessen bzw.
alternativ zueinander stehen. Die Anerkennung dieser Situation bedeutet nicht die

Anerkennung aller damit verbundenen Lebensformen. Wir «können vielleicht
mehrere, aber niemals in gleichem Mass alle schätzen» (Seel, 1993, S. 247), wir
können ihnen nicht den gleichen moralischen Wert zuschreiben. Die Koexistenz
und Konfrontation unterschiedlicher Lebensformen ist allerdings kein allein für
die Moderne typisches Charakteristikum. Angehörige moderner Lebensformen
wissen nicht nur, dass ihre Lebensform nicht die einzige mögliche ist, es ist
ihnen auch verwehrt zu glauben, dass ihre Lebensform die einzig sinnvolle sei, und
es ist ihnen zusätzlich verwehrt zu glauben, dass ihre Lebensform für sie selbst

die einzig wahre sei (Seel, 1993, S. 247).
Wenn zwischen Angehörigkeit und Zugehörigkeit zu einer Lebensform

unterschieden werden kann, so lässt sich nun in Bezug auf moderne Lebensformen

sagen, dass die «distanzierte Zugehörigkeit» in ihnen kein ausschliessliches

Ubergangsphänomen (etwa der Adoleszenz) sein muss, sondern dass Zugehörigkeit
und Angehörigkeit vielmehr als gleichgewichtige Positionen innerhalb der
gleichen (modernen) Kultur gelten (S. 249). Mehr noch: «Moderne Lebensformen
sehen an zentraler Stelle die Einnahme eines Abstands von der Anteilnahme am
kommunalen Leben vor. Der Abstand von der Anteilnahme an den Konventionen

gemeinschaftlicher Praxis gehört hier zu den Grundbedingungen der Teilnahme
selbst» (Seel, 1993, S. 249; Hervorhebung R. R.).

Die Moral moderner Lebensformen besteht so in der Gleichgewichtung von
Beteiligungs- und Enthaltungsrechten. Ein solches Ethos der Offenheit kann es

nur geben, wo die verhaltensleitenden Normen zur Disposition gestellt werden
können. Dieses Ethos ist als eine doppelte Offenheit zu deuten, als eine interne
und eine externe Offenheit. Wenn sich eine Lebensform nach aussen aktiv

abgrenzt, weder offen ist für andere Lebensformen noch den freien Zugang für alle

Teilnehmerinnen gewährt, dann tendiert sie - intern - dazu, die Angehörigkeit
gegenüber der Zugehörigkeit zu favorisieren, so dass die Betroffenen erst ihre
«wahre Angehörigkeit» beweisen müssen, damit sie anschliessend die Beteilungs-
und Enthaltungsrechte gleichermassen in Anspruch nehmen können (Seel,

1993, S. 253). Die innere Offenheit, die den Wechsel zwischen Angehörigkeit
und Zugehörigkeit gewährt, ist aber nur um den Preis der äusseren Offenheit zu
haben, der «Offenheit für Transfer und Transit nach aussen und von aussen» (S.

253£).
Demokratie ist ein zugleich liberales und kommunitäres Projekt (Wellmer,

1993, S. 179), das die Zugehörigkeit und die Angehörigkeit gleichermassen und
für alle ermöglichen soll. In demokratischen Lebensformen wird das moderne
«Meta-Telos» der Offenheit praktiziert; «gut» ist, dass das Gute nicht verbindlich

Revue suisse des sciences de l'éducation 24 (3) 2002 389



h e m a

definiert wird, dass keine Idee des guten Lebens, keine substantiellen Wertorientierungen

oder kulturellen Identitäten vor Kritik und Revision sicher sein können

- «nicht einmal die Interpretation jenes liberalen und demokratischen
Konsenses, der die einzige mögliche Grundlage einer modernen Form demokratischer

Sittlichkeit ist» (Wellmer, 1993, S. 179). In diesem Sinne ist die moderne
Demokratie im Wesentlichen «ohne festen Boden». Demokratische Lebensformen

sind dynamisch, weil sie ihren Teilnehmerinnen nicht nur «Diskursrechte»

gewähren, sondern sie auch, wo immer möglich, selber entscheiden lassen. Die
liberalen Freiheitsrechte, sagt Wellmer (1993, S. 182) mit Bezug aufWalzer, sind
zugleich Rechte zur Trennung^ zur Verweigerung, zum Rückzug., zum Neuanfang
und zur Entzweiung. Mit diesen Rechten ist die Bedingung der Möglichkeit
post-traditionaler Formen demokratischer Sittlichkeit gegeben, gleichzeitig aber
auch ein potentieller Sprengsatz für kommunitäre Lebensformen.

Zur Entwicklung des Verhältnisses von Ethnosorientierung
und Demosorientierung

Die moralphilosophisch prinzipiell bestreitbare Position, wonach die Kommuni-
tarismusdebatte im Grunde unlösbar sei (vgl. z.B. Touraine, 1997, S. 174),
erweist sich sowohl entwicklungs- als auch bildungstheoretisch als höchst interessant,
weil die Zielbeschreibungen einer Entwicklungstheorie der Moderne (vgl. Fend,
1991, 1994, 1997) zweifelsohne in einem liberalen Vokabular verfasst sind, während

pädagogisch gleichermassen evident erscheint, dass die Mitgliedschaft in
Gemeinschaften («unfreiwillige Assoziationen», vgl. Walzer, 1999) eine conditio
sine qua non der Ontogenese des moralischen Selbst und des politisch-demokratischen

Denkens ist. Wiewohl evident, bedarf es eigenartigerweise «grosser
Anstrengungen, um theoretisch zu zeigen, dass Individuen [...] nie ganz losgelöst
existieren, weder als Erkenntnissubjekte noch als wertorientiert denkende, als

Ziele entwerfende und handelnde Personen» (Rehberg, 1993, S. 22).
So stellt sich die Frage, ob und inwiefern die Bezüge zur Gemeinschaft im

Sinne der selbstreflexiven Entscheidungsfindung und des politischen Urteils (im
weitesten Sinne) überwunden werden können. Dies ist der empirische Teil der

Frage, während der normative darin besteht, ob diese Uberwindung gesollt ist
oder nicht. Konkreter gefragt: Verdrängen demosorientierte Denkmuster die ge-
meinschafts- bzw. ethnosorientierten Denkmuster (zu den Begriffen weiter unten)
im Laufe der Entwicklung und politischen Bildung zunehmend oder differenzieren

sich die beiden Denkorientierungen gleichzeitig zunehmend und im
wechselseitigen Bezug (vgl. Oser & Reichenbach, 2000)? Die erste Variante
könnte als «Uberwindungsmodell» bezeichnet werden, die zweite Vorstellung als

«Modell des dualen Bezugs». Schematisch lassen sich diese Modelle, welche
globale Flypothesen der politisch-kognitiven Entwicklung in demokratischen

Lebenszusammenhängen ausdrücken und damit für alle demokratische Erziehung von
Bedeutung sind, wie in Abbildung 1 darstellen (entnommen aus Oser &
Reichenbach, 2000a, 3.13).

390 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



,h e m a

Das «Überwindungsmodell»

Zeit

Das Modell des «dualen Bezugs»

>
Zeit

Einige Argumente sprechen fiir die Superiorität des Modells des dualen Bezugs.
Vornehmlich widerspiegelt sich darin die Ansicht, dass sich die kommunitäre

Ethnosorientierung und die liberale Demosorientierung für demokratische
Staats- und Lebensformen wechselseitig bedingen - auch und gerade weil sie sich

niemals zur widerspruchslosen Ganzheit zusammenfügen, sondern vielmehr
meist in einem «verbindenden Streit» (Loraux, 1994) liegen. Da das Politische
als ein Kampf zwischen Herkunft und Zukunft, als diskursive Auseinandersetzung

zwischen den «kommunitären» Schubkräften der Vergangenheit und den
«liberalen» Zugkräften der Zukunft interpretiert werden kann, ist die Annahme
auch aus entwicklungstheoretischer Perspektive plausibel, wonach sich ethnos-
orientierte und demosorientierte Denkmuster in dieser Auseinandersetzung
wechselseitig dazu verhelfen, sich zu differenzieren und zu verfeinern.

Ethnosorientiert ist das Denken und Nachdenken einer Person, wenn sie sich

der kulturellen Bedingungen eigener Gewordenheit besinnt. Dabei spielen Gefühle
ethnischer Zugehörigkeit in einem weiten Sinne immer eine bestimmte Rolle. Im
Sinne von Hofstede (1984; vgl. auch Hui & Triandis, 1986), der Kulturen mit
den Polen «Kollektivismus» und «Individualismus» unterscheidet, können
jedoch durchaus individuelle kulturelle Orientierungen postuliert werden (Bender-
Szymanski, 1999, S. 15ff), so dass Ethnosorientierung nicht notwendig als

«kollektivistisch» begriffen werden muss. Vielmehr können auch so genannte
«individualistische» Kulturen beschrieben werden, welche für ethnosorientiertes

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 391



Th e m a

Denken höchste Relevanz besitzen. Postulierte Priorität «individueller Rechte» -
als Fokus sogenannt «westlicher Kulturen» - kann selbst Ausdruck eines
«gemeinsamen Gutes» (vgl. Menke, 1996) sein, welches seinerseits ursprünglich an
ethnische Zugehörigkeit gebunden war. Ethnozentriert wird Denken und Urteilen,

wenn die (eigene) Nation bzw. das (eigene) Volk nicht nur im Mittelpunkt
steht, sondern v.a. gegenüber anderen Nationen bzw. Völkern als überlegen
betrachtet wird (vgl. Hopf, 1999). Die Abwertung der Fremdkultur zur Aufwertung

der eigenen Kultur ist ein notwendiges Merkmal des ethnozentrischen
Denkens und Urteilens, für welches oft das Attribut «nationalistisch» benützt
wird. Ethno^orientiertes Denken und Urteilen auf der anderen Seite wird
bestimmt durch das Bewusstsein, bestimmten, nicht auswechselbaren und nicht
frei bestimmbaren «Erinnerungsgemeinschaften» (Bellah et al., 1996, S. 152ff.)
anzugehören und von ihnen in spezifischen Hinsichten auch geprägt zu sein.
Das Bewusstsein kulturellen Geprägtseins des Individuums ist Element und
Ausdruck einer entwickelten Ethnosorientierung (vgl. Finkielkraut, 1999), während
ethnozentrische Einstellungen ein geringes Reflexions- und Selbstreflexivitätsni-

veau bekunden (vgl. van Ijzendoorn, 1980), welches auch noch im Erwachsenenalter

als Soziozentrismus - also einer abgeschwächten Form von Egozentrismus

- aufscheinen kann (vgl. Csepeli, 1989; Piaget & Weil, 1951).

Im Unterschied zur Ethnosorientierung ist das Konstrukt Demosorientierung
leichter in den Zusammenhang der Entwicklung des politischen Denkens und
der politischen Bildung zu stellen. Das Konstrukt setzt sich aus einer materiellen

und einer prozeduralen Komponente zusammen, wobei die erstere mit dem
Demokratieverständnis in einem rechtlich-konstitutionalen Sinne, die letztere in
einem politisch-prozessorientierten Sinne zusammenfällt (vgl. Gutmann & Thompson,

1997). Diese Interpretationen des Demokratischen bilden die
notwendigen, wechselseitig aufeinander bezogenen, sich jedoch nicht in einer tau-
tologischen Zirkularität befindlichen Elemente bzw. Dimensionen deliberativer
Demokratie (vgl. Gerstenberg, 1997). Fraglos drücken dieselben auch das Herzstück

politischer Schulbildung und Didaktik aus, nämlich sowohl den
inhaltsorientierten Aspekt des Institutionenwissens als auch den handlungsorientierten
Aspekt jeder diskursiven Politik.

Schlussbemerkungen: Die Bildung des demokratischen

Kopfes

Wer einen liberalen Kommunitarismus bzw. einen kommunitären Liberalismus
vertritt, der sieht sich der Frage gegenüber gestellt, ob sich Ethnosorientierung
und Demosorientierung überhaupt auf vernünftige Weise verbinden lassen (vgl.
Fraser, 1997). Wie lässt sich eine solche Verbindung im Bildungssubjekt vorstellen?

In der nachsozialistischen Epoche zeigte sich, wie wenig begründet die libe-

392 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 24 (3) 2002



ne m a

raie Aufklärungshoffnung ist, der Vorrang des Gerechten (rechtliche Autonomie)
vor dem Guten (kommunitäres Gutes) würde von auch nur hinreichend vielen
Menschen, wenn sie die Entscheidungsmöglichkeit dazu haben, faktisch akzeptiert.

Eine spätmoderne Theorie demokratischer Bildung hat sich zu fragen, wie
Ethnosorientierung ohne kommunitäre, kulturelle Borniertheit und
Demosorientierung ohne «aufklärerische Arroganz» möglich sind und wie sich diese

Orientierungen im Selbst zueinander verhalten können.
Dezidiert moderne Lebensformen geben keine Anleitungen, wie mit dem

kulturellen Erbe umzugehen wäre. Indem sie die individuellen Partizipationsund

Distanzierungsrechte als gleichursprünglich und gleichberechtigt ausweisen,

schränken moderne Lebensformen die Bedeutung von Tradition und
Uberlieferung ein: Das kulturelle Erbe soll nicht letztbestimmend sein. Ausschlaggebend

ist modernen Lebensformen vielmehr die Möglichkeit und das Recht zum
Bruch mit der Vergangenheit - auch wenn dieser Bruch immer illusionär sein
sollte. Der Bruch ist deshalb gerechtfertigt, weil sich die gerechte Gesellschaft in
der Vergangenheit nie hat realisieren können; anders ausgedrückt, der Bruch mit
der «Autorität der Toten» (Finkielkraut, 1999) wird dadurch legitimierbar, dass

das Gerechte (oder Gute) seinen Ort nur in der Zukunft haben kann, sofern es

überhaupt einen Ort hat. Diese «Aufklärungseschatologie» konkurriert natur-
gemäss mit den Imperativen der Herkunft, welche vorwiegend noch als

Wegweiserin in eine Zukunft interessiert, die von den Kindern der Gegenwart
entworfen wird.

Zur Bildung des demokratischen Selbst gehört die Anerkennung lebenszentraler

Funktionen der Gemeinschaft. Gemeinschaften können nicht nur existieren,

indem sie auch kollektive Erinnerungen kultivieren, also Erinnerungsgemeinschaften

sind (vgl. Bellah et al., 1996, S. 152ff.), sondern sie sind ebenfalls
das - oft widerstreitige und unzuverlässige - Transportmittel der grossen
Aufklärungshoffnungen. Gemeinschaften sind nur insofern Hoffhungsgemeinschaften als

sie auch Erinnerungsgemeinschaften sind (vgl. Bellah et. al. 1996, S. 152ff.).
Wenn es denn plausibel ist, dass eine Gesellschaft nur in der Auflösung
naturwüchsiger Bindungen gerecht sein, aber nur im Rückgriff auf erste
Identifikationen das Residuum ihres Zusammenhalts erkennen kann (Vogl, 1994, S.

11), dann gilt, dass demokratische Bildung sowohl ein liberales als auch
kommunitäres Projekt ist; d.h. aber, dass sie ein kommunitäres Projekt eben auch ist.
Gemeinschaften haben (eine) Geschichte(n) und leben dadurch, dass dieselbe(n)
(bzw. Teile davon) immer wieder weiter erzählt wird/werden.

Es ist eine fragwürdige Angewohnheit zu glauben, dass das Weitererzählen

von Geschichte und Geschichten vorwiegend für traditionale Gemeinschaften
bedeutsam wäre und sich demokratische Lebensformen nicht ebenso durch
Narrative konstituieren würden. Der Unterschied, der zwischen dem Bild einer
geschlossenen Gemeinschaft (z. B. einer religiösen Sekte) und jenem eines relativ
offenen Verbundes (etwa einer modernen politischen Partei) gezeichnet werden
kann, liegt allein in den ungleichen Möglichkeiten der Mitglieder dieser Ge-

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 393



h e m a

meinschaften, die jeweiligen konstitutiven Erzählungen ohne nachfolgende
Sanktionen kritisch zu thematisieren. Demokratische Gemeinschafren zeichnen
sich idealiter dadurch aus, dass sie ihren Mitgliedern das Recht zur kritischen
Hinterfragung der konstitutiven Erzählungen prinzipiell zugestehen. Das heisst
aber nichts anderes als dass demokratische Gemeinschaften für Selbsttransformationen

offen sind (und selbst, dass sie u. U. der Selbstauflösung zustimmen).
Deswegen trägt die demokratische Gemeinschaft paradoxe Züge: Sie existiert
letztlich nur durch die Bereitschaft, ihre momentane Existenzform aufzugeben.
Die demokratische Gemeinschaft wird durch den Streit der Erzählungen konstituiert

und stirbt — als dezidiert demokratische Gemeinschaft — mit der eindeutigen

Selbstinterpretation ab.

Es bietet sich schnell an, die indifferente Koexistenz der Kulturen auf engem
Raum als Ausdruck einer fortschrittlichen Zivilgesellschaft zu missdeuten, die
ihre Probleme sozusagen rein demosorientiert zu lösen vermag. Diese indifferente

Toleranz lässt aber leicht vergessen, dass es immer auch Verteilu«gykämp fe

um ökonomisches, soziales und kulturelles Kapital gibt, welche mit oberflächlichen,

allzu schönen «Lösungen» der Anerkennungskämpfe in Form wechselseitiger

Ignorierung nicht verschwinden. Sobald die Verteilungskämpfe jedoch offen
«ausbrechen», zeigen die vermeintlichen Anerkennungsleistungen ihr wahres

Gesicht, rekrutiert sich eine überwunden geglaubte kulturelle Borniertheit, und
ein neu aufgewertetes, sozusagen aus dem Kindheitsschlaf erwachtes ethnozentrisches

Vokabular der frühen Bindung an gemeinsames, aber exklusives Gutes
tritt nun weniger nostalgisch als vielmehr selbstbestimmt und selbstgerecht auf,
v. a. aber ohne jeden Bezug zur vorher gelobten Demosorientierung, sondern
diese vielmehr anfangs zunächst kritisierend, später regelrecht wegfegend.

Allein die Sorge um ein demosorientiertes Leben rechtfertigt, mit anderen Worten,

schon die besondere Berücksichtigung der Ethnosorientierung. Die Sorge
darum, dass die Demosorientierung, die eigentlich demokratische Gesinnung,
nicht bei den ersten Härteproben von ethnisch, konfessionell oder anders
qualifizierbaren Annerkennungs- und Verteilungskämpfen zerreisst, bedingt eine

Gleichzeitigkeit der Ethnos- und Demosorientierung, nicht zu einem schönen

Gesamtbild, aber als doppelte, wenngleich immer auch zweideutige Quelle des

Selbstverständnisses des demokratischen Kopfes. Nur wenn Artikulationen beider

Orientierungen gleichermassen im semantischen Netzwerk repräsentiert,
d.h. überhaupt präsent sind, ist die Hoffnung berechtigt, dass die Leistungen der

fragilen Demosorientierung nicht durch die Brachialität einer unreflektierten
und undifferenzierten Ethnosorientierung bedroht wird, sobald die Verteilungskämpfe

härter werden. Das ethnosgeprägte gemeinsame Gute, wie mehrdeutig
es auch sein mag, kann aber und soll nicht überwunden werden, es kann nicht
ignoriert werden, weil es auch spätmodern die vielleicht bedeutendste Quelle des

sozialen Zusammenhalts darstellt (wenn auch sicher nicht die zentrale Quelle
moderner Identität). In einer seiner späten Reden kommt der liberale Isaiah Berlin
zum Schluss:

394 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 24 (3) 2002



H'e m a

This rejection ofnatural ties seems to me noble but misguided. When men
complain ofloneliness, what they mean is that nobody understands what they are saying:

to be understood is to share a common past, common feelings and language,

common assumptions, possibility ofintimate communications — in short, to share

common forms oflife (zitiert nach Ignatieff, 1998, S. 292).
Weder erziehungs- noch bildungstheoretisch kann es darum gehen, die liberale

Demosorientierung mit der kommunitären Ethnosorientierung, die Geschichts-

losigkeit bzw. Ubergeschichtlichkeit des rationalen Arguments mit der emotionalen

Geladenheit und Gebundenheit an die Tradition in ein eindeutiges theoretisches

Verhältnis zu setzen, welches den einen oder anderen Vorrang postulieren
würde, oder ihre Konflikthaftigkeit in einem schönen, anti-tragischen Modell zu
überwinden. Vielmehr geht es unter realen Bedingungen vor allem um die Frage,
wie dieser Streit, diese Auseinandersetzung einigermassen gesittet, d.h. gewaltfrei
weitergeführt werden kann.

Anmerkungen
1 Vgl. Oser & Reichenbach, 2000, 8f.
2 Was spätestens evident wird, wenn die momentane Realsituation in den Schweizer Schu¬

len betrachtet wird (vgl. den Beitrag von Oser in diesem Heft, bzw. auch Reichenbach,
1998; Torney-Purta, Lehmann, Oswald & Schulz, 2001).

3 In diesem Punkt - der Toleranz gegenüber nationalistischer Argumentation — unterschei¬
den sich die deutschsprachige und die englischsprachige Diskussion allerdings gewaltig.
Die im deutschsprachigen Diskurs eher einseitige Beurteilung des Kommunitarismus als

politisch konservativ kann m.E. nur als Ausdruck der bekannten Geschichte eines

«Begriffsmissbrauchs» gedeutet werden, durch welchen sich vom positiv konnotierten
Gebrauch der Begriffe wie «Heimat», «Gemeinschaft», «Tugend», «Patriotismus», «Nationalismus»

u.a.m. scheinbar eindeutig auf politische Vorstellungen schliessen lässt. Ganz
offensichtlich ist dies ausserhalb deutschsprachiger Diskurse nicht so klar. Vgl. etwa David
Millers On Nationality (1995), Yael Tamirs Liberal Nationalism (1993), McKim und Mc-
Mahans The Morality ofNationalism (1997).

4 Vgl. etwa Goodin, What is so special about ourfellow citizen? (1988); Mason, Special obli¬

gations to compatriots (1997); Simmons, Associative political obligations (1996); Waldron,
Special ties and natural duties (1995); Weinstock, Is there a moral case for nationalism?

(1996).
5 Allerdings kann es «universale» Lebensformen nicht geben, weil «ihnen das Telos abhan¬

den gekommen (wäre), aus dem sich die Bindung an eine bestimmte Lebensform ergibt»,
schreibt Seel an gleicher Stelle.

Literatur
Arendt, H. (1996). Vita Activa oder Vom tätigen Leben. München & Zürich: Piper (Original:

«The human condition» 1958).
Barkhaus, A. (1996). Differenz und Anerkennung. Eine Auseinandersetzung mit Axel Hon-

neths Konzept posttraditionaler Solidarität. In A. Barkhaus, M. Mayer, N. Roughly & D.
Thürnau (Hrsg.), Identität, Leiblichkeit, Normativität. Neue Horizonte anthropologischen
Denkens (S. 229-244). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Revue suisse des sciences de l'éducation 24 (3) 2002 395



h e m a

Bellah, R., Madsen, R., Sullivan, W.M., Swidler, A., & Tipton, S.M. (1996). Habits of the

heart. Individualism and commitment in American life. Updated edition with a new
introduction. Berkely a.o.: University of California Press (Original: 1985).

Bender-Szymanski, D. (1999). Kulturkonflikt als Chance für die Entwicklung normativer
Orientierungen. politisches Lernen, 17', (3 & 4), 7-56.

Brumlik, M. & Brunkhorst, H. (1993). Vorwort. In M. Brumlik & H. Brunkhorst (Hrsg.),
Gemeinschaft und Gerechtigkeit (S. 9-16). Frankfurt a M.: Fischer.

Brunkhorst, H. (2000). Einführung in die Geschichte politischer Ideen. München: Wilhelm
Fink, UTB.

Csepeli, G. (1989). Structures and Context ofHungarian national Identity: Results ofpolitical
Socialization and Cultivation. Frankfurt u.a.: Lang.

Dewey, J. (1993). Demokratie und Erziehung. Eine Einleitung in die philosophische Pädagogik.
Herausgegeben von J. Oelkers. Weinheim & Basel: Beltz (Original: «Democracy and
Education», 1916).

Dewey, J. (1996). Die Öffentlichkeit und ihre Probleme. Darmstadt: Wissenschaftliche Buch¬

gesellschaft. (Original: «The Public and its Problems», 1927/1941)
Fend, H. (1991). Identitätsentwicklung in der Adoleszenz. Lebensentwürfe, Selbstfindung und

Weltaneignung in beruflichen, familiären und politisch-weltanschaulichen Bereichen.

Entwicklungspsychologie der Adoleszenz in der Moderne, Band II. Bern u.a.: Huber.
Fend, H. (1994). Die Entdeckung des Selbst und die Verarbeitung der Pubertät. Entwicklungs¬

psychologie der Adoleszenz in der Moderne, Band III. Bern u.a.: Huber.
Fend, H. (1997). Der Umgang mit Schule in der Adoleszenz. Aufbau und Verlust von Motivation

und Selbstachtung. Entwicklungspsychologie der Adoleszenz in der Moderne, Band IV.
Bern u.a. : Huber.

Finkielkraut, A. (1999). L'ingratitude. Conversation sur notre temps. Avec A. Robitaille. Montréal:

Édition Québec Amérique.
Forst, R. (1995). Kommunitarismus und Liberalismus - Stationen einer Debatte. In A. Hon-

neth (Hrsg.), Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen Grundlagen moderner

Gesellschaften (S. 181-212). Frankfurt: Campus (Original 1993).
Fraser, N. (1997). Justice interruptus. Critical reflections on the «postsocialist» condition. New

York: Routledge.
Gerstenberg, O. (1997). Bürgerrechte und deliberative Demokratie. Elemente einer pluralisti¬

schen Verfassungstheorie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Giesecke, H. (1993). Politische Bildung. Didaktik und Methodik für Schule undJugendarbeit.

Weinheim & München: Juventa.
Goodin, R.E. (1988). What is so Special about our fellow countrymen? In Ethics, 98, Quly

1988), 663-686.
Gutmann, A. & Thompson, D. (1997). Democracy and disagreement. Cambridge, Mass. &

London: The Belknap Press of Harvard University Press.

Habermas, J. (1993). Anerkennungskämpfe im demokratischen Rechtsstaat. In Ch. Taylor
(Hrsg.), Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung (S. 147-194). Mit Kommentaren

von A. Gutmann und anderen. Frankfurt a. M.: Fischer.

Hentig, von, H. (1996). Bildung. Ein Essay. München: Carl Hanser.
Hofstede, G. (1984). Cultures Consequences. Beverly Hill: Sage.

Honneth, A. (1995). Einleitung. In A. Honneth (Hrsg.), Kommunitarismus. Eine Debatte über
die moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften (S. 7-17). Frankfurt: Campus (Original

1993).
Hopf, W. (1999). Ungleichheit der Bildung und Ethnozentrismus. Zeitschrift für Pädagogik,

45, (6), 847-865.
Hui, C.H. &Triandis, H.C. (1986). Individualism-collectivism: A study of cross-cultural re¬

search. Journal ofCross-Cultural Psychology, 17, 225-248.

396 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 24 (3) 2002



h e m a

Ignatieff, M. (1998). Isaiah Berlin. A life. London: Chatto & Windus.
Ijzendoorn, van, M.H. (1980). Moralität undpolitisches Bewusstsein. Eine Untersuchung zurpo¬

litischen Sozialisation. Weinheim & Basel: Beltz.
Koch, L. (1995). Demokratie und Erziehung in Europa. In L. Koch, W. Marotzki & H. Peu-

kert (Hrsg.), Erziehung und Demokratie (S. 9-26). Weinheim: Deutscher Studien Verlag.
Lichtenberg, J. (1996). How liberal can nationalism be? The Philosophical Forum, XXVIII, (1-

2), 53-72.
Liebau, E. (1999). Erfahrung und Verantwortung. Werteerziehung als Pädagogik der Teilhabe.

Weinheim & München: Juventa.
Loraux, N. (1994). Das Band der Teilung. Inj. Vogl (Hrsg.), Gemeinschaften. Positionen zu ei¬

ner Philosophie des Politischen (S. 31-64). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Mason, A. (1997). Special obligation to compatriots. Ethics, 107, (April 1997), 427-447.
McKim, R. & McMahan, J. (Hrsg.) (1997). The morality ofnationalism. New York & Oxford:

Oxford University Press.

Menke, C. (1996). Tragödie im Sittlichen. Gerechtigkeit und Freiheit nach Hegel. Frankfurt a.

M.: Suhrkamp.
Miller, D. (1995). On nationality. Oxford: Oxford University Press.

Müller, A.W. (1995). Demokratie - ein pädagogischer Leitbegriff? In L. Koch, W. Marotzki
& H. Peukert (Hrsg.), Erziehung und Demokratie (S. 123-168). Weinheim: Deutscher
Studien Verlag.

Müller, A.W. & Friedrich, Ch. (1996). Demokratie. Illusionen und Chancen. Stuttgart: Kohl¬
hammer.

Nef, R. (1997). Zugehörigkeit: Gefühl und Kalkül. Schweizer Monatshefte, 77, (5), 1.

Oser, F. & Reichenbach, R. (2000). Politische Bildung in der Schweiz. Bern: Schweizerische
Konferenz der kantonalen Erziehungsdirektoren (EDK), Bericht 11A (fr. Ausgabe: Éducation

à la citoyenneté en Suisse).
Oser, F. & Reichenbach, R. (2000a). Zur Entwicklung der politischen Kognition. Antrag zum

gleichnamigen Forschungsprojekt, welches vom Schweizerischen Nationalfonds finanziert
wird.

Piaget, J. & Weil, A.M. (1951). The development of the idea of the homeland and of relations
with other countries. International Social Sciences Bulletin, 3, 561-578.

Rehberg, K.-S. (1993). Gemeinschaft und Gesellschaft—Tönnies und Wir. In M. Brumlik & H.
Brunkhorst (Hrsg.), Gemeinschaft und Gerechtigkeit (S. 19-48). Frankfurt a. M.: Fischer.

Reichenbach, R. (1998a). Abandoning the myth of exceptionality - On civic education in
Switzerland. In J. Torney-Purta, J. Schwille & J.-A. Amadeo J.A. (Eds.), Civic Education
across Countries: Twenty-four National Case Studiesfrom the IEA Civic Education Project (S.

557-581). Published by the International Association for the Evaluation of Educational
Achievement (IEA), Amsterdam, in cooperation with Eburon Press.

Sartori, G. (1992). Demokratietheorie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft (Origi¬
nal: «The Theory of Democracy Revisited», 1987).

Schmidt, M.G. (1995). Demokratietheorien. Eine Einfuhrung. Opladen: Leske & Budrich.
Seel, M. (1993). Ethik und Lebensformen. In M. Brumlik & H. Brunkhorst (Hrsg.), Ge¬

meinschaft und Gerechtigkeit (S. 244-259). Frankfurt a. M.: Fischer.

Simmons, A.J. (1996). Associative political Obligations. Ethics, 106, (January 1996), 247-
273.

Tamir, Y. (1993). Liberal nationalism. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Taylor, Ch. (1995a). Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitarismus.

In A. Honneth (Hrsg.), Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen

Grundlagen moderner Gesellschaften (S. 103-130). Frankfurt: Campus (Original 1993).
Thürer, D. (1997). Grundsatzfragen zum Demokratieprinzip. Probleme im innerstaatlichen,

europäischen und globalen Bereich. Schweizer Monatshefte, 77, (5), 9-13.

Revue suisse des sciences de L'éducation 24 (3) 2002 397



Th e m a

Thürer, D. (2000). «Citizenship» und Demokratieprinzip: «Föderative» Ausgestaltungen im
innerstaatlichen, europäischen und globalen Rechtskreis. In H. Brunkhorst & M. Kettner
(Hrsg.), Globalisierung und Demokratie. Wirtschaft, Recht, Medien (S. 177-207). Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Torney-Purta, J., Lehmann, R., Oswald, H. & Schulz, W. (2001). Citizenship and Education
in Twenty-eight Countries. Civic Knowledge and Engagement at Age Fourteen. The International

Association for the Evaluation of Educational Achievement. Delft, Netherlands:
Eburon.

Touraine, A. (1997). Pourrons-nous vivre ensemble? Egaux et différents? Paris: Fayard.
Tugendhat, E. (1992). Die Hilflosigkeit der Philosophen angesichts der moralischen Schwie¬

rigkeiten von heute. In E. Tugendhat, Philosophische Aufätze (S. 371-382). Frankfurt a.

M.: Suhrkamp (zuerst 1989 erschienen).
Vogl, J. (1994). Grenzen der Gemeinschaft. In J. Vogl (Hrsg.), Gemeinschaften. Positionen zu

einer Philosophie des Politischen (S. 7-27). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Waldron, J. (1993). Special ties and natural duties. Philosophy and Public Affairs, 22, (1), 3-29.
Walzer, M. (1999). Vernunft, Politik und Leidenschaft. Defizite liberaler Theorie. Frankfurt a.

M.: Fischer.

Weinstock, D. (1996). Is there a case for nationalism? Journal ofApplied Philosophy, 13, (1),
87-100.

Wellmer, A. (1993). Bedingungen einer demokratischen Kultur. Zur Debatte zwischen Libe¬
ralen und Kommunitaristen. In M. Brumlik & H. Brunkhorst (Hrsg.), Gemeinschaft und
Gerechtigkeit (S. 173-196). Frankfurt a. M.: Fischer.

Wittgenstein, L. (1993/1943). Werkausgabe, Bd. 1 (Tractatus logico-philosophicus, Tagebü¬
cher 1914-1916, Philosophische Untersuchungen. Frankfurt: Suhrkamp.

La formation de l'esprit démocratique - entre demos et
ethnos

Résumé
La contribution comprend deux parties. La première met en lumière le lien
intrinsèque existant entre les diverses conceptions dans le domaine de l'éducation

civique/politique et les questions touchant au devoir de participation des

citoyens à une communauté démocratique. La seconde partie porte sur une tentative

de concevoir l'éducation civique/politique comme un intermédiaire entre
l'orientation libérale vers le demos et celle, communautaire, vers Xethnos. Ces

deux dimensions sont envisagées comme possédant une importance cruciale
aussi bien du point de vue du de la théorie du développement que de celui de la

théorie de la formation.

398 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 24 (3) 2002



Th e m a

La formazione délia mente democratica: educazione politica
tra demos e ethnos

Riassunto
Nella prima parte del contributo si espone la relazione intrinseca che sembra esis-

tere tra le concezioni della formazione politica e la questione dell'impegno
dérivante dalla partecipazione ad una comunità democratica in qualità di cittadino.
La seconda parte è dedicata alia discussione di una formazione politica tesa a

mediate tra un orientamento basato sulla democraticità e uno sull'etnicità. En-
trambe le dimensioni hanno una valenza per una teorizzazione sia dello sviluppo
sia della formazione.

Educating the Democratic Mind - Political Education
Between demos and ethnos

Abstract
The first part focuses on the intrinsic connection between conceptualizations of
political/civic education, on the one side, and questions about moral, civic and

political duties inherent to citizenship, on the other. In the second part, political
formation is perceived as mediating competence between two developmental
dimensions or modes of orientation, namely demos orientation and ethnos orientation

as relevant frames of citizenship in modern democracies. Both dimensions

are claimed as being crucially important for developmental and educational theory

of citizenship.

Revue suisse des sciences de l'éducation 24 (3) 2002 399




	Die Bildung des demokratischen Kopfes - Zwischen Demosorientierung und Ethnosorientierung

