
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften = Revue suisse
des sciences de l'éducation = Rivista svizzera di scienze
dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 23 (2001)

Heft: 3

Artikel: In Beziehung zu sich selbst

Autor: Herzog, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


rIn Beziehung zu sich selbst
Relationales Denken in der Pädagogik

Walter Herzog

«Ich bin. Aber ich habe mich nicht.»
Ernst Bloch

In der Pädagogik dominiert ein Substanzdenken, das nach dem Eigentlichen und
Wesentlichen einer Sache fragt. Dem wird ein relationales Denken entgegengesetzt,
das in seiner anthropologischen Bedeutung erläutert wird. Der Mensch erscheint als

ein Verhältniswesen, das in drei qualitativ verschiedenen Beziehungen steht: in
Beziehung zu den Dingen, zu anderen und zu sich selbst. Ausgehend von zwei Beispielen

wird die Bedeutung der Selbstbeziehung für die Analyse von Erziehung und
Unterricht herausgearbeitet. In der Diskussion wirdaufden Nutzen des relationalen
Denkens für die Entwicklung einer post-technologischen Theorie pädagogischen
Handelns hingewiesen.

In dem 1892, kurz vor seinem Tod erschienenen «Fundamentstück» schreibt der
Lehrer und Herbartianer Friedrich Wilhelm Dörpfeld, der Erfolg der Schularbeit

hänge «ganz und gar ab von der beruflichen Ausrüstung der Lehrpersonen».
Diese Ausrüstung umfasse dreierlei, nämlich «[...] erstlich das, was wir Gesinnung

und Charakter nennen, sodann die erforderliche allgemeine Bildung
(wozu insonderheit auch die sichere Kenntnis des [...] Schulwissens gehört
[...]) und endlich die möglichst genaue Bekanntschaft mit dem spezifisch
Technischen des Lehr- und Erzieherberufs, also mit der Pädagogik nach Theorie und
Praxis» (Dörpfeld, 1892, S. 263). Damit scheint die Aufgabe der Lehrerinnen-
und Lehrerbildung dreifach bestimmt zu sein, nämlich in bezug auf die Person

des Lehrers, in bezug auf die Sache und in bezug auf die Methode, mit der die
Sache vermittelt werden soll. Doch die ersten beiden Erfordernisse, fährt Dörpfeld
fort, «bilden [...] nichts Spezifisches des Schulamtes», denn sie gelten für alle
Berufe. «Das Spezifische der schulamtlichen Ausrüstung» sei «einzig in der

technisch-pädagogischen Befähigung zu suchen»; sie bilde «das unerlässlichste Erfor-

Revue suisse des sciences de L'éducation 23 (3) 2001 529



demis», weil der Erfolg «vor allem von ihr» abhänge (Dörpfeld, 1892, S. 263).
«Kurz: der notwendigste und für den vollen Erfolg entscheidende Bestandteil der
beruflichen Ausrüstung der Lehrpersonen ist die technisch-pädagogische Befähigung»

(Dörpfeld, 1892, S. 264).
Dörpfeld argumentiert mit dem Besonderen des Lehrerberufs, mit dem

«Spezifischen des Schulamtes», um von da her zu einem Curriculum der Lehrerinnen-

und Lehrerbildung zu gelangen. Was die «Schularbeit» zum Erfolg führe,
sei die Ausrüstung des Lehrers mit jenen Qualifikationen, die das Spezifische
seines Berufes ausmachen. Dieses Spezifische wird darin gesehen, dass der Lehrer

«Fachmann für [den] Unterricht» oder «Fachmann für das Lernen» ist, wie es

in unserer Zeit heisst (vgl. Beckmann, 1970, S. 231; Dachverband der Schweizer

Lehrerinnen und Lehrer, 1993, S. 9), also soll sich seine Ausbildung darauf
konzentrieren. Das Besondere wird zum Wesentlichen, das Wesentliche zum
Eigentlichen und das Eigentliche zum Alleinigen. Ein neueres Beispiel gibt Gie-
secke, bei dem es heisst, zunächst müsse sich die Schule «[...] besinnen auf ihre

eigentümliche Aufgabe [...], also auf das, was nur sie [...] leisten kann und was
weder die Familien noch die Massenkommunikation noch die Gleichaltrigen
anzubieten vermögen» (Giesecke, 1985, S. 113). Dieses der Schule Eigentümliche
sei das «Verfahren des systematischen, planmässigen Unterrichts» (Gieseebe,

1985, S. 113). «Nur ein solcher Unterricht legitimiert eine Institution wie die
Schule, die Menschen [...] aus ihren sonstigen Lebenszusammenhängen
herauszulösen [...]» (Gieseebe, 1985, S. 11). Während sich Dörpfeld unmittelbar zur
«beruflichen Ausrüstung» des Lehrers äussert, hat Giesecke das Berufsfeld Schule

vor Augen. In beiden Fällen erscheint die methodische Gestaltung des Unterrichts

als Wesenskern des Lehrerberufs.
Professionalität scheint nur aus dem hervorgehen zu können, was für einen

Beruf eigentümlich ist. Wenn die Schule einzigartig ist als «Ort des Unterrichts»,
dann sollen sich die Lehrerinnen und Lehrer darauf konzentrieren «[...] und alle

anderen Anforderungen zurückweisen, die davon ablenken» (Giesecke, 1996a,
S. 328). Aus der tiefen Krise, in der sich die pädagogischen Berufe gemäss
Giesecke (1996b, S. 391) befinden, würden diese nur dann herausfinden, wenn sie

sich zurückbesinnen auf die Partikularität ihres Auftrags: «[...] der Niedergang
des Lehrerberufes wird kein Ende nehmen, solange dessen eigentümliche
Professionalität nicht wiederentdeckt wird» (Giesecke, 1996a, S. 287). Das Eigentümliche

dient dazu, ein Partikulares auszugrenzen und zum Wesentlichen zu
komprimieren. Was Lehrkräfte tun, liegt in einer apriorischen Seinsart beschlossen,

aus der emaniert, welcher Ausbildung sie bedürfen.
Wie überzeugend ist diese Argumentation? Was für ein Denkschema liegt ihr

zugrunde? Kann sich ein Curriculum für die Lehrerinnen- und Lehrerbildung
auf Wesensaussagen gründen? Darf aus dem Spezifischen und Eigentümlichen
eines Berufs das Einzige gemacht werden, dem in der Ausbildung Beachtung
geschenkt wird? Ich will diesen Fragen nachgehen, indem ich zunächst nach der

Logik des Substanzdenkens frage und als Alternative ein relationales Denken

530 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 23 (3) 2001



empfehle (1). Dem essayistischen Charakter meiner Ausführungen entsprechend,

werde ich danach zwei Beispiele geben (2), die ich nutzen möchte, um
einige Konsequenzen des relationalen Denkens für die Pädagogik herauszuarbeiten

(3). Abschliessend diskutiere ich die gewonnenen Erkenntnisse im Hinblick
auf eine post-technologische Theorie pädagogischen Handelns (4).

Vom Denken in Substanzen zum Denken in
Relationen

Es ist aufschlussreich, der Beurteilung des «Eigentümlichen» des Lehrerberufs
durch Dörpfeld und Giesecke Urteile von Lehrerinnen und Lehrern zur Seite zu
stellen. Dabei hören wir, das dominierende Motiv für die Berufswahl sei die
Freude am Umgang mit Kindern und Jugendlichen, ihre berufsrelevanten
Einstellungen seien vor allem erzieherischer Art, und ihre Berufszufriedenheit hänge
mit ihrem pädagogischen Engagement zusammen (vgl. Herzog, 1997; Ipfling,
Peez & Gamsjäger, 1993; Littig, 1980, S. 236f.; Steltmann, 1980; Ulich, 1998).
Zwar gilt dies nicht für alle Schulstufen gleichermassen, auch widersprechen
diese Äusserungen den Aussagen von Dörpfeld und Giesecke nicht, doch setzen
sie einen anderen Akzent. Lehrerinnen und Lehrer scheinen in einem starken
Mass paidotrop zu sein, um die Formel von Caselmann (1953) zu gebrauchen,
ohne dass ihnen deshalb das Logotrope abgesprochen werden könnte. Selbst

Gymnasiallehrerinnen und -lehrer heben das Erzieherische ihres Berufs deutlich
hervor (vgl. Herzog, 1989, S. 77f., 1997, S. 171ff.). Anders als die berufswissenschaftliche

Literatur unterstellt, sehen Lehrerinnen und Lehrer das «Eigentümliche»

ihrer Berufsarbeit nicht nur im Unterricht.
Doch letztlich stehen beide Auffassungen auf tönernen Füssen. Wir erliegen

einer Form des Denkens, die auf die Aristotelische Lehre der Begriffsbildung
zurückgeht. Danach wird eine Sache dadurch definiert, dass ihre nächsthöhere

Gattung (das genus proximum) und der artbildende Unterschied (die differentia
specifica) angegeben werden. Die Definition erfasst das Wesen eines Dinges,
indem sie die Merkmale nennt, die ihm konstitutiv zukommen. In diesem Sinne
wird der Mensch als vernünftiges Tier (animal rationale) definiert, womit sein

Wesen in dem erscheint, was ihm allein zukommt, nämlich die Vernunft. Das
«Andere» des Menschseins wird der Gemeinsamkeit mit den Tieren überantwortet,

entwertet und verdrängt. Ein anderes Beispiel gibt die Bildungstheorie, die
bei Clemens Menze behauptet, Bildung stelle den Menschen «[...] auf das ihm
als Menschen Eigene: auf seine Vernunft» (Menze, 1983, S. 351). Es tut nichts

zur Sache, dass hier erneut die Vernunft im Vordergrund steht. Ausschlaggebend
ist, dass wiederum das Besondere (das Eigene) gesucht wird, um daraus das

Wesentliche und Einzige zu machen. Ausgeblendet wird das Allgemeine, das den
Menschen mit anderen Lebewesen verbindet und eine Gemeinsamkeit bezeichnet,

die von der Bildungstheorie nicht übergangen werden sollte.

Revue suisse des sciences de l'éducation 23 (3) 2001 531



Wer wie Aristoteles definiert, schafft sich eine Welt von Wesenheiten und
Substanzen. In dieser Welt dominieren Dichotomien. Das Wirkliche wird gegen
das Unwirkliche, das Wesentliche gegen das Unwesentliche und das Wertvolle

gegen das Wertlose ausgespielt. Ein «Jargon der Eigentlichkeit» (Adorno, 1974)
macht sich breit und schafft Fronten, die weniger in der Natur der Sache als

vielmehr in unserer Art, über die Sache nachzudenken, liegen. Wie Ernst Cassirer
schon vor Jahren gezeigt hat, ist die Aristotelische Logik an ontologische Annahmen

gebunden. «Die Aristotelische Logik ist in ihren allgemeinen Prinzipien der

getreue Ausdruck und Spiegel der Aristotelischen Metaphysik» (Cassirer,
1910/1980, S. 4)4 Diese ist ausgerichtet an Dingen und Eigenschaften, aber

nicht an Relationen. Was beharrt und überdauert, gilt als wesentlich, was sich

verändert als akzidentiell. Die Logik unseres Denkens beinhaltet ein Weltbild,
das zwar im Alltag immer wieder bestätigt werden mag, das uns aber in
Schwierigkeiten versetzt, sobald wir versuchen, über Beziehungen nachzudenken.

Was not tut, ist ein Denken, das nicht von Substanzen und hierarchisch

angeordneten Differenzen ausgeht, sondern von Unterscheidungen, aus denen
Relationen hervorgehen. Was aber heisst relationales Denken? Ich möchte dies über
eine selektive Auseinandersetzung mit vier Autoren erläutern, die auf ganz
unterschiedliche Weise dazu beigetragen haben, das Substanzdenken zu überwinden:

Jean Piaget, Helmuth Plessner, George Herbert Mead und Hans-Georg Ga-
damer.

Alle vier Autoren denken sich die Wirklichkeit prozessual. Sie sind orientiert an
Evolution, Geschichte und Entwicklung.2 Das «'Sein' der Strukturen», heisst es

bei Piaget, «(ist) ihre Strukturierung» (Piaget, 1968/1973, S. 134). Die «letzte

Natur des Wirklichen» ist ein «ständiges Sich-in-Konstruktion-Befinden» (Piaget,
1968/1973, S. 66). Piaget hat gezeigt, wie im Prozess der Auseinandersetzung des

Individuums mit seiner Umwelt die Gegenständlichkeit der Wirklichkeit allererst

ent-steht, indem sie konstruktiv erarbeitet wird. Etwas zu wissen heisst, die
Wirklichkeit zu transformieren und an die Schemata der Transformation zu assimilieren.

Dabei geht es nicht um ein beliebiges Eingreifen in die Wirklichkeit, da das

Individuum mit der Widerständigkeit der Dinge rechnen muss. Es gibt eine
Assimilationsresistenz der Objekte (Piaget, 1959, S. 43), die das Individuum zur
Veränderung, d.h. zur Akkommodation zwingt. Die Relationalität von Subjekt
und Objekt ist nicht aufhebbar, da sie eine körperliche Grundlage hat (vgl. Herzog,

1991, S. 199ff.). Deshalb wird der Mensch von den Dingen und Personen,
die ihn umgeben, immer wieder von neuem betroffen. Diese Betroffenheit signalisiert

eine Störung des organismischen Gleichgewichts, die zur Reäquilibrierung
nötigt. Die Fähigkeit zur Aufrechterhaltung des inneren Gleichgewichts in
kompensatorischer Reaktion auf dessen Störung ist ein Charakteristikum von Leben

überhaupt. «Erhaltung durch Transformation» könnte die Definition des lebenden

Organismus sein (Piaget, 1967/1974, S. 36).
In ähnlichem Sinne versteht Plessner Lebewesen als zentrierte Organismen,

die ein Verhältnis zur eigenen Grenze haben (vgl. Plessner, 1928/1981, S. 156).

532 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 23 (3) 2001



Lebewesen bilden ein Selbst, wenn sie auch nicht über ein Selbstbewusstsein

verfügen (vgl. Plessner, 1928/1981, S. 303ff.). Sich seiner selbst bewusst werden
kann erst der Mensch, und zwar dank dessen, was Plessner seine exzentrische Po-

sitionalität nennt. Die exzentrische Bezugnahme auf sich selbst ist dem
Menschen aber nicht aus eigener Kraft möglich, sondern nur dank seiner Bezogen-
heit auf andere. «Am anderen wir der Mensch seiner habhaft» (Plessner, 1974, S.

20). Wir erkennen uns in der Auseinandersetzung mit anderen. Deutlicher als

Plessner hat dies Mead gesehen: «Das Selbst ist nicht etwas, das zuerst existiert
und dann in Beziehung zu anderen tritt. Es ist sozusagen ein Wirbel in der
gesellschaftlichen Strömung und somit immer [...] Teil dieser Strömung» (Mead,
1934/1973, S. 225).3 Das Selbst ist keine dinghafte Substanz, der Relationen
lediglich akzidentiell zukämen, sondern in seiner ganzen Art relational.

In diesen Äusserungen klingen Gedanken der Hegeischen Bildungsphilosophie
nach. Die Selbstwerdung des Menschen wird nicht als Weg in die Tiefe

einer grenzenlosen Innerlichkeit gedeutet, sondern als Verausgabung an eine Welt,
die erst durch ihre Widerständigkeit dem einzelnen zur Form verhilft. Bildung
wird als dialektischer Prozess zwischen Entäusserung einer unbegriffenen
Lebendigkeit und deren Anerkennung im Medium von Sprache und Kultur verstanden

(vgl. Taylor, 1975/1997). Veränderung und Entwicklung sind an die
Auseinandersetzung des Individuums mit den Dingen und Personen gebunden, die es

umgeben. Deren Resistenz wird als Versagung, Widerspruch und Konflikt
erlebt, was den Anreiz für Bildung schafft. Insofern sind die Ursachen für
Entwicklungsprozesse nicht in der Einwirkung der Umwelt auf das Individuum,
«[...] sondern in dessen Aktionen auf' die Umwelt zu suchen» (Piaget,
1974/1975a, S. 44). Die dabei benötigten Informationen über die Aussenwelt
werden nicht aus den Gegenständen gewonnen, «[...] sondern [...] aus der
Koordination der Aktionen, die das Subjekt auf die Objekte ausübt [...]» (Piaget,
1974/1975a, S. 44).4 Die Umwelt ist daher nie Ursache, sondern immer nur Anlast

für Bildungsprozesse. Das hat auch Wilhelm von Humboldt gesehen, bei
dem es heisst: «[...] alle Bildung hat ihren Ursprung allein in dem Innren der
Seele, und kann durch äussre Veranstaltungen nur veranlasst, nie hervorgebracht
werden» (Humboldt, 1903/1960, S. 25)-

Piaget und Mead verstehen den Menschen als Verhältniswesen. Das gilt
genauso für Gadamer, bei dem von der «Zusammengehörigkeit des Subjektiven
und Objektiven» (Gadamer, 1975, S. 437) die Rede ist. Auch wenn Gadamer

weniger den Menschen als die Sprache in ihrer Funktion der Erschliessung von
Welt in den Vordergrund rückt, enthält seine Hermeneutik eine verborgene
Anthropologie. Diese nimmt nicht zuletzt Stellung zu den Grenzen der Subjektivität.

Der Mensch ist nicht in der Lage, seine epistemischen Leistungen absolut

zu begründen, da er als Subjekt teilhat an dem Geschehen, dem das Erkenntnisobjekt

zugehört. Deshalb gilt für Gadamer: «Das Verhältnis ist das primäre»
(Gadamer, 1975, S. 435). Deutlicher noch wird die Nähe zum relationalen Denken

im Falle von Gadamers Begriff der Erfahrung, der dem Konzept der Ak-

Revue suisse des sciences de L'éducation 23 (3) 2001 533



Varia

kommodation sehr ähnlich ist. Erfahrungen machen uns betroffen. Sie enthalten
ein Moment des Leidvollen, da sie uns mit den Grenzen unserer Subjektivität
konfrontieren. Insofern unsere Erwartungen enttäuscht werden, vermögen wir
uns allererst zu sehen (vgl. Gadamer, 1975, S. 337). Wie Plessner zu sagen
wusste, ist der Schmerz das Auge des Geistes (Plessner, 1979, S. 239). Die Nähe

von Körper (Schmerz) und Geist (Erkenntnis) kann uns nur bewusst werden,
wenn wir in Relationen denken, nicht aber, wenn wir uns auf substantialisierte
Dichotomien stützen.

Wie Piaget und Plessner vertritt Gadamer eine prozessuale Sicht des
Menschen. Als Lebewesen vermag der Mensch nur solange zu existieren, wie er seine

Lebensform vollzieht. Das Denken in Relationen überwindet die Festlegung des

Menschen auf ein substanzhaftes Apriori. Darin folgt es der zeitlichen Logik der

biologischen Evolutionstheorie (vgl. Herzog, 1999). Deren Analyseeinheit ist
nicht das singuläre Lebewesen, sondern der Organismus in Relation zur Umwelt
(vgl. Bateson, 1972/1985, S. 579f.). Was auf der evolutionären Ebene die
Unauflösbarkeit der Organismus-Umwelt-Beziehung ist, bildet im Bereich der
Erkenntnis die Untrennbarkeit von Subjekt und Objekt. «Die Beziehung zwischen
dem Subjekt und dem Objekt kann prinzipiell nicht aufgelöst werden [...]» (Piaget,

1950/1975b, S. 115). Insofern im relationalen Denken der Prozess als das

«Zugrundeliegende» erscheint, können wir sagen: «Wirklichkeit zeigt sich uns in
der Zeit» (Weizsäcker, 1992, S. 357).

Zwei Beispiele

Nach diesen Erläuterungen zum relationalen Denken komme ich auf die Frage
nach der Definition der Lehrertätigkeit zurück. Entsprechend dem Versuchscharakter

meiner Ausführungen, gehe ich nicht systematisch vor, sondern gebe
zwei Beispiele, die es mir erlauben sollen, den Nutzen des relationalen Denkens
für die Pädagogik aufzuzeigen. Dabei beschränke ich mich auf einen Ausschnitt
aus dem Geflecht an Relationen, die das Lehrersein ausmachen, nämlich die
Beziehung des Lehrers zu sich selbst.

Das erste Beispiel: Ich habe als noch junger Student während einiger Zeit in
Zürich an einer Sekundärschule unterrichtet. In einer Geographiestunde bin ich
mit dem konfrontiert worden, was in der einschlägigen Literatur «Disziplinprobleme»

und «Unterrichtsstörungen» genannt wird. Es ging um Frankreich, und
ich wollte den Schülerinnen und Schülern mit Hilfe eines - wie ich glaubte - gut
vorbereiteten Schemas den Grenzverlauf des Landes darlegen. Dies jedenfalls
war meine didaktische Absicht, die ich mit Hilfe einer Wandkarte und der
Wandtafel methodisch zu verwirklichen versuchte. Erfolgreich war ich nicht,
denn die Stunde endete im Chaos. Die Schülerinnen und Schüler waren nicht
bei der Sache, foppten sich gegenseitig, knallten Papierknäuel herum, und ich
hatte wenigstens soviel begriffen, dass der Hauptakteur ein vorne links sitzender

534 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 23 (3) 2001



Schüler war, den ich in der Pause ansprach. Natürlich wusste er, dass nicht
anging, was er getan hatte; er wusste auch, dass er zur Schule kam, um erwas zu
lernen und sich später in einem Berufauszubilden; und er wusste ebenfalls, dass ich
ihn hätte vor die Türe schicken können, wo ihm eine körperliche Strafe gewiss

gewesen wäre, falls ihn der Vizerektor der Schule, der für solche Aktionen
bekannt war, dort angetroffen hätte. Die Schülerinnen und Schüler wissen ziemlich

genau, was sie zu tun und zu lassen haben, trotzdem stören sie den Unterricht.

Weshalb?

Im Gespräch ist allmählich deutlich geworden, dass der Schüler von mir
wollte, dass wir im Unterricht über Fragen der Sexualität sprechen, die ihn
persönlich stark beschäftigten. Er wollte wissen, weshalb man ihm verbiete,
sexuelle Beziehungen zu haben. Ich war ziemlich perplex. Nicht nur, dass ich
während der Stunde nicht im entferntesten an so etwas gedacht hätte. Was mich
verblüffte, war auch die Offenheit und Direktheit, mit der der Schüler
vorbrachte, was ihn beschäftigte. Ich habe keine gute Vorstellung gegeben nach dieser

ehrlichen und vertrauensvollen Selbstenthüllung des störenden Schülers, der
sich mir im Gespräch auf eine Art und Weise offenbarte, auf die ich nicht
vorbereitet war. Ich kann mich nicht mehr erinnern, was ich ihm geantwortet habe.
Er hat aber sicher nicht jene Antwort erhalten, die er gebraucht hätte. Ich weiss

nur noch, dass ich froh war, als ich mich in die schützende Geborgenheit des

Lehrerzimmers zurückziehen konnte.
Soweit das erste Beispiel. Ich mag es nicht in seiner Tiefe ausloten, da ich

dazu persönlicher werden müsste als ich mir im Rahmen dieses Beitrags erlauben
möchte. Nur so viel: Das Beispiel stammt aus einer Zeit, als ich noch zu Hause
wohnte, in einem Elternhaus, das in sexuellen Dingen nicht jene Offenheit
zeigte, die man heute für normal annehmen darf.

Das zweite Beispiel: Als Privatdozent der Universität Zürich bin ich
regelmässig in Vertretung des Pädagogischen Instituts zu praktischen Abschlussprüfungen

von Kandidatinnen und Kandidaten des Höheren Lehramts aufgeboten

worden. Die Prüflinge mussten jeweils eine 45-minütige Lektion halten. Ihre
Schüler waren zumeist Studentinnen und Studenten des «Seminars für pädagogische

Grundausbildung», d.h. angehende Grundschullehrkräfte. Das Beispiel,
von dem ich berichten möchte, betrifft die Prüfung einer Kandidatin, die eine
Lektion in Kunstpädagogik hielt. Ihre Aufgabe war: «In prägnanten Zügen soll
das Lebensbild eines Künstlers (Malers, Musikers oder Dichters) skizziert und zu
seinem Werk und seiner Epoche in Beziehung gesetzt werden.» Die Wahl der
Kandidatin fiel auf die mexikanische Malerin Frida Kahlo, deren Werk stark

geprägt ist von der Auseinandersetzung mit ihrem Lebensschicksal. Kahlo war die
Tochter eines Ungarn und einer Mexikanerin. Sie stand in einem wechselvollen
Verhältnis zu dem 20 Jahre älteren, vergleichsweise berühmteren Maler Diego
Rivera, mit dem sie zweimal verheiratet war. Die Lektion der Kandidatin war
ausgesprochen auf die Person der Künstlerin ausgerichtet. Sie schilderte eine
innerlich ungefestigte, mit ihrer Identität kämpfende Person, die sich selbst in ih-

Revue suisse des sciences de L'éducation 23 (3) 2001 535



ren Bildern immer wieder in einer starken Gespaltenheit und Zerbrechlichkeit
dargestellt hatte.

Die Darstellung der Malerin korrespondierte eigenartig mit dem Eindruck,
den die Kandidatin auf mich machte. Eine erste Beobachtung war eine zerbrechliche

Stimme, die über die ganze Lektion hinweg kaum je erstarkte. Eine zweite

Beobachtung war eine sehr geringe Ausnutzung des Raumes. Die Lektion fand
in einem Musikzimmer statt, mit einem Flügel, einem Hellraumprojektor und
einem Videogerät vorne und einem Halbkreis mit Stühlen, auf denen die
«Schülerinnen» und «Schüler» sassen, im Hintergrund — keine Pulte oder Tische. Die
Kandidatin wagte sich höchstens bis an den Rand des Flügels vor und blieb die

meiste Zeit in der Nähe des Hellraumprojektors, was vom Aufbau der Lektion
her keineswegs zwingend war. Noch auffälliger war eine dritte Beobachtung: Die
angehende Lehrerin lehnte sich die meiste Zeit, wenn sie nicht gerade den

Hellraumprojektor oder die Videoanlage bediente, am Flügel an, als ob sie irgendwo
Halt suchen wollte. Eine vierte Beobachtung betraf ihre Gestik: Ihre Armbewegungen

gingen nicht von den Achseln aus, sondern hatten ihren Ursprung in
den Ellbogen, die sie eng am Körper hielt, was einen sehr gehemmten Eindruck
machte. Schliesslich eine fünfte Beobachtung: Die Lektion dauerte viel zu lange;
statt der geforderten 45 Minuten beanspruchte die Kandidatin fast eine Stunde.

Nun ist bekannt, dass Anfänger im Lehrerberuf ein irritiertes Zeitgefühl haben.
Zu kalkulieren, wie lange die einzelnen Schritte einer Lektion dauern, zu merken,

wie lange sie gedauert haben, und vor allem zu wissen, wie die Zeit bis zum
Ende der Lektion noch genutzt werden kann, dies sind Dinge, die Lehrkräfte
erst allmählich lernen. Doch in einer Prüfungslektion sollte sich zeigen, dass

man wenigstens etwas davon gelernt hat. Der gelingende Abschluss einer
thematischen Einheit ist ein wichtiger Indikator der professionellen Kompetenz einer
Lehrkraft.

Die fünf Beobachtungen, so persönlich gefärbt sie sein mögen, stehen in
einem auffallenden Verhältnis zum Inhalt, den die Kandidatin für ihre Probelektion

gewählt hatte. Zwischen Frida Kahlo, ihrem Leben und ihrem Werk, und
dem Auftritt der Kandidatin bestand eine eigenartige Entsprechung. Die
Unsicherheit Kahlos, wie sie sich in deren Selbstporträts ausdrückte, spiegelte sich in
der Unsicherheit der angehenden Lehrerin, wie sie sich in ihrem Verhalten

zeigte. Das wäre nicht weiter von Belang, wenn sich daraus nicht Störungen im
Unterrichtsablauf ergeben hätten, was aber der Fall war. So fehlte eine Reihe

wichtiger Informationen biographischer Natur, die für das Verständnis dessen,

was die Kandidatin in ihrer Lektion vermitteln wollte, unbedingt notwendig
gewesen wären. Man könnte sagen, die Kandidatin habe es vergessen. Doch eine

Lehrkraft, die so viel vergisst, was für den verständnisvollen Nachvollzug ihres
Unterrichts wichtig ist, wäre ungeeignet für ihren Beruf. Persönlich glaube ich
nicht, dass die Kandidatin «vergessen» hat; vielmehr hat sie sich mit ihrem Stoff
übermässig identifiziert. Dadurch fehlte ihr die notwendige Distanz, um ihrer
Lektion eine klare didaktische Form zu geben. Das eigene Selbst, das sich in

536 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 23 (3) 2001



ihrem unsicheren Verhalten zeigte, und das Selbst der Frida Kahlo, wie es sich in
ihren Werken darstellt, entsprachen sich. Indem die Kandidatin Leben und
Werk von Frida Kahlo schilderte, gab sie einen Teil von sich selber preis, was sie

daran hinderte, die Lektion störungsfrei aufzubauen.
Die beiden Beispiele zeigen, dass es Bedingungen der Lehrertätigkeit gibt, die

weder fachlicher («Kenntnis des Schulwissens») noch methodischer Natur
(«Bekanntschaft mit dem spezifisch Technischen des Lehr- und Erzieherberufs»)
sind, sondern im Verhältnis des Lehrers zu sich selbst liegen. Die Lehrkraft steht
nicht nur in Relation zum Stoff, und sie hat nicht nur eine Beziehung zu den
Schülerinnen und Schülern, sie ist immer auch aufsich selbst bezogen. Diese
Relation zur eigenen Person kann ihr — genauso wie die beiden anderen Relationen
— das Unterrichten erleichtern oder erschweren. Im Fall der Erschwerung haben
wir es mit einer Grenze der Erziehung zu tun, «[...] die durch die seelischen
Tatsachen im Erzieher gegeben ist [...]» (Bernfeld, 1925/1976, S. 142). Die
Konfrontation mit dem Schüler kann nicht ausgehalten werden, wenn der Lehrer
dabei auf Probleme stösst, die er selbst (noch) nicht bewältigt hat. Das Thema
Sexualität, mit dem ich im ersten Beispiel konfrontiert wurde, ging mir zu nahe,
als dass ich mich in der vom Schüler gewünschten Offenheit hätte darauf einlassen

können. Ich verweigerte ihm jene Auseinandersetzung, die es ihm ermöglicht

hätte, sein Problem zu bewältigen und seinem unterrichtsstörenden
Verhalten ein Ende zu setzen. Die persönliche Unsicherheit liess die Kandidatin im
zweiten Beispiel ein Thema wählen, das ihr ebenfalls zu nahe ging, so dass ihr die

nötige Distanz zum Stoff fehlte, ohne die ein strukturierter Unterrichtsaufbau
nicht möglich ist. Beide Beispiele verweisen auf Grenzen des pädagogischen
Handelns, die in der Beziehung der Lehrperson zu sich selbst liegen.

Zur Ethik und Psychologie des Selbst

Was zeigen diese Beispiele in bezug auf den Nutzen des relationalen Denkens für
die Pädagogik? Erstens wird ersichtlich, dass ein relationales Denken die reduk-
tive Festlegung der Berufsarbeit von Lehrerinnen und Lehrern auf einen
Wesenskern verbietet. Selbst wenn wir das Unterrichten zur einzig legitimen Aufgabe

von Lehrpersonen erklären wollten, würde daraus nicht folgen, dass das

Spezifische ihrer «schulamtlichen Ausrüstung» (Dörpfeld) einzig und allein in
der «technisch-pädagogischen Befähigung» (Dörpfeld) liegt. Denn die methodische

Kompetenz von Lehrerinnen und Lehrern ist offensichtlich zurückgebunden

an ihre Selbstkompetenz, d.h. an die Fähigkeit, die eigene Person in bezug auf
den Unterricht zu reflektieren. Zweitens darf aus der Beziehung der Lehrkraft zu
sich selbst nicht ihrerseits eine Wesensbestimmung gemacht werden. Denn
«wesentlich» für das Verständnis des Lehrers ist nicht eine der drei Relationen, in
denen er steht (Stoff, Schüler und Selbst), sondern das Geflecht der Relationen

insgesamt. Für sich genommen ist die Beziehung des Lehrenden zu sich genauso

Revue suisse des sciences de l'éducation 23 (3) 2001 537



unwesentlich wie die anderen Beziehungen. Aufs Ganze gesehen kann sie jedoch
von ausschlaggebender Bedeutung sein für die Qualität seiner Arbeit.

Wenn die Selbstbeziehung auf die «innere» Grenze der Erziehung verweist,
dann könnte eine Forderung naheliegen, die schon verschiedentlich erhoben
worden ist, nämlich die Lehramtskandidatinnen und -kandidaten hätten sich

einer Psychoanalyse zu unterziehen. Darum kann es aber nicht gehen. Angemahnt
wird lediglich die Aufmerksamkeit der Lehrkraft für sich selbst. Die «Sorge um
sich», wie es Michel Foucault (1984/1986) nennt, hat nichts mit der Entlarvung
geheimer Wünsche oder der Aufdeckung verdrängter Erlebnisse zu tun. Sie ist
die vernünftige Haltung eines Menschen, der darum weiss, dass seinem Tun
Grenzen gesetzt sind. Wer um sich selber besorgt ist, der will sich nicht entgren-
zen, sondern auf eine Weise zu sich finden, dass ihm eine effiziente und
befriedigende Berufsarbeit möglich ist. Insofern ist die Beschäftigung mit sich selbst

zunächst keine psychologische, sondern eine ethische Forderung.
Das ethische Moment der Selbstbeziehung wird besonders deutlich, wenn

wir an die Vorbildwirkung pädagogisch Handelnder denken. Vorbilder lassen

sich nicht erzwingen. Niemand kann sich als Person instrumentalisieren. Vorbild
kann man nicht sein wollen, ganz im Gegenteil: «Man kann nur Vorbild sein,

wenn man nicht Vorbild sein will» (Spranger, 1958/1969, S. 301 — Hervorhebung

geändert, W.H.). Die Wirksamkeit eines Vorbildes ist nicht Ergebnis eines

zweckhaften Tuns, sondern Ausfluss einer Lebensform. Zugespitzt liesse sich

sagen, «[...] dass der Lehrer nicht in erster Linie auf seine Schüler wirkt durch das,

was er tut, sondern durch das, was er ist» (Otte, 1994, S. 161). Wobei dieses Sein

nicht substantiell zu verstehen wäre, sondern die Art und Weise bezeichnet, wie
einer im Leben steht bzw. sein Leben führt.

Obwohl die Lehrkraft keinen Einfluss daraufnehmen kann, ob sie zum Vorbild
gewählt wird oder nicht, vermag sie, sofern sie dazu auserkoren wird, pädagogisch
höchst wirksam zu sein. Folglich ist sie im Rahmen ihrer beruflichen Arbeit nicht
einfach frei, zu tun und zu lassen was sie will. Die Tatsache, dass sie zum Vorbild
gemacht werden kann, ist von moralischer Bedeutung. Einer Lehrerin, die im
Unterricht auf die Gefahren des Rauchens hinweist und sich in der Pause ungeniert
eine Zigarette um die andere ansteckt, kann zwar in logischer Hinsicht kein Fehler

nachgewiesen werden, doch steht ihr Verhalten in einem pragmatischen Widerspruch,

der moralisch eingeklagt werden kann (vgl. Groeben, 1981, S. 117ff.). Es

ist unangemessen, von anderen etwas zu verlangen, was man nicht auch sich selber

gegenüber geltend macht - abgesehen davon, dass es unklug ist, sich als Modell für
ein Verhalten anzubieten, dem man entgegenwirken will. Die moralische Verbindlichkeit

des Prinzips der Selbstanwendung ergibt sich daraus, dass der Lehrer nicht
nur durch seine Methode, sondern auch durch seine Person Wirkungen erzeugt.
Erich Stern hat dementsprechend gefordert: «[...] der Erzieher muss das lehren,
was er lebt, und das leben, was er lehrt» (Stern, 1922, S. 210).

Der Anspruch der Selbstbezüglichkeit geht über den curricularen Bereich
hinaus. Denn Lehrerinnen und Lehrer vermögen nicht nur bei expliziten Inhalten

538 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 23 (3) 2001



Illlr i a

exemplarisch zu wirken, sondern auch durch den Stil ihrer Lebensführung. Als
Personen verkörpern sie unthematisiert bleibende Formen des Menschseins, die

wahrgenommen werden, zu beeindrucken vermögen und zur Nachahmung
einladen können. Aus ihrer potentiellen Wirksamkeit als Vorbilder erwachsen ihnen
Pflichten gegenüber sich selbst. Sie können sich zwar pädagogisch nicht
instrumentalisieren, doch tragen sie Verantwortung dafür, dass die Wirkungen, die

ungewollt und unbemerkt von ihnen ausgehen, nicht unerwünscht sind. In den

Worten von Jonas Cohn ist man als Erzieher aufgerufen, «[...] so zu sein, dass

man als Vorbild wirken kann [...]» (Cohn, 1919, S. 209).
Vorbilder untergraben die Ideologie der Methode. Einem Kind zum Vorbild

zu werden, «[...] entzieht sich aller Vorausberechnung, allen menschlichen
Machenschaften und Planungen [...]» (Schweikert, 1969, S. 89). Insofern widersetzen

sich Vorbilder der Reduktion von Erziehung und Unterricht auf das «Spezifische»

der «technisch-pädagogischen Befähigung» (Dörpfeld). Wenn Nohl recht
haben sollte, dann setzt alle Wirkung des Erziehers sogar voraus, dass in ihm
selbst lebendig ist, was er im Zögling erzielen will. «Die Wirklichkeit seiner

eigenen Existenz und Bildung ist wichtiger als alles Reden und alle Theorie, sie

inspiriert und formt schweigsam ohne alle Worte durch ihr blosses Dasein mit
einer wunderbaren Gewalt» (Nohl, 1950, S. 709). Das dürfte übertrieben sein,
erinnert aber an ein Moment pädagogischer Wirksamkeit, das methodisch
uneinholbar ist.

Wenn der Lehrer wirkt, ohne zu wollen oder wollen zu können, dann steht

nicht seine Unterrichtskompetenz zur Diskussion, sondern die Beziehung zu
sich selbst. Diese kann für die pädagogische Berufspraxis von ausschlaggebender

Bedeutung sein, obwohl sie keine Besonderheit des Lehrerberufs ausmacht. Wie
marginal die Selbstbeziehung der Lehrkraft für die Ausübung ihres Berufs auch

immer sein mag, sie kann plötzlich ins Zentrum der Erfolgsfaktoren pädagogischen

Handelns rücken. Wer handelt, stösst früher oder später an die Grenzen
seiner Handlungskompetenz. Dann aber sollte er fähig sein, sich so weit um sich

zu sorgen, wie es seine berufliche Tätigkeit erforderlich macht.
Die Ethik gibt der Beziehung zu uns selbst praktische Bedeutung - wie

ethische Fragen generell praktische Fragen sind. Im Umgang mit uns selbst
sehen wir uns Ansprüchen ausgesetzt, die nicht eine Selbsterkenntnis, sondern
eine Selbst/>raxfi begründen. Um uns vor überhöhten Ansprüchen zu schützen,
bedarf die Selbstpraxis einer kritischen Instanz. Es wäre abwegig, von einem
introvertierten Lehrer im Interesse der Belebung des Unterrichts mehr
Extraversion zu fordern. Als körperlich gebundene Subjekte sind wir nicht in der

Lage, uns eine beliebige Form zu geben. Jedes Handeln, auch das Handeln uns
selbst gegenüber, steht unter einschränkenden Bedingungen. Der praktischen
Selbstbeziehung ist daher eine epistemische zur Seite zu stellen, die die
Ansprüche an uns selbst auf ihre Machbarkeit prüfen kann. «Sollen impliziert
Können»: Nur was wir psychisch vermögen, kann moralisch von uns gefordert
werden.

Revue suisse des sciences de L'éducation 23 (3) 2001 539



Die Klärung des Verhältnisses von Sollen und Können ist eine wichtige
Aufgabe der Lehrerinnen- und Lehrerbildung. Was dabei gefordert ist, liesse sich —

mit einem aus der Mode gekommenen Wort — Psychohygiene nennen. Dabei bietet

die Pädagogik oftmals wenig Hilfe. Ihr Hang zum dichotomen Denken
schürt den moralischem Rigorismus und lenkt von den Realbedingungen des

Handelns ab. Angesiedelt im Reich des Eigentlichen, werden Erziehung und
Unterricht mit masslosen Erfolgsaussichten versehen. Die Praktiker, die tagtäglich

mit den Grenzen ihrer Wirksamkeit konfrontiert werden, fühlen sich von
ihrer «Berufswissenschaft» im Stich gelassen. Um ihrer Aufgabe der Psychohygiene
gerecht zu werden, müsste die Pädagogik die Lehrkräfte davor bewahren, im
Strudel von Allmachtsphantasien und Ohnmachtsgefühlen ihre Handlungskompetenz

zu verlieren. Dies würde voraussetzen, dass sie die pädagogischen
Akteure als Verhältniswesen sieht, denen auferlegt ist, zwischen praktischer und epis-
temischer Selbstbeziehung ein Gleichgewicht zu finden. Worum es geht, kommt
in einem Gebet der Anonymen Alkoholiker prägnant zum Ausdruck: «Gott
schenke uns die Gelassenheit, die Dinge hinzunehmen, die wir nicht ändern

können, den Mut, das Veränderbare zu verändern und die Weisheit, den Unterschied

[zwischen beidem] zu erkennen» (zit. nach Bateson, 1972/1985, S. 432).
Nur ein relationales Denken kann uns zu dieser Gelassenheit führen.

Ausblick auf eine Theorie pädagogischen Handelns

Was relationales Denken in der Pädagogik heissen könnte, ist im vorausgehenden

versuchsweise erörtert worden. Formal ist nicht mehr als eine illustrierende

Bearbeitung des Themas beansprucht worden. Kritisiert haben wir den «Jargon
der Eigentlichkeit», der gerade in jüngster Zeit die pädagogische Diskussion wieder

dominiert. Zwar ist viel von einem «neuen Denken» von Schule und Unterricht

die Rede, doch bei genauerem Hinsehen entpuppt sich das neu Gedachte
oft als Kehrseite von Altvertrautem. Wenn zum Beispiel Hartmut von Hentig
ansetzt, die Schule und die Lehrerbildung «neu zu denken», dann findet er zu
Aussagen, die sich nur gerade im Vorzeichen von denjenigen Gieseckes
unterscheiden: Das Wesen der Schule liegt nicht im Unterricht, ihre Bestimmung ist
nicht auf Wissensvermittlung beschränkt; vielmehr ist die Schule — in Anlehnung

an Deweys «embryonic society» — ein Lebens- und Erfahrungsraum (vgl.
Hentig, 1996, S. 3Iff.). Bevor die Schule nicht in ihrem Wesen wieder hergestellt
sei, könne es keine neue Lehrerinnen- und Lehrerbildung geben (vgl. Wyss,
1994, S. 13f.). Doch denken wir die Schule wirklich neu, wenn wir lediglich eine

Wesensaussage durch eine andere ersetzen?

Der Hang zum Eigentlichen und Wesentlichen ist ein Symptom der «ontolo-
gischen Ermüdbarkeit» unseres Denkens, die uns nach möglichst einfachen

Erklärungen suchen lässt (vgl. Günther, 1991, S. XX). Wir erklären durch Rückgriff

aufein substanzhaftes Wesen, das dem zu erklärenden Sachverhalt zugrunde

540 Schweizerische Zeitschrift für Bildungswissenschaften 23 (3) 2001



liegt. Die Kraft des Ursprungs bestimmt die Gültigkeit der Idee, die ihm
entspringt. Insofern genügt es nicht, die Schule neu zu denken, sie muss auf neue Art
neu gedacht werden. Die anthropologische Einsicht, zu der uns das relationale
Denken verhilft, gilt auch für das Verständnis der Lehrerinnen und Lehrer. Als
Verhältniswesen können sie nicht auf ein ihnen zugrunde liegendes Apriori reduziert

werden. Vielmehr stehen sie in konstitutiven Beziehungen zu den Sachen,

die sie vermitteln, zu den Personen, denen sie die Sachen vermitteln, und zu sich
selbst als den Akteuren der Vermittlung. Was immer Lehrkräfte tun, es steht in
einem Gefüge von Relationen, an denen die pädagogische Theorie ansetzen
muss.

Die Unterscheidung von drei Beziehungsformen hat theoretisch weit
reichende Konsequenzen. Denn die Sach-, die Sozial- und die Selbstbeziehung
unterscheiden sich qualitativ voneinander und lassen sich nicht mit denselben
theoretischen Mitteln bearbeiten (vgl. Günther, 1991; Klagenfurt, 1995). Weder

unsere Beziehung zu anderen noch unser Verhältnis zu uns selbst kann mit dem
Instrumentarium der zweckrationalen Vernunft, das auf dingliche Verhältnisse

zugeschnitten ist, begriffen werden. Wo sich das Substanzdenken mit der einfachen

Unterscheidung von Subjekt und Objekt begnügt, da erzwingt das relationale

Denken eine dreiwertige Logik.
Um den Nutzen des relationalen Denkens für die Pädagogik abzuwägen,

haben wir uns auf eine der drei Beziehungsformen beschränkt, nämlich die
Selbstbeziehung. Begrifflich erscheint die reflexive Form humaner Verhältnismässigkeit
als Subjektivität.^ Sie bildet einen objektiven Teil der Wirklichkeit, auch wenn sie

gegenständlich nicht fassbar ist. Die qualitative Besonderheit der Subjektivität
liegt darin, dass sie mit sich selbst nicht identisch ist (vgl. Günther, 1991,
S. 141). Dies kann mit den Mitteln des Substanzdenkens nicht begriffen werden.

Dem Substanzdenken entgeht die aktionale Struktur der Subjektivität, weshalb

es nicht in der Lage ist, eine adäquate Theorie pädagogischen Handelns zu
entwickeln. Pädagogisches Handeln schrumpft im Lichte der zweiwertigen Logik

aufTechnologie zusammen.
Mit dem Begriff einer nicht-substanzhaften (relationalen) Subjektivität kehren

wir an den Anfang unserer Überlegungen zurück. Wir sind von der Behauptung

Dörpfelds ausgegangen, wonach das «Spezifische der schulamtlichen

Ausrüstung» des Lehrers «einzig in der technisch-pädagogischen Befähigung»
liegt. Offensichtlich lässt sich eine solche Aussage nur im Horizont eines Denkens

begründen, das die Lehrertätigkeit aus einem Wesensgrund hervorgehen
lässt. Der Unterricht erscheint als Technologie, die von der Subjektivität des

Lehrenden nicht tangiert wird. Demgegenüber führt das relationale Denken zu
einem post-technologischen Verständnis von Erziehung und Unterricht, das die

Beziehung des Handelnden zu sich selbst als unerlässliches Element einer
pädagogischen Handlungstheorie ausweist.

Revue suisse des sciences de L'éducation 23 (3) 2001 541



Anmerkungen
1 Ahnlich lautet die Kritik von Günther (1991). Wie C. F. von Weizsäcker bemerkt, wird

die Gestalt unserer Ontologie, Logik und Grammatik wesentlich durch die Fasslichkeit
des Räumlichen bestimmt. «Unser Denkstil ist an dem am leichtesten durchschaubaren

Beispiel derjenigen Sachverhalte, die sich auf Dinge beziehen, orientiert» (Weizsäcker
1992, S. 670). Das sprachliche Schema von Subjekt und Prädikat entspricht der ontologi-
schen Unterscheidung von Substanz und Akzidens. Zu den archaischen Wurzeln der «sub-

jektivischen Logik» des Substanzdenkens vgl. Dux 1982, insbes. S. 122ff.
2 Das gilt für Plessner nur mit Einschränkungen, da er sich für Fragen der Evolution kaum

interessiert hat.
3 Übersetzung unter Rückgriff auf das Original leicht geändert. Vgl. auch Herzog 1980 und

Tugendhat 1979, insbes. S. 336ff.
^ Was heute unter Begriffen wie «Selbstorganisation» und «Autopoiese» diskutiert wird (ge¬

rade auch in bezug auf die Bildungstheorie: vgl. Lenzen 1997), ist schon von Piaget
theoretisch ausgeschöpft worden.

5 Dabei dürfte klar sein, dass wir Subjektivität nicht als Synonym für Substanz verwenden,
auch wenn dies in historischer Perspektive durchaus naheliegend wäre (vgl. Dux 1982,
S. 122f.). Zur Kritik am Begriff des Subjekts qua Zugrundeliegendem vgl. z.B. Luhmann
1994.

Bibliographie
Adorno, T. W. (1974). Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie (7. Aufl.). Frankfurt:

Suhrkamp.
Bateson, G. (1972/1985). Ökologie des Geistes. Anthropologische, psychologische, biologische und

epistemologische Perspektiven. Frankfurt: Suhrkamp.
Beckmann, H. K. (1970). Unterrichten und Beurteilen als Beruf. In Klafki, W. et al., Funk-

Kolleg Erziehungswissenschaft, Bd. 1 (S. 215-231). Frankfurt: Fischer.

Bernfeld, S. 1925/1976). Sisyphos oder die Grenzen der Erziehung (2. Aufl.). Frankfurt: Suhr¬

kamp.
Bloch, E. (1977). Tübinger Einleitung in die Philosophie. Frankfurt: Suhrkamp.
Caselmann, C. (1953). Wesensformen des Lehrers. Versuch einer Typenlehre (2. Aufl.). Stuttgart:

Klett.
Cassirer, E. (1910/1980). Substanzbegriff und Funktionsbegrijf. Untersuchungen über die

Grundfragen der Erkenntniskritik (5. Aufl.). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Cohn, J. (1919). Geist der Erziehung. Pädagogik aufphilosophischer Grundlage. Leipzig: Teub-

ner.
Dachverband der Schweizer Lehrerinnen und Lehrer [LCH] (1993). Lehrerin/Lehrer sein.

LCH-Berufsleitbild. O. O.
Dörpfeld, F. W. (1892). Das Fundamentstück einer gerechten, gesunden, freien und friedlichen

Schulverfassung. Hilchenbach: Wiegand.
Dux, G. (1982). Die Logik der Weltbilder. Sinnstrukturen im Wandel der Geschichte. Frankfurt:

Suhrkamp.
Foucault, M. (1984/1986). Sexualität und Wahrheit, Bd. 3: Die Sorge um sich. Frankfurt: Suhr¬

kamp.
Gadamer, H. G. (1975). Wahrheit und Methode. Grundzüge einerphilosophischen Hermeneutik

(4. Aufl.). Tübingen: Mohr.
Giesecke, H. (1985). Das Ende der Erziehung. Neue Chancen für Familie und Schule. Stuttgart:

Klett-Cotta.

542 Schweizerische Zeitschrift für BiI dung swis s en sch aften 23 (3) 2001



V a

Giesecke, H. (1996a). Wozu ist die Schule da? Die neue Rolle von Eltern und Lehrern. Stuttgart:
Klett-Cotta.

Giesecke, H. (1996b). Das «Ende der Erziehung». Ende oder Anfang pädagogischer Profes-

sionalisierung? In Combe, Arno & Helsper, Werner (Hrsg.), Pädagogische Professionalität.
Untersuchungen zum Typus pädagogischen Handelns (S. 391-403). Frankfurt: Suhrkamp.

Groeben, N. (1981). Zielideen einer utopisch-moralischen Psychologie. Zeitschrift für Sozial¬

psychologie, 12, 104-133.
Günther, G. (1991). Idee und Grundriss einer nicht-Aristotelischen Logik (3. Aufl.). Hamburg:

Meiner.

Hentig, H. von (1996). Die Schule und die Lehrerbildung neu denken. In Hansel, D. &: Huber,

L. (Hrsg.), Lehrerbildung neu denken undgestalten (S. 17-38). Weinheim: Beltz.

Herzog, W. (1980). Antezedentien der Rolleninternalisierung. Eine begriffliche und empi¬
rische Analyse. Kölner Zeitschrifi für Soziologie und Sozialpsychologie, 32, 240-261.

Herzog, W. (1989). Die Situation der Turn- und Sportlehrer. (Schriftenreihe der Gesellschaft

zur Förderung der Sportwissenschaften an der ETH Zürich, Bd. 2.) Thalwil: Edition
Paeda Media.

Herzog, W. (1991). Das moralische Subjekt. Pädagogische Intuition und psychologische Theorie.

Bern: Huber.

Herzog, W. (1997). Innenansichten des Unterrichts. Lehrerinnen und Lehrer im Spannung¬
sfeld ihres Berufes. In Grob, A. (Hrsg.), Kinder undJugendliche heute: belastet - überlastet?

Beschreibung des Alltags von Schülerinnen und Schülern in der Schweiz und in Norwegen (S.

169-188). Chur/Zürich: Rüegger.

Herzog, W. (1999). Verhältnisse von Natur und Kultur. Die Herausforderung der Pädagogik
durch das evolutionsbiologische Denken. Neue Sammlung, 39, 97-129.

Humboldt, W. von (1903/1960). Über Religion. In ders., Werke in fünfBänden, Bd. 1 (S. 1-

32). Hrsg. von Flitner, A. & Giel, K. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Ipfling, H. J., Peez, H. & Gamsjäger, E. (1995). Wie zufrieden sind die Lehrer? Empirische Un¬

tersuchungen zur Berufi(un)zufriedenheit von Lehrern / Lehrerinnen der Primär- und
Sekundarstufe im deutschsprachigen Raum. Bad Heilbrunn: Klinkhardt.

Klagenfurt, K. (1995). Technologische Zivilisation und transklassische Logik. Eine Einführung in
die Technikphilosophie Gotthard Günthers. Frankfurt: Suhrkamp.

Lenzen, D. (1997). Lösen die Begriffe Selbstorganisation, Autopoiese und Emergenz den Bil¬

dungsbegriff ab? Zeitschrifi für Pädagogik, 43, 949-968.
Littig, K. E. (1980). Berufszufriedenheit von Lehrern. Forschungsergebnisse und Forschung¬

sschwerpunkte. Zeitschrifi für Empirische Pädagogik, 4, 225-243.
Luhmann, Niklas (1994). Die Tücke des Subjekts und die Frage nach den Menschen. In

Fuchs, Peter & Göbel, Andreas (Hrsg.), Der Mensch - das Medium der Gesellschaft? (S. 40-
56). Frankfurt: Suhrkamp.

Mead, G. H. (1934/1973). Geist, Identität und Gesellschaft. Aus der Sicht des Sozialbehavioris-

mus. Mit einer Einleitung hrsgg. von Charles W. Morris. Frankfurt: Suhrkamp.
Menze, C. (1983). Bildung. In Lenzen, D. &C Mollenhauer, K. (Hrsg.), Enzyklopädie Erzie¬

hungswissenschaft, Bd. 1: Theorien und Grundbegriffe der Erziehung und Bildung (S. 350-
356). Stuttgart: Klett-Cotta.

Nohl, H. (1950). Die Bildung des Erziehers. Die Sammlung, 5, 705-712.
Otte, M. (1994). Das Formale, das Soziale und das Subjektive. Eine Einführung in die Philoso¬

phie und Didaktik der Mathematik. Frankfurt: Suhrkamp.
Piaget, J. (1959). Apprentissage et connaissance. In ders. (Hrsg.), Études d'épistémologiegéné¬

tique, vol. 7 (S. 21-67). Paris: Presses Universitaires de France.

Piaget, J. (1968/1973). Der Strukturalismus. Olten: Walter.

Piaget, J. (1967/1974). Biologie und Erkenntnis. Über die Beziehungen zwischen organischen Re¬

gulationen und kognitiven Prozessen. Frankfurt: Fischer.

Revue suisse des sciences de l'éducation 23 (3) 2001 543



Piaget, J. (1974/1975a). Biologische Anpassung und Psychologie der Intelligenz. Stuttgart: Klett.
Piaget, J. (1950/1975b). Die Entwicklung des Erkennens, Bd. 3. Stuttgart: Klett.
Plessner, H. (1974). Das Problem der Öffentlichkeit und die Idee der Entfremdung. In ders.,

Diesseits der Utopie. Ausgewählte Beiträge zur Kultursoziologie (S. 9-22). Frankfurt: Suhr-

kamp.
Plessner, H. (1979). Mit anderen Augen. In ders., Zwischen Philosophie und Gesellschaft. Aus¬

gewählte Abhandlungen und Vorträge (S. 233-248). Frankfurt: Suhrkamp.
Plessner, H. (1928/1981). Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philo¬

sophische Anthropologie. Frankfurt: Suhrkamp.
Schweikert, O. (1969). Pädagogik aufdem Wege. Vier Vorträge. Zürich: Morgarten.
Spranger, E. (1958/1969). Der geborene Erzieher. In ders., Gesammelte Schriften, Bd. 1 (S.

280-338). Hrsgg. von Gottfried Bräuer & Andreas Flitner. Heidelberg: Quelle & Meyer.
Steltmann, K. (1980). Motive für die Wahl des Lehrerberufs. Ergebnisse einer empirischen

Untersuchung. Zeitschriftfur Pädagogik, 26, 581-586.
Stern, E. (1922). Einleitung in die Pädagogik. Halle: Niemeyer.
Taylor, C. (1975/1997). Hegel (3. Aufl.). Frankfurt: Suhrkamp.
Tugendhat, E. (1979). Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung. Sprachanalytische Interpretatio¬

nen. Frankfurt: Suhrkamp.
Ulich, K. (1998). Berufswahlmotive angehender Lehrerinnen. Eine Studie über Unterschiede

nach Geschlecht und Lehramt. Die Deutsche Schule, 90, 64-78.
Weizsäcker, C. F. von (1992). Zeit und Wissen. München: Hanser.

Wyss, H. (1994). Die Lehrerbildung neu denken. Bericht über den Jahreskongress der
SGL/SSFE vom 19./20. November 1993 in Bern. Beiträge zur Lehrerbildung, 12, 5-18.

Relation à soi: la pensée relationnelle en pédagogie

Résumé
La pédagogie est dominée par une pensée orientée sur l'essence et la substance

d'une matière, d'un sujet. A l'opposé, le courant favorisant une approche
relationnelle se propose de mettre en valeur l'importance anthropologique de la pensée.

L'Homme est compris alors comme un être de communication, qui doit être

capable d'établir des relations qualitatives de trois types: relations avec les choses,

avec les autres et à soi-même. En se fondant sur deux exemples, l'importance de

la relation à soi pour analyser les situations didactiques et pédagogiques est
démontrée. Pour conclure, l'auteur présente les avantages de la pensée relationnelle

pour développer une théorie post-technologique de l'action pédagogique.

544 Schweizerische Zeitschrift für BiLdungswissenschaften 23 (3) 2001



In relazione con se stessi. II pensiero relazionale nella
pedagogia.

Riassunto

Nel discorso pedagogico prévale un pensiero sostanziale che si interroga ai ri-
guardo di ciö che è essenziale. A questo paradigma viene contrapposto e illus-
trato per la sua rilevanza antropologica un pensiero relazionale. L'uomo appare
come un essere relazionale che si situa in tre ordini di rapporti: in rapporto alle

cose, agli altri e a se stesso. Muovendo da due esempi si mostra l'importanza del

rapporto con se stessi per l'analisi dell'educazione e dell'insegnamento. Infine
l'autore discute l'utilità del pensiero relazionale per lo sviluppo di una teoria
post-tecnologica dell'agire pedagogico.

In relation to oneself. Relational thinking in educational
theory

Summary
Educational theory is dominated by a mode of thinking which asks for the

essence of a matter. As an alternative, a relational mode of thinking is proposed
and explained in its anthropological importance. Man is seen as a being who
must handle three qualitatively different relationships: a relation to things, a
relation to other (human) beings and a relation to himself. Utilizing two examples,
the usefulness of the self-relationship as a scheme for the analysis of educational
situations is shown. In conclusion, the benefits of relational thinking for the

development of a post-technological theory of pedagogical action are pointed out.

Revue suisse des sciences de L'éducation 1/2001 545




	In Beziehung zu sich selbst

