
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 21 (1999)

Heft: 3

Artikel: Die Frauenbewegung und die Frage nach der Bildsamkeit des
weiblichen Geschlechts

Autor: Crotti, Claudia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786139

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Frauenbewegung
und die Frage nach der Bildsamkeit

des weiblichen Geschlechts

Claudia Crotti

Der Artikel rekonstruiert die Kontinuität von Bildungs- und Erziehungsvorstellungen,

die von natürlichen Unterschieden (und nur von ihnen) zwischen den
Geschlechtern ausgeht und verweist auf die zentrale Gefahr derartiger
Trennung, nämlich die Ableitung von ebenso natürlichen Eigenschaften, die glei-
chermassen ideologisch wie pädagogisch genutzt werden können.

Die im 18. Jh. aufkommende Diskussion um die Bildung des weiblichen
Geschlechts entpuppt sich - gemessen an der Aufklärungspädagogik - als reaktives

und funktionales Bildungskonzept. Legitimiert wird das Konzept der
perfekten Hausfrau, Gattin und Mutter qua Natur. Was lag näher, als die Anthropologie

zu bemühen; nur wer über das Wesen des Menschen eine genaue Kenntnis
besitzt, vermag ihn richtig zu erziehen und zu bilden. An dieser neuzeitlichen
Geschlechterordnung feilten Männer wie Frauen. Die schweizerische
Frauenbewegung übernahm das bürgerliche Weiblichkeitsideal und verdichtete es zu
einem Kernstück weiblicher Identität. In der Professionalisierung eines spezifisch

weiblichen Handlungsraumes, sahen die Frauen die Möglichkeit
gesellschaftlicher Teilhabe. In Rahmen dieses Partizipationsprozesses verstrickten
sich die Frauen in mehrere Widersprüche, die sie in Geschlechterschranken
verwiesen, statt diese zu sprengen.

Im Mittelpunkt der folgenden Auseinandersetzung steht die Frage nach dem
Zusammenhang von Frauenbewegung und Mädchenbildung einerseits und den

Auswirkungen eben dieses Verhältnisses auf das weibliche Geschlecht andererseits.

Inwieweit war die schweizerische Frauenbewegung an der Wende zum
20. Jh. und bis zum Ausbruch des Zweiten Weltkrieges eine Bildungsbewegung?
Und wie beeinflusste die Frauenbewegung die Bildungsmöglichkeiten für das
weibliche Geschlecht? Es wird zu zeigen sein, dass sich die Frauenbewegung in
ihren Bemühungen um die Mädchenbildung in mehrere Paradoxien verstrickte:

Education et recherche 21/1999/3 355



Zum einen manövrierte sie sich in den Widerspruch von Natur und Bildung hinein,

zum anderen in die einander widersprechenden Begriffe Erweiterung und
Einbindung.

Um diesem Verhältnis von Frauenbewegung und Mädchenbildung auf die
Spur zu kommen, werde ich in einem ersten Teil über die Mädchenbildungskonzepte

im 19. Jh. referieren. Anschliessend soll auf den Begriff der schweizerischen

Frauenbewegung näher eingegangen werden, um daran anknüpfend die
Frage zu formulieren, welche Bildungskonzepte die Frauen mit welchen
Argumenten initiierten und verteidigten. Die Frage nach den Auswirkungen schliesst
das Thema Frauenbewegung und Mädchenbildung.

1. Mädchenbildung im 19. Jh.

Wohlgemut nimmt die Debatte über die weibliche Bildung ihren Ausgang im
18. Jh. Erstmals wenden sich Theoretikerinnen und Theoretiker der Frage zu,
wie das weibliche Geschlecht gebildet werden soll. Dass es um die Bildung der
Mädchen schlecht bestellt sei, darin waren sich alle einig; Differenzen traten zu
Tage, als nach den Gründen dieses misslichen Zustandes und dem Beikommen
desselben gefragt wurde. Zwei unterschiedliche Bildungskonzepte waren die
Antworten der Pädagoginnen und Pädagogen: Eine Mädchenerziehung, die
restriktiv und funktional angelegt war und eine dieser Mädchenbildungskonzeption

widersprechende Absicht. In der Retrospektive zeigt sich, dass diese
restriktiven Theorien erfolgreich waren. Während Jean-Jacques Rousseau,
Joachim Heinrich Campe und Johann Heinrich Pestalozzi zu den Klassikern der
Pädagogik avancierten, gerieten Namen und Theorien von Poullain de la Barre,
Amalia Holst oder Theodor G. von Hippel über die Jahrzehnte in Vergessenheit.
Überlebt hat das Konzept der perfekten Hausfrau, Gattin und Mutter, das von
den Pädagogen und Pädagoginnen, von Bildungspolitikern und von der
Frauenbewegung im 19. Jh. transportiert wurde.

Die Frage um die Bildung der Mädchen nimmt im 19. Jh. an Intensität zu.
Bereits 1820 wird in der Schweizerischen Gemeinnützigen Gesellschaft
verhandelt, wie dem weiblichen Geschlecht der untern Stände am zweckmässig-
sten ein Unterricht über Gegenstände des Hauswesens, der Erziehung etc., dessen

sie so sehr bedürfen, beigebracht werden könne (Hunziker 1910). Die
Bildungsinhalte für Mädchen wurden auf das Hauswesen und ihre zukünftigen
Mutterpflichten zugeschnitten. In der zweiten Hälfte des 19. Jhs. gewann die
Mädchenbildungsfrage an Intensität, was sich an der Zunahme der Referate in
der Schweizerischen Gemeinnützigen Gesellschaft zum Thema Bildung des
weiblichen Geschlechts spiegelt.1 Namentlich Johann Jakob Binder und Eduard
Boos-Jegher setzten sich für die Mädchenbildung ein. Binder plädierte für eine
Intensivierung des hauswirtschaftlichen Unterrichts der Mädchen, während
Boos-Jegher die berufliche Ausbildung des weiblichen Geschlechts forderte.
Beide Autoren legitimierten die Bestimmung des Mädchens für das Haus und die

356 Bildungsforschung und Bildungspraxis 21/1999/3



Familie qua Natur. So erklärte Binder in einem Referat über die Bildung der
Mädchen für Haus, Familie und Beruf:

«Unser Thema nimmt es als selbstverständlich, dass die Bestimmung des
Mädchens sei, Hausfrau zu werden. Niemand wird etwas dagegen haben
können. Die Natur schreibt diese Bestimmung vor. Aber die Konsequenzen
unseres Kulturlebens führen dahin, dass sich viele Tausende weibliche
Wesen durch die Verhältnisse verhindert sehen, diese nächste Bestimmung

ihres Daseins zu erfüllen» (Binder 1868: 380).

Während die Natur als unverrückbare Grösse die Mädchen und zukünftigen
Frauen ans Haus bindet, löst die Kultur diese Verknüpfung. Die Auswirkungen
dieses vom Autor konstatierten Übelstandes spiegeln sich in «Schmutz, Mangel
an Ordnungssinn, grelle Geschmackslosigkeit, äusserer und innerer Verfall des

Hauswesens» (Binder 1868: 380). Durch gezielte Bildung sollten die unzumutbaren

Zuständen bekämpfen werden, denn in der Folge leide nicht nur das

Hauswesen unter der Unkenntnis der heranwachsenden Mädchen, sondern die
gesamte Volkswirtschaft. Auf der Ordnung der Hauswirtschaft ruht seiner
Ansicht nach das Gedeihen der Volkswirtschaft. Bezogen auf die eingangs
gestellte Tatsache, dass es nicht möglich sei, alle Mädchen ihrer natürlichen
Bestimmung zuzuführen, forderte Binder die «Emanzipation», die jedoch in
keinem Fall die «Familie in ihren Grundpfeilern» erschüttern dürfe (Binder
1868: 384).

Boos-Jegher plädierte für eine unterschiedliche Erziehung der Geschlechter
und begründete seine Forderung mit der physischen Differenz:

«Aus der physischen Beschaffenheit, dem anatomischen Bau und den
psychischen Anlagen der Frau ergibt sich bald dass sie im Gegensatz zum
Mann nicht zu körperlichen rauhen Arbeit geschaffen, sondern leicht und
gewandt, von zartem Wesen, in der Sorge für die kommende Generation
und der Pflege der gegenwärtigen ihre Hauptaufgabe zu suchen hätte. Sie
vertritt mehr das erhaltende Prinzip, während der Mann das kräftig

schaffende, beschützende Element abgibt. Hieraus ergeben sich von selbst ganz
verschiedene Rücksichten, welche bei der Erziehung und der Betäthigung
der Frauen als maassgebend auftreten» (Boos-Jegher 1886:12).2

Sowohl die Erziehung und Bildung, als die berufliche Tätigkeit der Mädchen
und Frauen sollten auf ihre spezifischen physischen und psychischen
Beschaffenheiten Rücksicht nehmen. Welches Ziel Boos-Jegher damit verfolgte, wird
einige Zeilen später einsichtig: «Wenn eine bewusste, mit klarem Ziel schaffende

Erziehung den Frauen Gebiete zuweist, welche sie ihren geistigen Fähigkeiten

entsprechend bearbeiten können, so werden sie gewiss von Arbeiten
abgelenkt, woselbst sie mit oder ohne Erfolg dem Manne eine ungesunde
Konkurrenz schaffen» (Boos-Jegher 1866: 14). Implizit plädierte Boos-Jegher
für eine geschlechtsspezifische Segregation des Arbeitsmarktes. Als Mittel
diente die Bildung und damit die Schule.

Education et recherche 21/1999/3 357



Zu den Verfechtern und Verfechterinnen dieser Bildungskonzeption für das
weibliche Geschlecht zählten Männer wie Frauen. Sie übernahmen den im
18. Jh. entwickelten Gedanken der geschlechtsspezifischen Bildung, der zum
mainstream in der pädagogischen Diskussion im 19. Jh. avancierte. Frauen
wirkten dabei wesentlich an der Verbreitung und Durchsetzung dieser Ideen
mit, was im folgenden dargestellt werden soll.

2. Von den Frauenvereinen zur schweizerischen Frauenbewegung

Für die Entstehung der unterschiedlichen Frauenvereine und ihrer Interessen im
19. Jh. waren in erster Linie die wirtschaftlichen Veränderungen bedeutend. Die
Industrialisierung brachte neue Formen der Arbeitsorganisation mit sich. Die
traditionelle Wirtschaft des ganzen Hauses wurde verdrängt. Weiterhin sollten
die Frauen jedoch die Subsistenzleistungen unentgeltlich sicherstellen. Man(n)
betrachtete die Hausarbeit für die eigene Familie als Liebeswerk. Der ökonomische

Wandel traf das weibliche Geschlecht zweifach: Erstens als direkt Betroffene,

denen das häusliche Arbeitsfeld durch die Einführung der industriellen
Massenprodukte entzogen wurde und ausserhäusliche Erwerbsarbeit verlangte.
Zweitens fühlten sich weder der Staat noch die Männer imstande, die sozialen
Folgen der wirtschaftlichen Veränderungen zu beheben. Vielmehr sollten die
Frauen der Oberschicht helfend eingreifen und gemeinnützige Frauenorganisationen

gründen. In diesem Zusammenhang entstanden im 19. Jh. die ersten
Frauenvereine der Schweiz.

«All diese Vereine sind indessen keineswegs in derAbsicht entstanden, die
Frau als solche zu heben, ihr mehr Rechte und eine dem Manne ebenbürtige

Stellung zu verschaffen. Misstrauisch hörte die Schweizerin von diesen

Dingen reden, ihr stark entwickelter religiöser Sinn und ihre Jahrhunderte

lang eingepflanzte Überzeugung, dass der Frau vom Schöpfer nicht
nur eine andere Rolle als dem Manne zugedacht sei, so dass dieser bis zu
einem gewissen Grade Gehorsam von ihr verlangen dürfe - diese ihr in
Fleisch und Blut übergegangene Überzeugung Hessen sie alle sogenannte
Frauenemanzipation mit feindseligen Blicken betrachten. Mit ihren Vereinen

wollten sie nur helfen und dienen. Allein, all diese Frauenvereine
bereiteten unaufhaltsam, wenn auch langsam, den Weg für die Entwicklung

der Frau, die heutige Frauenbewegung, vor» (Mülinen 1905:
42-43).

Nicht emanzipatorische sondern soziale Anliegen führten zur Gründung von
Frauenvereinen. Im Übergang zum modernen Staat wurden fürsorgerische und
erzieherische Massnahmen durch Privatvereine geleistet, die in erster Linie aus
Frauen bestanden. Die Not der Bevölkerung sollte gelindert werden. Ein
typisches Kennzeichen dieser Vereine war die lokale Eingrenzung derselben. Es

358 Bildungsforschung und Bildungspraxis 21/1999/3



fehlte jeglicher Kontakt zu anderen Frauenvereinen. Erst in der zweiten Hälfte
des 19. Jhs. entstanden nationale Frauenverbände, formierte sich die schweizerische

Frauenbewegung.
Der Wandel von lokal gebundenen Frauenvereinen zu nationalen Vereinigungen

wurde durch mehrere Faktoren begünstigt. Zum einen durch die Entwicklung

der Frauenbewegung im Ausland. Zum anderen durch einen Wechsel im
Selbstverständnis der Frauen. Beatrix Mesmer (1988) vermutet, dass Frauen
gleichzeitig mit der Verinnerlichung der dualistischen Leitbilder, die sich in der
karitativen Tätigkeit der Frauenvereine und in der Verantwortung für die
Familienökonomie spiegeln, einen politischen Lernprozess durchgemacht hätten.
Aufgrund von Erfahrungen wurden sich Frauen bewusst, wie stark sie bis anhin
in ihrer Handlungsfreiheit, basierend auf dem durch Männer erschaffenen
Rechtssystem, behindert wurden. Die Fesseln ihrer lokalen Gebundenheit suchten

die Frauen durch Zusammenschlüsse zu nationalen Dachorganisationen zu

sprengen. Parallel dazu verlief eine Akzentverschiebung im Selbstverständnis
der Frauenvereine. Der soziale Mißstand sollte nicht mehr einzig durch
Hilfeleistungen behoben werden, vielmehr sollte nun die Ursache bekämpft werden.
Als Ursprung sozialer Mißstände lokalisierten die Frauen hauptsächlich die
rechtliche Ungleichheit zwischen den Geschlechtern und die mangelnden
Bildungsmöglichkeiten für Mädchen und Frauen. Dieser zweitgenannte Faktor
wurde zum Ausgangspunkt der schweizerischen Frauenbewegung.

Von der Entwicklung einer schweizerischen Frauenbewegung zu sprechen,
impliziert die Annahme, es existiere eine Bewegung, die sich kontinuierlich und
einheitlich vollzogen hätte. Demgegenüber spiegelt die Realität eine sehr
heterogene schweizerische Bewegung der Frauen. Als Frauenbewegung können wir
«diejenigen Bestrebungen charakterisieren, die durch führende Persönlichkeiten

ausgelöst, die Hebung des weiblichen Geschlechts dienen sollen und bei der
Masse ein Echo finden, weil äussere Umstände eine allgemeine Bereitschaft
dafür geschaffen haben» (Leuch-Reineck 1928: 4). Ziel war die Hebung der
Soziallage des weiblichen Geschlechts. Als Mittel zur Verbesserung der weiblichen

Soziallage hob Annie Leuch-Reineck3 die Bildung hervor:

«Die Bildung ist es, die die Frauen einer Generation untereinander
verbindet, die Bildung ist es, die das Band zwischen früher Erreichtem und
der Gegenwart knüpft; sie allein kann Kontinuität herstellen. So ist auch
in allen Ländern das Streben nach Bildungsmöglichkeiten der Ausgangspunkt

der Frauenbewegung gewesen» (Leuch-Reineck 1928: 7).

Die Präsenz der Frauenbewegung konnte um 1900 in der Schweiz nicht mehr
übersehen werden. Sie richtete Eingaben und Petitionen an die Behörden. Die
Presse berichtete ausführlich über die Frauenaktivitäten im In- und Ausland.
1894 fand anlässlich der Weltausstellung in Chicago ein Frauenkongress statt.
Im Zusammenhang mit der Weltausstellung führte die Schweiz eine nationale
Enquête über die Tätigkeit der Schweizerinnen durch. Die Resultate sollten an
der Weltausstellung vorgestellt werden. Da die Datenerfassung mehr Zeit als

vorgesehen in Anspruch nahm, lag die Enquête zur Weltausstellung 1894 noch

Education et recherche 21/1999/3 359



nicht vor. Wenn schon nicht der Welt, so wollten die Schweizerfrauen die
Untersuchungen über ihre Tätigkeit wenigstens der Schweiz darbieten. Damit war die
Idee für einen Ersten Schweizerischen Kongress für die Interessen der Frau
geboren. An diesem konnte 1896 in Genf aufgezeigt werden, dass auf dem
Gebiet der Gemeinnützigkeit 5695 Frauenvereine in der Schweiz aktiv wirkten.
Diese Vereine verteilten sich auf 3047 Gemeinden und verfügten insgesamt
über einen Bestand von beinahe lOO'OOO aktiven Frauen.4 Es konnte nicht länger

übersehen werden, dass die Frauen einen nicht unwesentlichen Beitrag zum
Wohle der gesamten Bevölkerung durch ihre gemeinnützige Tätigkeit leisteten.
Inwieweit war aber die Frauenbewegung eine Bildungsbewegung und was ist
unter dem in diesem Artikel verwendeten Begriff der schweizerischen
Frauenbewegung zu verstehen?

3. Die schweizerische Frauenbewegung

Nach dem Lexikon der Frau (1954) kann die Frauenbewegung in allgemeine,
konfessionelle, politische, gemeinnützige Frauengruppierungen, sowie in
Berufs- und Interessenverbände unterteilt werden. Aus der Fülle der Vereine
wählte ich für die Beantwortung meiner Fragestellung nach der Beziehung von
Frauenbewegung und Mädchenbildung den Bund Schweizerischer Frauenvereine,

den Schweizerischen Gemeinnützigen Frauenverein, den Schweizerischen
Lehrerinnenverein und den Schweizerischen Katholischen Frauenbund aus. Sie
stehen stellvertretend für die allgemeinen, gemeinnützigen, berufsorientierten
und konfessionell gebundenen Frauenorganisationen. Nicht berücksichtigt sind
die politischen Frauenvereine sowie die Interessenverbände.5

Der Schweizerische Gemeinnützige Frauenverein (SGF) gehört neben dem
Bund Schweizerischer Frauenvereine (BSF) zur zahlenmässig stärksten
Frauenorganisation der Schweiz (Escher 1985). Die Gründung des SGF erfolgte am
16. März 1888 in Aarau. Zu den Initiantinnen gehörten Gertrud Villiger6 aus
Lenzburg, Emma Coradi-Stahl7 aus Aarau und Maria Rosina Gschwind8 aus
Starrkirch. Das Programm des neuen Vereins umriss Gschwind, die als erste
Präsidentin amtierte: «Schweizerfrauen, Eure Stärke liegt auf dem gemeinnützigen

Gebiet! Beginnt Eure Arbeit damit, dass Ihr das Übel an der Wurzel fasst:
Eine bessere Ausbildung des ganzen weiblichen Geschlechtes tut not»(Merz
1928: 175). Welcher Art diese Bildung sein sollte, verdeutlicht die Fortsetzung
des Zitates: «...tragt Bausteine herbei zum Aufbau eines bessern und schönern
Ganzen. Euer Ideal sei Sittlichkeit, Häuslichkeit - die gückliche Familie»
(Escher 1985: 99). Die Ausbildung der Frau richtete sich auf die glückliche
Familie, die nur durch genügend hauswirtschaftliche Kenntnisse der Frauen
gewährleistet werden konnte. Der SGF sah es als seine Aufgabe an, Schulen und
Anstalten für die Vorbereitung der Mädchen auf den Hausfrauen- und Mutterberuf

zu fördern. In bezug auf politische Fragen verhielt sich der SGF anfänglich
passiv. Die Strategie des Vereins bestand darin, die Arbeit der Frauen durch eine

360 Bildungsforschung und Bildungspraxis 21/1999/3



verbesserte Ausbildung aufzuwerten und damit dem weiblichen Geschlecht
bessere Lebensbedingungen zu ermöglichen. An einer Umstrukturierung des
Geschlechterverhältnisses waren die Frauen des SGF nicht interessiert. So
erklärte Villiger 1905 an der Jahresversammlung:

«Liebe Frauen! Sie alle wollen als dienendes Glied sich an den Werken des
Ganzen beteiligen. Sie haben hohe Ziele im Auge, an der allgemeinen
Wohlfahrt des Volkes mitzuarbeiten, überall einzutreten, wo immer die
Arbeit der Frau dies erfordert. Aber nur durch die Zusammenschliessung
eines Ganzen konnten die gemeinnützigen Schweizer Frauen solch grosse,
schöne Werke ausführen. Nach den Rechten und Pflichten der Männer
streben wir nicht, wohl aber sind wir mit armer Schaffensfreude bereit,
mit ihnen an den öffentlichen Werken zu arbeiten, so oft sie uns Frauen
dazu aufrufen. Die Natur hat unserem Geschlecht eine besondere Kraft
verliehen; diejenige der Aufopferung. Und in der Hingabe für das Wohl
anderer liegt für uns Frauen die höchste Glückseligkeit...» (Huggenberg-
Kaufmann 1939: 53-54).

Einige Jahre nach der Gründung des SGF fand am 26. Mai 1900 die konstituierende

Versammlung des Bundes Schweizerischer Frauenvereine (BSF) durch
Camille Vidart9, der Präsidentin der Union des femmes de Genève, mit Helene
von Mülinen'0, der Präsidentin der Frauenkonferenzen zum Eidgenössischen
Kreuz in Bern, mit Marguerite Duvillard-Chavannes11, der Präsidentin der Union

des femmes de Lausanne und Emma Boos-Jegher12, der Präsidentin der Union

für Frauenbestrebungen Zürich statt. Die Initiantinnen wollten die verschiedenen

Bestrebungen der Frauenvereine in einem nationalen Bund koordinieren,
um damit stärkeren Einfluss auf die eidgenössischen Behörden zu gewinnen.
Der BSF verstand sich im Gegensatz zum SGF nicht als karitativer Verein.
Stand bei der Vereinsgründung vor allem der Zusammenschluss unterschiedlichster

Frauenvereine zum Zwecke eines gemeinsamen politischen Vorgehens
im Mittelpunkt, so nahm der BSF im Laufe der Jahre immer mehr Aufklärungsfunktionen

wahr, welche die Frauen in rechtlicher, politischer und wirtschaftlicher

Hinsicht helfen sollten. Die massgebliche Tätigkeit des BSF vollzog sich in
Kommissionen, so z.B. in der 1915 gegründeten Kommission für nationale
Erziehung.

Der Schweizerische Katholische Frauenbund (SKF) wurde 1912 ins Leben
gerufen und beabsichtigte ein Gegengewicht zu den protestantisch dominierten
Frauenvereinen zu bilden. Ähnlich wie der BSF war der SKF ein Dachverband,
dem verschiedene katholische Vereine angehörten. Bei der Gründungsversammlung

traten dem SKF 80 Vereine mit insgesamt 26'000 Mitgliedern bei.
Gemäss seinem Arbeitsprogramm (1913) sollte der SKF unter anderem die
schweizerische katholische Vereinstätigkeit fördern, den christlichen Geist im
täglichen Leben der Frau begünstigen, Stellung zu Zeitfragen beziehen, die
das weibliche Geschlecht betrafen, Fürsorgebestrebungen unterstützen, gute
Volkslektüre verbreiten und schweizerische katholische Anstalten fördern. Der
SKF verdankte seine Breitenwirkung jedoch nicht diesem Programm, sondern

Education et recherche 21/1999/3 361



seinem «Appell an die konfessionelle Glaubenssolidarität» (Mesmer 1988:
277). Neben religiösen Bestrebungen kennzeichneten den SKF vor allem
fürsorgerische Zielsetzungen, wie die Mütter- und Säuglingsfürsorge. Im weiteren
konzentrierte der SKF seine Aufmerksamkeit auf die hauswirtschaftliche
Bildung der Mädchen, das Vormundschaftswesen, den Jugendschutz und die
Berufsberatung.

Als berufsorientierter Frauenverein steht der Schweizerische Lehrerinnenverein,

dessen Gründungsversammlung am 16. Dezember 1896 in Bern stattfand.

Die vordringlichsten Ziele des Vereins waren zunächst fürsorgerischer
Art: So sollte den kranken Lehrerinnen ein Erholungsurlaub vermittelt und
finanzielle Unterstützung gewährt werden (Bähler 1992). Erstmals subventionierte

der Verein 1914 Fortbildungskurse, die «alle Bestrebungen, die das Wohl
und das Interesse des weiblichen Geschlechts fördern» sollten, unterstützten
(40 Jahre 1933: 30). Der SLiV verstand sich in der Folge nicht ausschliesslich als
Interessenverband für die eigenen Berufsangehörigen, vielmehr setzten sich all-
gemein-feministische Ziele durch. Graf führte 1919 anlässlich der
Delegiertenversammlung aus:

«Man kann wohl sagen, dass die organisierten Lehrerinnen der deutschen
Schweiz die Avantgard des Feminismus bilden. Ihr Vereinsorgan tritt für
die Gleichberechtigung der Frau ein, Lehrerinnen wirken rednerisch und
journalistisch für diese Idee und bilden in den fortschrittlichen
Frauenorganisationen ein wichtiges Element. Unser Verein hat für feministische
Ziele gekämpft, als es noch ein harter und einsamer Kampf war, als das
Frauenstimmrecht noch eine Utopie zu sein schien» (40 Jahre 1933: 46).

In den ungenügenden Bildungsmöglichkeiten für das weibliche Geschlecht
lokalisierten alle genannten Gruppierungen einen Grund für die schlechte
Soziallage der Frauen. Alle vier untersuchten Frauenvereine definierten, trotz ihrer
ansonsten heterogenen Ausrichtungen, die Aufklärungs- und Bildungsarbeit als
ein wesentliches Ziel ihrer Vereinigung. Wie sahen diese Bildungsintensionen
der Vereine im Detail aus?

4. Frauenbewegung und Bildungsinstitutionen
für das weibliche Geschlecht an der Wende zum 20. Jh.

Der SGF gründete 1889 eine erste Haushaltungsschule in Buchs bei Aarau.
1901 folgte die Gründung der ersten schweizerischen Pflegeschule in Verbindung

mit dem Frauenspital in Zürich, 1905 die Gartenbauschule in Niederlenz.
Der SKF legte 1918 den Grundstein für die sozial-karitative Frauenschule in
Luzern. Der BSF und der SLiV führten Weiterbildungskurse für Mädchen und
Frauen durch. Wie sahen diese von Frauen für Mädchen gegründeten
Bildungsinstitutionen aus?

362 Bildungsforschung und Bildungspraxis 21/1999/3



Die erste vom SGF gegründete Haushaltungsschule sollte sich an die
Mädchen aller Schichten wenden, «aber die Erfahrungen zeigten schon bei der
Einrichtung und während der Anmeldezeit, dass die Mütter in unserer Republik
nicht demokratisch genug waren, um Mädchen aller Stände zusammen
unterrichten und erziehen zu lassen» (Coradi-Stahl 1910: 7). Mit der Bitte um
Subvention eben dieser Bildungsanstalt trat der Verein 1892 an den Bundesrat heran:

«Wir machen Sie, hochgeehrter Herr Bundesrat, an dieser Stelle aufmerksam

aufden Unterschied der Unterstützungen, die Sie für Erziehung und
Ausbildung der männlichen Jugend gewähren: wir machen Sie auch
aufmerksam aufdas sich allerorts kundgebende Streben, den Frauen zu ihren
Rechten zu verhelfen. Wir bitten nicht um Machtstellungen im Staate, wir
bitten um die Gleichberechtigung der weiblichen Jugend mit der männlichen

Jugend insoweit, dass derselben die gleiche väterlicher Fürsorge zu
teil werde und ebenfalls jährlich wiederkehrende bescheidene aber
bestimmte Unterstützungen zu ihrer Ausbildung gewährt werden möchten»

(Coradi-Stahl 1909: 175; zitiert nach Escher 1985: 105).

Die Verfasserin wies in ihrem Schreiben jeglichen Emanzipationsgedanken von
sich. Sie hob vielmehr hervor, dass in der ganzen Schweiz Bestrebungen im
Gange seien, den Frauen zu ihrem Recht zu verhelfen. Die Frage bezüglich
Bundessubventionen an die Mädchenbildung wurde am 20.12.1895 mit dem
Gesetz über die berufliche und hauswirtschaftliche Ausbildung positiv
beantwortet. Neben der hauswirtschaftlichen Ausbildung setzte sich der SGF für eine
verbesserte Berufsausbildung der Frauen ein. So eröffnete der Verein die erste
Dienstbotenschule in Lenzburg im Oktober 1889. In derselben lernten die
Mädchen der Unterschicht mit einem kleinen finanziellen Budget umzugehen,
Zeit zu sparen und trotz aller Belastungen ihre mütterlichen Pflichten zu erfüllen.

Zusätzlich sollte die Schule den Dienstbotenmangel, der seit Ende des
19. Jhs. herrschte, beheben. Weitere Berufsschulen des SGFs waren die
Gartenbauschule in Niederlenz und die Pflegerinnenschule in Zürich. In ersterer wurden

Frauen und Töchtern zweijährige, fachspezifische Kurse angeboten, die mit
einem staatlichen Diplom abschlössen. Die Gartenbauschule wurde ebenfalls
vom Bund mit Subventionen unterstützt. Die bedeutendste Bildungsinstitution
des SGF war die erste schweizerische Pflegerinnenschule mit einem Krankenhaus

in Zürich. Am Ersten Schweizerischen Kongress für die Interessen der
Frau (1896) regte Dr. Anna Heer13 die Gründung einer Schule für freie
Krankenschwestern an. 1900 wurde die Pflegerinnenschule eröffnet. Die Schule bot
zwei Ausbildungsgänge an: eine berufliche Ausbildung in Kranken- und eine in
Wochen-Säuglingspflege.

Der Schweizerische Katholische Frauenbund gründete eine sozial-karitative
Frauenschule, die im April 1918 in Luzern ihre Pforten öffnete. Die Initiative für
diese Anstalt ging von Maria Crönlein14 aus, die die Frauenschule Heidelberg
besucht hatte und seit 1916 als Sekretärin des SKF amtierte. In Zusammenarbeit
mit dem Lehrschwesterninstitut Menzingen wurde die sozial-karitative Ausbil-

Education et recherche 21/1999/3 363



dung der Mädchen an die Hand genommen. Die Gründung der Schule stand im
Zusammenhang mit der gesamtgesellschaftlichen Entwicklung. Ein Teil der
Bevölkerung lebte in Not und Armut. Um diesem Elend zu begegnen, wurde die
beruflich ausgeübte Fürsorge als immer dringlicher erachtet.

«Neben dem sozialpolitischen Anliegen verfolgte die sozial-charitative
Frauenschule Luzern aber auch ein bildungspolitisches Ziel. Erklärte
Absicht der Gründerinnen war es, den Frauen allmählich mehr Rechte
und Einfluss im öffentlichen Leben zu verschaffen. Die Schule verstand
sich deshalb als eine auf Frauenpsyche und Frauenaufgaben eingestellte
Hochschule» (70 Jahre o.J.: 5).

Alle genannten Bildungsinstitutionen des SGFs und des SKFs suchten in erster
Linie «frauenspezifische» Berufe zu fördern. Die genannten Schulen - Haus-
haltungs-, Dienstboten- Gartenbau-, Pflegerinnen- und die sozial-karitative
Frauenfachschule - bewegten sich in einem gesellschaftskonformen Berufsfeld.
In der Professionalisierung spezifisch weiblicher Berufsfelder sahen der SGF
und der SKF eine Möglichkeit, Frauen eine qualifizierte Berufsausbildung zu
eröffnen, welche die männlichen Berufsdomänen nicht konkurrenzierten. Im
Vordergrund der angestrebten Erwerbsmöglichkeiten standen all jene Berufe,
die als Erweiterung der häuslichen Tätigkeit eingestuft werden können. Mit
ihren Bildungs- und Berufskonzepten erweiterten der SGF und der SKF die
häuslichen Aufgaben der Frauen in einen öffentlichen Bereich. Mit dieser
Strategie wurde jedoch gleichzeitig der berufliche Handlungsraum der Frauen
eingeschränkt.

5. Mädchenbildung zwischen Weiblichkeit
und nationaler Verantwortung

Die zentrale Rolle, die das Geschlecht in den Bildungsdiskussionen einnimmt,
verstärkt sich in der ersten Hälfte des 20. Jhs., als der Erste Weltkrieg, die
Wirtschaftskrise und das Aufkommen totalitärer Systeme im Ausland ein
Zusammenrücken der Schweizerinnen und Schweizer auslöste. Die Bildungsforderungen

der schweizerischen Frauenbewegung bewegten sich nunmehr zwischen
den Begriffen: Weiblichkeit und nationale Verantwortung und knüpften nahtlos
an die bisherigen dualistischen Bildungsbestrebungen an.

In die dreissiger Jahre fällt die Konstatierung, dass der «Glaube an die Demokratie

entschwunden sein» (Strub 1935: 39). Unter den Frauenorganisationen
entstand eine starke Demokratiebewegung, die in der Arbeitsgemeinschaft Frau
und Demokratie ein Sprachrohr entwickelte. Ziel der Organisation war die
Stärkung des demokratischen Gedankens bei den Frauen. In diesem Zusammenhang

gewann die staatsbürgerliche Bildung des weiblichen Geschlechts an
Bedeutung. Bereits 1915 hatte der BSF eine Kommission für nationale Erzie-

364 Bildungsforschung und Bildungspraxis 21/1999/3



hung ins Leben gerufen, die nun angesichts der einsetzenden Wirtschaftskrise in
den dreissiger Jahren und dem Herannahen des Nationalsozialismus die Besinnung

auf eigene schweizerische Werte ins Zentrum ihrer Tätigkeit rückte. Die
Kommission wandte sich an die schweizerischen Frauenvereine mit der
dringenden Bitte, an der staatsbürgerlichen und nationalen Erziehung von Frauen
und Mädchen mitzuarbeiten. So sollten die verschiedenen Frauengruppen
Gelegenheiten schaffen, in denen staatsbürgerliche und nationale Fragen diskutiert
werden konnten. Die Mädchengruppen in den verschiedenen Ortschaften sollten
zu praktischem Dienst in der Allgemeinheit herangezogen werden. «Wir müssen
damit rechnen, dass die staatsbürgerliche Schulung der Mädchen zunächst
Sache der Frauen sein wird. Auf unsere freiwillige Arbeit wird es ankommen.
Unsere Erfahrungen können später die Grundlage zu behördlichen Massnahmen

bilden» (Gosteli-Archiv 1939/Archiv LB/255). In der Diskussion um die
staatsbürgerliche Bildung des weiblichen Geschlechts nahmen zwei Frauen
eine herausragende Stellung ein: Helene Stucki15 und Emilie Bosshardt16.
Stucki wie Bosshardt sahen als oberstes Erziehungsziel der staatsbürgerlichen
Bildung der Mädchen die Erziehung zum Menschen und zur Menschlichkeit:

«Zum richtigen Handeln reicht aber ein guter Wille nicht aus, sondern
dazu ist Einsicht in die Realität erforderlich. Bildung zur reinen Menschlichkeit

kann als oberstes Erziehungsziel bezeichnet werden. Aber dazu
gehört nicht nur die Orientierung an sittlichen Ideen, nicht nur die Pflege
des Gefühlsfür Gerechtigkeit, Liebe, Wahrhaftigkeit, sondern dazu gehört
ausserdem noch die Fähigkeit, diese sittlichen Ideen in die Tat umzusetzen»

(Bosshardt 1938/39: 1/Gosteli-Archiv).

Der staatsbürgerlichen Bildung des weiblichen Geschlechts sollte vermehrt
Aufmerksamkeit geschenkt werden, weil Frauen als «Erzieherinnen in Familie,
Beruf, Gesellschaft wirken werden» (Bosshardt 1938/39: 4/Gosteli-Archiv). Sie

knüpfte dabei nahtlos an die Geschlechterdifferenz an. In ihrem Artikel über die
nationale Erziehung schrieb Lina Hitz:

«Ich möchte darum vorweg die nationale Erziehung der Mädchen
abgegrenzt wissen gegen die nationale Erziehung der männlichen Jugend. Die
der Mädchen liegt nicht auf politischem und nicht auf militärischem
Gebiet und es wäre darum verfehlt, Parallelprogramme aufzustellen, zu
den zum Teil schon ausgearbeiteten Programmen der staatsbürgerlichen
Kurse für Jungmänner. Die Fähigkeiten und die Möglichkeiten der
Mädchen liegen, ihrer Art entsprechend, auf anderem Gebiete. Der Frau
obliegt es an erster Stelle, in der Gemeinschaft kulturelle Werte zu schaffen,

die einer Erhaltung und Verteidigung durch die Männer auf politischem

Gebiete wert sind. Es geht in viel höherem Masse um die
Herausarbeitung der Frauen-Werte ...» (Hitz 1937: 901).

Die Professionalisierung spezifisch weiblicher Kompetenzbereiche fand durch
die Politik und durch die wirtschaftliche Situation der Schweiz in den zwanziger

Education et recherche 21/1999/3 365



und dreissiger Jahren eine Verstärkung. Mädchen- und Frauenbildung blieb
weiterhin ein restriktives und funktionales Bildungsprojekt.

6. Frauenbewegung und Mädchenbildung -
ein ambivalentes Verhältnis

Die schweizerische Frauenbewegung entwickelte sich aus lokalen Frauenvereinen,

die sich zu Beginn des 19. Jhs. formiert hatten. Die Impulse für die nationalen

Zusammenschlüsse erfolgten zum einen durch die Frauenbewegung im
Ausland, zum anderen durch einen Wandel im Selbstverständnis der Frauen.
Mit der Verinnerlichung dualistischer Leitbilder, die sich in der karitativen
Ausrichtung der lokalen Frauenvereine spiegeln, durchlebten die Frauen einen
politischen Lernprozess. Die sozialen Mißstände sollten nicht mehr länger einzig
durch karitative Leistungen gemindert werden, vielmehr sollten die Ursachen
bekämpft werden. Zu diesem Kampf mobilisierten die Frauen, indem sie sich in
der zweiten Hälfte des 19. Jhs. zu nationalen Frauenorganisationen zusammenschlössen.

In den als unzulänglich bewerteten Bildungsmöglichkeiten für das
weibliche Geschlecht, lokalisierten sie einen Grund für ihre schlechte Soziallage.

So definierten alle vier untersuchten Frauengruppen, trotz ihrer ansonsten
heterogenen Ausrichtungen, die Aufklärungs- und Bildungsarbeit als ein
wesentliches Ziel ihrer Vereinigungen. Die schweizerische Frauenbewegung
avancierte zur Bildungsbewegung, indem sie eigene Bildungsinstitutionen
gründete. Diese waren einem geschlechtsspezifischen Ausbildungskonzept
verpflichtet. Mädchen und Frauen sollten in erster Linie im Hinblick auf ihre
späteren Aufgaben als Gattin, Mutter und Hausfrau gebildet werden. Zur Verteidigung

dieser geschlechtsgebundenen Bildungskonzepte wurde die Natur
herangezogen. Was lag näher als die Anthropologie zu bemühen, denn nur wer
über das Wesen des Menschen eine genaue Kenntnis besitzt, vermag ihn wohl
richtig zu bilden. Hierin - im Verhältnis Natur und Bildung - spiegelt sich eine
erste Paradoxic. Wird die menschliche Natur mit einer wesensimmanenten
Struktur gleichgesetzt, die dem Individuum keine Möglichkeiten der Veränderungen

offen lässt, wird nicht einsichtig, warum das weibliche Geschlecht einer
Bildung bedarf. Der Widerspruch tritt zu Tage, wenn Bildung verstanden wird
als «je individueller Prozess, der aus der Auseinandersetzung mit kulturellen
Objektivationen und Werten hervorgeht, bei der sich die je persönlichen Bedürfnisse,

Interessen und Bestrebungen abarbeiten an etwas, das gerade nicht aus
der Subjektivität erwächst» (Giesecke 1998: 25). Die Fixierung auf die Natur
lässt keine Individuation zu, denn die Natur sorgt für die Herausbildung der
wesensmässigen Strukturen der Geschlechtlichkeit. Aber welchen Sinn hätte
dann noch Bildung? Bildungskonzepte, die ihr Handeln mit der je spezifischen
geschlechtlichen Natur des Menschen legitimieren, geraten letztlich in den
Verdacht, eben besagte Natur erst auszubilden. Die Geschlechtlichkeit des
Menschen wird so durch pädagogische Verhältnisse stabilisiert.

366 Bildungsforschung und Bildungspraxis 21/1999/3



Widerstand gegen das bürgerliche Bildungsideal erhob sich nur marginal und
erlahmte völlig, als in den dreissiger Jahren die Schweizerinnen und Schweizer
im Rahmen der Geistigen Landesverteidigung zusammenrückten. Das bürgerliche

Weiblichkeitsideal verdichtete sich zu einem Kernstück weiblicher Identität.

Die Gründe dafür waren vielfältig. Zum einen erfuhren die Frauen als
Mütter jene lang vermisste gesellschaftliche Anerkennung. Zum anderen wurde
die Familienkarriere mangels Alternativen zur einzigen Option befördert. Und
ein dritter Grund für das Hochhalten bürgerlicher Weiblichkeitsideale durch die
Frauen lag in der Möglichkeit, das Weiblichkeitsstereotyp für die eigenen
Zwecke zu instrumentalisieren (Honegger/Heintz 1984). Die Frauenbewegung
suchte mit der Professionalisierung eines spezifisch weiblichen Handlungsraumes,

an der Gesellschaft zu partizipieren. Damit eröffnet sich ein zweiter
Widerspruch, den es zu thematisieren gilt, jener zwischen Erweiterung und
Einbindung.

Ziel der verschiedenen Frauenorganisationen war die Hebung der weiblichen
Soziallage und damit Erweiterung des Handlungsraumes von Frauen. Indem die
Frauen einen spezifisch weiblichen Aktionsraum verteidigten, schränkten sie
diesen jedoch ein. Die Frauenbewegung operierte mit einem dualistischen
Geschlechtermodell, das sie eben in die Geschlechterschranken verwies, statt
ihnen diese zu öffnen, denn die Geschlechtlichkeit des Menschen war gleichzeitig

Zielvorstellung von Bildung, wie deren Legitimierung. Anknüpfend an die
Bildungsdiskussionen des 18. Jhs. verteidigten die Frauenorganisationen ein
wesensmässig ausgerichtetes Bildungsideal für Mädchen. Dieses Bildungskonzept

entpuppte sich letztlich nicht als Erweiterungsmöglichkeit sondern als
Einbindung.

Die Gegenwart zeigt, dass die Differenz der Geschlechter eine kulturelle
Grösse darstellt, die nicht an Reiz verloren hat. Wenn die Zeitschrift Spiegel in
seiner Juniausgabe 1999 die Frage aufwirft: «Sind Frauen klüger?», dann
drängt sich unweigerlich die Frage nach dem Massstab auf, so dass die Frage
lautet: klüger als wer? (Supp 1999: 76). Unausweichlich die entsprechende
Antwort: Klüger als die Männer!, und damit bewegen wir uns nach wie vor im Diskurs

der Geschlechterdifferenz.

Anmerkungen

1 Referate, die zum Thema Mädchen- und Frauenbildung in der Schweizerischen Ge¬

meinnützigen Gesellschaft gehalten wurden: Wie könnte am zweckmässigsten dem
weiblichen Geschlechte in den untern Ständen Unterricht über Gegenstände des Hauswesens,

der Erziehung etc., dessen sie so sehr bedürfen, beigebracht werden? (1820) Welche
öffentlichen Anstalten sind gegenwärtig zur Erziehung weiblicher Bildung vorhanden?

1836) Ist für eine entsprechende physisch, sittlich-religiöse, intellektuelle und ästhetische

Bildung des weiblichen Geschlechtes in den bestehenden Staatsschulen und Privatanstalten

gesorgt, und sind dabei die Bedürfnisse aller Stände, besonders aber auch diejenigen
der mittleren und unteren Klassen gehörig wahrgenommen? (1854) Über die Bildung der

Education et recherche 21/1999/3 367



Mädchen für das Haus und die Familie von Johann Jakob Binder. (1868) De l'éducation
des femmes à notre époque en vue de leur position future dans la familie et la société von
Jules Sandoz (1869). Gründung einer schweizerischen Rettungsanstalt für verwahrloste
Mädchen und Errichtung von Vereinen für Versorgung der aus der Anstalt entlassenen
Mädchen von Pfr. X. Fischer (1877). Über Einführung von Frauenarbeitsschulen von
Johann Jakob Binder (1886) (Hunziker 1910).
Diese Sätze erinnern stark an die Kantsche Anthropologie in pragmatischer Hinsicht.
Auch Kant unterscheidet zwischen dem weiblichen und männlichen Charakter. So

bestimmt der Zweck der Natur den Charakter der Frau, und war die Frau im rohen
Naturzustand noch dem Manne als Haustier unterworfen, so kann die Weiblichkeit in der
kultivierten Gesellschaft sogar zur Verfeinerung derselben durch ihre Sittlichkeit beitragen.
Gleichzeitig wertete er diese Aussage ab, indem er der Frau jegliche Moralität absprach
(Kant 1964).
Annie Leuch-Reineck (1880-1978) wurde am 26. Nov. 1880 in Canawurf (Türingen)
geboren. Sie studierte in Bern Mathematik, promovierte und erwarb das Gymnasiallehrerinnenpatent.

1907 unterrichtete sie an der städtischen Mädchenschule und am
Lehrerinnenseminar in Bern. 1913 heiratete sie und übersiedelte nach der Berufung ihres Mannes

zum Bundesrichter nach Lausanne. Sie zählt zu den Mitbegründerinnen des Bernischen
Frauenbundes (1919) und war eine der Verantwortlichen für die Durchführung des Zweiten

Schweizerischen Kongresses für Fraueninteressen (1921). Von 1920-1933 war sie

Mitglied der juristischen Kommission des Bundes Schweizerischer Frauenvereine. An
der Ersten Schweizerischen Ausstellung für Frauenarbeit (1928) leitete sie die
Untergruppe Frauenbestrebungen. 1928 übernahm sie von Emilie Gourd die Präsidentschaft
des Schweizerischen Verbandes für Frauenstimmrecht. Sie starb am 21.12.1978 in St.

Prex (Gosteli-Archiv 1934/BSF/3578).
Auf dem Gebiet der Wohltätigkeit - Unterstützung von Armen und Kranken in der
Gemeinde, Gründung und Leitung von Kleinkinderschulen aller Art, Weihnachts- und

Neujahrsbescherungen, Frauenklöster, Anstalten für Diakonissinnen und Krankenpflegerinnen,

Rotes Kreuz und Samariterbund - arbeiteten im Jahre 1896 52'449 Frauen in
1 '965 Vereinen. Auf dem Gebiet der Gemeinnützigkeit - Beaufsichtigung von
Mädchenarbeitsschulen, Haushaltungs-, Handfertigkeits- und Fachschulen, Lokalvereine für
Kranken- und Sterbekassen - arbeiteten 34'496 Frauen in 2'483 Vereinen. Auf dem
Gebiete der Sozialreform - Freundinnen junger Mädchen, Lokalvereine für innere und
äussere Mission, blaues Kreuz und Guttempler - arbeiteten 9'423 Frauen in 549 Vereinen,
sowie weitere 698 Vereine (Bericht 1897).
Annette Frei (1987) hat anhand der sozialdemokratischen Frauengruppe die politischen
Frauenvereine bearbeitet. Zu den Interessenverbänden zähle ich Vereine wie den
Schweizerischen Verband für Frauenstimmrecht. Ausführliche Bearbeitung dieser Vereinsgeschichte

liegen bereits von Susanne Woodtli (1975) und Lotti Ruckstuhl (o.J.) vor.
Gertrud Villiger-Keller (1843-1908) war die Tochter des Aargauer Regierungsrates und
Schulmannes Augustin Keller. Sie genoss eine sorgfältige Erziehung, doch erhielt sie keine

Berufsausbildung. 1866 heiratete sie den Anwalt Fidel Villiger. Ihr öffentliches Wirken
begann mit der Gründung des Schweizerischen Gemeinnützigen Frauenvereins, dem sie
als Präsidentin von 1889-1908 vorstand. Sie initiierte den Bau der Pflegerinnenschule in
Zürich, die Gartenbauschule in Niederlenz und die acht Haushaltungsschulen des Vereins
(Huggenberg-Kaufmann 1939).
Emma Coradi-Stahl (1846-1912) wurde in Thurgau als Tochter eines Lehrers geboren.
Sie heiratete 22jährig den Sekundarlehrer Adam Coradi. Als Heimarbeiterin war sie für
eine Hemdenfabrik tätig. 1874 eröffnete sie in Aarau ein Broderiegeschäft. 1890
übernahm ihr Mann in Zürich eine Druckerei, was ihr den Sprung in den Journalismus ermög-

Bildungsforschung und Bildungspraxis 21/1999/3



lichte. Von 1893 an gab sie das Schweizer Frauenheim heraus. Dem Schweizerischen
Gemeinnützigen Frauenverein stand sie als Präsidentin von 1908 bis 1912 vor.
Fortwährend setzte sie sich für die Fortbildung der Mädchen im Bereich der Hauswirtschaft
ein. 1896 wurde Coradi-Stahl als erste Frau zur eidgenössischen Expertin für das haus-

wirtschaftliche und gewerbliche Bildungswesen durch den Bundesrat ernannt (Huggen-
berg-Kaufmann 1939).

8 Maria Rosina Gschwind-Hofer (1841-1904) erlernte nach der Primarschule den Beruf
der Modistin. Danach besuchte sie das Lehrerinnenseminar in Bern. Während vier Jahren
unterrichtete sie in Steffisburg und Thun. 1866 heiratete sie Rudolf Zeller, der bereits
1875 verstarb. Kurz danach vermählte sie sich mit dem Pfarrer Paulin Gschwind. Sie
betreute die Arbeitsfamilien im Pfarramt und wurde zur anerkannten Autorität in
Hauswirtschaftsfragen. 1899 eröffnete sie in Kaiseraugst eine eigenen Haushaltungsschule.
Dem Schweizerischen Gemeinnützigen Frauenverein stand sie als erste Präsidentin von
1888-1889 vor (Huggenberg-Kaufmann 1939).

9 Camille Vidart (1854-1930) wurde in Divonne geboren. Ihre Schulzeit verbrachte sie in
Genf. In Lyon erwarb sie ein Diplom als Französischlehrerin. Nach ersten Unterrichtserfahrungen

in England und Genf, unterrichtete sie an der Töchterschule in Zürich. Hier
lernte sie Johanna Spyri kennen, deren <Heidi> sie ins Französische übersetzte. Sie gehörte

der Fédération abolitioniste an; leitete während einigen Jahren die Union des femmes
de Genève und war Initiantin der Union des femmes de Lausanne und des Bundes
Schweizerischer Frauenvereine (Woodtli 1975).

10 Helene von Mülinen (1850-1924) stammte aus einem Berner Patriziergeschlecht. Zu
Hause erhielt sie Privatunterricht und besuchte später eine Privatschule. Als Auskultantin
hörte sie philosophische und theologische Vorlesungen an der Universität Bern. Ein
Studium wurde ihr jedoch von der Familie verwehrt. Um 1890 lernte sie Emma Pieczynska-
Reichenbach kennen. Durch sie kam Helene von Mülinen zur Frauenrechtsbewegung.
1896 gründete sie mit anderen Frauen die Symphonische Gesellschaft, die später in
Frauenkonferenzen zum eidgenössischen Kreuz umbenannt wurde. Mülinen zählt zu den

Mitbegründerinnen des Bundes Schweizer Frauenvereine, dem sie bis 1904 vorstand (Zell-
weger 1928).

11 Marguerite Duvillard Chavannes (1851-1925) wurde in Lausanne geboren. Sie war die
Enkelin des Berner Münsterpfarrers Favre. 1897 gründete sie die Union des femmes de
Lausanne (Gosteli-Archiv).

12 Emma Boos-Jegher (1857-1932) wurde am 26. Februar 1857 in Triest geboren. Ihre
Jugend verbrachte sie in Italien. Als diplomierte Fremdsprachenlehrerin kam sie nach

Zürich, wo sie an einer kleinen Tagesschule für Mädchen unterrichtete. 1885 heiratete sie
Eduard Boos und gründete mit ihm ein Mädcheninternat verbunden mit einer Tagesschule

unter dem Namen Kunst- und Frauenarbeitsschule. 1910 gaben sie die Schule auf.
Emma Boos-Jegher zählt zu den Mitbegründerinnen des ersten Schweizerischen
Frauenverbandes (1883). Sie war Präsidentin der Union für Frauenbestrebungen Zürich, welche
mit Bern, Genf und Lausanne 1899 den Bund Schweizerischer Frauenvereine gründete
(Gosteli-Archiv 1933/BSF/898).

13 Anna Heer (1863-1918) wurde in Ölten geboren. Sie begann eine künstlerische Ausbil¬
dung und wechselte später an die Medizinische Fakultät der Universität Zürich. 1888
beendete sie ihre Studien mit einem Arztdiplom. 1896-1901 widmete sie sich, zusammen
mit der Oberin Ida Schneider und der Ärztin Marie Heim-Vögtlin, dem Bau der
schweizerischen Pflegerinnenschule Zürich. Sie förderte den Berufsstand der freien Pflegerinnen
und Pfleger durch eine zeitgemässe Schulung (Schweizer Lexikon 1992).

14 Maria Crönlein (1883-1943) wurde in Altdorf geboren. Sie absolvierte die Primär- und
Sekundärschule. Nach dem Abbruch einer Verkäuferinnenlehre in Zürich, arbeitete sie

Education et recherche 21/1999/3 369



bei ihrer Grossmutter als Haushaltshilfe in Budenheim bei Ludwigshafen. Sie besuchte
die soziale Frauenschule in Heidelberg. Später belegte sie an der Universität in Heidelberg
die Fächer Nationalökonomie und Ethik. Von 1912 an arbeitete sie als Propagandasekretärin

beim SKF. Von 1918-1930 leitete sie die sozial-karitative Frauenschule in
Luzern (70 Jahre o.J.).

15 Helene Stucki (1889-1988) war Pädagogin und Mitbegründerin des Schweizer Frauen¬
blattes. Von 1908-1911 arbeitete sie als Primarlehrerin und besuchte danach die
Lehramtsschule in Bern, die sie 1913 abschloss. Nach einem Aufenthalt in Frankreich und
England wurde sie 1916 als Sekundarlehrerin an die Mädchenschule Monbijou in Bern
gewählt. 1928 leitete sie an der <Ersten Schweizerischen Ausstellung für Frauenarbeit die
Gruppe Erziehung. 1930-1939 war sie im Vorstand des Bundes Schweizerischer
Frauenvereine. Sie schrieb fachwissenschaftliche Arbeiten zu erzieherischen und psychologischen

Fragen. Von der Universität Bern erhielt sie 1965 den Ehrendoktor für ihre
Verdienste um die Mädchenbildung (Gosteli-Archiv 1959/BSF/5703).

16 Emilie Bosshardt (1897-1979) wurde in Pfungen/ZH geboren. Nach der Matur besuchte
sie den Lehramtskurs an der Universität Zürich. 1922 begann sie ihre Lehrtätigkeit in
Zürich. Neben ihrer Arbeit begann sie an der Universität Zürich Psychologie, Pädagogik
und Philosophie zu studieren und beendete 1934 mit einer Dissertation ihre Studien.
Bosshardt setzte sich für die staatsbürgerliche Bildung der Mädchen und für die politische
Gleichberechtigung der Frauen ein. Sie schloss sich der Demokratischen Frauengruppe an
und wurde 1938 in den Zentralvorstand gewählt. 1959 präsidierte sie für ein Jahr den
Frauenstimmrechtsverein Winterthur (Gosteli-Archiv 1967/BSF/922).

Literatur

40 Jahre Schweizerischer Lehrerinnenverein 1893-1933 (1933). Basel.
70 Jahre Schule für Sozialarbeit Luzern (o.J.). o.O.
Bähler, Anna (1992). Was sie wollten, das wollten sie stark und ganz. Geschichte des

Schweizerischen Lehrerinnenvereins. Bern.
Bäumer, Gertrud (1905). Frauenfrage und Frauenbewegung. In: Rein, W. (Hrsg.). Enzcyklo-

pädisches Handbuch der Pädagogik (S. 99-109). Langensalza.
Bericht über die Verhandlungen des schweizerischen Kongresses für die Interessen der Frau,

abgehalten in Genf, im September 1896 (1897). Redigiert vom Sekretariat der Kommission

für die Förderung der Interessen der Frau. Bern.
Bodmer-Gessner, Verena (1967). Bibliographie zur Geschichte der Schweizer Frau. Zürich.
Boos-Jegher, Eduard (1886). Frauen-Arbeitsschulen und deren Bedeutung für die Schweiz.

Schweizerische Zeitschrift für Gemeinnützigkeit 25, 3-32.
Coradi-Stahl, Emma (1909). Das hauswirtschaftliche Bildungswesen in der Schweiz.

Freiburg.

Coradi-Stahl, Emma (1910). Ziele und Organisation des Schweizerischen gemeinnützigen
Frauenvereins. Zürich.

Dula, Franz (1869). Über die Bildung der Mädchen für das Haus und die Familie. Schweizerische

Zeitschrift für Gemeinnützigkeit 8, 18-69.
Escher, Nora (1985). Entwicklungstendenzen der Frauenbewegung in der deutschen Schweiz

1850-1918/19. Zürich.
Frei, Annette (1983). Rote Patriarchen. Arbeiterbewegung und Frauenemanzipation in der

Schweiz um 1900. Zürich.

370 Bildungsforschung und Bildungspraxis 21/1999/3



Giesecke, Hermann (1998). Pädagogische Illusionen. Lehren aus 30 Jahren Bildungspolitik.
Stuttgart.

Hitz, Lina (1937). Nationale Erziehung der Mädchen. Schweizer Schule 23, 900-902.
Honegger, Claudia / Heintz, Bettina (1984). Zum Strukturwandel weiblicher Widerstandsformen

im 19. Jh. In: dies. (Hrsg.). Listen der Ohnmacht. Zur Sozialgeschichte weiblicher
Widerstandsformen (S. 7-68). Frankfurt a.M.

Huggenberg-Kaufmann, Frieda (1939). Frauen dienen der Heimat. Drei soziale Frauenleben.

Zürich.
Hunziker, Otto (1910). Geschichte der Schweizerischen gemeinnützigen Gesellschaft 1810-

1910. Zürich.
Kant, Immanuel (1964). Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Frankfurt am Main.

(Original 1798)
Leuch-Reineck, Annie (1928). Die Frauenbewegung in der Schweiz, ihr Werden, ihr Wirken,

ihr Wollen. Zürich.
Lexikon der Frau (1953/54). Zürich.
Merz, Julie (1928). Der Schweizerische gemeinnützige Frauenverein von 1888-1928.

Zentralblatt des Schweizerischen gemeinnützigen Frauenvereins 16 (8), 174-179.
Mülinen, Helene von (1905). Frauenbewegung. In: Reichesberg, N. (Hrsg.). Handwörterbuch

der schweizerischen Volkswirtschaft (S. 41-49). Zürich.
Ruckstuhl, Lotti (o.J.). Frauen sprengen Fesseln. Hindernislaufzum Frauenstimmrecht in der

Schweiz. Bonstetten.
Schweizer Lexikon (1991). Horw/Luzern, Bd. 1-6.
Strub, Elsa (1928). Emma Graf. Schweizer Frauen der Tat 1855-1885 (S. 132-151). Zürich.
Strub, Elsa (1935). Chronik der schweizerischen Frauenbewegung 1933-1945. Jahrbuch der

Schweizerfrau 15, 39-52.
Supp, Barbara (1999). Die heimliche Revolution. Der Spiegel (25), 76-89.
Woodtli, Susanne (1975). Gleichberechtigung. Der Kampf der Frauen um die politischen

Rechte der Frau in der Schweiz. Frauenfeld.
Zellweger, Elisabeth (1928). Helene von Mülinen. Schweizer Frauen der Tat 1831-1854

(S. 274-292). Zürich.

Le mouvement féministe et l'éducabilité du genre féminin

Résumé

L'article reconstitue la persistance d'une idée de la formation et de l'éducation
basée sur les différences biologiques entre genres (et seulement sur elles) et met
en garde contre l'utilisation de ces différences à des fins idéologiques ou
pédagogiques. La discussion sur l'éducation des filles, qui débute au 18e siècle et se
révèle - à l'aune de la pédagogie des lumières - un concept éducatif réactif et
fonctionnel. On légitime le concept de la parfaite ménagère, épouse et mère par
nature, en invoquant l'anthropologie puisque seuls ceux qui ont des connaissances

profondes de la nature des être humains sauraient correctement les édu-

quer. Des hommes aussi bien que des femmes participèrent à l'élaboration de cet
ordre nouveau entre les genres. Ainsi, le mouvement féministe suisse a adopté
cet idéal féminin bourgeois et en a fait la pièce maîtresse de l'identité féminine.

Education et recherche 21/1999/3 371



Les femmes voyaient dans la «professionnalisation« d'un espace d'action
typiquement la possibilité d'une participation sociale. Dans le cadre de ce processus,
elles se sont enfermées dans des contradictions qui les ont remises encore
davantage «à leur place« qu'elles ne les libéraient.

Il movimento feminista e la domanda di malleabilità del
sesso femminile

Riassunto

L'articolo ricostruisce la continuità die concetti di formazione ed educazione
che si basano sulla differenza naturale esistente tra i sessi, dimostrando nel con-
tempo il pericolo centrale di taie differenza, consistente nella deduzione di attu-
dini qualitativamente naturali che similarmente possono essere utilizzate sia
ideologicamente che pedagogicamente.

La discussione in merito alla formazione delle persone di sesso femminile
iniziata nel diciottesimo secolo si dimostra - dal punto di vista délia pedagogia
illuministica-quale concetto educativo reazionale e funzionale. Il concetto del-
la perfetta donna di casa, madré e moglie si legittima cosî naturalmente. È facile

in questo contesto ricorrere all'antropologia per spiegare che solo coloro che
conoscono la natura umana possono garantire una formazione ed un educazione
corretta. Sia gli uomini che le donne contribuirono in seguito a precisare i detta-
gli di questo concetto. Il movimento emminista svizzero adotta poi questo ideale

civile femminile e lo trasforma in un anima d'identità femminile.
Nell'ambito délia professionalizzazione di uno spazio d'azione specifica-

mente femminile le donne inquadrarono una possibilité di partecipazione agli
eventi sociali. Le donne pero incontrarono parecchi ostacoli dovuti principal-
mente alle contraddizioni che si vennero a creare nel corso di questo processo e

che risuktarono in ulteriori barrière tra i sessi le quali inpedirono infme la volu-
ta caduta finale di queste barrière.

The women's liberation movement and the question about
Bildsamkeit of female gender

Summary

The article reconstructs the continuity of the ideas of formation and education,
which starts from natural differences (and only from them) between genders. It
refers to the central risk of such divisions. This is the derivation of natural qualities

which are used ideologically as well as pedagogically.

372 Bildungsforschung und Bildungspraxis 21/1999/3



The discussions about the education of the female gender, which arises in the
18th century, turns out as a reactive and functional concept of education -
measured by the pedagogy of enlightenment. The concept of the perfect housewife,
of wife and mother as natural given is legitimised. What was more obvious than
to invoke anthropology; only persons who have a precise knowledge of the
nature of human beings are able to educate and form them correctly. Men like
women worked on this modern gender arrangement. The Swiss women's liberation

movement took on the middle class ideal of femininity and compacted it to
a main item of feminine identity. By professionalisation of a particularly feminine

space of action, the women saw the possibility of social integration. In the
frame of this process of participation, the women get into several contradictions,
which enforced the gender bars instead of weaken it.

Education et recherche 21/1999/3 373


	Die Frauenbewegung und die Frage nach der Bildsamkeit des weiblichen Geschlechts

