Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift fir

Erziehungswissenschaft = Education et recherche : revue suisse des
sciences de I'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Bildungsforschung

Band: 20 (1998)

Heft: 2

Artikel: "Mére avant tout" : le modéle de la bonne meére a travers dix ouvrages
de "conseils aux meres" du canton de Vaud parus entre 1850 et 1914

Autor: Haenssler Klinke, Véronique

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-786240

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-786240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Mere avant tout»
Le modele de la bonne mere a travers
dix ouvrages de «conseils aux meres»

du Canton de Vaud
parus entre 1850 et 1914

Véronique Haenssler Klinke

Le XIXe siecle va bouleverser la vie des méres. Elles ont dorénavant la tiche
d’éduquer les enfants et, a travers eux, de créer la société de demain. Cette
double responsabilité implique que la vie des méres va désormais étre stricte-
ment contrdlée. Cet article présente les résultats d’une recherche sur la
construction sociale du modéle de la bonne mére au XIX¢ siecle. Dévouée et
soumise, consciente de ses responsabilités, telle est la mére idéale de cette
époque. La société va alors utiliser ce modéle de «mére avant tout», dans une
exhortation grandiose de ses devoirs, pour faire face a la montée du féminisme
et a l’ouverture des Universités aux femmes. L’ordre social est ainsi maintenu,
pour quelques décennies encore. Et cet idéal plane encore dans notre incons-
cient collectif, influencant de facon pernicieuse la vie des meres d’aujourd’hui.

I. Introduction

L’histoire des méres est un vaste domaine qui peut étre analysé de différents
points de vues. J’ai choisi d’utiliser un regard sociologique pour travailler sur la
place de la meére dans la société du XIXe siécle et d’étudier plus particuliére-
ment la construction socio-historique du modele de la «bonne meére».

La société est un systeme de réseaux, de relations et d’interactions entre les
individus. Notre identité se construit a travers les relations sociales; chacun est
pris dans un systeme d’attentes qui détermine ses actes: chaque situation dans
laquelle nous nous trouvons nous confronte a une attente spécifique de la part de
la société et exige une réponse spécifique a cette attente sociale. «Nous pouvons
des lors définir le role comme la réponse typique a une attente typique. La

250 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



société a défini a I’avance la typologie fondamentale.» (Berger 1973: 136). Le
role apporte donc a chacun de nous le modele auquel il devra adapter ses actes
selon la situation vécue. Et c’est dés I’enfance que nous apprenons a avoir des
réponses adéquates aux attentes de notre entourage. Ainsi, par exemple, on s’at-
tendra a ce qu’une fille se comporte selon les normes correspondant a son sexe.
Les comportements «typiquement» féminins ou «typiquement» masculins sont
en fait des réponses a des attentes bien définies’.

Dr’ailleurs, il semble que les attentes sociales aient toujours varié selon le
sexe. D’apres Georges Balandier (1985: 55), la division hommes/femmes est a
la base de notre organisation sociale et de notre logique. Par exemple, la division
du travail entre les sexes semble étre une donnée universelle, a la base de toute
organisation sociale, comme le constate notamment Serge Moscovici (1972).
Mais il est important de remarquer que, pendant longtemps, il ne semblerait pas
qu ’il y ait eu une fonction plus valorisée qu ‘une autre. Selon Martine Chapon-
niére (1988: 5), ce n’est véritablement qu’avec la parution de I’Emile de Rous-
seau en 1762 que «le clivage entre les sexes est irrémédiablement posé, sur le
plan moral et éducatif, en termes de nature et de fonctions». La vie des meres va
en étre bouleversée.

Les attentes sociales envers les méres n’ont pas été €gales au fil du temps. Si
invariablement au cours des siecles la fonction de la femme a été de s’occuper
des enfants, celle-ci a €té€ remplie avec plus ou moins d’indifférence selon les
époques et cela en accord avec les normes sociales en cours. Elisabeth Badinter
(1988) montre que 1’amour maternel est une construction sociale. Méme si les
femmes ont toujours mis au monde les enfants, [’amour maternel n’est pas une
constante selon les époques ou la classe sociale dans lesquelles on se situe. Pour
Elisabeth Badinter (1988: 68) également, I’Emile marque un tournant dans
1’histoire des meéres. A travers son discours sur le sentiment maternel, il «donne
le véritable coup d’envoi a la famille moderne, c’est-a-dire a la famille fondée
sur [’amour maternel».

Ainsi, il est intéressant de constater qu’au cours de I’histoire, les attentes et les
valeurs liées a la fonction de mére évoluent, se modifient. De méme que 1’en-
fance peut étre considérée comme une «invention»2, le modéle social de la mere
’est également.

«Mere avant tout»

Selon une formule consacrée, le passé éclaire le présent. La compréhension de
la situation des meéres aujourd’hui passe aussi par I’étude de leur condition pas-
sé€e. Arrétons-nous particulierement sur ce moment historique, qui suit la paru-
tion de I’Emile; moment charniére ol les attentes sociales envers les méres sont
devenues plus importantes, plus lourdes de conséquences, car plus exclusives.
Elisabeth Badinter (1988: 187) définit cette période en précisant que c’est

dans le dernier tiers du XVIII¢ siécle que s’opére une sorte de révolution
des mentalités. L’image de la mére, de son réle et de son importance,

Education et recherche 20/1998/2 251



change radicalement méme si, dans les faits, les comportements ont du
mal a suivre. Aprés 1760, les publications abondent qui recommandent
aux meres de s’occuper personnellement de leurs enfants et leur «ordon-
nent» de les allaiter. Elles créent I’obligation pour la femme d’étre «mére
avant tout» (...)

Laissons les comportements se fixer et portons notre intérét sur la seconde par-
tie du XIXe siecle (1850-1914). Dans cette période riche en bouleversements de
toutes sortes, les attentes envers la mere sont clairement exprimées, bien définies
et d’une portée encore plus importante qu’un siecle auparavant. Le role de la
bonne mere créé au temps de Rousseau va en effet trouver sa raison d’étre dans
I’idéal de la famille bourgeoise du XIX¢ sieécle. «L’obligation d’étre «mére
avant tout»» devient une nécessité pour la bonne marche de cette société, com-
me cela apparaitra au fil de cet article.

Pour tenter de découvrir les qualités nécessaires a une «bonne mere», j’ai tra-
vaillé sur ces «publications» qui «créent I’obligation pour la femme d’étre
«meére avant tout»», plus précisément sur des ouvrages de conseils aux meres de
la période définie. Dans ce style d’ouvrages, il est clairement exprimé de quelle
maniere une mere doit se comporter pour étre une bonne mere (ou considérée
comme telle). L'idéal de I’auteur/e, son modele de bonne mere, touche ainsi
directement ses lecteurs. Dans le but de délimiter ma recherche, j’ai décidé de
travailler sur le canton de Vaud en étudiant des ouvrages lus dans le canton a cet-
te époque. Comme il est difficile d’établir un tel corpus, il était nécessaire de
sélectionner des ouvrages €dités dans le canton-méme, ainsi que des textes de
conférences données a Lausanne et des ouvrages cités dans le journal lausannois
La Famille3; c’était le plus sir moyen de trouver des livres qui touchaient le
public vaudois.

Corpus
Les auteur(e)s et les ouvrages s€lectionnés sont les suivants:

— Roger de Guimps, Le nouveau livre des méres, Lausanne/Paris:
Bridel/Durand, 1862. De Guimps (1802-1894) est un ancien éleve de Pesta-
lozzi sur lequel il écrira beaucoup. L’ouvrage choisi est écrit dans le but de
remplacer le Manuel des meres de Pestalozzi - mal congu, selon de Guimps -
et s’adresse a des meres qui ont des enfants en age de parler. Il donne toute une
série d’exercices a faire qu’il nomme «exercices d’intuition et de langage».

— Charles Galopin, L’hygiéne des bébés, conseils aux petites mamans, Lausan-
ne: Corbaz, 1874. Médecin-hygiéniste de Paris, Galopin viendra a Lausanne
donner quelques conférences. L’Hygiene des bébés est le texte d’une confé-
rence donnée a Lausanne au Musée industriel le 25 janvier 1874. Cet ouvra-
ge est un trés bon exemple d’un ouvrage de «puériculture» écrit avant les
découvertes de Pasteur. Les conseils sont donnés sur un ton «bon enfant»;
sans organisation ni structure, ils sont vagues et généraux.

252 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



— Agénor de Gasparin, La famille, ses devoirs, ses peines et ses joies, Paris:
Lévy, 1876. Le comte de Gasparin (1810-1871) a joui toute sa vie d’un
certain renom. Homme politique francais, il passe neuf années dans la vie
publique. Il s’installe en Suisse en 1848. Adepte de 1’esprit du Révelil,
anti-esclavagiste, partisan de la liberté religieuse, il sera tres i€ a
Alexandre Vinet et donnera, en Suisse, de nombreuses conférences. L.’ou-
vrage choisi se divise en deux tomes. Le tome premier traite de «ce qu’est
la famille» et des «devoirs particuliers des membres de la famille». Je me
suis arrétée particulierement sur le chapitre de la premiére partie consacrée
a la femme et celui de la seconde partie consacré aux «devoirs du pere et
de la mere». L’auteur s’évertue a défendre la famille traditionnelle; il
dénonce en vrac le relachement des liens familiaux, I’industrialisation et le
socialisme.

— Madame M.E.I. Umphelby, L’enfant; dédié aux meres, Vevey: B.Caille &
Cie, 1882. Cet ouvrage est avant tout un livre sur I’importance de la vie mora-
le et donc de I’instruction religieuse. Mais ce texte est peu moralisateur mal-
gré la référence permanente au Christ. L’auteure ne joue pas sur la culpabili-
té des meres; elle évoque des liens parents-enfants basés sur la tendresse et le
respect mutuel ce qui est trés rare pour cette époque.

— Marianne Ellis, Nos bébés; conseils aux méres, Lausanne; Bridel, 1895. Cet-
te auteure tient, dans le journal La Famille, plusieurs chroniques adressées
aux meres, aux jeunes filles ou aux femmes au foyer entre 1895 et 1899. Ce
livre est a la fois un «guide pratique» (comment baigner, coucher, nourrir
Bébé?...) tout en étant trés moralisateur. L’auteure joue sur la responsabilité
immense de la mere sur son enfant; elle pousse a la culpabilité, elle utilise la
religion et la crainte d’un Dieu punissant les meres qui ne remplissent pas
leur devoir. )

— Emma Pieczynska, L’Ecole de la Pureté; aux méres de famille, Paris: Fisch-
bacher, 1898 (2¢me ¢d). Emma Piecynska (1854-1927) est un personnage bien
connu de I’histoire des femmes romandes: elle est co-fondatrice en 1900 de
I’association féministe la plus importante de Suisse, L’Alliance de Sociétés
Féminines Suisses. L’Ecole de la Pureté est le fruit de son travail de thése
inachevé et parut pour la premiére fois a Geneve en 1897. Cet ouvrage prone
I’éducation mixte et celle des instincts sexuels. «L’homme doit retrouver par
I’éducation du sens moral, les lois qui ne sont pas inscrites comme des ordres
dans ses instincts» (Piecynska 1898: 167).

— Louis Vorlet, Conseils aux méres de famille, Payerne: Itten, 1900. Cet ouvra-
ge est écrit par un médecin, ancien externe des Hopitaux de Marseille, tra-
vaillant a Payerne. Louis Vorlet souhaite lutter contre la mortalité infantile et
donne dans cet ouvrage des explications détaillées des maladies; il explique
les travaux de Pasteur et la théorie microbienne. Cet ouvrage est le premier de
notre série a étre «scientifique», mais il garde néanmoins un aspect trés mora-
lisateur. La religion a énormément d’importance pour I’auteur et il culpabili-
se allegrement les meres pour faire passer son message. De plus, il ressort de
cet ouvrage un modele de relation mere/enfant tres froid et basé sur le pou-
voir: «Si la mére veut s’éviter des veilles prolongées, des ennuis sans fin, elle

Education et recherche 20/1998/2 253



doit dresser son enfant des le début, pour qu’il ne devienne pas capricieux»
(Vorlet 1900: 154).

— Aline Hoffmann, Le livre des meres, Lausanne/Paris: Bridel/Fischbacher,
1910. Aline Hoffmann (1856-1920) est femme de pasteur et mere de famille.
Elle est également reconnue comme femme de lettres; tout au long de sa vie,
elle a beaucoup écrit en francais comme en allemand. Elle est, de plus,
membre du comité de rédaction de la revue genevoise Aux méres et publie
plusieurs articles dans le journal La Famille entre 1907 et 1915. Elle semble
étre le type mé€me de la «bourgeoise féministe», fidele aux idées et aux tradi-
tions de sa classe et préoccupée surtout par les problemes sociaux. Le livre des
Meéres aborde une multitude de sujets, comme «l’atmosphere familiale»,
«]’éducation religieuse», «le respect dans la famille», etc. Aline Hoffmann
exhorte les méres a étre de bonnes chrétiennes, car, pour elle, c’est la base de
la réussite d’une vie.

— Auguste Weith, Cours de puériculture, Lausanne: Martinet, 1912. Ce livre ne
s’adresse pas directement aux meres, mais aux futures meres! Le docteur
Auguste Weith (1858-1947) enseigna en effet la puériculture dans les classes
primaires supérieures lausannoises. Docteur et Privatdocent de 1’Université
de Lausanne, spécialisé en gynécologie, il est nommé en 1904 médecin des
écoles. Ce cours de puériculture se divise en deux grandes parties - «Soins a
donner aux nouveau-nés» et «Alimentation de 1’enfant» - divisées elles-
mémes en chapitres, eux-mémes divisés en sous-chapitres. Ce livre est a
I’image des «conseils» qu’il donne: structuré et organisé. Cet ouvrage est un
excellent exemple de la mainmise du médecin sur les gestes quotidiens de la
mere. Il nie completement 1’instinct maternel, ainsi que le savoir-faire tradi-
tionnel des «matrones». Il n’y a qu’une maniere et une seule de bien faire
avec un enfant: celle exposée dans son livre.

— Maurice Muret, Quelques notions élémentaires d’Hygiéne Maternelle et
Infantile, Lausanne: Payot, 1913. Médecin gynécologue, Privatdocent de la
faculté de médecine de 1’Université de Lausanne et professeur a cette méme
Université pendant prés de vingt ans, Maurice Muret est néanmoins connu
pour étre un défenseur des droits de la femme et du suffrage féminin. Il don-
na de nombreuses conférences et écrivit plusieurs ouvrages pour défendre ses
idées. Il se voulait prés du peuple et donnait des consultations gratuites au
Dispensaire central. L’ouvrage choisi est un recueil de conférences données
par le professeur Muret a la Maison du Peuple a Lausanne en 1909. Le texte
n’est pas divisé en chapitres, mais aborde plusieurs sujets distincts. Il
explique de fagon sommaire la théorie microbienne a son auditoire et justifie
ainsi la nécessité d’une hygiene rigoureuse et d’une conduite réglée. Il sou-
haite que le peuple renonce aux «vieux préjugés et aux idées fausses», aux
«mauvaises habitudes d’autrefois»; il souhaite que le médecin acquicre la
confiance de chacun, et que «les voisines qui n’y entendent rien», tout com-
me «les bonnes femmes» et «les charlatans qui exploitent (le public)», ne
soient plus écoutés (Muret 1913: 30).

254 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



I1. A la recherche de la mere idéale

Alors quel idéal de bonne mere avaient ces auteur(e)s? Existait-il un seul idéal
partagé par tous et toutes?

Pour mettre cela a jour, il était nécessaire d’ordonner les discours des
auteur(e)s. Dans ce but, j’ai établi un modéle normatif de base de la bonne meére
auquel j’ai confronté la bonne mere idéale de chaque auteur/e. Afin de construi-
re cet «idéal-type», je me suis «immergée» dans le monde du XIXe siecle par des
lectures diverses, des romans, des films, etc. J’ai tiré de tout cela les qualités qui
avaient cours a cette époque et qui, réunies, donnaient une mere idéale théo-
rique. Celle-ci, d’ailleurs, a pris «vie» sous les traits de Renée de I’Estorade,
héroine des Mémoires de deux jeunes mariées de Balzac et mére exemplaire.

En confrontant le modele de référence et 1’idéal de chaque auteur/e, je sou-
haitais mettre a jour le consensus sur lequel repose la formation de ce role de
«mere avant tout»: est-ce qu’il existe des qualités indispensables a une mere
pour étre considérée comme bonne, qualités que 1’on retrouverait chez toutes
les meres idéales de nos auteur(e)s?

A travers cette analyse, je souhaitais également comprendre pourquoi les
femmes ont accepté si largement et avec autant de fougue un tel role.

Arrétons-nous maintenant sur les qualités qui constituent le modéle normatif
de base et confrontons-les a la vision idéale de la mere de chaque auteur/e.

La bonne meére est une femme au foyer

On peut dire globalement que 1’idéal de la femme au foyer domine toute la
période choisie. Pour la plupart des auteur(e)s, cet état de fait est «normal», ne
nécessitant aucun commentaire. Certain(e)s tentent tout de méme de le justifier
au vu des premieres revendications féministes qui déja se font entendre. Ainsi,
Gasparin (1876: 55-56) juge important de rappeler la place véritable de la fem-
me et démontre que ce que I’on appelle «émancipation de la femme» n’est en fait
qu’un rabaissement de celle-ci:

Déja la voix de bien des femmes affecte les intonations masculines, bien des
femmes tendent a adopter presque un costume d’homme; et a la fagon dont
elles vous abordent, vous tendent la main, on serait tenté d’oublier ce qu’on
leur doit, comme elles semblent oublier ce qu’elles se doivent a elles-mémes.
Ce ne sera la, espérons-le, qu’une aberration passageére. Mais si I’on y ajoutait
le droit de vote dans les élections (ils viennent d’essayer aux Antipodes), le
droit de professer dans les chaires, et qui sait? de précher a I’église, on aurait
décidément résolu le probléeme d’abaisser la femme autant que possible.

Le vrai respect de la femme, sa véritable émancipation se fait dans I’acceptation
de sa vocation «divine»:

Education et recherche 20/1998/2 . 255



Ai-je besoin de le dire, respecter les femmes, ce n’est pas les appeler a une
place qui n’est point la leur. Leur vocation, sans étre inférieure, tant s’en
faut, est subordonnée; il importe qu’elle le soit; quiconque voudra la
mettre plus haut la mettra plus bas. Ils n’ont pas compris la grandeur de ce
role, auquel rien ne peut se comparer sur la terre, ceux qui songent folle-
ment a leur en conquérir un autre (Gasparin 1876: 54).

L’éducation des filles va étre donnée a la maison et centrée sur le foyer: «Une
jeune fille est faite pour la vie intime, pour le foyer, pour le ménage» (Gasparin
1876: 56). Méme si les auteur(e)s les plus proches de nous revendiquent une
formation plus solide pour les filles, la femme, une fois mere, devra alors se
consacrer a ses enfants et a son foyer. Il peut arriver que pour des raisons écono-
miques la femme doive travailler et cela est accepté si c’est une absolue néces-
sit¢ (Hoffmann 1910, Pieczynska 1898, Muret 1913), mais néanmoins la place
habituelle d’une mere reste la maison.

Cette position qui apparait a la lecture de nos auteur(e)s est confirmée par la
lecture de 1’article de Lynn Hunt (1987: 21-51) «Révolution et vie privée». Cet-
te auteure affirme en effet que c’est «au XIX¢ siécle que les femmes ont été relé-
guées dans la sphére privée comme elles ne I’avaient jamais été». Selon elle, les
femmes sont ainsi associées a leur «intérieur», a 1’espace privé, non seulement
parce que ’industrialisation a permis aux femmes aisées de ne se définir plus que
par lui, mais aussi parce que la Révolution avait démontré la possibilité d’un
renversement de 1’ordre établi entre les sexes.

Les femmes deviennent au XIXe¢ siécle le symbole de la fragilité qu’il faut
protéger du monde extérieur, le symbole du privé. Les bourgeois révent d’un
monde a leur image. Ils désirent convertir a leurs croyances les classes supé-
rieures (en leur faisant abandonner leur vie oisive) et les ouvriers (en leur appre-
nant a étre de bons travailleurs). La famille est posée comme cellule de base de
la société; cette conception est appuyée par des philosophes tels que Hegel et ses
Principes de la philosophie de droit ou Kant pour qui «la maison est le fonde-
ment de la morale et de I’ordre social. Elle est le coeur du privé, mais un privé
soumis au pere, seul capable de domestiquer les instincts, d’apprivoiser la fem-
me» (Hall 1987: 95).

A cela vient s’ajouter le mouvement du Réveil, mouvement religieux venu
d’Angleterre, qui veut «réveiller» I’église protestante et créer un nouveau mode
de vie, ou I’attention a la spiritualité serait constante et la maisonnée pratiquan-
te. Cette volonté des revivialistes trouve, selon Catherine Hall (1987: 53-87), sa
concrétisation matérielle dans la sé€paration progressive et la démarcation du
travail féminin et masculin. Les femmes ont peu a peu fait une profession de la
maternité et de la tenue de leur maison, a tel point que pour la premiere fois en
1851, le recensement général anglais eut I’occasion de mentionner une nouvel-
le catégorie: celle de «femme au foyer».

256 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



La bonne mere est dévouée et soumise

Pour nos auteur(e)s, la mere doit étre dévouée d’une part a son mari et d’autre
part a ses enfants. Cette tache est facilitée par le fait que la faculté d’abnégation
de la mere fait partie de sa «nature»; elle posséde certaines qualités particulieres
qui favorisent son dévouement, mais elle doit également étre consciente qu’il
est nécessaire qu’elle renonce a certains plaisirs pour étre une bonne mere. Ain-
si, en résumé, on peut dire que «la maternité humaine commence a l’oubli de soi;
en dega, il n’y a que la maternité animale» (Hoffmann 1910: 148). Mais les
sacrifices de la mere ne sont pas vains, car pour plusieurs auteur(e)s dont notam-
ment de Guimps (1862), Gasparin (1876) et Hoffmann (1910), ils sont le reflet
d’une volonté divine: la mere s’éléve en accomplissant ses taiches maternelles,
elle «transcende» sa condition humaine et son sacrifice sera récompensé dans un
autre monde. «Pour que le foyer soit heureux, il faut tout au moins un étre qui
s’oublie. S’il n’y en a pas, le bonheur s’enfuit. La, au contraire, ou la mere est
celle qui ne compte ni ses peines, ni ses pardons, ni ses sourires, oh! la joie y est
assurée: plus que la joie terrestre, la félicitée éternelle. Car Christ récompense»
(Hoffmann 1910: 60).

On peut dire que, d’'une maniere générale, malgré quelques percées fémi-
nistes notamment chez Pieczynska (1898) et Muret (1913), le discours de nos
auteur(e)s est empreint d’une vision rousseauiste de la femme: la femme est par
nature le «<complément» de I’homme et son existence lui est relativet. De méme,
la mere doit «naturellement» se dévouer a ses enfants et ceci est pour certam(e)s
auteur(e)s un «devoir divin». Elisabeth Badinter (1988: 342) développe aussi
cette idée en notant que si une mere ne sentait pas sa «nature» altruiste en elle,
on appelait couramment a 1’aide la morale qui commandait qu’elle se sacrifiat:
«Ce malheur dut étre plus courant qu’on voulait bien le dire puisque, a la fin du
XIXe siecle et au début du XX¢ siécle, on ne parlait plus de maternité qu’en
termes de souffrance et de sacrifice, omettant, lapsus ou oubli volontaire, de
promettre le bonheur qui eut dii naturellement en découler». De plus, ce n’est
pas un hasard, si a cette époque 1’enfantement dans la douleur est considéré
comme un «dogme absolu». La femme est destinée a une souffrance expiatrice
et sacrée. Et elle €levera ensuite ses enfants dans un total sacrifice d’elle-méme.

La bonne meére est une mere éducatrice

A travers la lecture des ouvrages choisis, nous sentons tres fortement I’impor-
tante mission qui est confiée a la mere: éduquer. La meére est dans les premiers
temps chargée principalement de 1’éducation morale de ses enfants, tiche
confiée par Dieu lui-méme et dont elle doit s’acquitter pour sa félicité future et
celle de ses enfants: «Voici une mission que Dieu vous a expressément confiée,
que personne ne peut accomplir si bien que vous, pour laquelle vous n’avez
qu’un temps bien court, et dont un jour vous aurez a rendre des comptes» (De
Guimps 1862: 23). Mais nous reviendrons sur cette notion de «comptes a
rendre» plus loin. Il est aussi demandé a 1a mere d’étre la premiere institutrice de

Education et recherche  20/1998/2 . 257



ses enfants. Ainsi de Guimps (1862) fournit dans son ouvrage toute une série
d’exercices «d’intuition et de langage» que la mere peut faire avec son enfant.
Pour ce role-1a, encore une fois, la mére est prédisposée par sa «nature» a le fai-
re: «Dans sa sollicitude, la mére sait allier I’amusement a I’étude, elle sait par-
ler le langage de son bébé, définir les choses simplement et pratiquement, en
montrant I’objet, en le faisant toucher, palper, décomposer, s’il le faut» (Vorlet
199: 208). De plus on sent monter, a travers nos ouvrages, une nouvelle mission,
celle «d’éducatrice de santé». La mere doit désormais transmettre les notions
modernes concernant I’hygiéne et la santé en général.

Suite a la lecture de ces ouvrages, on peut se demander pourquoi, tout a coup,
la responsabilité d’éduquer ses enfants incombe-t-elle a la mere?

Plusieurs facteurs, évidemment, entrent en ligne de compte. Tout d’abord,
nous assistons a cette époque a la naissance de la famille nucléaire, réduite aux
seuls pere et mere, et aux enfants. Cette nouvelle conception entraine, comme on
I’a vu, un partage clair des taches au sein de la famille: le pére travaille a I’exté-
rieur, la mere s’occupe de «son» intérieur. De plus dans cette société qui craint
la dénatalité, la dégénérescence de la race et les fléaux sociaux (tuberculose,
alcoolisme, syphilis), la famille est percue comme un «moyen essentiel de régu-
lation» (Perrot 1987b: 263). Et les théories de Rousseau sur I’amour maternel
vont étre utilisées dans un but également régulateur. Ainsi, comme le dit Cathe-
rine Serrurier (1992: 91): «Les leaders sociaux de cette époque se sont emparés
de ces idées pour en faire des lois puisqu’elles allaient si justement dans le sens
de leur désir de natalité, et aussi de hiérarchie entre hommes entre femmes,
donc d’ordre social.» 11 est en effet intéressant de noter que, comme le précise
Genevieve Heller (1979: 142), «on insiste sur la vocation domestique de la fem-
me au moment ou s’élaborent les revendications d’émancipation féminine»; ce
qui n’est probablement pas un hasard! On peut encore remarquer que le role
d’éducatrice de la mére était également soutenu par I’Eglise. Alors que I’ homme
est de moins en moins croyant, la femme souvent le demeure. Les hommes d’ E-
glise voient donc dans la mission éducative de la mére «un moyen de réagir
contre la déchristianisation masculine au XIXe siecle» (Kniebiehler & Fouquet
1980: 175).

Selon Elisabeth Badinter (1988: 285), les premieres a écouter les discours
masculins sur le devoir de la mere d’élever ses enfants furent les bourgeoises:

Ni pauvre, ni particuliérement riche, la femme des classes moyennes a vu
dans cette nouvelle fonction I’occasion d’une promotion et d’une émanci-
pation que [’aristocratie ne cherchait pas.

En acceptant de prendre en main [’éducation des enfants, la bourgeoise
améliorait son statut personnel, et cela de deux facons. Au pouvoir des
clés qu’elle détenait depuis longtemps (pouvoir sur les biens matériels de
la famille), elle ajoutait le pouvoir sur les étres humains que sont les
enfants. Elle devenait ensuite le pivot central de la famille. Responsable de
la maison, de ses biens et de ses dmes, la mére est sacrée «souveraine
domestique».

258 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



La maternité devient peu a peu gratifiante, car elle est chargée d’idéal. On
peut en effet étre sir que si les discours n’avaient porté que sur I’impératif
économique ou social de la maternité, peu de femmes auraient été prétes a
répondre a 1’appel. Mais les arguments évoqués ont une toute autre portée
comme on peut le voir dans nos textes mémes. Le vocabulaire employé est
souvent emprunté a la religion (on parle de «vocation maternelle» ou du
«sacrifice de la mere»), ce qui indique qu’un aspect mystique est attaché au
rdle maternel. «La mére est maintenant volontiers comparée a une sainte et on
prendra I’habitude de penser qu’il n’y a de bonne mére que de <sainte femme»
(Badinter 1988: 286). Le devoir divin est un autre argument de poids qui vient
indiquer aux femmes qu’elles ont 1a une «mission» a remplir en vue du salut
éternel. On peut voir que dans les textes qui nous intéressent cet argument est
dominant.

Néanmoins, il ne faut pas oublier la place importante que le pére du XIXe
siecle tient au sein de la famille. Il est le chef de la famille et il a plus de droits
que la mere sur ses enfants. Selon le code civil suisse de 1907: «Le pére et la
meére exercent en commun la puissance paternelle pendant le mariage. A
défaut d’entente, le pere décide.» (art 274). 1l semble donc, comme le précise
Yvonne Kniebiehler (1980: 180), que les méres aient la responsabilité de
I’éducation des enfants, mais n’en aient pas !’initiative. La meére n’est la
aussi que subordonnée au pere et elle éleve ses enfants selon les veeux de
celui-ci.

La bonne mére doit étre consciente de ses responsabilités
vis-a-vis de ses enfants...

La mere a une responsabilité immense sur le développement intellectuel et phy-
sique de son enfant; et cet état de fait découle de la maniere dont on se repré-
sentait I’enfant au XIXe siccle.

Pour la majorité de nos auteur(e)s, I’enfant lorsqu’il nait est une «terre vier-
ge». Son intelligence qui se développe peu a peu est «comme une cire molle qui
prend toutes les impressions; elle peut étre faconnée a volonté (...)» (Ellis 1895:
102). Cette notion n’évolue pas pendant toute la période qui nous intéresse; on
la retrouve telle quelle chez notre dernier auteur: «Le nouveau-né est un vrai
automate que I’on peut élever et fagonner dés le début» (Muret 1913: 21). L’en-
fant va se construire, selon les théoriciens de cette €poque, par simple imitation.
11 s’agit donc de donner le «bon exemple» qui va se fixer sous forme de «bonnes
habitudes».

Ainsi, puisque ’enfant se «pétrit» (Vorlet 1900: 65) et que «tout fait
empreinte» (Hoffmann 1910: 13), tout ce que dit, fait, voire pense la mere a
une influence sur son enfant. Par conséquence, 1’image de la mere idéale a tra-
vers nos ouvrages est celle d’une femme qui se «maitrise», toujours souriante
et gaie. La société va tenter de fixer cette image chez la femme, d’en faire une
«seconde nature», par la pression du jugement moral porté a la mere a travers
son enfant: étant donné la «nature» de 1’enfant, il dépendra entierement de sa

Education et recherche 20/1998/2 259



mere qu’il soit un criminel ou un grand homme, il sera donc pour la mere
I’embléme de ce qu’elle vaut, le miroir d’elle-méme. La mere sera ainsi jugée
a travers son enfant: «Puisque le destin physique et moral de celui-ci dépend
entierement d’elle, il sera le signe et le critére de sa vertu ou de son vice, de sa
victoire ou de son échec. La bonne mére sera récompensée et la mauvaise
punie dans la personne de son enfant» (Badinter 1988: 158). Ainsi la société
du XIXe siecle usera du jugement moral pour contraindre la meére a agir de
maniere adéquate. Les sanctions 1égales ne sont prises, contre la mere «immo-
rale», que lorsque les fautes sont jugées graves au vu des autorités. Dans la
majorités des cas, I’immoralité de la mere se verra sanctionnée, par exemple,
par un rejet du groupe dans lequel elle vit ou par une perte de logement. Le
jugement moral, porté a la mere, est donc un moyen de contrdle social des
plus puissants.

... et par extension, elle doit étre consciente de ses responsabilités vis-a-vis
de I’évolution de la société

La mere doit étre consciente de son influence immense qui s’étend, a travers ses
enfants, sur I’avenir de la soci€té dans son ensemble: «(...) ses enfants font par-
tie de la grande société humaine, et a leur tour, ils y joueront leur réle, soit en
bien, soit en mal, et cela presque toujours en raison directe de l’influence que
leur mére aura su prendre sur eux, dés leur plus tendre enfance» (Ellis 1895:
102). Et l1a encore, c’est une «mission», un «privilege» dont la mere doit étre
fiere.

C’est en fait, la «question sociale» qui est au coeur de ce discours. C’est en
effet au XIXe¢ siecle que ’on a pris conscience que la société était divisée en
classes sociales’ définissables par I’activité professionnelle. Cette époque est
également marquée par le passage de I’¢ére artisanale a 1’ére industrielle: la
population ouvriere est en pleine expansion dans les grandes villes. Paralléele-
ment, les tensions sociales montent, les gréves se multiplient; les ouvriers
deviennent une menace, on craint une révolte, voire une révolution. Tout un
réseau de sociétés philanthropiques vont alors se mettre en place et le modele de
la famille bourgeoise, en tant qu’unité familiale délimitée et codifiée, va étre uti-
lisé comme remede pour lutter contre le déreglement social.

Les femmes bourgeoises vont d’ailleurs étre particuliérement actives, notam-
ment dans les campagnes de lutte contre 1’alcoolisme qui est le grand fléau du
XIXe siecle. Elles vont se donner comme devoir d’éduquer les femmes du
milieu populaire. I est clair que ces femmes bourgeoises, comme 1’opinion
publique en général, lient «les capacités de I’épouse a gérer son foyer avec le
maintien de [’ordre public» (Pavillon & Vallotton 1992: 30). En fait, il nous
apparait aujourd’hui que ces femmes bourgeoises, qui souvent se disent «fémi-
nistes», ont été en fait «utilisées», au nom de 1’élévation de la femme, pour
reproduire I’ordre établi: «(...) les associations féminines romandes vont devenir
Uinstrument docile et efficace de la culture politique d’une droite en pleine
offensive, (...) malgré leur volonté explicite et réitérée de ne soutenir ni gauche,
ni droite» (Pavillon & Vallotton 1992: 23).

260 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



Ainsi la responsabilité immense de la mére sur 1’avenir de son enfant et sur
celui de la société, et par conséquent la crainte de «faire mal», vont la pousser a
s’en remettre a «ceux qui savent».

La bonne mere a foi en les médecins, penseurs, éducateurs de son époque;
son instinct, peu a peu, ne la guide plus.

Pour certain(e)s de nos auteur(e)s, «I’instinct naturel de la mere» n’existe plus,
il a été détruit par la société:

Les complications de notre état social, ses maximes reldchées, sa corrup-
tion, les systémes opposés qui s’y combattent, ont plus ou moins obscurci cet
instinct naturel de la mére, et souvent I’on rendu insuffisant pour la préser-
ver de ’erreur et du découragement. (...) C’est pourquoi (les meres) ont
besoin d’un guide qui leur rappelle les principes et qui leur fournisse les

moyens de ’oeuvre si importante qu’elles ont a accomplir (De Guimps
1862: 18-19).

Pieczynska (1898), quant a elle, exhorte les femmes a retrouver cet instinct
enfoui en elles. Pour d’autres, il n’a jamais existé. Par exemple pour Weith
(1912: 5-7), I’animal, a la naissance, a 1’instinct, «grdce auquel il sait, sans
[’avoir appris, donner a sa progéniture tous les soins qui lui sont nécessaires»,
alors que «I’homme, a sa naissance, ne sait rien. Mais il lui a été donné l’intel-
ligence pour apprendre, comprendre, s’instruire et se perfectionner.»

11 est intéressant de remarquer que les auteur(e)s qui affirment le plus claire-
ment que la mére ne sait pas s’y prendre avec son enfant sont les médecins ou du
moins les auteur(e)s de livres de soins (Galopin, Ellis, Vorlet, Weith, Muret). En
étudiant ces textes chronologiquement, on découvre que cette affirmation
devient de plus en plus claire. ’apogée dans la forme est atteinte par 1’ouvrage
du Dr Weith en 1912: tout le quotidien de la vie avec un enfant (bain, repas,
habillage,...) est expliqué a la mére. Il n’y a qu’une seule et unique maniere de
«faire juste»: celle pronée par le médecin.

Ce sont les découvertes de Pasteur (1880-5) qui vont donner aux livres de
«puériculture» (ce terme n’est véritablement employé que depuis 1900; la pre-
micere fois par le professeur frangais Adolphe Pinard) une théorie, une structure.
Dés lors, comme 1’explique Luc Boltanski (1969: 22): «Le moindre geste est
rationalisé, standardisé, décomposé. Aprés 1885 ou 1890 environ, il existe une
et une seule maniére légitime, conforme a la loi édictée par le corps médical,
d’accomplir chacun des soins qu’exige I’éducation d’un bébé.»

A travers ce type d’ouvrages, on ressent tres fort la volonté de régler, de stan-
dardiser la vie des meres. Et cette volonté s’inscrirait, comme on peut le voir
dans le livre de Geneviéve Heller (1979), Propre en ordre, dans une campagne
plus vaste de rationalisation des conduites ménagéres en général. Idée que Bol-
tanski (1969: 22) développe, lui aussi: la vie publique des bureaux, usines ou
administrations est réglée depuis le début ou le milieu du XIXe¢ siecle; des 1885,

Education et recherche 20/1998/2 261



«ce qu’il faut régler, dorénavant, c’est la vie privée, les multiples conduites qui
s’exercent dans l’intimité du foyer, derriére les murs des maisons d’habitation.
A «des maniéres d’agir habituelles» régies par la coutume, transmises par la
tradition, il faut substituer des regles, c’est-a-dire, dit Durkheim, «des maniéres
d’agir obligatoires, soustraites, en quelque mesure, a ’arbitraire individuel»
(La division du travail social).»

Et il n’est pas question que les meres se soustraient a ces ordres: «L’inobser-
vation de ces préceptes prépare a l’enfant une constitution débile qui laisse la
porte ouverte a toutes les maladies» (Vorlet 199: 83).

A travers ce type de discours, on fait croire aux meres qu’elles sont inca-
pables et qu’elles doivent étre «surveillées» comme le dit Muret (1913: 26).
C’est d’ailleurs a cette méme époque que 1’accoucheur va peu a peu entrer dans
un monde traditionnellement réservé aux femmes ; et les conditions de la nais-
sance vont en étre transformées. Au nom de I’hygiene et de la sécurité, la fem-
me va se retrouver de plus en plus seule face a lui. En outre, I’accoucheur va
imposer a la femme la position d’accouchement la plus commode pour lui et la
plus dépendante pour elle (couchée sur le dos); il va également utiliser des ins-
truments que les sages femmes, méme formées, n’ont pas le droit d’utiliser. Et
la volonté des femmes de ne pas souffrir, va renforcer la place des hommes lors
des accouchements - les sages-femmes n’ont pas non plus le droit d’administrer
des calmants - et elle va les rapprocher de 1’hopital. C’est ainsi que paradoxale-
ment, cette volonté des femmes de mieux maitriser leur propre corps les conduit
a dépendre de plus en plus du médecin.

La bonne mére est une bonne chrétienne

Pour tous les auteur(e)s, sauf les deux derniers, Weith (1912) et Muret (1913), la
mere doit étre chrétienne; les auteur(e)s n’envisagent déja pas qu’elle puisse
avoir une autre religion. Au siécle des missions et des colonies, les chrétiens
sont seuls dans la Vérité. Pour ces auteur(e)s, Dieu est a la base de tout; c’est
notamment Lui qui a créé le role de la mére et ses devoirs. Dans la plupart de nos
textes, on retrouve li€ aux termes de «maternité», de «dévouement» la notion de
«mission divine» de la femme et de la mere. On veut montrer a la mere qu’elle
trouvera un «développement transcendant»» dans 1’accomplissement de ses
fonctions d’épouse et de mere et qu’elle témoigne ainsi de sa vocation d’amour
et de son dévouement envers Dieu. La religion apporte ainsi un argument sup-
plémentaire pour pousser la meére a occuper la place que la société lui réserve. Et
cet aspect mystique de la maternité, comme je 1’ai déja évoqué plus haut, est
vraisemblablement un argument qui touche les meres. Il les valorise, donne un
sens a leur vie quotidienne et les éleve au-dessus de la condition humaine.
Mais pour bien s’assurer que la mere agisse comme la société le souhaite, les
auteur(e)s ajoutent a ce discours quelques menaces: Dieu a confié a la mére
I’éducation religieuse de ses enfants; le Salut de ses enfants dépend d’elle et un
jour, elle aura a rendre des comptes (Guimps 1862, Ellis 1895, Hoffmann 1910).
Dieu punit les meres qui n’agissent pas «comme il faut». Et cela souvent a tra-

262 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



vers leurs enfants: «Le bien qu’une mére eut pu faire retombera, si elle I’a négli-
gé, en malédiction sur ses enfants» (Hoffmann 1910: 226).

Quant aux deux derniers auteurs, la mere n’a aucun devoir divin a remplir, par
contre elle a des devoirs «scientifiques».

Dans la seconde partie du XIXe¢ siecle, la science fait des progres foudroyants
qui font croire a I’homme qu’il peut maitriser la nature. La science devient, pour
des millions d’hommes, une véritable religion en mesure de tout expliquer.
C’est I’enthousiasme pour les vertus de la raison, 1’analyse mathématique, le
mesurable. Ce rationalisme est volontiers antireligieux. A la suite de Darwin, les
biologistes attribuent a 1’homme une origine animale. La science rejette les reli-
gions révélées; on prétend que les Ecritures ne résisteront pas a une analyse
scientifique, on espére une humanité libérée de tout dogme. Plus tard, I’appari-
tion de la radioactivité et de la relativité vont annoncer la fin de I’univers ordon-
né et mécanique des scientifiques. Mais en attendant, il est fort probable que nos
deux derniers auteurs soient issus de ce mouvement scientifique et rationaliste;
la mere a ainsi des obligations «scientifiques» a remplir. Car, comme on 1’a vu
plus haut, la puériculture devient une science, réductible a un nombre limité de
regles précises, que 1’on peut enseigner, apprendre et appliquer.

La bonne mére est mére avant d’étre femme

Nos auteur(e)s ne s’arrétent pas tous et toutes sur ce sujet, mais on peut tout de
meéme dégager quelques idées générales.
D’une maniere globale, il ressort des textes choisis 1’'idée que la femme doit
choisir son époux comme futur pére de ses enfants. Ainsi, «une des premieéres
questions qui devra donc se poser en face d’une offre de mariage sera celle de
la santé, ou en d’autres termes, celle du droit que ’on peut avoir a fonder une
famille: Est-il pur I’homme qui demande a s’unir a votre enfant?» (Pieczynska
1898: 234). La femme doit donc choisir son époux en se positionnant déja com-
me future mere.

La conception du mariage émise par Hegel dans les Principes de la philoso-
phie du droit en 1821 est encore trés vivace chez nos auteur(e)s:

La famille est la garante de la moralité naturelle. Elle est fondée sur le
mariage monogame, établi par consentement mutuel; les passions y sont
contingentes, voire dangereuses; le meilleur mariage est le mariage
arrangé que suit l’inclination, non l’inverse. La famille est une construc-
tion raisonnable et volontaire, liée par de forts liens spirituels, la mémoire
par exemple, et matériels (Perrot 1987a: 94).

Pourtant de plus en plus nombreux sont ceux qui souhaitent concilier amour et
alliance, mariage et bonheur. Et d’une maniére générale, on n’impose plus un
mari a une fille. On la laisse presque toujours choisir entre plusieurs partis
(Kniebiehler 1991: 382). Néanmoins on se méfie toujours des mariages
d’amour: Gasparin (1876) fait appel a la raison dans le choix d’un époux; pour

Education et recherche  20/1998/2 263



Piecynska (1898) et Hoffmann (1910), le choix d’un mari est un acte réfléchi qui
doit se baser avant tout sur la santé du futur époux, car le but du mariage est
I’enfant. Ainsi méme si I’on laisse de plus en plus de liberté a la jeune fille dans
le choix de son conjoint, on souhaite qu’elle fasse un choix raisonné qui rejoint
le plus souvent celui de sa famille.

La jeune bourgeoise de cette époque ne sait bien évidemment rien de ce qui
I’attend pendant sa nuit de noces et qui ressemble le plus souvent a un «viol
Iégal»: «Il'y a un scénario type, répétitif, de la nuit de noces dans la bourgeoi-
sie, dont les composantes principales sont I’horreur, la douleur, la violence»
(Adler 1990: 35). Pourtant il est important de souligner que peu a peu les meres
de la toute fin du XIXe et du début du XX¢ siécle vont bouleverser cet état de fait,
révolutionner les moeurs, en commengant a parler a leurs filles d’éducation
sexuelle, dans la volonté que ces dernicres ne subissent pas le méme choc
qu’elles. On peut sentir cette volonté d’informer trés forte chez Aline Hoffmann
et chez Emma Pieczynska. Pour la premiere fois durant cette période de 1850 a
1914, les meres remettent en cause 1’ordre établi et passent outre au «qu’en dira-
t-on» — car évidemment, a cette époque, une fille «informée» est une fille moins
«pure»...

II1. Conclusion

Mettons maintenant a jour le consensus de base sur lequel repose le modele de
la bonne mere. Quelle(s) qualité(s) 1a mere doit-elle posséder pour étre considé-
rée comme une bonne mere?

Dévouement et responsabilité

A la lecture de nos ouvrages, le dévouement resort comme la qualité de base
pour étre une meére digne de ce nom. Le dévouement, car de cette valeur décou-
lent les comportements qui «font» une bonne mere et qui maintiennent 1’ordre
social établi: une mere dévouée restera a la maison pour s’occuper de son
foyer, elle sera attentive au bien-étre de son mari, a I’éducation de ses enfants,
elle écoutera ce que «ceux qui savent» ont a lui apprendre... Les auteur(e)s
insistent sur le dévouement «naturel» de la femme, ou sur le dévouement com-
me devoir divin. Et certain(e)s, comme on 1’a vu, font en sorte que la femme
fasse le choix de son dévouement; ce qui est le plus siir moyen pour qu’elle ne
se révolte pas.

Cette qualité essentielle est renforcée par une seconde trés importante: il faut
que la mere soit consciente de sa responsabilité dans 1’évolution de sa famille et
de la société. La mere est ainsi valorisée (elle se sent nécessaire) tout en restant
«sous controle»! En responsabilisant les meres, nos auteur(e)s les poussent sans
violence apparente, a agir selon les normes fixées par la société, a remplir les

264 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



roles choisis pour elles et a ne pas aller voir ailleurs sous peine de déchéance
pour les siens et, par extension, pour la société dans son ensemble...

Ainsi en liant «dévouement» et «responsabilité», ces auteur(e)s valorisent les
meres tout en justifiant leur place subordonnée. Et nos auteurs ne sont pas seuls
a tenir ce discours:

Forts de leur certitude, les idéologues du XIXe siécle profitérent de la théo-
rie de la mere «naturellement dévouée» pour étendre plus loin ses respon-
sabilités. A la fonction nourriciere, on ajouta I’éducation. On expliqua aux
femmes qu’elles étaient les gardiennes naturelles de la morale et de la reli-
gion et que, de la fagcon dont elles élevaient les enfants, dépendait le sort de
la famille et de la société. Et le peuplement du ciel! (Badinter 1988: 327-
328).

De cette fagon, la part de pouvoir que la société donne aux meres a cette
€poque, en leur confiant I’éducation des enfants, est limitée et mise au service
des hommes par le dévouement et 1a responsabilité: une mere «dévouée et res-
ponsable» n’usera pas inconsciemment de son pouvoir sur ses enfants; elle les
€levera «comme il faut»: selon les aspirations de son mari et les normes
sociales.

Exhortation de la «mére avant tout»

Que la glorification de la meére soit tellement vive a cette époque n’est pas un
hasard. Cette fin de siecle offre désormais aux femmes 1’acces aux études
(I’Université de Lausanne s’ouvre aux femmes en 1876 - douze ans apres celle
de Zurich et quatre avant celle de Genéve). Le capital scolaire est une part de
pouvoir que les femmes sont désormais en mesure de posséder. Mais, dans la
réalité, 1’acces a des postes importants va €tre semé d’embiches (a ce propos le
cas d’Emilie Kemplin Spyri® est exemplaire) histoire de prouver que faire des
études ne sert a rien - et d’autre part le role de maitresse de maison et le pouvo:r
de la mére vont étre valorisés a outrance. L’enseignement ménager qui com-
mence a se donner a cette époque-la (1880), suivi par I’ouverture des premieres
écoles ménageres, canalise les jeunes filles dans cette voie. De méme que le dis-
cours public qui dit que le destin de la femme est dans la maternité et le dévoue-
ment...

C’est vraisemblablement cette valorisation, cette exhortation grandiose de la
«mere avant tout» qui a pouss€ les femmes a entrer dans ce rdle. Peut-€tre y
voyaient-elles enfin une reconnaissance, une sorte de respect? Avaient-elles
paradoxalement, I’impression de prendre part plus activement au monde exté-
rieur? On reconnaissait enfin leur role; elles devenaient indispensables a la bon-
ne marche de la société. De plus, comme je 1’ai dit plus haut, la majorité des
auteur(e)s donnent en plus un aspect mystique au role de mere, faisant un devoir
divin de la maternité et un lieu de réalisation spirituelle du foyer.

Education et recherche 20/1998/2 265



L’aventure n’est pas loin...

Néanmoins il faut aussi essayer de dépasser la vision de la vie codifiée et sou-
mise des femmes du XIXe siecle pour voir également les changements qui
s’amorcent. Ce siecle est aussi celui qui a vu naitre le féminisme:

(...) ce siécle est le moment historique ou la vie des femmes change, plus
exactement ou la perspective de la vie des femmes change: temps de la
modernité ou est rendue possible une position de sujet, individu a part
entiére et actrice politique, future citoyenne. Malgré I’extréme codifica-
tion de la vie quotidienne féminine, le champ des possibilités s’agrandit et
I’aventure n’est pas loin (Fraisse & Perrot 1991: 14).

Et méme si la société fait tout pour circonscrire la puissance maternelle, cer-
taines femmes vont réussir a jouer avec ce role réducteur de «mere avant tout»
et avec le pouvoir qui I’accompagne. Soit comme on 1’a vu a propos de 1’éduca-
tion sexuelle, en modifiant doucement certaines régles établies, soit en tentant
d’obtenir d’autres pouvoirs dans I’espace social (par exemple en usant de leur
adme maternelle pour devenir institutrice ou pour diriger une association).

Et a la vue de ce début d’émancipation féminine, le discours de nos auteur(e)s
revét d’un peu de désespoir; cette valorisation de la meére apparait comme le
dernier soubresaut d’une société qui essaie, encore une fois, de domestiquer la
femme, en I’enfermant dans un «destin de femme» et en canalisant son énergie
vers le foyer.

...et pourtant...

Mais ce modele de «mere avant tout» ne fut pas un coup d’épée dans I’eau et
aujourd’hui encore on en retrouve trace dans notre inconscient collectif. Malgré
le choix des modeles existants, certains traits constituant celui de la bonne meére,
¢laborés au XIX¢ siecle, sont encore d’actualité pour une majorité d’entre nous.
Ne serait-ce pas le decalage entre les possnblhtes que la vie offre aux femmes et
ce modéle toujours présent qui fait dire 4 Elisabeth Badinter (1988: 380) que
«l’angoisse et la culpabilité maternelles n’ont jamais été plus grandes qu’en
notre siéecle qui se voulait pourtant libérateur» ?

Angoisse maternelle face a la responsabilité que revét toujours la mere quant
au développement de son enfant. La théorie psychanalytique de I’inconscient
(d’ailleurs élaboré pendant la période qui nous intéresse) a renforcé 1’idée de
responsabilité maternelle. Ainsi quotidiennement «si un enfant a de la difficulté
a apprendre a marcher, a manger ou a devenir propre, on en attribue générale-
ment la faute a la mére» (Price 1990: 151). Et plus généralement quelle mére ne
s’est jamais sentie jugée a travers le comportement de son enfant?

Culpabilité maternelle face a I’'impression d’abandonner ses enfants pour
aller travailler, pour mener une carriere. Ce qui s’ébauchait au si¢cle passé s’af-
firme aujourd’hui: il est acquis que certaines meres doivent travailler, poussées

266 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



par des raisons financicres, celles qui reprennent le travail pour le plaisir sont
moins bien jugées.

Ainsi, 1’1déal de la bonne mere n’a pas beaucoup évolué; et de ce fait les
attentes sociales envers les meres actuelles sont, en grande partie, les mémes
qu’il y aun si¢cle... Les lois se modifient, les €coles et la plupart des professions
s’ouvrent aux femmes, mais les mentalités ont de la peine a suivre. Le «malai-
se» perceptible dans la vie des meres d’aujourd’hui résulte de cette incompati-
bilité entre les possibilités existentielles de la femme et le modéle de la bonne
mere en vigueur dans notre société. Et ce malaise persistera tant que «mere
avant tout» sera synonyme de «bonne mere».

Notes

I A ce propos, la pédagogue italienne Elena Belotti (1973) a dénoncé la maniére dont I’en-
fant est conditionné pour se comporter selon les stéréotypes propres a son appartenance
sexuelle.

2 Cette expression est tirée du cours a la Faculté de Psychologie et des Sciences de I’édu-
cation, a Geneve, de M.A. Munari «Introduction a la psychologie de 1’éducation» du 16
novembre 1987 intitulé «I’invention de I’enfance». Philippe Aries (1973) a montré
qu’une longue évolution fut nécessaire pour que s’ancre réellement le sentiment de I’en-
fance dans les mentalités. Selon Geneviéve Heller (1988), I’enfance est véritablement
reconnue comme une étape spécifique de la vie a partir du moment ou la loi interdit
d’employer des enfants en fabriques (en Suisse en 1877).

3 La Famille est un journal fondé en 1860 par Georges Bridel (1818-1889), éditeur, et
Adam Vuillet (1814-1892), directeur de 1’école supérieure pour jeunes filles de Lausanne
entre 1854 et 1884 et auteur de plusieurs ouvrages d’histoire et de géographie.

Pour plus de détails, lire le cinquiéme chapitre de I’Emile (1762), Sophie ou la femme.
C’est en 1848 que Karl Marx publie Le Manifeste du Parti Communiste.

Niece de Johanna Spyri, auteure d’Heidi, Emilie Kemplin-Spyri est la premié¢re femme au
monde a €tudier le Droit. A la fin de ses €tudes, elle se voit refuser sa patente d’avocat par
les autorités zurichoises, malgré une theése remarquée. En 1888, elle pose alors sa candi-
dature pour la chaire de Droit romain devenue vacante et essuie un nouveau refus qui la
pousse a émigrer au Etats-Unis ou elle fonde le First Women Law College. En 1891, elle
rentre a Zurich et obtient un poste de Privatdocent a la faculté de Droit grace au soutien
du directeur de I’instruction publique. Mais ses auditeurs sont trop peu nombreux pour
qu’elle puisse vivre de ce travail (a cette époque, le salaire des professeurs dépendait du
nombre d’étudiants qui suivaient le cours). Aprés avoir tenté sa chance en Allemagne, a
bout de ressources psychiques et financiéres, elle entre dans un asile psychiatrique bélois;
elle y finira ses jours, non sans avoir cherché en vain un emploi de domestique pour hono-
rer ses dettes (tiré de Pavillon & Vallotton 1992:12).

Education et recherche 20/1998/2 267



Bibliographie

A. Ouvrages analysés (par ordre chronologique)

De Guimps Roger (1862). Le nouveau livre des méres. Lausanne/Paris: Bridel/Durand.
Galopin Charles (1874). L’hygiéne des bébés, conseils aux petites mamans. Lausanne: Corbaz.
de Gasparin Agénor (1876). La famille, ses devoirs, ses peines et ses joies. Paris: Lévy.
Umphelby M.E.L. (1882). L’enfant; dédié aux méres. Vevey: B.Caille & Cie.

Ellis Marianne (1895). Nos bébés; conseils aux méres. Lausanne: Bridel.

Pieczynska Emma (1898). L’Ecole de la Pureté. Paris: Fischbacher.

Vorlet Louis (1900). Conseils aux méres de famille. Payerne: Itten.

Hoftmann Aline (1910). Le livre des méres. Lausanne/Paris: Bridel/Fischbacher.

Weith Auguste (1912). Cours de puériculture. Lausanne: Martinet.

Muret Maurice (1913). Quelques notions élémentaires d’Hygiene Maternelle et Infantile.
(conférences faites a la Maison du Peuple de Lausanne en 1909). Lausanne: Payot.

B. Ouvrages cités

Adler Laure (1990). Secrets d’alcéve, Histoire du couple 1830-1930. Bruxelles: Complexe.

Atriés Philippe (1973). L’enfant et la vie familiale sous I’Ancien Régime. Paris: Seuil (coll.
points).

Badinter Elisabeth (1988). L’amour en plus; Histoire de [’amour maternel (XVII¢-XX¢
siecle). Paris: Le livre de Poche.

Balandier Georges (1985). Anthropologiques. Paris: Poche.

Berger Peter L. (1973). Comprendre la sociologie. Paris: Centurion.

Boltanski Luc (1969). Prime éducation et morale de classe. Paris: Mouton.

Chaponniere Martine (1988). Introduction. In: Textes d’appui du cours: «Problémes posés a
I’éducation par la transformation du réle social de la femme» (1988-89). Université de
Geneve: Centrale des Polycopiés.

Fraisse Genevieve & Perrot Michelle (1991). Ordres et libertés. In: Duby Georges & Perrot
Michelle. Histoire des femmes. Tome 4: Le XIXé siécle. Paris: Plon, pp 13-18.

Haenssler Klinke Véronique (1994). Mére avant tout. Le modéle de la bonne mére a travers
dix ouvrages de «conseils aux méres» du canton de Vaud parus entre 1850 et 1914.
Mémoire de licence. Genéve: Faculté de Psychologie et des Sciences de 1’Education.

Hall Catherine (1997). Sweet home. In: Ariés Philippe et Duby Georges. Histoire de la vie pri-
vée. Tome 4. Paris: Plon, pp 53-87.

Heller Genevieve (1979). Propre en ordre; habitation et vie domestique 1850-1930.
L’exemple vaudois. Lausanne: En Bas.

Heller Geneviéve (1988). Tiens-toi droit! L’enfant a I’école primaire au X1Xé siecle: espace,
morale, santé; I’exemple vaudois. Lausanne: En Bas.

Hunt Lynn (1987). Révolution et vie privée. In: Ariés Philippe et Duby Georges. Histoire de

268 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



la vie privée. Tome 4. Paris: Plon, pp. 21-51.

Kniebiehler Yvonne & Fouquet Catherine (1980). L histoire des méres du Moyen-age a nos
Jours. Paris: Montalba.

Kniebiehler Yvonne & Fouquet Catherine (1983). La femme et les médecins. Paris: Hachette.
Moscovici Serge (1972). La société contre nature. Paris:UEG, coll «10/18».

Pavillon Monique & Vallotton Frangois (1992). Lieux de femmes dans [’espace public: 1800-
1930. Lausanne: Université de Lausanne, Faculté de lettres, section d’Histoire.

Perrot Michelle (1987a). La Famille triomphante. In: Aries Philippe & Duby Georges. His-
toire de la vie privée. Tome 4. Paris: Plon, pp 93-103.

Perrot Michelle (1987b). Drames et conflits familiaux. In: Ariés Philippe & Duby Georges.
Histoire de la vie privée. Tome 4. Paris: Plon, pp 263-285.

Price Jane (1990). La psychologie de la maternité. Québec: Le Jour.
Serrurier Catherine (1992). Eloge des mauvaises meres. Paris: Epi.

«Vor allem Mutter»: das Modell der «guten Mutter»
wie es aus einer Analyse von zehn Ratgebern

fur Mitter hervorgeht, die zwischen 1850 und 1914
im Kanton Waadt erschienen sind

Zusammenfassung

Das 19. Jahrhundert verdndert das Leben der Miitter grundlegend. Es wird zu
ihrer Hauptaufgabe, die Kinder zu erziehen und durch sie die Gesellschaft von
morgen zu schaffen. Diese doppelte Verantwortung hat zur Folge, dass kiinftig
das Leben der Miittern streng kontrolliert wird. Dieser Artikel basiert auf einer
Forschungsarbeit iiber die soziale Konstruktion des Modells der «guten Mutter»
im 19. Jahrhundert. Ergeben und unterwiirfig, ihrer Pflicht bewusst, so wird die
ideale Mutter dargestellt. Die Gesellschaft wird das «vor allem Mutter-Modell»
in einem Appell an die Mutterpflichten dazu benutzen, um den aufkommenden
Feminismus zu unterdriicken und den Zugang der Frauen zum Universitétsstu-
dium zu erschweren. Die gesellschaftliche Ordnung so noch einige Jahrzehnte
erhalten bleiben. Dieses Ideal existiert immer noch in unserem kollektiven
Unterbewusstsein und beeinflusst noch negativ das Leben der Miittern von
heute.

Education et recherche 20/1998/2 269



«Anzitutto madre»: il modello della «buona madre»
analizzato in dieci libri di consigli
per le madri pubblicati tra il 1850 e il 1914 nel Canton Vaud

Riassunto

L’ottocento ha modificato radicalmente la vita delle madri affidando loro il
compito di educare i figli e cosi di creare la societa di domani. Questa doppia res-
ponsabilita ha come conseguenza un controllo severo della loro vita.

Questo articolo si basa su un lavoro di ricerca sulla struttura sociale del
modello della «buona madre» nel secolo scorso. Devota, sottomessa e consape-
vole dei propri doveri, questa era la madre ideale dell’epoca. La societa utilizzera
questo modello della «madre anzitutto» in una grandiosa esortazione dei suoi
doveri al fine di reprimere il femminismo e rendere difficile gli studi accademi-
ci per le donne. In questo modo si assicura il mantenimento dell’ordine sociale
ancora per alcuni decenni. Questo ideale aleggia ancora nel nostro subcosciente
collettivo e condiziona negativamente la vita delle madri di oggi.

«Mother above all»: the model of the good mother
as seen through the analysis of ten guides for mothers
published between 1850 and 1914 in the canton of Vaud

Summary

The 19th century is going to shake up the lives of mothers. Their main duty
becomes to educate their children and through them to create the society of the
future. This double responsability implies that the lives of mothers will be strict-
ly controlled.This article is based on a research concerning the social construc-
tion of the model of the «good mother» in 19th century. Devoted, submissive,
aware of her responsability, this was the image of the perfect mother at this time.
Society is going to use the «mother above all- model» in a grandiose discorse
concerning her duties, to counter upcoming feminism and the opening of uni-
versities to women. The social order is thus maintained for a few more decades.
This ideal is still present in our collective unconscious, influencing today’s
mothers in a rather pernicious way.

270 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



	"Mère avant tout" : le modèle de la bonne mère à travers dix ouvrages de "conseils aux mères" du canton de Vaud parus entre 1850 et 1914

