
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 20 (1998)

Heft: 2

Artikel: Von delikaten Unterscheidungen im pädagogischen Umgang mit Kunst

Autor: Mollet, Li

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786237

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von delikaten Unterscheidungen im
pädagogischen Umgang mit Kunst

Zu Klaus Mollenhauer:
Aspekte der Lehre -

Bildungshistorische Belehrungen durch Kunst1

Li Mollet

Zum voraus

Pädagoginnen und Pädagogen sind in der selten glücklichen Lage, der
erziehungswissenschaftlichen Neugier nahezu unbegrenzte Anreize zu gewähren.
Das geschieht nicht ohne Anleihen, wie Klaus Mollenhauer in seinem Text
«Aspekte der Lehre - Bildungshistorische Belehrungen durch Kunst» deutlich
macht. Das Bearbeiten von Befunden in nicht-pädagogischen Fachbereichen
verbindet sich mit der Hoffnung, dass «die Verknüpfung des pädagogischen
Interessens mit diesen Materialien unserer Kultur» zu einer «allmähliche(n)
Erweiterung der Problemstellung unseres Fachs» (Mollenhauer 1986, 11)
sowohl in historischer Hinsicht wie aus gegenwärtigem Blickwinkel möglich
werde. Das Suchen nimmt in Kauf, dass Umwege notorisch nicht sofort ans Ziel
führen, dafür mit umso mehr Erfahrung aufwarten; es steckt zudem das Feld für
eine seismographische Beschreibung des Zustands unserer Kultur aus pädagogischer

Sicht (ebd., 10), für ein Wissen, das sich diesbezüglich verpflichtet
weiss, und das aus der fachlichen Peripherie im Zentrum potentiell Revisionen
anzuregen vermag: Wenn in der Kunst Darstellungen von pädagogischen Motiven

gezeigt werden, welche die von der erziehungswissenschaftlich dargestellten
Form «kritisch zum Gegenstand» machen, liegt es nahe, die Abweichung

primär mit der Sinnenzugänglichkeit des Kunstwerks zu begründen, aber das
trifft nur einen Teil der Tatsachen, wie ich im Folgenden zu zeigen versuche.
Wenn andererseits das Kunstwerk eine zur pädagogischen Theorie unterschiedliche

Qualität der Lehre repräsentierte, müsste dies für die Wissenschaft der
Pädagogik von Interesse sein. Was sich in diesem Fall zuallererst als Entlarvung
der eigenen Disziplin und damit für nicht geringe Verärgerungen verantwortete,
scheint doch den Vorteil auf seiner Seite zu wissen: Das Verhältnis Ästhetik und
Pädagogik kann unerschöpflich erforscht werden, ohne dass sich das Thema

196 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



evidenterweise abnützt: Zum einen werden fortwährend neue Kunstwerke und
damit neue Herausforderungen an die interpretative Sprache der Pädagogik
produziert, zum anderen gilt es, die immer nachwachsenden Generationen und
deren Anrecht auf Erziehung und Bildung gerade in Sachen Ästhetik
erziehungswissenschaftlich zu bedenken, und drittens scheint das Bildartige der
Sprache zur unverdrängbaren Konkurrenz zu erwachsen, und die Zukunft wird
klären, wieweit die Macht des Bildes diejenige der Sprache entkräftet -
hinreichende Gründe, sich in Anlehnung an die Kunst bildungs- und erziehungstheoretischen

Fragen anzunehmen.
Im folgenden versuche ich, Klaus Mollenhauers Vortrag2 mittels systematischer

Bezüge zu kommentieren. In einem zweiten Schritt fokussiere ich «die
Lehre» und beschreibe, mit Rücksicht auf die historische Kunsterziehung und
Joseph Beuys, die traditionellen pädagogischen Wirkungsannahmen von Kunst,
und drittens interessieren mich die Abweichungen in der Kunst des 20. Jahrhunderts

und die daraus folgenden Irritationen für die Pädagogik am Beispiel eines
Bildes von Magritte.

1. Exercices systématiques

1.1 Von Gewichtungen

Das Verhältnis von Pädagogik und Kunst zeichnet sich durch verschiedene
Perspektiven aus, die sich unter Umständen gegenseitig widersprechen. Die Frage
nach der Macht, Rang und Rolle von Kunstwerken als Gegenstände
erziehungswissenschaftlicher Forschung ist sowohl historiographisch wie gegenwartsdiagnostisch

aufschlussreich: Verstehen wir diese als Darstellungen über, von, für,
der oder als Erziehung? Wie behandeln wir Kunstwerke in Verbindung mit unseren

Erwartungen an sie als Objekte der Bildung? Das Primat der Pädagogik
vorausgesetzt, wie dies die traditionelle ästhetische Erziehung und Bildung favorisiert,

erfährt die Kunst (vermutlich auch die Musik) eine eindeutige Gewichtung:
Sie wird zur Funktion des Guten gemacht und erfüllt den Anspruch, Mittel zum
Zweck zu sein; hierin ist die pädagogische Verwendungsart beinahe unlimitiert.
Kämen wir aber zur Einsicht, dass die Kunst höher zu bewerten ist als die Pädagogik,

und einigten wir uns darauf, dass das Ästhetische omnipräsent, ubiquitär und
weitgehend bestimmend ist in unserer Lebenswelt3, erwüchse der Welt der Ästhetik

ungeheure Macht; sie wäre von «Terror ununterscheidbar»4 und damit unbedingt

erziehungs- und bildungsrelevant. Nicht minder harmlos sowohl aus
pädagogischer wie künstlerischer Sicht ist die Verstehensart, welche die
Unterschiede und Unterscheidungen zwischen Kunst und Pädagogik wie zwischen
Erziehung und Bildung verwischt. Vor dem Hintergrund einer projizierten Identität
von Mensch, Kind und Künstler werden alle zu Kunstschaffenden. Daran
anschliessend lässt sich Arbeit an sich als kreative Tätigkeit verstehen. In diesem
Diskurs scheinen pädagogische Absichten mit den Wirkungserwartung von Kunst

Education et recherche 20/1998/2 197



übereinzustimmen und als diese verstanden zu werden; die ambitiösen Ganzheitsoder

Einheitsoptionen kommunizieren ihre Information, deuten sie in der je eigenen

Sprache, und tendieren auf politische Besetzungen. Das zeigt sich eindrücklich,

wenn Unterrichtende ihre Arbeit als künstlerische Tätigkeit verstehen, oder
wenn Kunstschaffende ihre Kunst mit moralischen bzw. erzieherischen Motiven
rechtfertigen (Vgl. Joseph Beuys der Erzieher5). Aber wie kann man sich erklären,
dass sich bildende Künstler, sofern sie abbilden, darstellen oder symbolisieren,
moralischer und politischer Botschaften bedienen und als Bild übermitteln (z.B.
Klaus Staeck, Hans Haacke)? Werke dieser Art zeigen die Geste, die seit dem
kinderfreundlichen Zwang zu gewaltlosem Sollen (Langewand 1990) traditionell der
praktischen Pädagogik eigen ist: In ästhetischer Weise zum Wahrnehmen, Sehen,
Anschauen oder (Hören?) von bestimmten Inhalten zu nötigen. Im Grade ihrer
semantischen Klarheit verführen, überreden und erziehen uns diese Kunstwerke
im modernem Sinne von Erziehung. In diesem Zusammenhang scheinen pädago-
gisch-ikonographische Motive verständlich: Wenn die Kunst, wiewohl aus ungleichen

Bedingungen und Bezügen, ähnliche Absichten bildhaft darstellt, wie sie
traditionell der pädagogischen Praxis zu tun auferlegt sind, entdecken wir unschwer
Figurationen, die sich im erziehungswissenschaftlichen Diskurs thematisch
wiederfinden. Klaus Mollenhauer widmet sich im vorliegenden Vortrag einer
Auswahl von Kunstwerken mit pädagogisch-ikonologischen oder -ikonographischen
Motiven. Sein eigentliches Interesse gilt der Darstellung des kulturellen Wandels
der Lehrgeste im Bild. Der Text ist nicht frei von Provokation: Hätte die Wissenschaft

der Pädagogik das Primat vor der Kunst, dürften wir von ihr Beschreibungen

innovativer Lehrgesten erwarten, für deren Darstellung allerdings bis vor
etwas mehr als hundert Jahren die Kunst hätte beauftragt werden können. Traute
man der Kunst die Darstellung unbekannter, also neuer pädagogischer Motive zu,
die über den Lehrprozess Aufschluss geben, täte die erziehungswissenschaftliche
Forschung gut daran, genau hinzuschauen. Wenn Kunst und Pädagogik als
Lehrgestalt in Abbildung und pädagogisch-theoretischer Darstellung ineinander überführt

würden, erschöpften sich sowohl Differenz wie Konkurrenz. Das wäre im
eigentlichen Sinn das Fazit phänomenologisch orientierter Theoriebildung.

1.2 Vom Aspekt

Im Zusammenhang mit pädagogischer Ästhetik ist es ratsam von Aspekten zu
reden. Die entschärfende Rede vom Aspekt erklärt sich aus der Tatsache, dass
wir etwas als etwas sehen.6 Sie berücksichtigt sowohl die Absicht im Kunstwerk

wie die individuelle Bedingung der Rezipierenden. Dass die Spezialistinnen
und Spezialisten im Feld der Pädagogik eher als andere einen Bildaspekt wie

die Geste als Geste des Lehrens oder der Lehre verstehen, kann nicht eigentlich
erstaunen. In der Sprache der Pädagogik erklärt sich die Verwendung der
Begriffe aus dem kontextuellen Sprachspiel. Begriffsgeschichtlich meint «der
Gestus» (lateinisch), eine Gebärde, eine Körperbewegung beim Sprechen, die
Bewegung der Hände. Im Motivrepertoire der Pädagogik gehört der Zeigefinger
hier ebenso dazu, wie das paternale Geneigtsein. «Die Lehre» ist im bildungs-

198 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



und erziehungstheoretischen Vokabular ein zentraler Begriff. Sie meint
Unterweisung, Belehrung, Lehrmeinung, Anleitung, Wissen und Kenntnis vermitteln,
was wir Unterricht nennen. Die Rede vom Aspekt der Lehre und vom Gestus im
Kunstwerk widmet sich jedoch einer ungeklärten Beziehung eines ästhetischen
Zeichens oder Symbols im Kunstwerk zum Repertoire pädagogischer Begriffe
und deren traditionellen, bzw. fachlichen Bedeutungen. Pädagogische Interpretationen

von Kunstwerken schliessen einerseits an das Wissen an, das sich mit
dem kontextuellen Sprachspiel verbindet und stützen sich anderseits auf eine
Oberflächensicht der ästhetischen Dinge. Dabei kann es immerhin geschehen,
was in des «Kaisers neue Kleider» dafür sorgt, dass alle bis auf eines sich von der
Sprache als Kunst der Überredung täuschen lassen und Dinge zu sehen glauben,
die sie nicht sehen sollten. Die Umkehrung müsste auch passen: Mehr zu sehen
als wir benennen können, ist gleichsam eine Alltagserfahrung: 1st es nicht
trivialerweise wahr, dass es mehr Phänomene als Wörter gibt?

1.3 Zur Ikonographie des Pädagogischen

Die Werke von Gislebertus bis Kabakow beseitigen einige Zweifel: Die Darstellung

der «moralisch rechtfertigungsfähigen Ordnung unserer Welt»7, von
psychologischem Leiden als Folge von Glauben an ideologische Wahrheit, die
fiktive Darstellung von der«Vermittlung überlieferter Deutungen» (Mollenhauer,
ebd.) und von Bezügen antiker Philosophen und Schriften als Übereinstimmung
von Darstellung und Malkultur bei Raffael, die Darstellung der humanistischen
Erweiterung des Wissens durch die aufkommenden empirischen Forschungsmethoden

als Bild für «erfahrungswissenschaftliche Stützung dessen, was wir zu
wissen vermeinen» (ebd.), das Bild vom Kind als Indiz für das aufkommende
Interesse am Kind und dessen Bildung, die wir als Resultat «erfahrenen
Wissens» verstehen können, wie das undurchschaubare Objekt, der opake Kubus
als Symbol für die Rätselhaftigkeit und Verschlossenheit der Dinge an sich, an
welcher sich sowohl die Erfahrung wie das Wissen prozesshaft abarbeiten, sind
pädagogisch verdächtig, um das Leichteste zu nennen, sie gehören zum Repertoire

der pädagogischen Ikonographie; ihre Motive verweisen auf einen pädagogischen

Standard: Erziehung ist und war schon immer an Normativität und
damit an ein Sollen gebunden. Aber heisst das auch, dass die Bilder und Objekte

im Hinblick auf pädagogische Historiographie repräsentativ sind? Wie verhält
sich letztere zur eher narrativen Wiedergabe von Kunstgeschichte, wie sie
Mollenhauer darstellt?

1.4 Vom Bild als Erziehung

Wenn wir die Erziehung aus dem traditionellen Bezug zwischen zwei Personen
befreien, darf man sich die Sollensaufforderungen denken als ein Geschehen,
das von einem Objekt oder einem Bild ausgeht. Prozesse dieser Art «provozieren

nicht nur die Vernunfttätigkeit des Betrachters/Lesers/Hörers, sondern

Education et recherche 20/1998/2 199



zugleich auch dessen Sinnestätigkeit» (Mollenhauer 1986, 10). Die pädagogischen

Sollensstimuli im Bild zeigen sich exemplarisch anhand der traditionellen
Schulwandbilder: Sie repräsentieren nicht nur die erzieherischen Wirkungsannahmen

pädagogischer Auftragskunst klar und eindeutig; ihre Didaktik zeigt,
was wie gesehen und verstanden werden soll.8

Dass Bilder eine Wirkung haben, entspricht einem allgemeinen, um nicht zu
sagen öffentlichen Konsens. Wir leben mit einer bebilderten, ästhetisch-erregten
Welt, und sie scheint unausreizbar interessant, wenn nicht gar mächtig, nur so
kann man sich ihre Konjunktur und unsere Aufmerksamkeit für sie vorstellen.
Wir haben uns an ästhetische, vorwiegend bildhafte Aufforderungen gewöhnt.
Wäre nicht mindestens Gewöhnung an ästhetische Sollensstimuli im Spiel,
würden keine Plakatwände die Strassen aufheitern oder veranstalten, würden
unsere Massenmedien längst Konkurs gemacht haben. Im didaktischen
Arrangement der Bilder spiegeln sich die zivilisatorischen Veränderungen und die
normativen Standards unserer Zeit. In dem Masse, wie sich die ästhetischen
Objekte bzw. Bilder unser bemächtigen, verdrängen sie die reale erlebbare
Wirklichkeit. Der Grad ihrer Wirksamkeit ist als Folge und Anlass zu ästhetischer

Erziehung zu verstehen.
Das Bildartige ist zu einem kulturellen Paradigma aufgerückt. In der pädagogischen

Literatur ist es Klaus Mollenhauers Verdienst, unermüdlich die
erziehungswissenschaftliche Aufmerksamkeit auf kunst- und kulturhistorische Tatsachen

verwiesen zu haben, mit dem unmissverständlichen Anliegen, dass sie
pädagogisch-theoretische und pädagogisch-historiographische Beachtung
verdienen.

1.5 Von der Sprache der Pädagogik

Mit interpretativen Äusserungen über das Bild nehmen wir an einem weiteren
kulturhistorischen Paradigma teil: Die Differenz zwischen Bild und Sprache
bleibt dabei unhintergehbarer Hintergrund.9 Es kann darum nicht eigentlich
erstaunen, dass in Analogie zu einer allgemeinen Sprachwissenschaft keine
Wissenschaft vom Bild entstanden ist. Und doch haben gerade linguistische
Analysen der Sprache das Bildhafte ins Licht theoretischen Interesses gerückt.

Das bringt Vorteile - um mit Botho Strauss (1997, 96) zu reden: «Es entkräftet
die Sprache, wenn es keine Worte mehr gibt, die um des Unaussprechlichen

willen gesprochen werden. Sprache, die ihre Not nicht kennt, ist beim
Menschen ein Äusscheidungsprodukt unter anderen geworden». Positiv formuliert:
Es kräftigt die Sprache, wenn sie versucht, das Unaussprechliche, nicht
Sagbare, vielleicht auch nur das Bildhafte um seiner Bildhaftigkeit willen in alltäglichen

oder fachlichen Begriffen zu formulieren. Interpretieren ist genau dieses
Bemühen. Interpretation in pädagogischer Absicht hat aber vermutlich zur
Folge, dass die ästhetische Beschreibung unvermeidlich in die normative Sphäre

der Sprache der Pädagogik überführt wird.10 Könnte nicht gerade das pädagogische

Reden über Kunst uns die Kunst vergessen lassen? Folgen wir Wünsche
(1993), scheint jedes pädagogische Motiv im Bild einem Vorfahren, Zeitgenos-

200 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



sen oder Nachfahren in der pädagogischen Reflexion zu entsprechen. Und
umgekehrt, scheint jede pädagogische Reflexion mit einer bildhaften Darstellung

zu korrespondieren. Wir können also vermuten, dass aktuelle Darstellungen
pädagogischer Motive Gegenwartsdiagnosen zulassen mit der Einschränkung,
dass sie sich weder immer «bewarheiten», noch bewahrheiten." Aber was
bewirken pädagogische Ikonographien und was entzieht sich ihnen, wenn «die
Sprache der Erziehung Begriffe weniger auf Theorien als auf Vorstellungen
(bezieht), die sich bildlich deuten lassen» (Oelkers)?12 Der Einbezug von
kontextbezogenem Wissen könnte und müsste die Befunde klären oder stützen.

2. Pädagogische Wirkungswünsche

2.1 Zur historischen Kunsterziehungsbewegung

Die pädagogische Reflexion hinsichtlich der Lehre, die «in der Frage besteht,
welche Lerngewissheiten sich einstellen könnten, wenn das Erfahrungsinteresse

des rezipierenden oder reproduzierenden Subjekts nicht auf Theorien,
Lehrmeinungen, Wissensbeständen konzentriert ist, sondern auf das phänomenal
Gegebene»13, «outet» sich meiner Meinung nach als eine der möglichen
Anschlussfragen an die traditionelle europäische Kunsterziehungsbewegung; es

fragt sich einerseits, ob sich mit ihr die kunsterzieherische Instrumentalisierung
und Idealisierungstendenz von Kunst wiederholt, und wieweit andererseits
Lerngewissheiten an das phänomenal Gegebene delegiert werden können.

Folgt man der Beschreibung Richters, den Beschwörungen Langbehns, den
praxisorientierten Anstrengungen von Lichtwark, Götze und Wolgast, der
historischen kunsterzieherischen Avantgarde in Deutschland, lassen sich mit Kunst
und der in sie projizierten Wirkungen nicht nur schul- und volkspädagogische
Anliegen propagieren; die Erwartungen überspannen den pädagogischen Rahmen

bei weitem: Ein «neue(s) kunstverklärte(s) Leben» (Richter 1909, 257) ist
anvisiert, die «Emporbildung aller menschlichen Kräfte»14 und die vollkommene

Durchdringung von Kunst und Leben als Folge der Geschmackserziehung
erstrebt. Die Projektionen hinsichtlich Kunst und ihrer erzieherischen Wirkungen

steigern sich zur Formulierung, dass im Umgang mit ihr der «Mensch selbst
ein Kunstwerk» wird (Ziegler, zit. nach Richter 1909, 53). Allgemein formuliert:

Lebensreformerische, gesellschaftsverändernde und politische Optionen
und die darauf bezogenen pädagogischenAbsichten legen fest, was das rezipierende

Subjekt im Umgang mit Kunst zu verstehen hat; sie definieren die der
Kunst auferlegte Erziehungsmaxime. Wer die Kunst zur Funktion von Erziehung

macht, selektioniert die Art der Kunstwerke: Sie sind ausnahmslos im
abbildenden, darstellenden und symbolisierenden Spektrum zu finden.15 Das
kann man auch kritisch sehen: Nicht nur wird das zeitgenössische Kunstschaffen

negiert, das im Rahmen von künstlerischen Standards für die Fortsetzung
der Kunstgeschichte sorgt, die «sozialen Differenzierungen, Prozesse der öko-

Educalion et recherche 20/1998/2 201



nomischen und politischen Rationalisierung» sowie «kulturelle und mentale
Wandlungen, die ausserhalb der pädagogischen Reichweite liegen»16, scheinen
schon um die letzte Jahrhundertwende nahezu unbegrenzt für weitere Pädagogi-
sierungsformen gesorgt zu haben. Im Verhältnis von Kunst und Erziehung ist
ihnen gemeinsam, dass sie das Wissen um moderne Bedingungen von Kunst
beschränken und damit ästhetische Bildung weitgehend ausklammern, was
gleichbedeutend scheint mit einer Art pädagogischem Beharrungsvermögen:
Mit der Stabilisierung von vormodemen Werten durch Wiederholung und
Gewöhnung an vormoderne Ästhetik können Mythen und Kulte entstehen.

2.2 Joseph Beuys als Erzieher

Auch die Vertreterinnen und Vertreter eines mythosorientierten Kunstverständnisses

übertragen der Kunst des ausgehenden 20. Jahrhunderts Zwecke und Ziele
zu befolgen: Die Kunst soll, so Joseph Beuys und nicht wenige Kunstschaffende

scheinen ihm darin zu folgen, der «am reinen Materialismus erkrankten
westlichen Welt zur Neuorientierung verhelfen und eine ,neue soziale und
demokratische Lebensform' entwicklen».17 Beuys vergleicht die neue soziale
und demokratische Lebensform mit einem Organismus, und diesen neuen
sozialen Organismus sieht er als ein Kunstwerk. Er nennt diese Kunstdisziplin
,Soziale Plastik'. Alle Menschen, die an dieser Plastik arbeiten, sind Mitglieder
der lebendigen Substanz dieser Welt, sie zeichnen sich aus durch Kreativität.
Wer kreativ tätig ist, ist eine Künstlerin, ein Künstler. Daraus folgt
konsequenterweise: «Jeder Mensch ist ein Künstler».18 Durch die freigelegten
Kräfte werde «der Mensch zu einem sich selbst bestimmenden Wesen und
damit ,zum Schöpfer des zukünftigen Gesellschaftsleibes'» (Beuys 1993, 250).
Was meint Beuys mit «Kräften»? Unzweifelhaft sind dies Glaube, Sprache,
Landschaft und Heimat.19 Beuys versteht diese als Folge eines Heilungsprozesses

jedes einzelnen Menschen. Die Heilung und Umgestaltung der Gesellschaft
erfordert nach ihm auch «ein Schulsystem, welches die freie Entwicklung der
Kreativität eines jeden zulässt» (Beuys 1993, 251). Die Geste, die Beuys in
seinen Worten und Performances favorisiert, mimt christlich-religiöse und scha-
manistisch-esoterische Erlösungsrituale. Er begreift das, was er Christusimpuls
nennt, nicht als christusgleiche Zeichensetzung, sondern Ersatzhandlung. Wie in
vormoderner Ästhetik sind die Symbole bei Beuys an ein magisches, mythisches,

anthroposophisch-theosophisches Denken gebunden. In der parallelen
Rede, der präzisen Anleitung zum Werkverständnis, lässt er sich keine Gelegenheit

entgehen, das Ritual und die Teilhabe am Mythos zu predigen und auch
gleich zu inszenieren. Damit glaubt Beuys, die Standards der «visual arts» 20

mit einer «neuen» Aufgabestellung zu erledigen, um «der sich totlaufenden
Innovation» und «Verbürgerlichung» von Kunst zu entgehen.

Beuys weiss auch eine Antwort auf die strukturelle Uneindeutigkeit im Bild,
indem er einen «Parallelprozess» anstrebt, in welchem «das Wort und der
Gestus das elementare Material (sind), um Spekulationen vorzubeugen».21 In
der Tradition der Kunsterziehungsbewegung erklärt Beuys: Das «Sinnliche der

202 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



Kunst muss stets begleitet werden vom sprachlichen Ausdruck des Geistigen,
Ideales und Reales nähern einander an, konvergieren im Unendlichen in der
absoluten Realität der ,Sozialen Plastik'» (Beuys 1993, 284). Der «Eintopf»
von Sinnlichem und Geistigem, von Bildhaftem und Sprache, vom Kunstwerk
und Alltagsobjekt findet ihre Eindeutigkeit in Beuys vielzitiertem Spruch:
«Kunst ist Leben, Leben ist Kunst» oder «Mensch Kunst»22.

Nicht zu vergessen, der politisch-populistische Beuys. Keine Gelegenheit
lässt er aus, um auf die politischen Desaster dieses Jahrhunderts hinzuweisen. Er
bemüht die westliche und östliche, die keltische, germanische, asiatische oder
indianische Spiritualität, um dafür eine Erklärung zu finden, der er meist auch
ein Rezept zur Heilung des Problems folgen lässt. Begriffe wie Bewusstsein,
spirituelle Erkenntnis, Genialität, Mentalität, Identität tauchen darin ebenso
häufig auf wie sozialer Organismus, Volk, Kultur, Individuum als Glied der
Gesellschaft und die Wiederherstellung der natürlichen Ordnung; eine wilde
Mischung biologistisch orientierter Ideologie eines Ethnopluralismus, in
welchem das Rassische durch das Mythische und das Kulturelle ersetzt wird und der
Sprache die Aufgabe zukommt, als Mittel zur Identitätsstiftung zu dienen.

Joseph Beuys ist zwar der perfekteste aller Kunsterzieher oder: in Beuys hat
die Kunsterziehung ihren perfekten Apologeten. Aber ist diese Lehre neu, innovativ

oder zeitgemäss?23

2.3 Unterricht als Kunst

Wenn wir davon ausgehen, dass es Schulen und Klassenzimmer gibt, weil in
ihnen eine Lehre zur Anwendung kommt, die in der Alltagswelt keine Entsprechung

findet, ist es von folgenreicher Wichtigkeit, wie wir sowohl die Lehre als
auch das Lehrbare definieren. Bourdieu und Passeron24 folgend, ist pädagogische

Kommunikation weder auf formale Beziehungen zwischen Sender und
Empfänger, noch auf die Botschaft reduzierbar. Der Unterricht kommuniziert
eine Art totale Kenntnis, in welcher die Übermittlung kultureller Codes oder des
kulturellen Stils durch die unterrichtende Person einschliesslich einer Art affektiver

Kenntnis zum Vermittelten zur Anwendung kommt. Da Lehrerinnen und
Lehrer immer institutionsabhängige Autorität verkörpern, wird ihr Unterricht in
Einbezug ihres kulturellen und affektiven Hintergrunds magistral: Sie inszenieren

die Lehre als totales Erlebnis, folgt man diesem Gedanken in Verbindung
mit jenem an die traditionellen kunsterzieherischen Wirkungsannahmen von
Kunst, gleicht die Unterrichtsszene einer Theaterszene, das Klassenzimmer
wird zur Bühne (Ulmer 1992,174). Wenn man sich daran anschliessend mit den
in die Jahre gekommenen Neuheiten aus den Theaterproduktionen und der
Inszenierung von Performances in der Kunst vertraut macht, den Zuschauerraum
zur Bühne erweitert und die Darstellung oder Reproduktion eines Stückes zu
gunsten von Improvisationen aufgibt, dann transfiguriert Unterricht zu «life
itself» (ebd.) - auf diese Weise wird ein reformpädagogischer Slogan transportiert.

Erziehungswissenschaftliche Forschung, die sich darum bemühte, auch
nur annähernd zu beschreiben, was sich tatsächlich im Unterricht ereignet, sähe

Education et recherche 20/1998/2 203



sich genötigt, neben diesem Bild von Unterricht als spontane Inszenierung auch
kontextuelle Bezüge zu beschreiben: Unterricht findet unter vollkommen anderen

Bedingungen statt als eine Performance. Gerade weil die Vermittlung kultureller

und politischer Codes von Lehrerinnen und Lehrer magistralen Charakter
hat, entbehrt sie jeder Beliebigkeit.

2.4 Le retour des choses. Oder: Zurück zur Kunsterziehung?

Dass die Kunst gegen Ende des 20. Jahrhunderts ein gesellschaftlich und damit
auch pädagogisch relevantes Thema ist, lässt sich am zunehmenden Interesse
für historische Kunstausstellungen beobachten.25 Dass umgekehrt Kunstschaffende

ihre Arbeit an gesellschaftspolitischen und esoterischen Themen ausrichten

ist nicht erst seit Beuys eine prominente Tatsache. Das korrespondiert mit
anderen Tendenzen: Mit der zunehmenden Ästhetisierung der Lebenswelt ist
die Wissenschaft, das Wissbare und die Spezialisierung in Misskredit geraten.
Die Skepsis basiert u.a. auf philosophischer Kritik an der sprachlichen Verfasst-
heit des Denkens, wie sie beispielsweise Derridas «Grammatologie» (Derrida
1992) beinhaltet, eine Kritik, welche die christlich-abendländische Metaphysik
nicht ausklammert. In der Geschichte der Schrift ereignet sich nach Derrida
eine Entwicklung der Schrift zum Phonetischen, was verursacht, dass die
bildhaften Zeichen allmählich verschwinden zu Gunsten des Alphabets, das dem
Lautlichen der Sprache folgt. In dieser Kritik dekonstruiert Derrida auch zentrale
Begriffe der Philosophie und der Pädagogik, wie Wahrheit, Vernunft, Ursprung,
Subjekt und Geschichte, indem er aufzeigt, dass ihnen keine ursprüngliche
Bedeutung zusteht, sondern dass sie alle veränderlich sind und sich faktisch im
Laufe der Geschichte verändert haben. Diese der Sprache inhärente Wandelbarkeit

und Derridas Methode des Perspektivenwechsels vom Wort zum Bild sind
philosophischer Anlass, dem Bild, der Kunst und allgemein der Ästhetik mehr
Aufmerksamkeit und einen anderen Stellenwert zu verpassen. Die
pädagogisch-theoretische Herausforderung dieser Veränderung besteht darin zu klären,
ob und wie Wissen anders als in Sprache vermittelt werden kann. Die Lehre als
anderes Schreiben oder Unterricht als Vermittlung von Kenntnis in anderer
«Schrift» wird daran anschliessend bildartig, musikalisch, tänzerisch oder als
Kunst denkbar. Beachtenswert ist hierin, dass Optionen dieser Art in der
Historiographie der Pädagogik keine Neuigkeit darstellen: Das pädagogisch-theoretische

Nachdenken hat notorisch die Neigung, «im Blick auf eine praktisch'
verstandene Pädagogik aufs Ästhetische zu setzen» (Langewand 1990, 25).

204 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



3. Was vermag das Bild?

3.1 Bildtheoretisches

Das Bild, bzw. das Bildartige ist diesseits oder jenseits der Sprache angesiedelt,
es über- oder unterschreitet das Begriffliche. Im Bild konsolidiert sich das
Imaginäre als ein zu Sprache komplementäres oder korrespondierendes Wissen.
Das Komplementäre ersetzt und ergänzt, das Korrespondierende illustriert und
differenziert. Beides ist sowohl das Produkt einer Lebensform, eines
Bildungsprozesses wie eines kulturellen Hintergrunds. Die Summe der bildhaften Dokumente

einer Gesellschaft geben Aufschluss über kulturhistorische und aktuelle
Standards.26 Dabei ist folgendes zu beachten: Analog zu der Tatsache, dass jeder
Text einen Kontext hat, hat jedes Bild einen Rahmen und eine Rückseite;
ausserhalb und jenseits ist dasjenige zu finden, was im Bild verborgen bleibt.

Wenn im Zusammenhang mit dem Bild von Abbild, Darstellung, Repräsentation
und Symbol die Rede ist, kann es verstanden werden als imaginäre

Projektionsfläche (Boehm 1994, 18f.) mit Referenzcharakter. Das Bild verweist auf
ein Mögliches im Wirklichen. Phänomenologisch gesprochen ist es ein Fenster
zur Welt. Bildtheorien von Sartre (1982) und Lacan (1994) knüpfen hier an:
Nach ihnen kann es den Punkt ausserhalb des Bildes nicht geben: Im Schauspiel
der Welt sind wir angeschaute Wesen. Nicht nur wenn wir angeblickt werden
und sehen, dass uns jemand anschaut, wissen wir uns als Bild; das leiseste
Rascheln verrät uns auch den ungesehenen Blick. Das heisst, «das Subjekt wird
unter dem Blick selbst zum tableau, in das sich verschiedenste Sichtbarkeiten
einschreiben können» (Boehm 1994, 23). Damit eröffnet sich das Angebot des
Bildes an die Schauenden, dass sie ihren Blick unter den Bedingungen des
Zufalls in ihm deponieren. Und es bliebe zu klären, ob und wie die visuelle
Wahrnehmung im phänomenologischen Verständnis Bilder als Kunstwerke von
bildhafter Werbung, Propaganda oder anderen Medien visueller Überredung
unterscheiden kann. Auf die Musik übertragen: Ob und wie das Cello uns den
Unterschied zwischen dilettantischem Gekrächze, klassischem Wohlklang und
komponierter dissonanter Tonfolge lehrt, ob und wie ein Cello an sich unser
Lehrer sein kann.27 Das phänomenal Gegebene reizt, verführt zu ästhetischem
Wahrnehmen, erzieht, und es entsteht der Verdacht, es könne nicht Sache der
Entscheidung sein, welches Bild als Repräsentation von wie auch immer gearteter

Tatsachen gesehen wird. Um mit Blumenberg zu reden: «Wenn das Bild auf
diese Weise kontingent ist, wird der Bildner zum Gefangenen seines Bildes,
weil es für ihn kein Motiv oder Kriterium zur Wahl eines anderen gibt.» 28

Bildungstheoretisch gesprochen: Die Herausforderung des Phänomens an das
Nichtwissen besteht im Anlass, die dem Phänomen inhärenten kulturellen
Codes zu unterscheiden und zu enträtseln. Mit anderen Worten: Das Nichtwissen

ist der Ort, an welchem das Wissen seinen Anfang nehmen kann, wenn die
Wirkungen des Zufalls differenziert und die Urteils- und Entscheidungsfähigkeit
vermehrt werden soll.

Education et recherche 20/1998/2 205



3.2 Magritte oder die Darstellung des Referenzproblems im Bild

Obwohl es mir zutiefst widerstrebt, erlaube ich mir, ein berühmtes Bild von
Magritte dem didaktischen Zugriff auszusetzen, gerade weil dessen abbildliche

Klarheit die pikturale Dekonstruktion (de Duve 1987) und das Referenzproblem

deutlich macht. «Ceci n'est pas une pipe» ist 1928 entstanden. Was ist
zu sehen?

Cecin -eM peu» wie füß£<

Abbildung 1: La trahison des images, 1928 (René Magritte)

Ein simpler Kommentar: Das Werk enthält die typischen Merkmale eines
Bildes: Es ist zweidimensional, wird durch einen Rahmen begrenzt, folgt den
Regeln der Zentralperspektive. Gemalt bzw. dargestellt ist eine Tabakpfeife,
und wir könnten zu klären versuchen, was die Ähnlichkeit zwischen der
Darstellung und dem Objekt in Wirklichkeit auszeichnet. Was wie ein Titel in der
Darstellung erscheint, ironisiert dieses Unterfangen: Der Satz ist Teil des Bil-

206 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



des, und wer des Französischen mächtig ist, versteht, dass dieser im Medium
der Sprache das Dargestellte negiert. Das Abbild und der Satz verweisen darauf,
dass weder das figurative noch das sprachliche Zeichen in einer Beziehung der
Gleichartigkeit stehen. Auch das ursprüngliche Signifikat ist nicht angesprochen.

Es besteht keine Beziehung des Zeichens oder des Figurativen zum
Bezeichneten, sondern eine endlose Kette möglicher Substitutionen zwischen
dem sprachlichen und dem bildhaften Medium wird eröffnet, und das, ich folge

Sarah Kofman (1991), einer langjährigen Mitarbeiterin von Derrida,
entspricht einer Bewegung in Richtung unbestimmter Verweise. So kann man mit
Rorty (1992) folgern: Die Wahrheit im Bild ist eher eine gemachte, simulierte,
projizierte und interpretierte, denn eine übereinstimmend gefundene. Übertragen

wir diesen Befund auf pädagogische Motive in der Kunst und die Inszenierung

der Lehre als Bild oder als Performance, muss auch jede vorgefundene
bildungshistorische Belehrung durch Kunst die Konfrontation mit Skepsis
erfahren.

3.3 Zur Kunstgeschichte in diesem Jahrhundert

Die Malerei29 mit dem Zusatz die «abstrakte» widmet sich als künstlerisches
Tun dem Umgang mit Farbe, Form, Textur unter der Bedingung der Flachheit,
als Gesten der Gestaltung in nicht-wiedergebender Absicht. Aktuelle
Kunsttheorien sprechen von abstrakter Malerei mit der Leichtigkeit und Abgeklärtheit
von Nachgeborenen, die das Ringen um die verlorene Referenz der Kunst auf
das Leben nicht durchzustehen hatte: Malerei ist sodann, wenn sie «weder
erkennbare, noch abstrahierte Abbilder der Wirklichkeit zeigt» (Haase 1987,
84). Sie ist «kein Mittleres, Vermittelndes, kein ,Medium', dessen stoffliche
Wirklichkeit im Hinblick auf ausserbildliche Gegebenheiten zu durchschauen
ist. Alle Wiedergabeeffekte sind Anathema» (Loock 1992, 10). Nach Marquard
ist Malerei gerade in dem Grade als «Antifiktion» zu verstehen, als sie keine
Fortsetzung des Lebens ist.30 In der Sprache de Duves31 dekonstruiert die Malerei

das Pikturale, wird selbstreferenziell und über- oder unterschreitet damit das

Begriffliche in zweifacher Hinsicht, indem sie einerseits dem Schweigen, dem
Inkommensurablen Raum verschafft, und sich andererseits mit künstlerischen
Mitteln, also visuell auf Kunstwerke bezieht und damit der Tradition des Neuen
als Malerei und als Kunst zur selbstreferentiellen Fortsetzung verhilft. Nach
Sarah Kofman ist in der Kunst als Malerei Melancholie zu finden, wird in ihr
Trauerarbeit geleistet bezüglich des Verlustes und der Unmöglichkeit, Untaug-
lichkeit und Inadäquatheit von bildhafter Darstellung - es sei denn, wir verstehen

letztere symbolisch. Daran schliesst folgende Einsicht: Wenn man die
erziehungswissenschaftlichen Recherchen in der Kunst ins 20. Jahrhundert erweitert
und die wichtigsten, weil kunstgeschichtlich bestimmenden Kunstwerke als
Malerei zu Rate zieht, kommt man nicht umhin, zwischen Kunst und Pädagogik
ein Nicht-Verhältnis anzunehmen.

Education et recherche 20/1998/2 207



3.4 Reprise, Vermutungen, Fragen

Man kann es sich anders wünschen, aber der unschuldige Blick auf die Bilderwelt

scheint uns für alle Zeiten versagt. Sogar die bildhafte Darstellung der
Lehre im Medium der Photographie ist auf den Ausschnitt, Reduktion und ein
Augenblicksblinken behaftet, so dass wir uns der Einsicht nicht verschliessen
können, dass auch die optische Wiedergabe eines Sekundenbruchteils einer
Unterrichtsszene weit davon entfernt ist, eine adäquate Wiedergabe von Lehre
oder Wissensvermittlung zu sein: Die medialen Bedingungen nötigen zu Selektion

und einem wie auch immer gearteten Symbolisierungsaufwand - günstige
Voraussetzungen für Suggestion und Illusionismus.

Ubertragen wir Magrittes Topos auf die von Klaus Mollenhauer gezeigten
Bilder, geraten auch wir in eine endlose Kette von Verweisungszusammenhängen:

Ceci n'est pas l'enseignement.
Das ist nicht die Lehre, die gezeigt wird, sondern Bilder, die irgendwie auf die

Welt der Bilder Bezug nehmen. Daraus folgt, dass die kategoriale Unterscheidung

von Darstellung und Dargestelltem im Bild sowohl für die
erziehungstheoretische Reflexion pädagogisch-ikonographischer Merkmale wie für die
Bildungsgeschichte eine unumstössliche Tatsache ist.

Wir unterhalten uns redender- oder schreibenderweise über Bilder. Wenn wir
die Welt der Bilder mit unserem Nachdenken über Erziehung in Zusammenhang

bringen, ohne der Differenz zwischen Bildartigem und Sprache Rechnung
zu tragen, scheinen wir uns über einen weiteren Graben hinwegzusetzen, für
den wir als Experten in Rhetorik im eigentlichen Sinne zuständig sind.

Abgesehen davon, dass wir nicht wissen, welche Absicht welche Wirkung
erzeugt, Hesse sich darüber nachdenken, wie wir die Absicht an sich interpretieren:

Ist sie deshalb pädagogisch, weil sie als pädagogische verstanden wird?
Das mündet in einer unausweichlichen Suche nach der Demarkationslinie des

Pädagogischen zum Nicht-Pädagogischen. Ist die unscharfe Grenze der Grund
dafür, dass sich mit der Kunst die Erwartung verknüpfen lässt, dass sie «zu einer
allmählichen Erweiterung unsere Fachs» (Mollenhauer 1986, 11) beitrage?
Wäre dem so, Hesse dies nur einen Schluss zu: Die Kunst hat auch die
wissenschaftliche Reflexion erfolgreich erzogen.

Aber auch das kann nicht darüber hinwegtäuschen, dass die erziehungswissen-
schaftliche Funktionalisierung der Kunst die systematische Grenze zwischen
ästhetischer Erziehung und ästhetischer Bildung zu verwischen beliebt. Die
Unterscheidung von Oelkers kann soweit klären: «Ästhetische Erziehung bezieht
sich nicht auf die Kunst, sondern auf die Erziehung; ästhetische Bildung bezieht
sich auf die Kunst und verfolgt keine eigene, davon abgetrennte pädagogische
Absicht» (Oelkers 1997a). Die kunsthistorische und kunsttheoretische Belehrung
an die Adresse pädagogischer Forschung müsste demnach heissen: Von der Kunst
ist die Lehre von der Kunst zu erwarten. Und dabei ist mehr als Ironie im Spiel.

Den Bildern und Kunstwerken, wenn ich das so sagen darf, ist unser Diskurs
gleichgültig. Bilder und Kunstwerke entstehen im Rahmen der Trends und
Standards der Bilder- und der Kunstwelt. Gegenüber ihrer Funktionalisierung

208 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



sind sie selbst auch dann indifferent, wenn sie eine moralische oder politische
Absicht zum Ausdruck bringen, wenn sie Wünsche wecken und Verhalten
festlegen. Gerade deshalb passen nur bestimmte Bilder zur Reflexion über Erziehung,

es sind diejenigen, die manches vermögen, aber längst nicht alles dürfen.
Nicht nur scheint Erziehung auf eine ikonographische Darstellung im Dienste
des Illusionismus angewiesen zu sein. Man kann vermuten, dass das praktische
Bemühen noch immer die Mittel heiligt. In der pädagogischen Praxis würden
unsere Absichten, gerade die erzieherischen, ohne minimale ästhetische
Verführung keine Resonanz erzeugen. Das gilt auch für jede Form von Unterricht.
Unterricht als gewaltlosen Zwang des Sollens (Langewand 1990) ist ohne ästhetische

Mittel undenkbar. Mit anderen Worten: Für den Bereich von praktischer
Erziehung und Unterricht ist das Ästhetische konstitutiv. Aber das ändert nichts
an der Tatsache, dass sich zwischen Darstellung und Dargestelltem, zwischen
erziehen und erzogen sein, zwischen lehren und lernen ein durch nichts zu
schliessender Graben zieht.

Wenn wir die Sache noch einmal wenden, hat die Frage, welche Lerngewiss-
heiten vom phänomenal Gegebenen zu erwarten sind32, rousseauistische
Dimensionen: Man denke sich die Erziehung negativ, kippe Rousseaus Skepsis
bezüglich Gesellschaft über die Kante und hoffe, die Teilhabe an der Natur wie
an der Welt der Kultur, verstanden als Summe der Phänomenen, besorge das

pädagogische Geschäft. In diesem Falle wäre nicht zu übersehen, dass der Kontext

der Kunst von demjenigen der Pädagogik ununterschieden wäre: Die
Wirklichkeit ein einziges «Environnement», in welchem Sein und Schein längst
ineinander überführt sind. Wenn aber weder die Kunst noch die Kultur einen Ort
ausserhalb der Pädagogik besetzt hielte, bedeutete dies, dass sich jede ästhetische

Erziehung erübrigte. Aber was berechtigte dazu, das Phänomen mit Lern-
gewissheit in Zusammenhang zu bringen?33 Wenn ich mir die Finger verbrenne,
weiss ich, dass die Platte zu heiss war. Aber kann ich zu einer nicht-darstellenden

Malerei etwas sagen, wenn ich nicht über kunsthistorische und -theoretische

Tatsachen informiert bin? Wenn das subjektive Urteil mehr ist als nur
Ausdruck von Spontaneität, ist es eine Folge der wiederholten Auseinandersetzung
mit der Sache und dem Wissen, das sich mit dieser verbindet: Das Phänomen

mag Elementares zu lehren, auf der Stufe von Kultur und Geschichte beispielsweise

sind vom Ästhetischen kaum Lerngewissheiten zu erwarten, vielmehr
Lernherausforderungen - und der Bedarf an Vermittlung.

Wie kommt es, dass der Kunst und allgemein der Ästhetik im Kontext der
Pädagogik so viel zugetraut wird, mehr als der Wissenschaft? Geschieht dies
deshalb, weil sich an das Verhältnis von Kunst und Erziehung weiterhin
Hoffnungen knüpfen lassen, die den traditionellen kunsterzieherischen Gedanken
auch theoretisch in ein attraktives Licht rücken? Verrät das Verhältnis
erziehungswissenschaftlicher Einheitsoptionen, kunsttheoretisches Desinteresse
oder Ratlosigkeit? Wenn der «exzentrische» Blick auf die Kunst für die
unterrichtliche Praxis didaktische Wege eröffnete: nicht »Schwätzerchen -
Weltuntergang»34: Forschung. Würde Klaus Mollenhauer zugestimmt haben?

Education et recherche 20/1998/2 209



Anmerkungen

Mollenhauer, K. Vortrag im Pestalozzianum Zürich, gehalten am 13. Juni 1997 (Pädagogisches

Kolloquium: Pädagogisches Institut, Pädagogische Abteilung der Erziehungsdirektion,

Pestalozzianum).
Aspekte der Lehre - Bildungshistorische Belehrungen durch Kunst (siehe Beitrag in
diesem HeftS. 167-195).
Vgl.: Welsch 1993.

Vgl.: Boehm 1993,358.
Vgl. auch Li Mollet 1997, 49-60.
Mit Wittgenstein können wir zwei Verwendungsarten von «sehen als» unterscheiden:
Wenn uns nachts der Schatten eines Baumes als eine Gestalt erscheint, werden wir
niemanden davon überzeugen wollen, dass da tatsächlich eine Gestalt liegt, ohne vorher den
Schatten überprüft zu haben. Wenn wir andererseits bestimmte Farben als kitschig
empfinden, heisst das nicht, dass sie tatsächlich kitschig sind. In der Kommunikation darüber
werden wir jedoch versuchen, mit unserem Urteil die besseren Argumente zu liefern.
Mollenhauer (Beitrag in diesem Heft: S. 184).

Vgl. die aufschlussreiche Recherche über das Schweizerische Schulwandbilderwerk von
Martina Späni.
Vgl. auch Sarah Kofman (1991,232): «Zwischen der figurativen Ordnung des Bildes und der
diskursiven Ordnung der Sprache gibt es einen Spielraum, der durch nichts aufzufüllen ist».

Mir scheint die Frage von Sarah Kofman zum Verhältnis von Philosophie und Kunst
durchaus analog: Aus der Kunst eine philosophische Frage zu machen, einen Diskurs
über die Kunst führen, der sich diesem System von Oppositionen beugt, heisst das nicht
die Herrschaftsgeste der Philosophie wiederholen, die immer die Kunst dem Logos und
der Wahrheit unterordnen wollte?
Das Tamagotchi mag als aktuelles Beispiel für eine präzise didaktisierte ästhetische

Erziehung dienen. Nicht nur wird zur Gewöhnung an Verlässlichkeit und Zuwendung
genötigt; nach Informationen von Toshiko Ito, Professorin für Pädagogik in Japan,
besteht die Produzentenabsicht u.a. darin, dass Kinder lernen, wie man richtig erzieht.
Oelkers 1997, Vortrag auf einer Tagung des Dachverbandes für offene Kinderarbeit in
Bern, 3.11.97b.
Mollenhauer (Beitrag in diesem Heft: S. 191).
Götze 1929, 35. Siehe auch Thiele (zit. nach Richter, 1909, 214) «Alle Volkskreise sollen
an der Fülle und der Kraft unserer Kunst von der Marmorstatue bis zum künstlerisch
gestalteten einfachen Hausgerät herab zu edlem Menschentum erzogen werden».

Vgl. Martina Späni 1998.

Oelkers 1996, 25.

Beuys 1993, 279

ebd., 252. Zu Beginn des Jahrhunderts klang dies so: «Der Mensch wird als Künstler
geboren; es gibt keinen vollkommeneren Künstler als das Kind» (Dresdner, zit. nach
Richter 1909,131, vgl. auch Mollet 1997, 23).
Vgl. Gieseke/Markert 1996, 199.

Video Emmerling 1971 und Beuys 1993, 253.

Beuys, Video Krüger 1979.

Beuys 1993, 239. In diesem Mix lassen sich ohne Schwierigkeit reformpädagogische
Slogans unausgesprochen mithören, wie sie heute keine Lehrerin und kein Lehrer
verschweigt, wie zum Beispiel: Schule ist Leben.

Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



23 In einem postmodernen Entwurf wird Joseph Beuys gar zum Paradigma für Unterricht
gemacht. Uimer 1992.

24 Bourdieu/Passeron 1977, 54. Vgl. auch Ulmer 1992.
25 Zur Einführungsveranstaltung mit freiem Eintritt zur Ausstellung «Die Blaue Vier» im

Kunstmuseum Bern vom 13.1.98 erschienen rund 300 Lehrerinnen und Lehrer, statt der
erwarteten 20-30.

26 Mollenhauer Typoskript/Vortragsmanuskript und Wünsche 1993.
27 Mollenhauer (Beitrag in diesem Heft: S. 191).
2S Blumenberg 1989, 778.
24 Zur Kunstgeschichte dieses Jahrhunderts gilt es auch das Ready-made zu beachten. Vgl.

Körte 1997 und Mollet 1997.
30 Zi t. nach Rötzier 1989, 90.
31 de Duve 1987 und 1993.
32 Mollenhauer (Beitrag in diesem Heft: S. 191).
33 Die Sensualisten haben sich auch mit diesem Problem beschäftigt. Condillac, zum Bei¬

spiel, nahm an, dass die sinnliche Erkenntnis über verschiedene Stufen der «Abbildung»
im Geist die Vernunft heranbilde.

34 Mollenhauer (Beitrag in diesem Heft: S. 193).

Bibliographie

[Beuys] Joseph Beuys. Kunsthaus Zürich 1993 (Katalog zur Ausstellung).

Blumenberg, H.: Höhlenausgänge. Frankfurt a. M. 1989.

Boehm, G.: (Hrsg.): Was ist ein Bild? München 1994.

Bourdieu, P./Passeron, J.-C.: Reproduction in Education, Society and Culture. London 1977.

[Condillac] Etienne Bonnot de Condillac: Traité des Sensations. Fayard 1984.

De Duve, Th.: Pikturaler Nominalismus. München 1987.

De Duve, Th.: Kant nach Duchamp. Wien 1993.

Derrida, J.: Grammatologie. Frankfurt, 4. Auflage 1992.

Gieseke, F./Markert, A.: Flieger, Filz und Vaterland. Eine erweiterte Beuys Biografie. Berlin
1996.

Goetze, C.: Zeichnen und Formen. In: Erster Kunsterziehungstag in Dresden 1901. In:
Kunsterziehung. Ergebnisse und Anregungen der Kunsterziehungstage in Dresden, Weimar und

Hamburg. Leipzig 1929.

Haase, A.: Radikale Malerei. In: Kunstforum Bd. 88. Köln, April/Mai 1987.

Kofmann, Sarah: Die Melancholie der Kunst. In: Engelmann P. (Hrsg.): Postmoderne und
Dekonstruktion. Stuttgart 1991.

Körte, H.: Die Dada. Zweite Auflage. Reinbek 1997.

Lacan, J.: Was ist ein Bild/Tableau. In: Boehm, G. (Hrsg.): Was ist ein Bild? München 1994.

Langbehn, J.: Rembrandt als Erzieher. Von einem Deutschen. Leipzig 1890.

Langewand, A.: Von der Erziehungskunst zur Erziehungswissenschaft. In: Kunst und Pädagogik.

Darmstadt 1990.

Education et recherche 20/1998/2 211



Lichtwark, A.: Der Deutsche der Zukunft. Die Anleitung zum Genuss der Kunstwerke. In:

Kunsterziehung. Ergebnisse und Anregungen der Kunsterziehungstage in Dresden, Weimar

und Hamburg. Leipzig 1929.

Loock, U.: Alois Lichtsteiner. Bern 1992 (Katalog zur Ausstellung).

Loock, U.: Heinz Mollet. Bern 1991 (Katalog zur Ausstellung).

Mollenhauer, K.: Aspekte der Lehre. Bildungshistorische Belehrungen durch Kunst. Typo-
skript/Vortragsmanuskript 1997.

Mollenhauer, K.: Umwege. Über Bildung, Kunst und Interaktion. Weinheim 1986.

Mollenhauer, K.: Ist ästhetische Bildung möglich? In: Zeitschrift für Pädagogik, 1988,34, 4.

Mollenhauer, K.: Die vergessene Dimension des Ästhetischen. In: Kunst und Pädagogik.
Darmstadt 1990.

Mollet, Li: Vom Umgang der Pädagogik mit der Kunst. Würzburg 1997.

Oelkers, J.: Reformpädagogik. Eine kritische Dogmengeschichte. Dritte Auflage.Weinheim
und München 1996.

Oelkers, J.: Ästhetische Bildung. Ms Bern 1997a. Vorlesungsmanuskript.

Oelkers, J.: Kinderbilder - Zur Geschichte und Wirksamkeit eines Erziehungsmediums. Vortrag

auf der Tagung des Dachverbandes für offene Kinderarbeit Bern, 3.11.97b. Typo-
skript/Vortragsmanuskript 1997.

Richter, J.: Die Entwicklung des kunsterzieherischen Gedankens. Leipzig 1909.

Rorty, R.: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt 1989.

Rorty, R.: Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt 1992.

Rotzler, F.: Kunst und Philosophie. In: Kunstforum Bd. 100, Kunst und Philosophie. Köln,
April/Mai 1989.

Sartre, J.-P.: Die Imagination. In: Die Transzendenz des Ego. Reinbek bei Hamburg 1982.

Späni, Martina: Die Heimat durch das Auge der Kunst. In: Ritzi, Ch./Wiegmann, U. (Hrsg):
Zwischen Kunst und Pädagogik. Zur Geschichte des Schulwandbildes in der Schweiz und
in Deutschland. Hohengehren 1998.

Strauss, B.: Der Fehler des Kopisten. München Wien 1997.

Wolgast, H.: Die Bedeutung der Kunst für die Erziehung. Leipzig 1903.

Wünsche, K.: Das Wissen im Bild. Zur Ikonographie des Pädagogischen. In: J. Oelkers/H.-E.
Tenorth (Hrsg.): Pädagogisches Wissen. Weinheim und Basel 1993.

Ulmer, G.L.: Applied Grammatology. Post(.e)Pedagogy from Jacques Derrida to Joseph
Beuys. Dritte Auflage. Baltimore 1992.

Wittgenstein, L.: Schriften 1: Tractatus logico-philosophicus. Tagebücher 1914-1916.
Philosophische Untersuchungen. Frankfurt 1960.

Videos Joseph Beuys

Barberi, G.: Olivestone - a new idea ofart. Rivoli 1984.
Böttcher, }.: Ausfegen. BRD 1972.

Emmerling, H.: Joseph Beuys und seine Klasse. BRD 1971.

212 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



Emmerling, H.: Celtic. BRD 1971.

Katakeyama, N .'.Joseph Beuys in Japan. Japan 1984.

Krüger, W.: Jeder Mensch ist ein Künstler. Köln 1985.
Nekes, W.: Beuys. BRD 1981.

Abbildungverzeichnis

Abb. 1: René Magritte: La trahison des images, 1928. - Huile sur toile, 62 x 81. - Los Angeles

County museum. Untertitel: Ceci n'est pas une pipe...
© 1990 by ADAGP et FLAMMARION, 4, Paris 6e, 19 rue Visconti
Copyright ProLitteris 1998, 8033 Zürich

Von delikaten Unterscheidungen im pädagogischen
Umgang mit Kunst
Zu Klaus Mollenhauer: Aspekte der Lehre -
Bildungshistorische Belehrungen durch Kunst

Zusammenfassung

Der Text kommentiert den Vortrag von Klaus Mollenhauer aus drei verschiedenen

Perspektiven: Die Hinweise auf systematische Bezüge beschreiben den
Hintergrund für die engere Betrachtung des Verhältnisses von Kunst und
Pädagogik. Dabei zeigt sich, dass der pädagogische Diskurs den medialen
Unterschied zwischen dem Bildhaften und der Sprache zugunsten normativer
Aspekte vernachlässigt. Der Einbezug von Kunstwerken und Kunstgeschichte
zur Belehrung der Wissenschaft weiss um seinen Vorteil: Das Bildartige ist zum
kulturellen Paradigma aufgerückt; diese Tatsache erhöht die Attraktivität der
Kunst für die Pädagogik. Sowohl die kunsterzieherische Avantgarde in
Deutschland zu Beginn des Jahrhunderts als auch das kunsterzieherische Wirken
von Joseph Beuys wie Mollenhauers Diskurs über die Belehrungen der
Erziehungswissenschaft durch die Kunst zeigen, dass sich mit dem pädagogischen
Umgang mit Kunst sehr hohe Erwartungen verbinden lassen. Die Geschichte
der sogenannt modernen Kunst zeigt jedoch, dass pädagogische Inanspruchnahmen

nicht am Referenzproblem vorbeikommen: Es ist die Folge eines
unbedarften Blicks, dass uns das Bild erzieht und festlegt. Aber man darf vermuten,
dass sich die bildungstheoretische und die pädagogisch-historiographische
Betrachtung von Kunst und der Bilderwelt unterscheidet von deren Funktionali-
sierung für den Unterricht und für die Praxis der Erziehung: Ohne Ästhetik
scheinen letztere undenkbar.

Education ei recherche 20/1998/2 213



Des différences subtiles dans les approches pédagogiques
de l'art. A propos de Klaus Mollenhauer: Aspekte der Lehre

- Bildungstheoretische Belehrung durch Kunst.

Résumé

Le texte commente l'exposé de Klaus Mollenhauer sous trois angles
différents. Les références aux rapports systématiques décrivent les bases d'une
réflexion approfondie sur la relation entre pédagogie et art. Il en ressort que le
discours pédagogique néglige la différence médiale entre le langage de l'image
et le langage verbal, pour privilégier les aspects normatifs. Le recours à des

œuvres d'art et à l'histoire de l'art pour illustrer la science n'est pas sans raison
d'être : le langage iconique a atteint le statut de paradigme culturel. Ce fait
augmente l'attrait de l'art pour la pédagogie. L'avant-garde de l'éducation artistique

dans l'Allemagne du début du siècle, l'activité en éducation artistique de

Joseph Beuys ainsi que le discours de Mollenhauer sur l'apport de l'art pour les
sciences de l'éducation, montrent que l'utilisation pédagogique de l'art peut
être associée à des attentes très élevées. L'histoire de l'art dit moderne montre
toutefois que la revendication de l'art par la pédagogie ne peut pas passer à côté
du problème de la référence. Si l'image nous éduque et nous détermine, c'est en
raison d'un regard naïf. On peut cependant supposer qu'il existe une différence
entre l'approche théorique et pédagogico-historiographique de l'art et du monde
des images d'une part, et son utilisation fonctionnelle pour l'enseignement et
les pratiques éducatives d'autre part. Ces dernières apparaissent comme
inimaginables sans esthétique.

Some subtle distinctions in the pedagogical use of art. On
Klaus Mollenhauer's «Aspects of teaching - Art's lessons
to the historiography of education».

Summary

The text comments on Klaus Mollenhauer's lecture from three different
perspectives: The remarks on systematical references describe the background for
a closer look at the relationship between art and education. Here it is seen that in
favor of normative aspects the educational discourse neglects the difference in
medium between language and the pictorial. The inclusion of artefacts and art

214 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



history for instructing the philosophers of education has an advantage: The
pictorial has moved up and become a cultural paradigm. This state of affairs makes
art more attractive to the philosophy of education: the pedagogical use of art can
be linked to very great expectations, as has shown the art-pedagogical avant-
garde in Germany at the beginning of the century, as well as Joseph Beuys's art-
pedagogical activities and Mollenhauer's discours on art's lessons to the
philosophy of education. By contrast, the history of so-called modern art
demonstrates that pedagogical appropriations cannot dodge the problem of
reference: the image educates and determines us as a consequence of our uneducated

viewing habits. But it may be assumed that there is a difference between the

way theorists of education and pedagogical historiographers look at art and the

pictorial world on the one hand and the way they functionalize them for
teaching and practical educational purposes on the other. The latter two do not
seem to be conceivable without aesthetics.

Finezze nel rapporta tra pedagogia e arte: annotazioni su
«Aspetti deH'insegnamento - risvolti storico-formativi
dell'arte» di Klaus Mollenhauer

Riassunto

L'autrice commenta la relazione di Klaus Mollenhauer in tre ottiche diverse:
riferimenti a rapporti sistematici descrivono il retroterra per un'osservazione
più approfondita della relazione tra arte e pedagogia. Da questa riflessione
emerge che nella discussione pedagogica si trascura la differenza tra le compo-
nenti espressive e il linguaggio a favore di aspetti normativi. Tuttavia la consi-
derazione di opere d'arte e della storia dell'arte per incidere sulla scienza ha i
suoi vantaggi: l'immagine diventa un paradigma culturale e cio aumenta l'at-
trattività dell'arte per la pedagogia: infatti sia l'avanguardia dell'educazione
artistica d'inizio secolo in Germania sia Topera educativa di Joseph Beuys sia
infine il discorso di Mollenhauer sull'impatto delle discipline pedagogiche
attraverso Tarte sono contraddistinte dall'attribuzione di aspettative molto
elevate al ruolo dell'arte nella pedagogia. La storia della cosiddetta arte moderna
mostra perö che la presa in considerazione dell'arte da parte della pedagogia
non puè evitare il problema delle referenze. L'idea che l'immagine ci educhi e ci
condizioni discende da una visione innocente dell'arte. Ma si puö supporre che
l'analisi teorico-educativa e storico-pedagogica dell'arte e del mondo delle
immagini si distingua dalla funzionalizzazione dell'arte stessa per fini didattici
ed educativi: senza estetica questi ultimi non sembrano possibili.

Education el recherche 20/1998/2 215


	Von delikaten Unterscheidungen im pädagogischen Umgang mit Kunst

