Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift fir

Erziehungswissenschaft = Education et recherche : revue suisse des
sciences de I'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Bildungsforschung

Band: 20 (1998)

Heft: 2

Artikel: Von delikaten Unterscheidungen im padagogischen Umgang mit Kunst
Autor: Mollet, Li

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-786237

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-786237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von delikaten Unterscheidungen im
padagogischen Umgang mit Kunst

Zu Klaus Mollenhauer:
Aspekte der Lehre —
Bildungshistorische Belehrungen durch Kunst!

Li Mollet

Zum voraus

Padagoginnen und Pédagogen sind in der selten gliicklichen Lage, der erzie-
hungswissenschaftlichen Neugier nahezu unbegrenzte Anreize zu gewdihren.
Das geschieht nicht ohne Anleihen, wie Klaus Mollenhauer in seinem Text
«Aspekte der Lehre - Bildungshistorische Belehrungen durch Kunst» deutlich
macht. Das Bearbeiten von Befunden in nicht-padagogischen Fachbereichen
verbindet sich mit der Hoffnung, dass «die Verkniipfung des padagogischen
Interessens mit diesen Materialien unserer Kultur» zu einer «allmahliche(n)
Erweiterung der Problemstellung unseres Fachs» (Mollenhauer 1986, 11)
sowohl in historischer Hinsicht wie aus gegenwirtigem Blickwinkel moglich
werde. Das Suchen nimmt in Kauf, dass Umwege notorisch nicht sofort ans Ziel
fithren, dafiir mit umso mehr Erfahrung aufwarten; es steckt zudem das Feld fiir
eine seismographische Beschreibung des Zustands unserer Kultur aus piadago-
gischer Sicht (ebd., 10), fiir ein Wissen, das sich diesbeziiglich verpflichtet
weiss, und das aus der fachlichen Peripherie im Zentrum potentiell Revisionen
anzuregen vermag: Wenn in der Kunst Darstellungen von padagogischen Moti-
ven gezeigt werden, welche die von der erziehungswissenschaftlich dargestell-
ten Form «kritisch zum Gegenstand» machen, liegt es nahe, die Abweichung
primar mit der Sinnenzuginglichkeit des Kunstwerks zu begriinden, aber das
trifft nur einen Teil der Tatsachen, wie ich im Folgenden zu zeigen versuche.
Wenn andererseits das Kunstwerk eine zur padagogischen Theorie unterschied-
liche Qualitit der Lehre reprasentierte, miisste dies fiir die Wissenschaft der
Padagogik von Interesse sein. Was sich in diesem Fall zuallererst als Entlarvung
der eigenen Disziplin und damit fiir nicht geringe Verargerungen verantwortete,
scheint doch den Vorteil auf seiner Seite zu wissen: Das Verhiltnis Asthetik und
Padagogik kann unerschopflich erforscht werden, ohne dass sich das Thema

196 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



evidenterweise abniitzt: Zum einen werden fortwéihrend neue Kunstwerke und
damit neue Herausforderungen an die interpretative Sprache der Padagogik pro-
duziert, zum anderen gilt es, die immer nachwachsenden Generationen und
deren Anrecht auf Erziehung und Bildung gerade in Sachen Asthetik erzie-
hungswissenschaftlich zu bedenken, und drittens scheint das Bildartige der
Sprache zur unverdringbaren Konkurrenz zu erwachsen, und die Zukunft wird
klaren, wieweit die Macht des Bildes diejenige der Sprache entkriftet — hinrei-
chende Griinde, sich in Anlehnung an die Kunst bildungs- und erziehungstheo-
retischen Fragen anzunehmen.

Im folgenden versuche ich, Klaus Mollenhauers Vortrag? mittels systemati-
scher Beziige zu kommentieren. In einem zweiten Schritt fokussiere ich «die
Lehre» und beschreibe, mit Riicksicht auf die historische Kunsterziehung und
Joseph Beuys, die traditionellen padagogischen Wirkungsannahmen von Kunst,
und drittens interessieren mich die Abweichungen in der Kunst des 20. Jahrhun-
derts und die daraus folgenden Irritationen fiir die Pidagogik am Beispiel eines
Bildes von Magritte.

1. Exercices systématiques

1.1 Von Gewichtungen

Das Verhiltnis von Padagogik und Kunst zeichnet sich durch verschiedene Per-
spektiven aus, die sich unter Umstédnden gegenseitig widersprechen. Die Frage
nach der Macht, Rang und Rolle von Kunstwerken als Gegenstiande erziehungs-
wissenschaftlicher Forschung ist sowohl historiographisch wie gegenwartsdia-
gnostisch aufschlussreich: Verstehen wir diese als Darstellungen iiber, von, fiir,
der oder als Erziehung? Wie behandeln wir Kunstwerke in Verbindung mit unse-
ren Erwartungen an sie als Objekte der Bildung? Das Primat der Piddagogik vor-
ausgesetzt, wie dies die traditionelle &sthetische Erziehung und Bildung favori-
siert, erfahrt die Kunst (vermutlich auch die Musik) eine eindeutige Gewichtung:
Sie wird zur Funktion des Guten gemacht und erfiillt den Anspruch, Mittel zum
Zweck zu sein; hierin ist die padagogische Verwendungsart beinahe unlimitiert.
Kédmen wir aber zur Einsicht, dass die Kunst hoher zu bewerten ist als die Padago-
gik, und einigten wir uns darauf, dass das Asthetische omniprasent, ubiquitéir und
weitgehend bestimmend ist in unserer Lebenswelt3, erwiichse der Welt der Asthe-
tik ungeheure Macht; sie wire von «Terror ununterscheidbar»* und damit unbe-
dingt erziehungs- und bildungsrelevant. Nicht minder harmlos sowohl aus
padagogischer wie kiinstlerischer Sicht ist die Verstehensart, welche die Unter-
schiede und Unterscheidungen zwischen Kunst und Pidagogik wie zwischen
Erziehung und Bildung verwischt. Vor dem Hintergrund einer projizierten Identitat
von Mensch, Kind und Kiinstler werden alle zu Kunstschaffenden. Daran
anschliessend lésst sich Arbeit an sich als kreative Tétigkeit verstehen. In diesem
Diskurs scheinen padagogische Absichten mit den Wirkungserwartung von Kunst

Education et recherche 20/1998/2 197



iibereinzustimmen und als diese verstanden zu werden; die ambitiosen Ganzheits-
oder Einheitsoptionen kommunizieren ihre Information, deuten sie in der je eige-
nen Sprache, und tendieren auf politische Besetzungen. Das zeigt sich eindriick-
lich, wenn Unterrichtende ihre Arbeit als kiinstlerische Tiatigkeit verstehen, oder
wenn Kunstschaffende ihre Kunst mit moralischen bzw. erzieherischen Motiven
rechtfertigen (Vgl. Joseph Beuys der Erzieher®). Aber wie kann man sich erklaren,
dass sich bildende Kiinstler, sofern sie abbilden, darstellen oder symbolisieren,
moralischer und politischer Botschaften bedienen und als Bild iibermitteln (z.B.
Klaus Staeck, Hans Haacke)? Werke dieser Art zeigen die Geste, die seit dem kin-
derfreundlichen Zwang zu gewaltlosem Sollen (Langewand 1990) traditionell der
praktischen Padagogik eigen ist: In dsthetischer Weise zum Wahrnehmen, Sehen,
Anschauen oder (Horen?) von bestimmten Inhalten zu nétigen. Im Grade ihrer
semantischen Klarheit verfiihren, iiberreden und erziehen uns diese Kunstwerke
im modernem Sinne von Erziehung. In diesem Zusammenhang scheinen padago-
gisch-ikonographische Motive verstindlich: Wenn die Kunst, wiewohl aus unglei-
chen Bedingungen und Beziigen, dhnliche Absichten bildhaft darstellt, wie sie tra-
ditionell der padagogischen Praxis zu tun auferlegt sind, entdecken wir unschwer
Figurationen, die sich im erziehungswissenschaftlichen Diskurs thematisch wie-
derfinden. Klaus Mollenhauer widmet sich im vorliegenden Vortrag einer Aus-
wahl von Kunstwerken mit padagogisch-ikonologischen oder -ikonographischen
Motiven. Sein eigentliches Interesse gilt der Darstellung des kulturellen Wandels
der Lehrgeste im Bild. Der Text ist nicht frei von Provokation: Hitte die Wissen-
schaft der Padagogik das Primat vor der Kunst, diirften wir von ihr Beschreibun-
gen innovativer Lehrgesten erwarten, fiir deren Darstellung allerdings bis vor
etwas mehr als hundert Jahren die Kunst hitte beauftragt werden konnen. Traute
man der Kunst die Darstellung unbekannter, also neuer padagogischer Motive zu,
die iiber den Lehrprozess Aufschluss geben, tite die erziehungswissenschaftliche
Forschung gut daran, genau hinzuschauen. Wenn Kunst und Piddagogik als Lehr-
gestalt in Abbildung und padagogisch-theoretischer Darstellung ineinander tiber-
fiihrt wiirden, erschopften sich sowohl Differenz wie Konkurrenz. Das wire im
eigentlichen Sinn das Fazit phanomenologisch orientierter Theoriebildung.

1.2 Vom Aspekt

Im Zusammenhang mit padagogischer- Asthetik ist es ratsam von Aspekten zu
reden. Die entschiarfende Rede vom Aspekt erklart sich aus der Tatsache, dass
wir etwas als etwas sehen.b Sie beriicksichtigt sowohl die Absicht im Kunst-
werk wie die individuelle Bedingung der Rezipierenden. Dass die Spezialistin-
nen und Spezialisten im Feld der Padagogik eher als andere einen Bildaspekt wie
die Geste als Geste des Lehrens oder der Lehre verstehen, kann nicht eigentlich
erstaunen. In der Sprache der Piadagogik erklédrt sich die Verwendung der
Begriffe aus dem kontextuellen Sprachspiel. Begriffsgeschichtlich meint «der
Gestus» (lateinisch), eine Gebirde, eine Korperbewegung beim Sprechen, die
Bewegung der Hiande. Im Motivrepertoire der Padagogik gehort der Zeigefinger
hier ebenso dazu, wie das paternale Geneigtsein. «Die Lehre» ist im bildungs-

198 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



und erziehungstheoretischen Vokabular ein zentraler Begriff. Sie meint Unter-
weisung, Belehrung, Lehrmeinung, Anleitung, Wissen und Kenntnis vermitteln,
was wir Unterricht nennen. Die Rede vom Aspekt der Lehre und vom Gestus im
Kunstwerk widmet sich jedoch einer ungeklarten Beziehung eines dsthetischen
Zeichens oder Symbols im Kunstwerk zum Repertoire piadagogischer Begriffe
und deren traditionellen, bzw. fachlichen Bedeutungen. Pidagogische Interpre-
tationen von Kunstwerken schliessen einerseits an das Wissen an, das sich mit
dem kontextuellen Sprachspiel verbindet und stiitzen sich anderseits auf eine
Oberflachensicht der dsthetischen Dinge. Dabei kann es immerhin geschehen,
was in des «Kaisers neue Kleider» dafiir sorgt, dass alle bis auf eines sich von der
Sprache als Kunst der Uberredung tauschen lassen und Dinge zu sehen glauben,
die sie nicht sehen sollten. Die Umkehrung miisste auch passen: Mehr zu sehen
als wir benennen konnen, ist gleichsam eine Alltagserfahrung: Ist es nicht tri-
vialerweise wahr, dass es mehr Phdnomene als Worter gibt?

1.3 Zur Ikonographie des Pidagogischen

Die Werke von Gislebertus bis Kabakow beseitigen einige Zweifel: Die Darstel-
lung der «moralisch rechtfertigungsfihigen Ordnung unserer Welt»’, von psy-
chologischem Leiden als Folge von Glauben an ideologische Wahrheit, die fik-
tive Darstellung von der«Vermittlung iiberlieferter Deutungen» (Mollenhauer,
ebd.) und von Beziigen antiker Philosophen und Schriften als Ubereinstimmung
von Darstellung und Malkultur bei Raffael, die Darstellung der humanistischen
Erweiterung des Wissens durch die aufkommenden empirischen Forschungs-
methoden als Bild fiir «erfahrungswissenschaftliche Stiitzung dessen, was wir zu
wissen vermeinen» (ebd.), das Bild vom Kind als Indiz fiir das aufkommende
Interesse am Kind und dessen Bildung, die wir als Resultat «erfahrenen Wis-
sens» verstehen konnen, wie das undurchschaubare Objekt, der opake Kubus
als Symbol fiir die Rétselhaftigkeit und Verschlossenheit der Dinge an sich, an
welcher sich sowohl die Erfahrung wie das Wissen prozesshaft abarbeiten, sind
piadagogisch verdichtig, um das Leichteste zu nennen, sie gehdren zum Reper-
toire der piddagogischen Ikonographie; ihre Motive verweisen auf einen padago-
gischen Standard: Erziehung ist und war schon immer an Normativitit und
damit an ein Sollen gebunden. Aber heisst das auch, dass die Bilder und Objek-
te im Hinblick auf pddagogische Historiographie reprasentativ sind? Wie verhiilt
sich letztere zur eher narrativen Wiedergabe von Kunstgeschichte, wie sie Mol-
lenhauer darstellt?

1.4 Vom Bild als Erziehung

Wenn wir die Erziehung aus dem traditionellen Bezug zwischen zwei Personen
befreien, darf man sich die Sollensaufforderungen denken als ein Geschehen,
das von einem Objekt oder einem Bild ausgeht. Prozesse dieser Art «provozie-
ren nicht nur die Vernunfttitigkeit des Betrachters/Lesers/Horers, sondern

Education et recherche 20/1998/2 199



zugleich auch dessen Sinnestétigkeit» (Mollenhauer 1986, 10). Die padagogi-
schen Sollensstimuli im Bild zeigen sich exemplarisch anhand der traditionellen
Schulwandbilder: Sie reprisentieren nicht nur die erzieherischen Wirkungsan-
nahmen péadagogischer Auftragskunst klar und eindeutig; ihre Didaktik zeigt,
was wie gesehen und verstanden werden soll.®

Dass Bilder eine Wirkung haben, entspricht einem allgemeinen, um nicht zu
sagen Offentlichen Konsens. Wir leben mit einer bebilderten, dsthetisch-erregten
Welt, und sie scheint unausreizbar interessant, wenn nicht gar machtig, nur so
kann man sich ihre Konjunktur und unsere Aufmerksamkeit fiir sie vorstellen.
Wir haben uns an ésthetische, vorwiegend bildhafte Aufforderungen gewohnt.
Wire nicht mindestens Gewohnung an isthetische Sollensstimuli im Spiel,
wiirden keine Plakatwinde die Strassen aufheitern oder verunstalten, wiirden
unsere Massenmedien langst Konkurs gemacht haben. Im didaktischen Arran-
gement der Bilder spiegeln sich die zivilisatorischen Verdnderungen und die
normativen Standards unserer Zeit. In dem Masse, wie sich die dsthetischen
Objekte bzw. Bilder unser bemichtigen, verdriangen sie die reale erlebbare
Wirklichkeit. Der Grad ihrer Wirksamkeit ist als Folge und Anlass zu dstheti-
scher Erziehung zu verstehen.

Das Bildartige ist zu einem kulturellen Paradigma aufgeriickt. In der padago-
gischen Literatur ist es Klaus Mollenhauers Verdienst, unermiidlich die erzie-
hungswissenschaftliche Aufmerksamkeit auf kunst- und kulturhistorische Tatsa-
chen verwiesen zu haben, mit dem unmissverstindlichen Anliegen, dass sie
piadagogisch-theoretische und pédagogisch-historiographische Beachtung ver-
dienen.

1.5 Von der Sprache der Pidagogik

Mit interpretativen Ausserungen iiber das Bild nehmen wir an einem weiteren
kulturhistorischen Paradigma teil: Die Differenz zwischen Bild und Sprache
bleibt dabei unhintergehbarer Hintergrund.® Es kann darum nicht eigentlich
erstaunen, dass in Analogie zu einer allgemeinen Sprachwissenschaft keine
Wissenschaft vom Bild entstanden ist. Und doch haben gerade linguistische
Analysen der Sprache das Bildhafte ins Licht theoretischen Interesses geriickt.
Das bringt Vorteile - um mit Botho Strauss (1997, 96) zu reden: «Es entkraf-
tet die Sprache, wenn es keine Worte mehr gibt, die um des Unaussprechlichen
willen gesprochen werden. Sprache, die ihre Not nicht kennt, ist beim Men-
schen ein Ausscheidungsprodukt unter anderen geworden». Positiv formuliert:
Es kriftigt die Sprache, wenn sie versucht, das Unaussprechliche, nicht Sag-
bare, vielleicht auch nur das Bildhafte um seiner Bildhaftigkeit willen in alltdg-
lichen oder fachlichen Begriffen zu formulieren. Interpretieren ist genau dieses
Bemiihen. Interpretation in padagogischer Absicht hat aber vermutlich zur
Folge, dass die dsthetische Beschreibung unvermeidlich in die normative Sphé-
re der Sprache der Pddagogik tiberfiihrt wird.!? Koénnte nicht gerade das piadago-
gische Reden iiber Kunst uns die Kunst vergessen lassen? Folgen wir Wiinsche
(1993), scheint jedes padagogische Motiv im Bild einem Vorfahren, Zeitgenos-

200 ' Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



sen oder Nachfahren in der padagogischen Reflexion zu entsprechen. Und
umgekehrt, scheint jede pddagogische Reflexion mit einer bildhaften Darstel-
lung zu korrespondieren. Wir konnen also vermuten, dass aktuelle Darstellungen
padagogischer Motive Gegenwartsdiagnosen zulassen mit der Einschrinkung,
dass sie sich weder immer «bewarheiten», noch bewahrheiten.!! Aber was
bewirken padagogische Ikonographien und was entzieht sich ihnen, wenn «die
Sprache der Erziehung (...) Begriffe weniger auf Theorien als auf Vorstellungen
(bezieht), die sich bildlich deuten lassen» (Oelkers)?!2 Der Einbezug von kon-
textbezogenem Wissen konnte und miisste die Befunde kldren oder stiitzen.

2. Piadagogische Wirkungswiinsche

2.1 Zur historischen Kunsterziehungsbewegung

Die pddagogische Reflexion hinsichtlich der Lehre, die «in der Frage besteht,
welche Lerngewissheiten sich einstellen konnten, wenn das Erfahrungsinter-
esse des rezipierenden oder reproduzierenden Subjekts nicht auf Theorien,
Lehrmeinungen, Wissensbestanden konzentriert ist, sondern auf das phinomenal
Gegebene»!3, «outet» sich meiner Meinung nach als eine der moglichen
Anschlussfragen an die traditionelle européische Kunsterziehungsbewegung; es
fragt sich einerseits, ob sich mit ihr die kunsterzieherische Instrumentalisierung
und Idealisierungstendenz von Kunst wiederholt, und wieweit andererseits
Lerngewissheiten an das phdnomenal Gegebene delegiert werden konnen.
Folgt man der Beschreibung Richters, den Beschworungen Langbehns, den
praxisorientierten Anstrengungen von Lichtwark, Gotze und Wolgast, der histo-
rischen kunsterzieherischen Avantgarde in Deutschland, lassen sich mit Kunst
und der in sie projizierten Wirkungen nicht nur schul- und volkspadagogische
Anliegen propagieren; die Erwartungen iiberspannen den padagogischen Rah-
men bei weitem: Ein «neue(s) kunstverklirte(s) Leben» (Richter 1909, 257) ist
anvisiert, die «<Emporbildung aller menschlichen Krifte»!4 und die vollkom-
mene Durchdringung von Kunst und Leben als Folge der Geschmackserziehung
erstrebt. Die Projektionen hinsichtlich Kunst und ihrer erzieherischen Wirkun-
gen steigern sich zur Formulierung, dass im Umgang mit ihr der «<Mensch selbst
ein Kunstwerk» wird (Ziegler, zit. nach Richter 1909, 53). Allgemein formu-
liert: Lebensreformerische, gesellschaftsveriandernde und politische Optionen
und die darauf bezogenen padagogischenAbsichten legen fest, was das rezipie-
rende Subjekt im Umgang mit Kunst zu verstehen hat; sie definieren die der
Kunst auferlegte Erziehungsmaxime. Wer die Kunst zur Funktion von Erzie-
hung macht, selektioniert die Art der Kunstwerke: Sie sind ausnahmslos im
abbildenden, darstellenden und symbolisierenden Spektrum zu finden.!> Das
kann man auch kritisch sehen: Nicht nur wird das zeitgenossische Kunstschaf-
fen negiert, das im Rahmen von kiinstlerischen Standards fiir die Fortsetzung
der Kunstgeschichte sorgt, die «sozialen Differenzierungen, Prozesse der 6ko-

Education et recherche 20/1998/2 201



nomischen und politischen Rationalisierung» sowie «kulturelle und mentale
Wandlungen, die ausserhalb der padagogischen Reichweite liegen» !¢, scheinen
schon um die letzte Jahrhundertwende nahezu unbegrenzt fiir weitere Pidagogi-
sierungsformen gesorgt zu haben. Im Verhiltnis von Kunst und Erziehung ist
ihnen gemeinsam, dass sie das Wissen um moderne Bedingungen von Kunst
beschranken und damit asthetische Bildung weitgehend ausklammern, was
gleichbedeutend scheint mit einer Art padagogischem Beharrungsvermogen:
Mit der Stabilisierung von vormodernen Werten durch Wiederholung und
Gewohnung an vormoderne Asthetik konnen Mythen und Kulte entstehen.

2.2 Joseph Beuys als Erzieher

Auch die Vertreterinnen und Vertreter eines mythosorientierten Kunstverstiand-
nisses iibertragen der Kunst des ausgehenden 20. Jahrhunderts Zwecke und Ziele
zu befolgen: Die Kunst soll, so Joseph Beuys und nicht wenige Kunstschaffen-
de scheinen ihm darin zu folgen, der «am reinen Materialismus erkrankten
westlichen Welt zur Neuorientierung verhelfen und eine ,neue soziale und
demokratische Lebensform’ entwicklen».!7 Beuys vergleicht die neue soziale
und demokratische Lebensform mit einem Organismus, und diesen neuen
sozialen Organismus sieht er als ein Kunstwerk. Er nennt diese Kunstdisziplin
,Soziale Plastik’. Alle Menschen, die an dieser Plastik arbeiten, sind Mitglieder
der lebendigen Substanz dieser Welt, sie zeichnen sich aus durch Kreativitat.
Wer kreativ titig ist, ist eine Kiinstlerin, ein Kiinstler. Daraus folgt
konsequenterweise: «Jeder Mensch ist ein Kinstler».!® Durch die freigelegten
Krifte werde «der Mensch zu einem sich selbst bestimmenden Wesen und
damit ,zum Schopfer des zukiinftigen Gesellschaftsleibes’» (Beuys 1993, 250).
Was meint Beuys mit «Kréften»? Unzweifelhaft sind dies Glaube, Sprache,
Landschaft und Heimat.!® Beuys versteht diese als Folge eines Heilungsprozes-
ses jedes einzelnen Menschen. Die Heilung und Umgestaltung der Gesellschaft
erfordert nach ihm auch «ein Schulsystem, welches die freie Entwicklung der
Kreativitat eines jeden zuldsst» (Beuys 1993, 251). Die Geste, die Beuys in sei-
nen Worten und Performances favorisiert, mimt christlich-religiose und scha-
manistisch-esoterische Erlosungsrituale. Er begreift das, was er Christusimpuls
nennt, nicht als christusgleiche Zeichensetzung, sondern Ersatzhandlung. Wie in
vormoderner Asthetik sind die Symbole bei Beuys an ein magisches, mythi-
sches, anthroposophisch-theosophisches Denken gebunden. In der parallelen
Rede, der prizisen Anleitung zum Werkverstdandnis, ldsst er sich keine Gelegen-
heit entgehen, das Ritual und die Teilhabe am Mythos zu predigen und auch
gleich zu inszenieren. Damit glaubt Beuys, die Standards der «visual arts» 20
mit einer «neuen» Aufgabestellung zu erledigen, um «der sich totlaufenden
Innovation» und «Verbiirgerlichung» von Kunst zu entgehen.

Beuys weiss auch eine Antwort auf die strukturelle Uneindeutigkeit im Bild,
indem er einen «Parallelprozess» anstrebt, in welchem «das Wort und der
Gestus das elementare Material (sind), um Spekulationen vorzubeugen».?! In
der Tradition der Kunsterzichungsbewegung erklirt Beuys: Das «Sinnliche der

202 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



Kunst muss stets begleitet werden vom sprachlichen Ausdruck des Geistigen,
Ideales und Reales nihern einander an, konvergieren im Unendlichen in der
absoluten Realitdt der ,Sozialen Plastik’» (Beuys 1993, 284). Der «Eintopf»
von Sinnlichem und Geistigem, von Bildhaftem und Sprache, vom Kunstwerk
und Alltagsobjekt findet ihre Eindeutigkeit in Beuys vielzitiertem Spruch:
«Kunst ist Leben, Leben ist Kunst» oder «Mensch = Kunst»22,

Nicht zu vergessen, der politisch-populistische Beuys. Keine Gelegenheit
ldsst er aus, um auf die politischen Desaster dieses Jahrhunderts hinzuweisen. Er
bemiiht die westliche und 0Ostliche, die keltische, germanische, asiatische oder
indianische Spiritualitdt, um dafiir eine Erklarung zu finden, der er meist auch
ein Rezept zur Heilung des Problems folgen ldsst. Begriffe wie Bewusstsein,
spirituelle Erkenntnis, Genialitat, Mentalitdt, Identitdt tauchen darin ebenso
haufig auf wie sozialer Organismus, Volk, Kultur, Individuum als Glied der
Gesellschaft und die Wiederherstellung der natiirlichen Ordnung; eine wilde
Mischung biologistisch orientierter Ideologie eines Ethnopluralismus, in wel-
chem das Rassische durch das Mythische und das Kulturelle ersetzt wird und der
Sprache die Aufgabe zukommt, als Mittel zur Identitétsstiftung zu dienen.

Joseph Beuys ist zwar der perfekteste aller Kunsterzieher oder: in Beuys hat
die Kunsterziehung ihren perfekten Apologeten. Aber ist diese Lehre neu, inno-
vativ oder zeitgemdss?23

2.3 Unterricht als Kunst

Wenn wir davon ausgehen, dass es Schulen und Klassenzimmer gibt, weil in
ihnen eine Lehre zur Anwendung kommt, die in der Alltagswelt keine Entspre-
chung findet, ist es von folgenreicher Wichtigkeit, wie wir sowohl die Lehre als
auch das Lehrbare definieren. Bourdieu und Passeron?* folgend, ist pddagogi-
sche Kommunikation weder auf formale Beziehungen zwischen Sender und
Empfinger, noch auf die Botschaft reduzierbar. Der Unterricht kommuniziert
eine Art totale Kenntnis, in welcher die Ubermittlung kultureller Codes oder des
kulturellen Stils durch die unterrichtende Person einschliesslich einer Art affek-
tiver Kenntnis zum Vermittelten zur Anwendung kommt. Da Lehrerinnen und
Lehrer immer institutionsabhangige Autoritat verkdrpern, wird ihr Unterricht in
Einbezug ihres kulturellen und affektiven Hintergrunds magistral: Sie inszenie-
ren die Lehre als totales Erlebnis. Folgt man diesem Gedanken in Verbindung
mit jenem an die traditionellen kunsterzieherischen Wirkungsannahmen von
Kunst, gleicht die Unterrichtsszene einer Theaterszene, das Klassenzimmer
wird zur Bithne (Ulmer 1992,174). Wenn man sich daran anschliessend mit den
in die Jahre gekommenen Neuheiten aus den Theaterproduktionen und der Ins-
zenierung von Performances in der Kunst vertraut macht, den Zuschauerraum
zur Biihne erweitert und die Darstellung oder Reproduktion eines Stiickes zu
gunsten von Improvisationen aufgibt, dann transfiguriert Unterricht zu «life it-
self» (ebd.) - auf diese Weise wird ein reformpidagogischer Slogan transpor-
tiert. Erziehungswissenschaftliche Forschung, die sich darum bemiihte, auch
nur annidhernd zu beschreiben, was sich tatsdchlich im Unterricht ereignet, sihe

Education et recherche  20/1998/2 203



sich genotigt, neben diesem Bild von Unterricht als spontane Inszenierung auch
kontextuelle Beziige zu beschreiben: Unterricht findet unter vollkommen ande-
ren Bedingungen statt als eine Performance. Gerade weil die Vermittlung kultu-
reller und politischer Codes von Lehrerinnen und Lehrer magistralen Charakter
hat, entbehrt sie jeder Beliebigkeit.

2.4 Le retour des choses. Oder: Zuriick zur Kunsterziehung ?

Dass die Kunst gegen Ende des 20. Jahrhunderts ein gesellschaftlich und damit
auch pidagogisch relevantes Thema ist, lasst sich am zunehmenden Interesse
fiir historische Kunstausstellungen beobachten.> Dass umgekehrt Kunstschat-
fende ihre Arbeit an gesellschaftspolitischen und esoterischen Themen ausrich-
ten ist nicht erst seit Beuys eine prominente Tatsache. Das korrespondiert mit
anderen Tendenzen: Mit der zunehmenden Asthetlslerung der Lebenswelt ist
die Wissenschaft, das Wissbare und die Spezialisierung in Misskredit geraten.
Die Skepsis basiert u.a. auf philosophischer Kritik an der sprachlichen Verfasst-
heit des Denkens, wie sie beispielsweise Derridas «Grammatologie» (Derrida
1992) beinhaltet, eine Kritik, welche die christlich-abendlédndische Metaphysik
nicht ausklammert. In der Geschichte der Schrift ereignet sich nach Derrida
eine Entwicklung der Schrift zum Phonetischen, was verursacht, dass die bild-
haften Zeichen allméhlich verschwinden zu Gunsten des Alphabets, das dem
Lautlichen der Sprache folgt. In dieser Kritik dekonstruiert Derrida auch zentrale
Begriffe der Philosophie und der Padagogik, wie Wahrheit, Vernunft, Ursprung,
Subjekt und Geschichte, indem er aufzeigt, dass ihnen keine urspriingliche
Bedeutung zusteht, sondern dass sie alle verdnderlich sind und sich faktisch im
Laufe der Geschichte verindert haben. Diese der Sprache inhidrente Wandelbar-
keit und Derridas Methode des Perspektivenwechsels vom Wort zum Bild sind
philosophischer Anlass, dem Bild, der Kunst und allgemein der Asthetik mehr
Aufmerksamkeit und einen anderen Stellenwert zu verpassen. Die péddago-
gisch-theoretische Herausforderung dieser Verdnderung besteht darin zu kléren,
ob und wie Wissen anders als in Sprache vermittelt werden kann. Die Lehre als
anderes Schreiben oder Unterricht als Vermittlung von Kenntnis in anderer
«Schrift» wird daran anschliessend bildartig, musikalisch, tinzerisch oder als
Kunst denkbar. Beachtenswert ist hierin, dass Optionen dieser Art in der Histo-
riographie der Pddagogik keine Neuigkeit darstellen: Das padagogisch-theoreti-
sche Nachdenken hat notorisch die Neigung, «im Blick auf eine ,praktisch’ ver-
standene Pidagogik aufs Asthetische zu setzen» (Langewand 1990, 25).

204 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



3. Was vermag das Bild?

3.1 Bildtheoretisches

Das Bild, bzw. das Bildartige ist diesseits oder jenseits der Sprache angesiedelt,
es iiber- oder unterschreitet das Begriffliche. Im Bild konsolidiert sich das Ima-
gindre als ein zu Sprache komplementires oder korrespondierendes Wissen.
Das Komplementire ersetzt und erginzt, das Korrespondierende illustriert und
differenziert. Beides ist sowohl das Produkt einer Lebensform, eines Bildungs-
prozesses wie eines kulturellen Hintergrunds. Die Summe der bildhaften Doku-
mente einer Gesellschaft geben Aufschluss iiber kulturhistorische und aktuelle
Standards.?6 Dabei ist folgendes zu beachten: Analog zu der Tatsache, dass jeder
Text einen Kontext hat, hat jedes Bild einen Rahmen und eine Riickseite; aus-
serhalb und jenseits ist dasjenige zu finden, was im Bild verborgen bleibt.

Wenn im Zusammenhang mit dem Bild von Abbild, Darstellung, Reprasenta-
tion und Symbol die Rede ist, kann es verstanden werden als imaginire Projek-
tionsflaiche (Boehm 1994, 18f.) mit Referenzcharakter. Das Bild verweist auf
ein Mogliches im Wirklichen. Phinomenologisch gesprochen ist es ein Fenster
zur Welt. Bildtheorien von Sartre (1982) und Lacan (1994) kniipfen hier an:
Nach ihnen kann es den Punkt ausserhalb des Bildes nicht geben: Im Schauspiel
der Welt sind wir angeschaute Wesen. Nicht nur wenn wir angeblickt werden
und sehen, dass uns jemand anschaut, wissen wir uns als Bild; das leiseste
Rascheln verrit uns auch den ungesehenen Blick. Das heisst, «das Subjekt wird
unter dem Blick selbst zum tableau, in das sich verschiedenste Sichtbarkeiten
einschreiben konnen» (Boehm 1994, 23). Damit eroffnet sich das Angebot des
Bildes an die Schauenden, dass sie ihren Blick unter den Bedingungen des
Zufalls in ihm deponieren. Und es bliebe zu kldren, ob und wie die visuelle
Wahrnehmung im phdnomenologischen Verstiandnis Bilder als Kunstwerke von
bildhafter Werbung, Propaganda oder anderen Medien visueller Uberredung
unterscheiden kann. Auf die Musik iibertragen: Ob und wie das Cello uns den
Unterschied zwischen dilettantischem Gekrichze, klassischem Wohlklang und
komponierter dissonanter Tonfolge lehrt, ob und wie ein Cello an sich unser
Lehrer sein kann.?’” Das phianomenal Gegebene reizt, verfiihrt zu dsthetischem
Wahrnehmen, erzieht, und es entsteht der Verdacht, es konne nicht Sache der
Entscheidung sein, welches Bild als Reprisentation von wie auch immer gear-
teter Tatsachen gesehen wird. Um mit Blumenberg zu reden: «Wenn das Bild auf
diese Weise kontingent ist, wird der Bildner zum Gefangenen seines Bildes,
weil es fiir ihn kein Motiv oder Kriterium zur Wahl eines anderen gibt.» 28 Bil-
dungstheoretisch gesprochen: Die Herausforderung des Phdnomens an das
Nichtwissen besteht im Anlass, die dem Phdnomen inhirenten kulturellen
Codes zu unterscheiden und zu entrétseln. Mit anderen Worten: Das Nichtwis-
sen ist der Ort, an welchem das Wissen seinen Anfang nehmen kann, wenn die
Wirkungen des Zufalls differenziert und die Urteils- und Entscheidungsféhigkeit
vermehrt werden soll.

Education et recherche 20/1998/2 205



3.2 Magritte oder die Darstellung des Referenzproblems im Bild

Obwohl es mir zutiefst widerstrebt, erlaube ich mir, ein berithmtes Bild von
Magritte dem didaktischen Zugriff auszusetzen, gerade weil dessen abbildli-
che Klarheit die pikturale Dekonstruktion (de Duve 1987) und das Referenz-

problem deutlich macht. «Ceci n’est pas une pipe» ist 1928 entstanden. Was ist
zu sehen?

Abbildung 1: La trahison des images, 1928 (René Magritte)

Ein simpler Kommentar: Das Werk enthilt die typischen Merkmale eines Bil-
des: Es ist zweidimensional, wird durch einen Rahmen begrenzt, folgt den
Regeln der Zentralperspektive. Gemalt bzw. dargestellt ist eine Tabakpfeife,
und wir konnten zu kldren versuchen, was die Ahnlichkeit zwischen der Dar-
stellung und dem Objekt in Wirklichkeit auszeichnet. Was wie ein Titel in der
Darstellung erscheint, ironisiert dieses Unterfangen: Der Satz ist Teil des Bil-

206 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



des, und wer des Franzosischen machtig ist, versteht, dass dieser im Medium
der Sprache das Dargestellte negiert. Das Abbild und der Satz verweisen darauf,
dass weder das figurative noch das sprachliche Zeichen in einer Beziehung der
Gleichartigkeit stehen. Auch das urspriingliche Signifikat ist nicht angespro-
chen. Es besteht keine Beziehung des Zeichens oder des Figurativen zum
Bezeichneten, sondern eine endlose Kette moglicher Substitutionen zwischen
dem sprachlichen und dem bildhaften Medium wird eréffnet, und das, ich fol-
ge Sarah Kofman (1991), einer langjiahrigen Mitarbeiterin von Derrida, ent-
spricht einer Bewegung in Richtung unbestimmter Verweise. So kann man mit
Rorty (1992) folgern: Die Wahrheit im Bild ist eher eine gemachte, simulierte,
projizierte und interpretierte, denn eine iibereinstimmend gefundene. Ubertra-
gen wir diesen Befund auf pidagogische Motive in der Kunst und die Inszenie-
rung der Lehre als Bild oder als Performance, muss auch jede vorgefundene
bildungshistorische Belehrung durch Kunst die Konfrontation mit Skepsis
erfahren. '

3.3 Zur Kunstgeschichte in diesem Jahrhundert

Die Malerei?® mit dem Zusatz die «abstrakte» widmet sich als kiinstlerisches
Tun dem Umgang mit Farbe, Form, Textur unter der Bedingung der Flachheit,
als Gesten der Gestaltung in nicht-wiedergebender Absicht. Aktuelle Kunst-
theorien sprechen von abstrakter Malerei mit der Leichtigkeit und Abgeklirtheit
von Nachgeborenen, die das Ringen um die verlorene Referenz der Kunst auf
das Leben nicht durchzustehen hatte: Malerei ist sodann, wenn sie «weder
erkennbare, noch abstrahierte Abbilder der Wirklichkeit zeigt» (Haase 1987,
84). Sie ist «kein Mittleres, Vermittelndes, kein ,Medium’, dessen stoffliche
Wirklichkeit im Hinblick auf ausserbildliche Gegebenheiten zu durchschauen
ist. Alle Wiedergabeeffekte sind Anathema» (Loock 1992, 10). Nach Marquard
ist Malerei gerade in dem Grade als «Antifiktion» zu verstehen, als sie keine
Fortsetzung des Lebens ist.?? In der Sprache de Duves3! dekonstruiert die Male-
rei das Pikturale, wird selbstreferenziell und iiber- oder unterschreitet damit das
Begriffliche in zweifacher Hinsicht, indem sie einerseits dem Schweigen, dem
Inkommensurablen Raum verschafft, und sich andererseits mit kiinstlerischen
Mitteln, also visuell auf Kunstwerke bezieht und damit der Tradition des Neuen
als Malerei und als Kunst zur selbstreferentiellen Fortsetzung verhilft. Nach
Sarah Kofman ist in der Kunst als Malerei Melancholie zu finden, wird in ihr
Trauerarbeit geleistet beziiglich des Verlustes und der Unmoglichkeit, Untaug-
lichkeit und Inadéaquatheit von bildhafter Darstellung — es sei denn, wir verste-
hen letztere symbolisch. Daran schliesst folgende Einsicht: Wenn man die erzie-
hungswissenschaftlichen Recherchen in der Kunst ins 20. Jahrhundert erweitert
und die wichtigsten, weil kunstgeschichtlich bestimmenden Kunstwerke als
Malerei zu Rate zieht, kommt man nicht umhin, zwischen Kunst und Pddagogik
ein Nicht-Verhiltnis anzunehmen.

Education et recherche 20/1998/2 ) 207



3.4 Reprise, Vermutungen, Fragen

Man kann es sich anders wiinschen, aber der unschuldige Blick auf die Bilder-
welt scheint uns fiir alle Zeiten versagt. Sogar die bildhafte Darstellung der
Lehre im Medium der Photographie ist auf den Ausschnitt, Reduktion und ein
Augenblicksblinken behaftet, so dass wir uns der Einsicht nicht verschliessen
konnen, dass auch die optische Wiedergabe eines Sekundenbruchteils einer
Unterrichtsszene weit davon entfernt ist, eine adiquate Wiedergabe von Lehre
oder Wissensvermittlung zu sein: Die medialen Bedingungen notigen zu Selek-
tion und einem wie auch immer gearteten Symbolisierungsaufwand — giinstige
Voraussetzungen fiir Suggestion und Illusionismus.

Ubertragen wir Magrittes Topos auf die von Klaus Mollenhauer gezeigten
Bilder, geraten auch wir in eine endlose Kette von Verweisungszusammenhén-
gen: Ceci n’est pas I’enseignement.

Das ist nicht die Lehre, die gezeigt wird, sondern Bilder, die irgendwie auf die
Welt der Bilder Bezug nehmen. Daraus folgt, dass die kategoriale Unterschei-
dung von Darstellung und Dargestelltem im Bild sowohl fiir die erziehungs-
theoretische Reflexion pidagogisch-ikonographischer Merkmale wie fiir die
Bildungsgeschichte eine unumstossliche Tatsache ist.

Wir unterhalten uns redender- oder schreibenderweise iiber Bilder. Wenn wir
die Welt der Bilder mit unserem Nachdenken iiber Erziehung in Zusammen-
hang bringen, ohne der Differenz zwischen Bildartigem und Sprache Rechnung
zu tragen, scheinen wir uns iiber einen weiteren Graben hinwegzusetzen, fiir
den wir als Experten in Rhetorik im eigentlichen Sinne zustiandig sind.

Abgesehen davon, dass wir nicht wissen, welche Absicht welche Wirkung
erzeugt, liesse sich dariiber nachdenken, wie wir die Absicht an sich interpretie-
ren: Ist sie deshalb padagogisch, weil sie als padagogische verstanden wird?
Das miindet in einer unausweichlichen Suche nach der Demarkationslinie des
Péadagogischen zum Nicht-Padagogischen. Ist die unscharfe Grenze der Grund
dafiir, dass sich mit der Kunst die Erwartung verkniipfen ldsst, dass sie «zu einer
allmdhlichen Erweiterung unsere Fachs» (Mollenhauer 1986, 11) beitrage?
Wire dem so, liesse dies nur einen Schluss zu: Die Kunst hat auch die wissen-
schaftliche Reflexion erfolgreich erzogen.

Aber auch das kann nicht dariiber hinwegtduschen, dass die erziechungswissen-
schaftliche Funktionalisierung der Kunst die systematische Grenze zwischen
asthetischer Erziehung und iasthetischer Bildung zu verwischen beliebt. Die
Unterscheidung von Oelkers kann soweit kldren: «Asthetische Erziehung bezieht
sich nicht auf die Kunst, sondern auf die Erziehung; dsthetische Bildung bezieht
sich auf die Kunst und verfolgt keine eigene, davon abgetrennte padagogische
Absicht» (Oelkers 1997a). Die kunsthistorische und kunsttheoretische Belehrung
an die Adresse padagogischer Forschung miisste demnach heissen: Von der Kunst
ist die Lehre von der Kunst zu erwarten. Und dabei ist mehr als Ironie im Spiel.

Den Bildern und Kunstwerken, wenn ich das so sagen darf, ist unser Diskurs

gleichgiiltig. Bilder und Kunstwerke entstehen im Rahmen der Trends und
Standards der Bilder- und der Kunstwelt. Gegeniiber ihrer Funktionalisierung

208 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



sind sie selbst auch dann indifferent, wenn sie eine moralische oder politische
Absicht zum Ausdruck bringen, wenn sie Wiinsche wecken und Verhalten fest-
legen. Gerade deshalb passen nur bestimmte Bilder zur Reflexion tiber Erzie-
hung, es sind diejenigen, die manches vermdgen, aber langst nicht alles diirfen.
Nicht nur scheint Erziehung auf eine ikonographische Darstellung im Dienste
des Illusionismus angewiesen zu sein. Man kann vermuten, dass das praktische
Bemiihen noch immer die Mittel heiligt. In der padagogischen Praxis wiirden
unsere Absichten, gerade die erzieherischen, ohne minimale dsthetische Ver-
fiihrung keine Resonanz erzeugen. Das gilt auch fiir jede Form von Unterricht.
Unterricht als gewaltlosen Zwang des Sollens (Langewand 1990) ist ohne ésthe-
tische Mittel undenkbar. Mit anderen Worten: Fiir den Bereich von praktischer
Erziehung und Unterricht ist das Asthetische konstitutiv. Aber das @ndert nichts
an der Tatsache, dass sich zwischen Darstellung und Dargestelltem, zwischen
erziechen und erzogen sein, zwischen lehren und lernen ein durch nichts zu
schliessender Graben zieht.

Wenn wir die Sache noch einmal wenden, hat die Frage, welche Lerngewiss-
heiten vom phidnomenal Gegebenen zu erwarten sind32, rousseauistische
Dimensionen: Man denke sich die Erziehung negativ, kippe Rousseaus Skepsis
beziiglich Gesellschaft iiber die Kante und hoffe, die Teilhabe an der Natur wie
an der Welt der Kultur, verstanden als Summe der Phianomenen, besorge das
padagogische Geschift. In diesem Falle wire nicht zu iibersehen, dass der Kon-
text der Kunst von demjenigen der Padagogik ununterschieden wire: Die Wirk-
lichkeit ein einziges «Environnement», in welchem Sein und Schein ldngst
ineinander iiberfiihrt sind. Wenn aber weder die Kunst noch die Kultur einen Ort
ausserhalb der Padagogik besetzt hielte, bedeutete dies, dass sich jede dstheti-
sche Erziehung eriibrigte. Aber was berechtigte dazu, das Phanomen mit Lern-
gewissheit in Zusammenhang zu bringen?33 Wenn ich mir die Finger verbrenne,
weiss ich, dass die Platte zu heiss war. Aber kann ich zu einer nicht-darstellen-
den Malerei etwas sagen, wenn ich nicht iiber kunsthistorische und -theoreti-
sche Tatsachen informiert bin? Wenn das subjektive Urteil mehr ist als nur Aus-
druck von Spontaneitit, ist es eine Folge der wiederholten Auseinandersetzung
mit der Sache und dem Wissen, das sich mit dieser verbindet: Das Phianomen
mag Elementares zu lehren, auf der Stufe von Kultur und Geschichte beispiels-
weise sind vom Asthetischen kaum Lerngewissheiten zu erwarten, vielmehr
Lernherausforderungen — und der Bedarf an Vermittlung.

Wie kommt es, dass der Kunst und allgemein der Asthetik im Kontext der
Piadagogik so viel zugetraut wird, mehr als der Wissenschaft? Geschieht dies
deshalb, weil sich an das Verhiltnis von Kunst und Erziehung weiterhin Hoff-
nungen kniipfen lassen, die den traditionellen kunsterzieherischen Gedanken
auch theoretisch in ein attraktives Licht riicken? Verrat das Verhiltnis erzie-
hungswissenschaftlicher Einheitsoptionen, kunsttheoretisches Desinteresse
oder Ratlosigkeit? Wenn der «exzentrische» Blick auf die Kunst fiir die unter-
richtliche Praxis didaktische Wege eroffnete: nicht »Schwitzerchen — Weltun-
tergang»34: Forschung. Wiirde Klaus Mollenhauer zugestimmt haben?

Education et recherche 20/1998/2 . 209



L]

< SV R S VY

Anmerkungen

Mollenhauer, K. Vortrag im Pestalozzianum Ziirich, gehalten am 13. Juni 1997 (Padago-
gisches Kolloquium: Padagegisches Institut, Pidagogische Abteilung der Erziehungsdi-
rektion, Pestalozzianum).

Aspekte der Lehre — Bildungshistorische Belehrungen durch Kunst (siehe Beitrag in die-
sem Heft S. 167-195).

Vgl.: Welsch 1993.

Vgl.: Boehm 1993, 358.

Vgl. auch Li Mollet 1997, 49-60.

Mit Wittgenstein konnen wir zwei Verwendungsarten von «sehen als» unterscheiden:
Wenn uns nachts der Schatten eines Baumes als eine Gestalt erscheint, werden wir nie-
manden davon iiberzeugen wollen, dass da tatsdchlich eine Gestalt liegt, ohne vorher den
Schatten iiberpriift zu haben. Wenn wir andererseits bestimmte Farben als kitschig emp-
finden, heisst das nicht, dass sie tatsdchlich kitschig sind. In der Kommunikation dariiber
werden wir jedoch versuchen, mit unserem Urteil die besseren Argumente zu liefern.
Mollenhauer (Beitrag in diesem Heft: S. 184).

Vgl. die aufschlussreiche Recherche iiber das Schweizerische Schulwandbilderwerk von
Martina Spéni.

Vgl. auch Sarah Kofman (1991, 232): «Zwischen der figurativen Ordnung des Bildes und der
diskursiven Ordnung der Sprache gibt es einen Spielraum, der durch nichts aufzufiillen ist».
Mir scheint die Frage von Sarah Kofman zum Verhiltnis von Philosophie und Kunst
durchaus analog: Aus der Kunst eine philosophische Frage zu machen, einen Diskurs
iiber die Kunst fiihren, der sich diesem System von Oppositionen beugt, heisst das nicht
die Herrschaftsgeste der Philosophie wiederholen, die immer die Kunst dem Logos und
der Wahrheit unterordnen wollte?

Das Tamagotchi mag als aktuelles Beispiel fiir eine prazise didaktisierte dsthetische
Erziehung dienen. Nicht nur wird zur Gew6hnung an Verldsslichkeit und Zuwendung
gendtigt; nach Informationen von Toshiko Ito, Professorin fiir Pddagogik in Japan,
besteht die Produzentenabsicht u.a. darin, dass Kinder lernen, wie man richtig erzieht.
Oelkers 1997, Vortrag auf einer Tagung des Dachverbandes fiir offene Kinderarbeit in
Bern, 3.11.97b.

Mollenhauer (Beitrag in diesem Heft: S. 191).

Gotze 1929, 35. Siehe auch Thiele (zit. nach Richter, 1909, 214) «Alle Volkskreise sollen
an der Fiille und der Kraft unserer Kunst von der Marmorstatue bis zum kiinstlerisch
gestalteten einfachen Hausgerit herab zu edlem Menschentum erzogen werden».

Vgl. Martina Spiéni 1998.

Oelkers 1996, 25.

Beuys 1993, 279

ebd., 252. Zu Beginn des Jahrhunderts klang dies so: «Der Mensch wird als Kiinstler
geboren; es gibt keinen vollkommeneren Kiinstler als das Kind» (Dresdner, zit. nach
Richter 1909, 131, vgl. auch Mollet 1997, 23).

Vgl. Gieseke/Markert 1996, 199.

Video Emmerling 1971 und Beuys 1993, 253.

Beuys, Video Kriiger 1979.

Beuys 1993, 239. In diesem Mix lassen sich ohne Schwierigkeit reformpadagogische
Slogans unausgesprochen mithoren, wie sie heute keine Lehrerin und kein Lehrer ver-
schweigt, wie zum Beispiel: Schule ist Leben.

210 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



In einem postmodernen Entwurf wird Joseph Beuys gar zum Paradigma fiir Unterricht

gemacht. Ulmer 1992.

24 Bourdieu/Passeron 1977, 54. Vgl. auch Ulmer 1992.

25 Zur Einfiihrungsveranstaltung mit freiem Eintritt zur Ausstellung «Die Blaue Vier» im
Kunstmuseum Bern vom 13.1.98 erschienen rund 300 Lehrerinnen und Lehrer, statt der
erwarteten 20-30.

26 Mollenhauer Typoskript/Vortragsmanuskript und Wiinsche 1993.

27 Mollenhauer (Beitrag in diesem Heft: S. 191).

28 Blumenberg 1989, 778.

29 Zur Kunstgeschichte dieses Jahrhunderts gilt es auch das Ready-made zu beachten. Vgl.
Korte 1997 und Mollet 1997.

30 Zit. nach Rotzler 1989, 90.

31 de Duve 1987 und 1993.

32 Mollenhauer (Beitrag in diesem Heft: S. 191).

33 Die Sensualisten haben sich auch mit diesem Problem beschiftigt. Condillac, zum Bei-
spiel, nahm an, dass die sinnliche Erkenntnis iiber verschiedene Stufen der «Abbildung»
im Geist die Vernunft heranbilde.

34 Mollenhauer (Beitrag in diesem Heft: S. 193).

Bibliographie

[Beuys] Joseph Beuys. Kunsthaus Ziirich 1993 (Katalog zur Ausstellung).

Blumenberg, H.: Hohlenausgéange. Frankfurt a. M. 1989.

Boehm, G.: (Hrsg.): Was ist ein Bild? Miinchen 1994.

Bourdieu, P./Passeron, J.-C.: Reproduction in Education, Society and Culture. London 1977.
[Condillac] Etienne Bonnot de Condillac: Traité des Sensations. Fayard 1984.

De Duve, Th.: Pikturaler Nominalismus. Miinchen 1987.

De Duve, Th.: Kant nach Duchamp. Wien 1993.

Derrida, J.: Grammatologie. Frankfurt, 4. Auflage 1992.

Gieseke, F./Markert, A.: Flieger, Filz und Vaterland. Eine erweiterte Beuys Biografie. Berlin
1996.

Goetze, C.: Zeichnen und Formen. In: Erster Kunsterziehungstag in Dresden 1901. In: Kunst-

erziechung. Ergebnisse und Anregungen der Kunsterziehungstage in Dresden, Weimar und
Hamburg. Leipzig 1929.

Haase, A.: Radikale Malerei. In: Kunstforum Bd. 88. Koln, April/Mai 1987.

Kofmann, Sarah: Die Melancholie der Kunst. In: Engelmann P. (Hrsg.): Postmoderne und
Dekonstruktion. Stuttgart 1991.

Korte, H.: Die Dada. Zweite Auflage. Reinbek 1997.
Lacan, J.: Was ist ein Bild/Tableau. In: Boehm, G. (Hrsg.): Was ist ein Bild? Miinchen 1994.
Langbehn, J.: Rembrandt als Erzieher. Von einem Deutschen. Leipzig 1890.

Langewand, A.: Von der Erziehungskunst zur Erziehungswissenschaft. In: Kunst und Padago-
gik. Darmstadt 1990.

Education et recherche 20/1998/2 211



Lichtwark, A.: Der Deutsche der Zukunft. Die Anleitung zum Genuss der Kunstwerke. In:
Kunsterziehung. Ergebnisse und Anregungen der Kunsterziehungstage in Dresden, Wei-
mar und Hamburg. Leipzig 1929.

Loock, U.: Alois Lichtsteiner. Bern 1992 (Katalog zur Ausstellung).
Loock, U.: Heinz Mollet. Bern 1991 (Katalog zur Ausstellung).

Mollenhauer, K.: Aspekte der Lehre. Bildungshistorische Belehrungen durch Kunst. Typo-
skript/Vortragsmanuskript 1997.

Mollenhauer, K.: Umwege. Uber Bildung, Kunst und Interaktion. Weinheim 1986.
Mollenhauer, K.: Ist dsthetische Bildung méglich? In: Zeitschrift fiir Padagogik, 1988,34, 4.

Mollenhauer, K.: Die vergessene Dimension des Asthetischen. In: Kunst und Pidagogik.
Darmstadt 1990.

Mollet, Li: Vom Umgang der Pidagogik mit der Kunst. Wiirzburg 1997.

Oclkers, J.: Reformpddagogik. Eine kritische Dogmengeschichte. Dritte Auflage.Weinheim
und Miinchen 1996.

Oelkers, J.: Asthetische Bildung. Ms Bern 1997a. Vorlesungsmanuskript.

Oelkers, J.: Kinderbilder - Zur Geschichte und Wirksamkeit eines Erziehungsmediums. Vor-
trag auf der Tagung des Dachverbandes fiir offene Kinderarbeit . Bern, 3.11.97b. Typo-
skript/Vortragsmanuskript 1997.

Richter, J.: Die Entwicklung des kunsterzieherischen Gedankens. Leipzig 1909.
Rbrty, R.: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt 1989.
Rorty, R.: Kontingenz, Ironie und Solidaritdt. Frankfurt 1992.

Rotzler, F.: Kunst und Philosophie. In: Kunstforum Bd. 100, Kunst und Philosophie. Kdln,
April/Mai 1989,

Sartre, J.-P.: Die Imagination. In: Die Transzendenz des Ego. Reinbek bei Hamburg 1982.

Spéani, Martina: Die Heimat durch das Auge der Kunst. In: Ritzi, Ch./Wiegmann, U. (Hrsg):
Zwischen Kunst und Padagogik. Zur Geschichte des Schulwandbildes in der Schweiz und
in Deutschland. Hohengehren 1998.

Strauss, B.: Der Fehler des Kopisten. Miinchen Wien 1997.
Wolgast, H.: Die Bedeutung der Kunst fiir die Erziehung. Leipzig 1903.

Wiinsche, K.: Das Wissen im Bild. Zur lkonographie des Padagogischen. In: J. Oelkers/H.-E.
Tenorth (Hrsg.): Padagogisches Wissen. Weinheim und Basel 1993.

Ulmer, G.L.: Applied Grammatology. Post(e)Pedagogy from Jacques Derrida to Joseph
Beuys. Dritte Auflage. Baltimore 1992.

Wittgenstein, L.: Schriften 1: Tractatus logico-philosophicus. Tagebiicher 1914-1916. Philo-
sophische Untersuchungen. Frankfurt 1960.

Videos Joseph Beuys

Barberi, G.: Olivestone - a new idea of art. Rivoli 1984.
Bottcher, J.: Ausfegen. BRD 1972.
Emmerling, H.: Joseph Beuys und seine Klasse. BRD 1971.

212 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



Emmerling, H.: Celtic. BRD 1971.

Katakeyama, N.: Joseph Beuys in Japan. Japan 1984.
Kriiger, W.: Jeder Mensch ist ein Kiinstler. Kdln 198S.
Nekes, W.: Beuys. BRD 1981.

Abbildungverzeichnis

Abb. 1: René Magritte: La trahison des images, 1928. — Huile sur toile, 62 x 81. — Los Ange-
les County museum. Untertitel: Ceci n’est pas une pipe...

© 1990 by ADAGP et FLAMMARION, 4, Paris 6¢, 19 rue Visconti

Copyright ProLitteris 1998, 8033 Ziirich

Von delikaten Unterscheidungen im pidagogischen
Umgang mit Kunst

Zu Klaus Mollenhauer: Aspekte der Lehre —
Bildungshistorische Belehrungen durch Kunst

Zusammenfassung

Der Text kommentiert den Vortrag von Klaus Mollenhauer aus drei verschie-
denen Perspektiven: Die Hinweise auf systematische Beziige beschreiben den
Hintergrund fiir die engere Betrachtung des Verhiltnisses von Kunst und
Padagogik. Dabei zeigt sich, dass der padagogische Diskurs den medialen
Unterschied zwischen dem Bildhaften und der Sprache zugunsten normativer
Aspekte vernachlassigt. Der Einbezug von Kunstwerken und Kunstgeschichte
zur Belehrung der Wissenschaft weiss um seinen Vorteil: Das Bildartige ist zum
kulturellen Paradigma aufgeriickt; diese Tatsache erhoht die Attraktivitat der
Kunst fiir die Padagogik. Sowohl die kunsterzieherische Avantgarde in
Deutschland zu Beginn des Jahrhunderts als auch das kunsterzieherische Wirken
von Joseph Beuys wie Mollenhauers Diskurs iiber die Belehrungen der Erzie-
hungswissenschaft durch die Kunst zeigen, dass sich mit dem paddagogischen
Umgang mit Kunst sehr hohe Erwartungen verbinden lassen. Die Geschichte
der sogenannt modernen Kunst zeigt jedoch, dass padagogische Inanspruchnah-
men nicht am Referenzproblem vorbeikommen: Es ist die Folge eines unbe-
darften Blicks, dass uns das Bild erzieht und festlegt. Aber man darf vermuten,
dass sich die bildungstheoretische und die padagogisch-historiographische
Betrachtung von Kunst und der Bilderwelt unterscheidet von deren Funktionali-
sierung fiir den Unterricht und fiir die Praxis der Erziehung: Ohne Asthetik
scheinen letztere undenkbar.

Education et recherche 20/1998/2 213



Des différences subtiles dans les approches pédagogiques
de I’art. A propos de Klaus Mollenhauer: Aspekte der Leh-
re — Bildungstheoretische Belehrung durch Kunst.

Résumé

Le texte commente 1’exposé de Klaus Mollenhauer sous trois angles dif-
férents. Les références aux rapports systématiques décrivent les bases d’une
réflexion approfondie sur la relation entre pédagogie et art. Il en ressort que le
discours pédagogique néglige la différence médiale entre le langage de 1’image
et le langage verbal, pour privilégier les aspects normatifs. Le recours a des
ceuvres d’art et a ’histoire de ’art pour illustrer la science n’est pas sans raison
d’étre : le langage iconique a atteint le statut de paradigme culturel. Ce fait aug-
mente |’attrait de 1’art pour la pédagogie. L’avant-garde de 1’éducation artis-
tique dans l’Allemagne du début du siecle, I’activité en éducation artistique de
Joseph Beuys ainsi que le discours de Mollenhauer sur I’apport de 1"art pour les
sciences de 1’éducation, montrent que 1’utilisation pédagogique de 1’art peut
étre associée a des attentes tres élevées. L'histoire de 1’art dit moderne montre
toutefois que la revendication de I’art par la pédagogie ne peut pas passer a coté
du probléme de la référence. Si I’image nous éduque et nous détermine, c’est en
raison d’un regard naif. On peut cependant supposer qu’il existe une différence
entre 1’approche théorique et pédagogico-historiographique de 1’art et du monde
des images d’une part, et son utilisation fonctionnelle pour 1’enseignement et
les pratiques éducatives d’autre part. Ces dernieres apparaissent comme inima-
ginables sans esthétique.

Some subtle distinctions in the pedagogical use of art. On
Klaus Mollenhauer’s «Aspects of teaching - Art’s lessons
to the historiography of education».

Summary

The text comments on Klaus Mollenhauer’s lecture from three different per-
spectives: The remarks on systematical references describe the background for
a closer look at the relationship between art and education. Here it is seen that in
favor of normative aspects the educational discourse neglects the difference in
medium between language and the pictorial. The inclusion of artefacts and art

214 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



history for instructing the philosophers of education has an advantage: The pic-
torial has moved up and become a cultural paradigm. This state of affairs makes
art more attractive to the philosophy of education: the pedagogical use of art can
be linked to very great expectations, as has shown the art-pedagogical avant-
garde in Germany at the beginning of the century, as well as Joseph Beuys’s art-
pedagogical activities and Mollenhauer’s discours on art’s lessons to the phi-
losophy of education. By contrast, the history of so-called modern art
demonstrates that pedagogical appropriations cannot dodge the problem of refe-
rence: the image educates and determines us as a consequence of our uneduca-
ted viewing habits. But it may be assumed that there is a difference between the
way theorists of education and pedagogical historiographers look at art and the
pictorial world on the one hand and the way they functionalize them for tea-
ching and practical educational purposes on the other. The latter two do not
seem to be conceivable without aesthetics.

Finezze nel rapporto tra pedagogia e arte: annotazioni su
«Aspetti dell’insegnamento - risvolti storico-formativi
dell’arte» di Klaus Mollenhauer

Riassunto

L’autrice commenta la relazione di Klaus Mollenhauer in tre ottiche diverse:
riferimenti a rapporti sistematici descrivono il retroterra per un’osservazione
piu approfondita della relazione tra arte e pedagogia. Da questa riflessione
emerge che nella discussione pedagogica si trascura la differenza tra le compo-
nenti espressive e il linguaggio a favore di aspetti normativi. Tuttavia la consi-
derazione di opere d’arte e della storia dell’arte per incidere sulla scienza ha i
suoi vantaggi: I’immagine diventa un paradigma culturale e cido aumenta 1’at-
trattivita dell’arte per la pedagogia: infatti sia 1’avanguardia dell’educazione
artistica d’inizio secolo in Germania sia I’opera educativa di Joseph Beuys sia
infine il discorso di Mollenhauer sull’impatto delle discipline pedagogiche
attraverso 1’arte sono contraddistinte dall’attribuzione di aspettative molto ele-
vate al ruolo dell’arte nella pedagogia. La storia della cosiddetta arte moderna
mostra pero che la presa in considerazione dell’arte da parte della pedagogia
non puo evitare il problema delle referenze. I’idea che I’immagine ci educhi e ci
condizioni discende da una visione innocente dell’arte. Ma si puo supporre che
’analisi teorico-educativa e storico-pedagogica dell’arte e del mondo delle
immagini si distingua dalla funzionalizzazione dell’arte stessa per fini didattici
ed educativi: senza estetica questi ultimi non sembrano possibili.

Education et recherche 20/1998/2 215



	Von delikaten Unterscheidungen im pädagogischen Umgang mit Kunst

