Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift fir

Erziehungswissenschaft = Education et recherche : revue suisse des
sciences de I'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Bildungsforschung

Band: 20 (1998)

Heft: 2

Artikel: Aspekte der Lehre : Bildungshistorische Belehrungen durch Kunst
Autor: Mollenhauer, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-786236

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-786236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aspekte der Lehre —

Bildungshistorische Belehrungen
durch Kunst

Klaus Mollenhauer t

Die «Lehre» kommt nicht nur in Schulen, Betrieben und Akademien vor. Auch
diejenigen Kulturprodukte, die wir «Kunst» nennen, inszenieren hdufig eine
Lehrgestalt oder machen sich diese sogar kritisch zum Gegenstand. Einen «Dis-
kurs» iiber die Lehre gibt es also nicht nur in pddagogischen oder pddagogisch
relevanten sprachlichen Texten. Nicht selten tritt indessen der Fall ein, daf} der-
artige dsthetische Objekte nur illustrieren, was auch schon im Medium sprach-
lich vorgetragener Argumente mitgeteilt wurde. Die nicht-sprachliche Gestalt
fungiert dann affirmativ; sie bekrdftigt in Bild oder Musik eine vorgegebene
Lehre, an deren Verbreitung gelegen ist. Die politischen Plakate von Klaus
Staeck sind von dieser Art, die Werbefotografie, viele Holzschnitte aus der
Anfangszeit des Buchdrucks, Nationalhymnen haben hdufig diesen Gestus, in
vielen Fillen auch die Kirchenmusik (z. B. der protestantische Choral, hier
allerdings mit dem Wort verbunden) oder die Fresken in mittelalterlichen kirch-
lichen Bauten. In solchen Fdllen werden auflerdsthetische praktische (religiése
oder politische oder 6konomische) Behauptungen méglichst unmifiverstindlich
ins Bild oder in die Musik iibertragen, sei es fiir ein analphabetisches Publikum
zur Information (wie in vielen Fresken des Mittelalters), sei es an Biirger
gerichtet, die man ideologisch fiir verblendet hdlt und die deshalb der Auf-
klirung bediirfen, sei es als Affirmation, als Bekriftigung von Einstellungen
und Weltsichten, die man erhalten mochte oder von denen man sich irgendwel-
che c6konomischen Vorteile verspricht. Es wird fiir etwas geworben, iiber das
man zumeist auch ohne Bilder oder Musik verstindig reden kénnte. Bild oder
Musik sind nur bekrdftigende Mittel der Uberredung.

Eine andere Art von Mitteilung und Lernaufforderung enthalten solche Kultur-

produkte, die ihre eigene Machart zum Gegenstand machen und sich eher an
asthetisch Professionelle wenden als an ein breites und anonymes Publikum.

Education et recherche 20/1998/2 171



Fiir die Musik ist etwa Bach ein Beispiel, der in der «Kunst der Fuge» der kom-
ponierenden Nachwelt noch einmal, in einer Art Lehrgang, zeigen wollte, was
eine rechte Beachtung der liberlieferten Lehre vom Kontrapunkt fiir kiinftige
Komponisten bedeuten konnte. Oder der «Ludus tonalis» von Hindemith, der
«Mikrokosmos» von Bartok, die sich zwar deutlich an Bach erinnern, aber nun
mit dem Tonmaterial des 20. Jahrhunderts gleichsam neue «Lehrsatze» in Tone
setzten. Ahnliches kann man in der Malerei beobachten. Die Bilder Piero della
Francescas waren auch — nimmt man sein Lehrbuch «De prospectiva pigendi»
(um 1460) hinzu — Lehrstiicke fiir die Maler-Kollegen, im Hinblick auf die
«Theorie» der perspektivischen Malerei. Fiir Diirer gilt das gleiche. Er und auch
Leonardo zeichneten beispielsweise physiognomische Reihen, die so angeordnet
waren, dal am Anfang der Affe, am Ende die idealische Linie eines griechi-
schen Profils stand (vgl. Wiinsche 1996). Dazwischen — so die mitgeteilte «Leh-
re» — liegen die Variationen, die dem Zeichner/Maler anempfohlen werden.
Auch die Bilder Kandinskys fiigen sich diesem Mitteilungsgestus ein. Nur wird
von ithm nicht mehr Perspektive und Physiognomie gelehrt, sondern «Punkt zu
Linie und Fliche», wie in der «Kunst der Fuge» oder im «Ludus tonalis».

SchlieBlich gibt es einen Typus von lehrhafter Mitteilung — er ist allerdings in
Bildern leichter aufzufinden als in der Musik —, in dem der lehrhafte Gehalt
nicht nur durch die Machart vermittelt, sondern selbst zum Bildgegenstand
wird, und zwar in kritischer Einstellung. Es sind Bilder, in denen sowohl der
Inhalt (oder Gehalt) einer Lehre zur Darstellung gebracht wird, als auch das
Verhiltnis zum Thema wird, in dem sich der Betrachter des Bildes zum Lehrge-
halt befindet. Sie machen das Kulturphdanomen der «Lehre» zum problemati-
schen Thema. Sie erhoffen sich ein Publikum oder bringen eine Betrachtungs-
weise hervor, in der «Lehre», «Machart» und «Rezeptionsweise» aufeinander
bezogen sind. In solchen Fillen muf3 man nachvollziehen, was «im» Objekt,
«zwischen» Objekt und Rezipient und «im» Rezipienten vor sich geht. Auf sol-
che Objekte will ich mich im folgenden vor allem konzentrieren und versuchen,
auf deren Modemitat hinzuweisen, bzw. darauf, inwiefern sie zur Geschichte
oder Vorgeschichte eines modernen Begriffs von «Lehre» etwas beitragen.

Was darf man sich von solchen Recherchen erhoffen? Bescheidenheit emp-
fiehlt sich. Kaum ist anzunehmen, daf3 etwa eine ikonologische Historiographie
der Lehre ganz anderes zum Vorschein bringen konnte als das, was auch aus
dem Uberlieferungsbestand von Texten rekonstruiert werden kann. Aber man
darf mit Varianten rechnen, mit anders gerichteten Aufmerksamkeiten, mit zeit-
lichen Verschiebungen. Verwendet man iiberdies solche Materialien nicht nur
als Illustrationen, sondern als Quellen fiir die Historiographie, dann ist damit
die Frage gestellt, ob nicht schon durch die Besonderheit des Mediums, seine
charakteristische Sinnenzuginglichkeit, Gestus und Inhalt von Lehre die Rezi-
pienten nicht nur auf anderem Wege erreicht, sondern dieser Weg auch der
Lehrgestalt eine Qualitit mindestens hinzufiigt, die studierenswert ist. Dieser
Frage versuchen die folgenden Beschreibungen einiger Exempel sich
anzunahern. Dabei handelt es sich durchaus um Versuche, die sich noch keiner
strengeren theoretischen Perspektive verschreiben, abgesehen von den gerade
angedeuteten Fragen. Auch sind sie nicht systematisch angeordnet, sondern fol-

172 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



gen nur einer lockeren Chronologie. Angesichts der Tatsache, da3 solche Mate-
rialien erst neuerdings in der bildungshistorischen und theoretischen Diskussion
einige Aufmerksamkeit finden, ist es vielleicht gerechtfertigt, in essayistischer
Form zunichst es bei Deskriptionen zu belassen und die theoretische Konturie-
rung auf spiter zu verschieben.

1. Ein Tympanon aus dem 12. Jahrhundert

Ich beginne mit einem Objekt, das die didaktische Skepsis spiterer Jahrhunderte
noch nicht kannte. Es zeigt, auf den ersten Blick, eine «herrschende Lehre».
Solches Zeigen auf die wahre Lehre, auf das «Orthodoxe», war damals im 12.
Jahrhundert nicht tiberfliissig, hatte man sich doch gegen mancherlei Hiresien
zu wehren, nicht nur gegen Reste heidnischer Naturreligionen besonders in der
béauerlichen Bevolkerung — und das waren entschieden die meisten —; sondern
auch gegen andere Abweichler, wie z. B. die Katharer, deren brutale Verfolgung
damals in Siuidfrankreich begann, unter Anleitung des Dominikanerordens. Vor
diesem Hintergrund — einige Zigtausend von Ketzern wurden in der Folgezeit
umgebracht — darf man das Tympanon, das Relief iiber dem Domportal von
Autun (Burgund) lesen, eine herausragende Steinmetzarbeit, vom Meister Gis-
lebertus um 1136 fertiggestellt (Abb. 1).

Man kann dieses Objekt auf vielerlei Weise lesen. Ich lese es zunichst als
eine monumentale Lehr-Geste, vom Zentrum her: Christus teilt die Gerechtig-
keit und die Wahrheit aus. Was am Ende zahlt, ist nichts als das, was vor dieser
Lehre bestehen kann. Sie hat den Vorteil, nicht nur irgendeine Meinung vorzu-
tragen, sondern eine durch Offenbarung verbiirgte Wahrheit zu dokumentieren.
Es wird in der Steinmetzarbeit deshalb nicht nur die Wahrheit ausgeteilt, in der
Spendegeste des Christus, sondern die Delinquenten werden gewogen und gele-
gentlich zu leicht befunden; ihnen werden, auf der rechten Seite, allerlei
Schwierigkeiten angedroht, wihrend auf der linken Seite denen, die der Wahr-
heit der Lehre niaher waren, Unterstiitzung und Aufhelfen zuteil wird. Von unten
her driangt sich manches Volk zusammen, vom Engel in offenbar einesteils
gelehrig Gewesene und andere gesondert.

Das ist die Standard-Lesart, von der ich vermute, daf3 sie, von dem klerikalen
Auftraggeber erwartet, ihr Publikum erreichte. Ein Relief also, ein Bild, das
eine Lehre ohne Umschweife und genau im Sinne der Orthodoxie, der rechten
Lehre also, zur Darstellung brachte. Aber es ist eine zweite Lesart moglich.

Ungeféhr vier Jahre, bevor Gislebertus sein Werk vollendete, starb Abilard.
An ihm zeigt sich, was damals, im Hinblick auf «Lehre», an Ambivalenzen,
Mehrdeutigkeiten, nicht-orthodoxen Thesen und Argumentationen gerade
begann, um sich zu greifen. In den damals, im 12. Jahrhundert, sich allmahlich
intellektualisierenden Stadt-Gesellschaften nahm Abilard eine — wie wir heute
sagen wiirden — pointiert liberale Position ein. Er schrieb: «Ich greife meiner
Gewohnheit nach beim Lehren nicht auf die Tradition zuriick, sondern auf

Education et recherche 20/1998/2 173



(SN10Qa[SIN) IAISIOJA)) UMNY UoA [epodwo(] wap 19q

n Jory

199V

20/1998/2

ldungsforschung und Bildungspraxis

i

B

174



meine Geisteskraft» (zit. nach Le Goff 1986, S. 43). Sein heftigster Gegenspie-
ler, der spiter heiliggesprochene Bernhard, sah als Mittel gegen die sogenannten
Heiden nur Gewalt, propagierte einen bewaffneten Kreuzzug. Abilard hingegen

pladierte, wenn schon fiir einen Kreuzzug, dann fiir einen nur intellektuellen.
Wihrend Bernhard schrieb:

«Wir werden in der Siinde geboren, sind Siinder und zeugen Siinder ... von
der Zehenspitze bis zum oberen Zipfel unseres Kopfes ist nichts Gesundes
an uns»,

sagte Abalard:

«Siindigen heilt, unseren Schépfer mifachten ... Wenn wir so die Siinde
rein negativ bestimmen, als Nichtverzicht auf tadelnswerte Taten oder, im
Gegenteil, Unterlassung von 16blichen Taten, wird deutlich, daB} die Siinde
keine Substanz ist, besteht sie doch eher in einer Abwesenheit als in einem
Dasein, genau wie die Finsternis, die man als Abwesenheit von Licht, dort
wo Licht sein sollte, bestimmen konnte ... Die Reue des Herzens vertreibt
dann die Siinde ...» (zit. nach Le Goff 1986, S. 52 f.).

Das ist eine schwierige Problemkonstellation. Man konnte sagen, mit Le Goff,
daB} nun so etwas wie Psychologie in die kirchliche Lehre hineinkommt. Das aber
ist sicher, weil zu modernistisch gesprochen, zuviel gesagt. Was in die orthodoxe
Lehre hineinkommt, ist eher diese Frage: Wie kann das, was wir «Geist» nennen,
im Korper reprisentiert sein, inwiefern konnte man sagen, dafl schon die Aufe-
rungen des Korpers Geistiges zum Vorschein bringen — iibrigens eines der Haupt-
themen, wenn nicht gar das wichtigste, in Th. Manns «Zauberberg»?

Eben dies spielt sich in dem Lehrbild des Gislebertus ab. Ein theologischer
Streit, der bis in das 18. Jahrhundert hineinreichte, wird hier in einer Bildformel
geschlichtet, und zwar so, daf3 beide Lehren — die des Bernhard und die des
Abilard — «dialektisch» (wie man sagen konnte) zusammengezogen werden.
Im Vergleich mit anderen Darstellungen des Jiingsten Gerichts fillt auf, da3 hier
auch die Verdammten ihre Wiirde behalten. Die uniibersehbare Qual derer, die
sich, am unteren Band des Reliefs, noch in der Situation der durch den Engel
vorgenommenen Sonderung befinden, ist keine Qual durch korperliche Besché-
digung; es ist eine Qual, die gleichsam von innen kommt und ihren Ausdruck in
der Korperbewegung findet, eher ein tiefer Kummer, den die Korperhaltungen
anzeigen, als eine Furcht vor korperlicher Pein (Abb. 2).

Die Korperhaltungen lassen sich lesen wie eine Studie iiber Zustinde auBer-
ordentlicher Bedriickung, innerer Irritation des Menschen, soweit sie sich in
Leibgesten formulieren lassen.

Uber Gislebertus ist biographisch wenig bekannt. Schon gar nicht weil3 man,
ob er von der Differenz zwischen Bernhard und Abédlard Kenntnis hatte. Von
dem intellektuellen «Klima» jener Zeit, das eine Generation vor ihm einsetzte,
hat er aber offenbar Wesentliches aufnehmen konnen: Am Hauptportal einer
Kathedrale brachte er ein Lehrstiick an, in dem bildhaft mitgeteilt wird, wo die

Education et recherche  20/1998/2 175



Abb. 2: Relief iiber dem Domportal von Autun [Detail] (Meister Gislebertus)

176 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



problematischen Grenzen zwischen Wahrheit und Unwahrheit einer Lehre ver-
laufen. Dieses «Lehrstiick» teilt zweierlei mit: die Doxa der christologischen,
aber abstrakten Wahrheit, und ihre Brechung durch die Leibhaftigkeit der
menschlichen Existenz.

2. «Die Schule von Athen»

Das néchste Beispiel ist demgegeniiber viel versohnlicher. Es versucht auch
nicht, wie Gislebertus, zu zeigen, wie es uns Menschen geht und welcher Leh-
ren wir dafiir bediirfen, sondern es zeigt einen idealischen Kontext von intellek-
tuellen Geistesgrofen, die, jedenfalls im Bild, zu einem Diskurs zusammenfin-
den und insgesamt das prisentieren, was als wahrheitsfahige Lehre gelten
konnte. Das Bild ist ein Fresko im Vatikan (Rom), heit «Die Schule von
Athen» und wurde 1511 von Raffael gemalt (Abb. 3).

Man sieht sofort den zeitlichen Abstand zu Gislebertus, die Unvergleichlich-
keit der Sujets, auch das offenbar voéllig andere Publikum, das hier ins Auge
gefaB3t wird. Waren es bei Gislebertus einerseits die kundigen Theologen, ande-
rerseits aber auch die Volksmassen, die bei wichtigen Anlassen, besonders bei
Pilgerfahrten auf dem Weg nach Santiago de Compostela, in die Kathedrale
stromten, so waren es im Falle der «Schule von Athen» rundum nur Intellek-
tuelle — die hohere Geistlichkeit, Fiirsten, wohlhabende Kaufleute, Mitglieder
von Akademien, besonders der florentinischen —, die das Bild haben sehen kon-
nen. Man sieht aber auch die ikonographisch-kompositorische Nihe zum Tym-
panon, wenngleich, in diesem Fall, durch die Zentralperspektive und die
dadurch ermoglichten Tiefen und Oppositionen dort weniger «Narratives» zur
Geltung kommt.

Die im Tympanon von Autun, der Steinmetzarbeit von Gislebertus, darge-
stellte «Lehre» richtete sich an jedermann, jedenfalls an alle, die die Kirche
durch das Portal betreten. Die Lehre nimmt, in der Art ihrer Darstellung, die
Mentalitdt des Publikums auf und hélt sich, in den Korpergesten, dicht an die
Alltagserfahrung. Das ist bei Raffael anders: sein Publikum ist eine duBerst
schmale Schicht von Intellektuellen. Inhalt der Lehre ist hier deshalb nicht das
moralische Leben im Alltag der Bevolkerung und der Ausblick auf Lohn oder
Leid im Jenseits, sondern der Zustand spekulativer Philosophie, Vermutungen
iber die mogliche Wahrheit von Sitzen iiber Welt und Kosmos. Beide Bildwer-
ke realisieren, so denke ich, einen je anderen und deutlich unterschiedenen
Habitus von «Lehre». Das zeigt sich ganz elementar in den Korpergesten: dieje-
nigen des Tympanons von Gislebertus kann jeder nachvollziehen. Diejenigen
des Raffael-Bildes muf3 man studieren, um sie zu verstehen; die Lehre
erschliet sich nur den philologisch Kundigen; nur diese verstehen die
Anspielungen, den Sinn der Gesamtkomposition, die ikonographischen Beiga-
ben der Figuren. Es ist ein Bild, so als wiire es ein «Bericht fiir eine Akademie»,
der bildnerische Versuch einer Synthese zwischen den widerstreitenden Theore-

Education et recherche 20/1998/2 177



Bildungsforschung und Bildungspraxis

20/1998/2

Die Schule von Athen, 1551 (Raffael)

Abb. 3



men der Uberlieferung, so wie es sich in Urbino, Florenz oder Rom damals dar-
stellen konnte.

Das Bild bringt eine wahrhaftig kolossale Lehrgeste zur Darstellung. Die
kunsthistorischen Deutungen des Bildes fiillen viele Biicher. Ich will das hier
nicht alles zusammentragen (vgl. Oberhuber 1983). Dal} das Fresko ein lohnen-
des Objekt fiir ikonographische Detailbeschreibungen ist, das 1aBt sich rasch
erkennen: «Schule von Athen» ist der Titel einer Fiktion; denn sie fiihrt an
einem Ort zur gleichen Zeit zusammen, was historisch an verschiedenen Orten
und chronologisch tiber mehrere Jahrhunderte verteilt war. Um also die «utopi-
sche» Koinzidenz verstindlich zu machen, ist ikonographische Entschliisselung
offenbar wichtig, etwa: in der Mitte stehen (gehen?) Platon und Aristoteles, sie
teilen die beiden Seiten des Bildes; Platon trigt seinen Dialog «Timaios»,
Naturphilosophie also, kosmologisch interessiert; Aristoteles hilt seine «Ethik»
in der Hand, die Probleme sdkularen Handelns also. Unterhalb der Treppenstu-
fen 148t sich wohl Pythagoras (links) noch gerade dieser Alternative zurechnen;
Euklid hingegen, vorne rechts, hat mit dieser Alternative nichts zu tun. Etwas
versetzt von der Mitte, auf den Stufen zwischen Mittel- und Vordergrund liim-
melt sich indessen Diogenes, der Clochard unter den Philosophen, und blickt
ziemlich skeptisch auf das, was er geschrieben vorfindet.

Die Bildkomposition versucht, das Auseinanderstrebende zusammenzuhal-
ten. Ein damals dafiir akzeptiertes Kunstmittel war die Zentralperspektive. Der
Fluchtpunkt hitte ja auch eher an den Seiten liegen konnen. Hier aber liegt er in
der Mitte, etwa auf der Hiifthohe von Platon und Aristoteles. Das bewirkt, daf3
die beiden Handgesten der Philosophen knapp oberhalb des Fluchtpunktes
ziemlich bedeutungsvoll hervorgehoben werden: Platon zeigt nach oben, zum
sogenannten «Himmel der Ideen» hin; Aristoteles scheint den Hohenflug brem-
sen, auf den Boden der Tatsachen verweisen zu wollen. Auffillig ist auch die
Ikonographie der beiden Physiognomien: Platon ist nach Art des fiir antike Phi-
losophen, auch fiir Propheten, gebriuchlichen Stereotyps gemalt; Aristoteles
hingegen tragt die damals in der Toskana modische Haartracht (in der iibrigens
Raffael sich selbst, der rechts am Rande aus dem Bild herausschaut, nicht
gemalt hat). Reprisentiert also Aristoteles diejenige Lehre, auf die man bauen
kann und die deshalb zukunftsfahig ist? Kunsthistoriker meinen, daf3 in der
Regel die Bildlesebewegung, von der Komposition so geleitet, zumeist von
oben links nach unten rechts verlauft, und zwar dergestalt, da3 am Ende der
Bewegung, also unten rechts, der Bezug zur Realitit, das bildsemantisch
Bedeutungsvollste zur Darstellung kommt, meistens. Aber dort findet sich die
Geometrie, die zwar auf Reales Bezug nimmt, aber in der Weise allgemeiner
Proportionenlehre.

Man sieht jedenfalls: Raffael war ein groBer Konstruierer, ein «perfekter»
Kompositeur von Bildverhiltnissen und ihrer Semantik, ihrem Bedeutungsge-
halt. Eine Jahrhunderte umfassende Konstellation von philosophischen Lehr-
meinungen wird als ein grofer Diskurs ins Bild gesetzt, und zwar — sowohl in der
Gesamtkomposition als auch in den einzelnen Teilen — als ein Dialoggeschehen.
Das zeigt sich besonders pointiert in der Lehr-Lern-Gruppe vorn rechts. Dieses
ist die am ehesten «padagogische» Stelle des Bildes; es wird namlich nicht nur

Education et recherche 20/1998/2 179



eine Lehre dargestellt, sondern zugleich der Vorgang des Lernens. Wie kann
man «Lernen» als Aneignung einer «Lehre» ins Bild bringen? Raffael findet
einen Weg, der — wenn ich genug Material studiert haben sollte — zum ersten
Mal und auf Anhieb tliberzeugend eine moderne Form der Lehre ins Bild bringt.
Von diesem Detail koénnen wir immer noch lernen, fiir unsere eigene Form der
Lehre:

Euklid ist offensichtlich mit einem Problem der Geometrie beschiftigt. Seine
Aufmerksamkeit gilt nicht den Schiilern, sondern einzig der Problemldsung.
Allerdings legt er die Tafel und verwendet er den Zirkel so, daB} alle vier Schiiler
ihm ohne Schwierigkeit zuschauen konnen. Sie alle zeigen, jeder fiir sich, eine
individuelle Lernbewegung, eine Verschiedenheit in der Aufmerksamkeitsrich-
tung. Eine Frage bahnt sich an, vielleicht ein Dialog oder Disput. In Blick- und
Handgesten ist das ganz deutlich. Zur Lehre gehort offenbar beides: die genaue-
ste Beobachtung und die diskursive Erwiagung, ob es denn stimmt, was der Mei-
ster vortragt. Man hat von dem Schiiler rechts oben gesagt (Oberhuber 1983),
ihm gehe, im Unterschied zu den anderen, die ganze Wahrheit der vorgefiihrten
Lehre/Erkenntnis auf. Man muf das nicht so sehen. Es konnte auch Autoritéts-
glaubigkeit oder -horigkeit sein, die die Zweifel der anderen eher abwehren
mochte; man sieht nicht, ob ihm nicht gerade das Falsche aufgeht. Mir scheint
der Schiiler unten links, mit Konzentration auf die Tafel schauend, in seiner
Korperhaltung aber skeptische Vorsicht andeutend, der Lehre am néchsten zu
sein. Diese beiden sind die Antipoden in dieser von Euklid-Raffael inszenierten
Lehr-Situation. Sie sind auch diejenigen mit der deutlichsten Konzentration auf
die Sache. DaB die demonstrierte Lehre faszinierend ist, sieht man ihnen an; daf3
sie indessen der Erorterung bedarf, zeigt sich an den beiden anderen. Uberdies
wird uns, wenn ich recht sehe, noch eine weitere Belehrung zuteil: So dialo-
gisch-lebhaft die Szene dargestellt ist, enthdlt sie doch, im Vergleich zu den
anderen Personengruppen, auch mindestens eine Andeutung von Unbequem-
lichkeit; eine Lehre vermag zwar gelegentlich zu «begeistern», auf durchweg
bequeme Weise aber stellt die Bildung sich nicht ein.

Ist es ein Zufall der Komposition, daB es in der Diagonale, also zur platoni-
schen Seite hin, eine Entsprechung (links) gibt? Dort erkennt man, in gelb-grii-
nem Gewand, Sokrates. Mich irritiert diese Szene: Aus der Literatur namlich ist
mir Sokrates u. a. dadurch vertraut, da3 er in geduldigem Nachfragen den Dia-
log in Gang bringt und hilt — «méeutisch», hebammenartig, wie es heiflt —, die
Lehre also im Gesprach sich entwickelt. Hat Raffael die platonischen Dialoge
mit dem Exponenten Sokrates vielleicht doch nicht so griindlich studiert?
Sokrates namlich, auf diesem Bild, doziert nur, wihrend die «Schiiler» ver-
schiedenen Alters der intellektuellen Beweisfithrung nur lauschen. Ein bemer-
kenswerter Kontrast zu Euklid; offenbar zwei verschiedene Formen der Lehre, in
merkwiirdiger Umkehrung, wenn man die vorgeschlagene Lesart von links
oben nach rechts unten gelten 148t: Die uns moderner erscheinende Lehrsitua-
tion der Disputation, der kritischen Erorterung einer vorgetragenen Hypothese,
wird nicht von dem uns als Meister des dialogischen Gespriachs bekannt
gemachten Sokrates vorgestellt, sondern von dem Mathematiker und Geometer
Euklid. Ich kenne die Absichten nicht, die Raffael mit dieser Darstellung der

180 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



Sokrates-Gruppe einerseits, der Szene um Euklid herum andererseits verfolgte.
Aber ich erkenne jetzt deutlicher das Kompositionsprinzip des Bildes: Es ist
offensichtlich kein Historienbild, kein «narratives» Bild, das einen chronologi-
schen Ablauf schildert, sondern eins, das eine Typologie von Lernsituationen
vorfiihrt, auf dem Stande des Nachdenkens um das Jahr 1500 herum. Dal} Raf-
fael die am ehesten «moderne» Auffassung von Lehre an bedeutsamer Stelle des
Bildes besonders hervorhob, hingt vielleicht damit zusammen, daf3 das Verhalt-
nis von Begriff/Idee und Erfahrung ihm in den Proportionenlehren des Euklid
am deutlichsten exponiert schien — und daf} er, als Maler, an der Perspektive
interessiert war (die Komposition wimmelt gleichsam von euklidischen
Anspielungen).

3. Holbein und Chardin

Die Moderne, deren «Lehr»-Darstellung mit der «Schule von Athen» beginnt,
verfiigt indessen und in ihrem Fortgang nicht nur iiber diese, sondern iiber viele
weitere Lehrgesten. Jedenfalls zeigt uns das die Kunstgeschichte, und zwar
deutlicher, als die zumeist auf Vereinheitlichung erpichten padagogischen
Schriftsteller nahelegen. Ein bei Raffael freilich schon angedeuteter, aber starker
pointierter Lehrtypus tritt uns mit Holbeins Bild «Die Gesandten» vor Augen.
Auch hier waren die Adressaten Intellektuelle, aber doch eher in der Mitte zwi-
schen Philosophie und Kaufmannschaft (Abb. 4).

Dargestellt sind zwei Diplomaten. Zwischen ihnen befindet sich das Instru-
mentarium einer Lehre, das gegeniiber nationalen Differenzen gleichgiiltig ist.
Alle diese Instrumente dienen der zuverldssigen Erfahrung dessen, was der Fall
ist. Im Vergleich zu diesen Werkzeugen einer grundlegenden Empirie verblassen
die philosophischen Streitgespréche iiber die «rechte» Lehre. Man wird - so der
Vorschlag des Bildes — sehen, was sich letzten Endes bewihrt. Astronomische
Instrumente, besonders Chronometer, eine tragbare Sonnenuhr, ein Rechenbuch
fir Kaufleute, Weltkugel, auch die Musik fehlt nicht, mit der Laute und beige-
legtem Notenbuch, als Hinweis auf priifenswerte Korrelationen zwischen Kos-
mos und musikalischen Verhiltnissen, aber eher vielleicht noch als Symbolisie-
rung der «musica practica», des Ohres als Erkenntnisorgan. Alles ist der
genauesten Priifung bediirftig — als Grundlage fiir Diplomatie und des Verhalt-
nisses der Volker zueinander. Ein durch und durch humanistisches Bild, das die
iiberlieferte Vorstellung der «artes liberales» in die «moderne» Mentalitit von
reformatorischer Lehre einzufadeln versucht. Darin unterscheidet es sich deut-
lich von Raffael, dem die naturwissenschaftliche Version von Erfahrung weniger
wichtig war, und von Gislebertus, der noch einem Alltagssinn von Erfahrung
vertraute, die ihr Zentrum nicht in intellektuellen Operationen hatte — wie bei
Raffael oder Holbein —, sondern im alltaglichen Selbsterfahren der Menschen als
«Leib»-Wesen. Auch Holbein war also, wie Raffael, ein Intellektueller. Nur pro-
filierte er die Lehre erfahrungswissenschaftlich und nicht als die Differenz von

Education et recherche 20/1998/2 181



Abb. 4: Bildnis der franzosischen Gesandten Jean de Dinteville und Georges de
Selve, 1533 (Hans Holbein der Jiingere)

182 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



Sichtweisen unter Philosophen, deren je spekulative Gehalte, zumal der in der
Komposition aufrechterhaltene theologische Bezug, nicht ganz leicht auf erfah-
rungswissenschaftliche Stiitzen bezogen werden konnen. 100 Jahre spiter spitz-
te sich das Problem im Streitgespriach zwischen Galilei und dem Kardinalskol-
legium zu. Was sollte als lehrwiirdige Wahrheit gelten: die Auslegung der
angeblich Wahrheit verbiirgenden Schriften der Uberlieferung oder die
jenige Wahrheit, deren Behauptungen sich auf sinnliche Erfahrung zwar nicht
griinden, aber stiitzen?

Es gibt, neben diesem Bekriftigungsgestus, auf dem Bild aber eine Merk-
wiirdigkeit: Uber den geometrisch ornamentierten Marmorfulboden — man
kann ihn heute noch in der Abtei von Westminster, wo das Bild gemalt wurde, in
fast der gleichen Form sehen — zieht sich eine befremdliche Spur von links
unten diagonal in das Bild hinein. Ist das Bild vielleicht unvollendet oder handelt
es sich um eine Beschiddigung? So genau wir auch hinschauen: dem blofen
Augenschein bleiben die Malspuren — denn darum handelt es sich — in ihrem
Bild-Sinne verborgen. Sie bleiben fremd, sowohl im Sinne der formalen Bild-
komposition als auch im Sinne einer ikonographischen Deutung. Wie 1dst sich
das Ritsel?

Das Bild war fiir einen privaten Auftraggeber gemalt worden, den linken der
beiden Gesandten (Jean de Dinteville, 1504-1555), der es in seinem SchloB} in
Frankreich aufhingte. Man darf annehmen, daB es relativ hoch hing; seiner
GroBe wegen (ungefahr 2 x 2 Meter) vermute ich, dafl die Unterkante des Bildes
in der Augenhohe des Betrachters lag (so ist es auch heute in der Nationalgale-
rie in London gehingt). Wer nun dem Bild sich nédhert, mal nach rechts, mal
nach links hin seine Aufmerksamkeit richtet, kann, wenn er Gliick hat oder der
Zufall es will, eine unerwartete Beobachtung machen: Schaut man von links
unten auf das Bild und besonders auf die lingliche Diagonalfigur, dann sieht
man, dal} es ein perspektivisch verzerrter Totenschidel ist.

Die zunidchst so zuverldssig scheinende erfahrungswissenschaftlich orien-
tierte Lehre, auch die Selbstsicherheit der beiden damals kaum 30 Jahre alten
Diplomaten, wird einer skeptischen Bildgeste konfrontiert. Dabei wird die
Skepsis, der Zweifel, das «Gedenke des Todes», die Eitelkeits- oder Vanitas-
Kritik nicht plump allegorisch vorgetragen, sondern als Irritation, als Verste-
hensbarriere. Der Betrachter wird zunichst im ungewissen gelassen, was dieses
merkwiirdige Bildelement bedeuten konnte. Er wird in eine gleichsam konjunk-
tivische Form seines Nachdenkens hineingezogen, und zwar durch die Anstren-
gung, die dem Blick abverlangt wird: nur wer sich um Verstehen (des Bildes)
intensiv bemiiht, wird die «Lehre», die hier dargestellt wird, recht begreifen: Sie
konfrontiert ihren positiven Gehalt (Erfahrungswissenschaft) mit dessen mogli-
cher Hinfilligkeit, ein friithes Dokument fiir die «Dialektik der Aufklarung».

Ein Ritselraten iiber die richtige Form der Lehre also. Man ahnt schon, daf3
sich eine Art von Pluralitit breitzumachen beginnt. Der franzdsische Maler
Chardin (1699-1779) hat im 18. Jahrhundert dazu eine hochst bescheidene, in
ihrer Bedeutung aber ebenso hochst wichtige Pointe angebracht. Er fragte —
wenn ich seine Bilder recht lese — nicht mehr danach, welche Lehre als wahre zu
vermitteln wire, sondern vielmehr danach, welche Lehre sich fiir den Heran-

Education et recherche 20/1998/2 183



wachsenden ergibt, wenn er sich ganz auf seine eigene Erfahrung konzentriert.
An zwei Bildern will ich das erldutern (vgl. dazu Parmentier 1993).

Immer wieder hat Chardin Jinglinge gemalt, Knaben zumeist im Alter zwi-
schen 12 und 14 Jahren, die, wie es bei allzu fliichtigem Blick scheint, nur mit
sich selbst beschiftigt sind. Aber sie sind nicht mit sich selbst, sondern mit ihrer
Beobachtung beschiftigt. Immer geht es um ein Objekt fiir die dullere Wahrneh-
mung. Hier wird eine «Lehre» prisentiert, die dem lernenden Individuum nicht
vorgegeben wird, sondern die sich bei der Aufmerksamkeit fiir mogliche Erfah-
rung einstellt. Ob es ein Vogel, eine Seifenblase, ein Kartenspiel oder ein Kreisel
ist — im Mittelpunkt dieser «Lehr»-Bilder Chardins steht immer die hochst kon-
zentrierte Aufmerksamkeit fiir ein Geschehen der duferen Welt (Abb. 5 und 6).

Auch die in Chardins Bildern dargestellte Lehre ist skeptisch, allerdings
nicht zur Seite der in Lehren formulierten Wahrheiten, sondern gleichsam nach
innen hin. Das zeigt sich an der Physiognomie der Personen: Die Gesten gesam-
melter, konzentrierter Aufmerksamkeit enthalten immer auch ein Moment von
Distanz, ein Zogern, einen Vorbehalt — so als stiinde die Frage im Bild, ob tiber-
haupt und was denn letzten Endes die «Selbstbelehrung» fiir die innere Bildung
dieses Individuums bedeuten konnte.

Alle diese Lehrgesten oder Darstellungen dessen, was Lehre sei, sind (min-
destens) in einem modernen Begriff von Lehre zu versammeln: eine moralisch
rechtfertigungsfihige Ordnung unserer Welt (Gislebertus); eine Vermittlung der
iiberlieferten Deutungen (Raffael); eine erfahrungswissenschaftliche Stiitzung
dessen, was wir zu wissen vermeinen (Holbein); ein Bezug des erfahrenen Wis-
sens auf unsere innere Bildung (Chardin). «Lehre» in einem modernen Sinne
enthilt alle diese Komponenten. Ich pladdiere dafiir, sie nicht hierarchisch anzu-
ordnen, so als sei eine davon die wichtigste oder fundamentale. Schon gar nicht
scheint mir angemessen, sich heutzutage auf nur einen dieser Lehrentwiirfe
festzulegen. Das wire ein Riickfall in vormoderne Traditionalitit.

4. Eine musikalische Lehrgeste (Bach)

Wie aber steht es mit der Musik? Hier scheint eine im Medium liegende prinzi-
pielle Barriere sich Geltung zu verschaffen. Ist iiberhaupt eine Thematik wie die
«Lehre» ein moglicher Gegenstand fiir musikalische Komposition? Ist ein Vor-
gang wie das Lernen, besonders aber dessen einer Ausgangspunkt, die Lehre,
musikalisch iliberhaupt darstellbar? In Opern, Operetten und Musicals, auch
gelegentlich in Kantaten, kommt das freilich bisweilen vor. Wenn in «My fair
Lady» die Arie «The rain in Spain rains mainly in the plain» ertdnt, dann ist dort
natiirlich von einem Sprachkursus die Rede. Oder wenn Telemann in der
«Schulmeisterkantate» die Schwierigkeiten der Lehre in Musik setzt, dann han-
delt es sich natiirlich, nach den der Musik unterlegten Texten, um eine musika-
lische «Lehr-Inszenierung». Aber: Ist das Phdnomen «Lehre» nur im Text pri-
sentiert oder auch im musikalischen Material?

184 : Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2






Abb. 6: Child with a Spinning Top, 1738 (Chardin)

186 ‘ Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



Mir scheint, daB hier eine Differenz erkennbar wird, die lehrreich sein konnte:
Maler haben die Moglichkeit, die ganze Breite der Kultur ins Bild zu bringen,
und sei es nur durch symbolisierende Bildzeichen wie die Laute, den Globus, das
Buch, den Kreisel. Musiker konnen das nicht. Durch ihr Medium sind sie zur
spezialistischen Professionalisierung verdammt. Zwar konnen sie selbst als
Lehrende in Erscheinung treten — wie seinerzeit Bach oder wie kiirzlich wieder
die «Rolling Stones» als Volksbildungs-Veranstalter —; aber konnen sie auch
den Sachverhalt «Lehre» in Tone setzen? Vielleicht ginge das, im Prinzip. Aber
es gibt kaum Beispiele.

Wiirde ich nun hier, worauf ich im Falle der Maler verzichtet habe, die
Schriftzeugnisse von Komponisten zu Rate ziehen, dann wiirde ich mir viel-
leicht eine kleine Briicke bauen kénnen, z. B. mit Hilfe von Carl Philipp Ema-
nuel Bach, Sohn des Johann Sebastian, Kapellmeister am Hofe Friedrich II. in
Berlin und Potsdam, danach in Hamburg titig. 1753 veroffentlichte er ein Lehr-
buch «iiber die wahre Art Clavier zu spielen», dazu 1762 einen zweiten Teil,
also gerade zu der Zeit, als Rousseaus «Emile» erschien und gewaltiges Aufse-
hen erregte. Die Lehrgeste Rousseaus ist, in Beziehung auf das Kindesalter,
ganz dem Verhiltnis des Lernenden zur dulleren Natur entnommen, in Abstim-
mung auf die inneren Bildungsbewegungen des Individuums, so wie Chardin es
in seinen Bildern gezeigt hatte. Bei dem Sohn Bachs und in bezug auf Musik ist
das ganz anders. Hier geht es um eine Lehre, der an philosophischem oder mit-
menschlichem Gebaren, so scheint es zundchst, nicht das mindeste liegt. Die
Lehre ist strikt orthodox, denn Bachs Absicht geht, wie er schreibt, direkt auf
diejenigen aus, «welche ihre Schiiler bishero nicht nach den wahren Grundsit-
zen der Kunst angefiihret haben». Manch einer sei durch solche falsche Lehre
«verhudelt» worden (C. Ph. E. Bach 1753/1994, Vorrede). Es geht hier also gar
nicht um Lehre iiberhaupt, sondern nur um die in der Musik, und dies noch ein-
mal auf das Klavierspiel eingeschriankt. Hochst professionell also, spezialisiert
und — wie sich im weiteren Verlauf des Textes zeigt — rein innermusikalisch:
Obwohl viel von der Freiheit des Spielers, vom Phantasieren, von eigenen
Erfindungen beim Abspielen von Kompositionsvorlagen die Rede ist (beson-
ders im zweiten Teil, S. 325 ff.), ist die Lehre in ihrem Kern ein strenges Regel-
werk, durch Tradition verbiirgt, auf das diatonische musikalische Material und
die Lehre von den Harmonien gegriindet, zugleich aber diese Tradition stark
erweiternd, besonders im Hinblick auf Modulationsvielfalt. An der (begriffslo-
gischen) Stelle, an der bei Holbein das erfahrungswissenschaftliche Instrumen-
tarium, bei Chardin die Aufmerksamkeit fiir dufleres Naturgeschehen steht, pla-
ziert der musikalische Lehr-Entwurf, in der Version C. Ph. E. Bachs, nur
Musikalisches, nichts von au3erhalb der Musik. Das zeigt sich besonders deut-
lich in der Verwendung des Wortes «Nachahmung»: Wihrend es fiir die bil-
dende Kunst ein Dauerthema durch die ganze Neuzeit hindurch war, zu fragen,
ob denn Bildwerke die Natur oder sonst etwas auferhalb ihrer selbst tatsédchlich
nachahmen oder gar nachahmen sollten, dadurch also die Frage, was durch ein
Bild gelehrt werden konne, von Beginn an hochst komplex auf die Lebenswirk-
lichkeit des Menschen bezogen wurde und wird, ist dies fiir Bach iiberhaupt
kein interessantes Thema: Wenn er «Nachahmung» sagt, dann meint er damit

Education et recherche 20/1998/2 187



nichts als die Nachahmung eines musikalischen Vorbildes, eines Musters, einer
Komposition. Ein hochst asketischer Begriff von «Lehre» also.

Das konnte nun so verstanden werden, als wire diese Art der Lehre den
Erfahrungen, Stimmungen, Lernperspektiven, Befindlichkeiten des Subjekts
oder Individuums gegeniiber vollig gleichgitiltig, etwa so, wie eine Lehre der
Mathematik nichts als die mathematischen Operationen vermittelt, ohne gering-
ste Riicksicht auf den Zustand des Subjekts. Die Stimmung etwa, in der der Ler-
nende sich befinden mag, tangiert nicht im geringsten die Gestalt der Lehre,
hochstens die pragmatischen («methodischen») Wege der Vermittlung, ein
bloBes Motivations-Problem. So aber ist es bei der musikalischen Lehre (nach
C. Ph. E. Bach) nun doch nicht.

Jede Musik, wenn sie ordentlich komponiert ist, hat «Inhalte», und diese sind
zunidchst, rein innermusikalisch, die «Themen». Jedes Thema, iiberhaupt jede
musikalische Hervorbringung, enthilt oder inszeniert aber einen Bezug auf das,
was das Individuum auch sonst ist. Bach verwendet dafiir verschiedene Aus-
driicke. Mal sind es «Affekte», mal «Leidenschaften», «Stimmungen» oder
«Empfindungen». Auch sollen die «Manieren», d. h. die damals iiblichen Ver-
zierungen eines Melodieverlaufs, Triller und dergleichen, ihre «Anmuth» nicht
verlieren (S. 61), immer soll die Musik «schmackhaft» bleiben. Die theoreti-
sche Vorstellung von Lehre, die darin kundgetan wird, ist also nicht gar so aske-
tisch-innermusikalisch, wie es zunédchst scheinen koénnte. Sie nimmt — wie die
Physiognomie der Figuren in Chardins Bildern — Bezug auf die Bildebewegun-
gen, die die strenge Lehre und Aufmerksamkeit im Subjekt erzeugt. Vielleicht ist
der Ausdruck «Gemiits-Stimmung» hier passend, den Hegel spiter in seinen
Asthetik-Vorlesungen verwendete.

Die «Lehre» hat demnach zwei Brennpunkte, wie in einer Ellipse; der eine ist
die lehrfiahige Gestalt der Sache, der andere die Anteilnahme des Individuums.
Zur Lehre gehort beides. Das soll nun, nach dem hier eigentlich unpassenden
Referat eines Lehrbuches, an einer Komposition erldautert werden. C. Ph. E.
Bach nimmt an mehreren Stellen seines Werkes, aber in strikt sachlicher Ein-
stellung und Rhetorik, Bezug auf seinen «seeligen Vater», dessen Kompositio-
nen er, bescheiden, als Musterbeispiele erwahnt. Dal} er sich hier auf einem
schmalen Grat befindet zwischen Tradition und Neuerung, und dal} diese Grat-
wanderung das moderne Problem von Lehre enthilt, zeigt sich in dem folgenden
Zitat, das zwar nur fiir Musiker gemeint war, indessen aber doch eine Verallge-
meinerung vertragt:

«Da also die Manieren nebst der Art sie zu gebrauchen ein ansehnliches
zum feinen Geschmacke beytragen; so mufl man weder zu verinderlich
seyn, und den Augenblick jede neue Manier, es mag sie vorbringen wer
nur will, ohne weitere Untersuchung annehmen, noch auch zu viel Vorur-
theil fiir sich und seinen Geschmack besitzen, aus Eigensinn gar nichts
fremdes annehmen zu wollen. Freylich gehoret allezeit eine scharffe Prii-
fung vorher, ehe man sich etwas fremdes zueignet, und es ist moglich, daf3
mit der Zeit durch eingefiihrte unnatiirliche Neuerungen der gute
Geschmack eben so rar werden kan, als die Wissenschaft. Indessen muf3

188 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



man doch, ob schon nicht der erste, dennoch auch nicht der letzte in der
Nachfolge gewisser neuer Manieren seyn, um nicht aus der Mode zu kom-
men. Man kehre sich nicht daran, wenn sie anfangs nicht allezeit
schmecken wollen. Das neue, so einnehmend es zuweilen ist, so wieder-
wirtig pflegt es uns manchmahl zu seyn. Dieser letzte Umstand ist oft ein
Beweif3 von der Giite einer Sache, welche sich in der Folge linger erhilt,
als andre, die im Anfange allzusehr gefallen. Gemeiniglich werden diese
letzteren so strapaziert, daf} sie bald zum Eckel werden» (a. a. O., Erster
Teil, S. 60 £.).

Diese Sitze sind zwar ganz aus der Perspektive des Musikers gesprochen. Sie
enthalten indessen ein Lehr-Theorem, das weit liber diesen scheinbar engen
Kreis hinausweist, nicht nur iiber Grenzen der Facher, sondern auch iiber die
zeitliche Distanz von mehr als 200 Jahren. Man sollte «nicht der letzte in der
Nachfolge gewisser neuer Manieren sein», auch «wenn sie anfangs nicht allezeit
schmecken wollen», aber gerade dies, auch wenn es zunédchst «widerwartig»
erscheinen mag, ist »oft ein Beweil3 von der Giite einer Sache, welche sich in der
Folge langer erhalt, als andere, die im Anfange allzusehr gefallen». Eine gute
Lehre sollte also auch den «Geschmack» des Neuen, Unvermuteten, prasentie-
ren, sollte Ubergdnge zeigen zwischen dem Bewdhrten und dem Riskanten.

Ich vermute, Carl Philipp Emanuel Bach hitte nichts einzuwenden gehabt,
ein Stiick seines Vaters zu prasentieren, das, wie mir scheint, die hier vorge-
schlagene Lehrgestalt musterhaft vorfiihrt. Es ist die «Chromatische Fantasie»
(BWYV 903, komponiert 1730), an die sich eine strenge Fuge anschlieit. Das
«Chromatische», also Farbige, macht von allen zur Verfiigung stehenden Halb-
tonschritten iippig Gebrauch, aktiviert also das Empfindungs-Repertoire unseres
Organismus und gibt andererseits, in den immer wieder eingespielten melodi-
schen und harmonischen Geriisten, einen Halt in der Tradition; ein Lehrstiick
also; und so war es auch gemeint (Abb. 7).

Das «Chromatische» entspricht — mit einer riskanten Analogie gesprochen —
der Physiognomie der Bilder Chardins, in den feinsten Farbabstufungen der
Haut, der Mobel, dem Hintergrund. Was geschieht, so mochte man fragen, mit
dem Individuum, wenn es sich mit tonenden Prisentationen auseinandersetzt,
die nicht mehr (1730!) dem traditional iiberlieferten Gestus der Lehrbarkeit fol-
gen, sondern fast einen Rausch von Selbstempfindungen erzeugen? Welche Art
von Lehre ist gemeint, wenn diesem chromatischen Strom gelegentlich, aber als
uniiberhdrbarer Gegenpart, kleine Melodieverldufe und deren Einfiigung in die
gebriduchliche Harmonik beigegeben werden? Lehre und Lernende stehen vor
einer Art von Zerreiflprobe: LaBt sich der iiberlieferungswiirdige Gehalt der
Lehre einerseits und die Spontaneitit des sich bildenden Individuums mit dem
Insgesamt seiner Antriebe und Stimmungen noch zusammenhalten? 80 Jahre
spater wurde das Problem in der pddagogischen Literatur als das Verhaltnis zwi-
schen Rezeptivitit und Spontaneitit diskutiert. Wullte das die musikalische
Theorie der Lehre nicht schon frilher? Man kann jedenfalls dies sagen: Der
damals formulierte musikalische Begriff von «Lehre» gilt nicht nur fiir die pro-
fessionelle Engfithrung des Themas, nicht nur fiir Musiker, sondern fiihrt ein

Education et recherche 20/1998/2 189



(yorg uenseqos uueyor) [Snzsny] €06 AME ‘0ZLT 93N pun JIseIuE,] YISHEWOIY) £ "GV

&

:

Cro

by
e

LN

L

P! - /
S D
L]
49

smirP N . w 2 L\jE o~ \\M« , R AV
pa

) ” M...f. A g W s - ,\ e w: )
£ I\\\  d— »/[hm.\ 2 o ——— m e m\h
£06 AME | z eIseIuRy
[row-p

a3n ] pun oIsejuR | AYOSIIEWOIY)

Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2

190



Problem vor, dem eine allgemeinere historisch-anthropologische Frage inne-
wohnt: Wie kann das in Bildung begriffene Individuum in die Form der Lehre
einbezogen werden, und zwar so, da dabei das Uberlieferungswiirdige nicht
leichtfertig aufs Spiel gesetzt wird, zugleich aber der sich artikulierenden Indi-
vidualitit ein groftmdoglicher Raum zur Verfiigung steht?

5. Radikale Lehr-Skepsis — Cage und Kabakov

Derartige Vorstellungen von «Lehre», sei es bei Gislebertus, Raffael, Holbein,
Chardin oder den Bachs, rechneten indessen immer noch mit einem mehr oder
weniger zuverldssigen traditionalen Bestand. Mit der «Chromatischen Fantasie»
deutet sich jedoch schon etwas anderes an, das erst zwei Jahrhunderte spiter deut-
lich auf die Spitze getrieben wird und sich nun eindrucksvoll zeigt. Die «Lehre» als
ein sinnvoller Zusammenhang von Behauptungen, Hypothesen, Methoden, der
objektiv, als Sachverhalt dargestellt werden kann, verschwindet. Sie verschwindet
indessen nur als Gegenstand, denn nun wird sie inszeniert als Prozef3 zwischen
Objekt und Betrachter, als etwas, das erst im Vorgang des Sehens oder Horens
hervorgebracht wird. Um diese vielleicht nicht sogleich verstandliche und akzep-
table Behauptung zu erldutern, sollen, aus der Fiille moderner Beispiele, nur zwei
zitiert werden. Die im 18. Jahrhundert begonnene Linie findet eine gegenwirtige
Zuspitzung in einer Komposition von John Cage (Abb. 8).

Die «Lehre», die in diesem Stiick prasentiert wird — und ich denke, es ist eine
exponiert didaktisch gemeinte Komposition —, ist nicht im musikalischen Mate-
rial vorformuliert, etwa so, dal wir aufgefordert wiren, uns die Proportionen-
lehre des Pythagoras anzueignen und Kenntnisse iiber Oberton-Reihen zu
erwerben. Diese Lehre folgt der von Chardin und Bach eingeleiteten Lern-
Bewegung. Gegenwiirtig wird Derartiges gern als «subjektiv» bezeichnet, so als
bestiinde das exponierte Problem in nichts anderem als darin, die eigene Inner-
lichkeit zur Sprache zu bringen. Die Belehrung iiber «Lehre», die wir der Kom-
position von Cage entnehmen konnen, ist aber die, da wir uns nun mit Hilfe des
Instruments selbst belehren; nicht eine Person, sondern das Cello ist der Lehrer.
Das hat Ahnlichkeit mit Befunden der Musikethnologie (Allgayer-Kaufmann
1996, S. 67 ff.). In Kulturen ohne musikalische Notationssysteme wird die
musikalische Praxis gelegentlich von den daran Beteiligten so interpretiert, daf3
die Lehre weder von dem Notierten noch von identifizierbaren Urhebern noch
auch von der gemeinsamen musikalischen Praxis einer Band ausgehe, sondern
vom Bau des Instrumentes, der Flote beispielsweise. Was der (musikalischen)
Erfahrung zuginglich ist, erdffnet das Instrument und sonst nichts. So verhilt es
sich mit dem Cello in der Komposition John Cages. Die Lehre besteht in der
Frage, welche LerngewiBheiten sich einstellen konnten, wenn das Erfahrungs-
interesse des rezipierenden oder reproduzierenden Subjekts nicht auf Theorien,
Lehrmeinungen, Wissensbestinde konzentriert ist, sondern auf das phinomenal
Gegebene; das einzelne Instrument ist ein Symbol dafiir.

Education et recherche 20/1998/2 . 191



ONE’

000" < 0'30"

John Cage

020" < 0'50"

2'25" «» 3'10"

v
® -
(21 hQ L _—
ie. Ho 75—
o7 [ ] | W /N 1
M LY J
J
0'40" « 1'10" 1'00" <« 1'30"
II
o bo
15
1'20" «— 1'50" l1’40" > 2'10"
3
1
S (e
II Izll g =
A ¥y = ==
! o
Y .1 "
I@—” r=Y
1'557 <> 2'40"
I
ho
)
v g =
? ‘Q bp‘:’ p—
# L“ 1— -
I8 PR
S\ UF =
d -

305" «» 3'20"

31'1 5" «» 3'30"

v 7
IV u H;p_.
T
f N y
=
310" <> 4'10" 3'50" <> 4'50"
1
2
Q
v m
3 1 b
Ly [§) [®]

Abb. 8: One?® [Auszug] (John Cage)

192

Bildungsforschung und Bildungspraxis

20/1998/2



In thematisch andere Richtung, im Grundproblem aber gleichsinnig, weist ein
ironisches Objekt von Ilja Kabakov, eines russischen Kiinstlers, der vor allem
sogenannte «Environments» produziert hat. Viele von diesen sind inszenierte
Lehr-Gesten: Klassenzimmer, Notenpulte von Orchestern, Bibliotheken usw.
Eine radikale Pointe solcher Demonstrationen ist «Der Kubus» von 1993 (Abb. 9).

Ein Kubus, gleichbleibendes Weil auf allen Seiten, zwei gegeniiberliegende
Leitern, die Hoffnung machen, von oben den (Lehr-)Inhalt in Augenschein neh-
men zu konnen; oben aber zeigt sich: auch dort nur eine weille Flache; was dem
Betrachter bleibt, ist nur eine kaum zu entziffernde Schrift auf einem kleinen
Blatt Papier und — wenn er Gliick hat — ein rascher Blick auf einen zweiten
Betrachter, der dhnlich ratlos ist wie er selbst. Nicht nur verschwindet ein sinn-
voller Inhalt der Lehre; auch die Kommunikation, zwischen Zweien, droht sinn-
los zu werden, denn was gibe es noch zu lehren, zu lernen, wenn die Sachver-
halte zu opaken Ritseln werden, die Instrumente zum «Gestell» sich
abstraktifizieren, das Personal nur noch als Andeutung einer Kommunikations-
geste auftritt?

Was in der Kunst derart auf die Spitze getrieben wird, findet in der Lehr-
Lern-Forschung oder in den Entwiirfen didaktischer Modelle keinen rechten
Ort. Den Didaktikern wiirde allenfalls in den Sinn kommen, die dsthetischen
Objekte John Cages oder Ilya Kabakovs zum Inhalt von Unterricht zu machen.
Die radikale Ironie dieser Objekte besteht indessen gerade darin, schon einen
solchen Versuch, gegenwirtig, als historischen Witz zu kennzeichnen, als absur-
des Unternehmen. Aber ob nun mehr oder weniger absurd: der padagogische
Alltag notigt nach wie vor dazu, «Lehren» zu vermitteln. Es wire — soweit sich
das absehen ldft — verhdngnisvoll, wollte die Padagogik sich die ironische Per-
spektive in gleichsam neuer Dogmatik zu eigen machen und also daran arbeiten,
die «Lehre» zum Verschwinden zu bringen oder sie nur noch als Produkt von
«Selbsterfahrung» gelten zu lassen. Das wiirde sogar der Strenge widerspre-
chen, der die asthetischen Gestaltungen unterworfen werden. Die kulturelle
Funktion solcher Produkte besteht deshalb darin, daB} sie — und je naher sie der
Gegenwart liegen, um so deutlicher — den padagogisch-didaktischen Vorstellun-
gen einen exzentrischen Blick empfehlen, in der Position des Beobachters des-
sen, was Padagogen tiglich zu tun genotigt sind. Es sind Kommentare, deren
kritische und produktive Funktion der padagogische Lehr-Diskurs sich nicht
entgehen lassen sollte. Innerpadagogisch jedenfalls, in strikter Beschrankung
auf das, was in unseren Texten steht, ist solche exzentrische Selbstbeobachtung
kaum auf dem Niveau von Prignanz zu haben, das die Kiinste uns vorfiihren,
und sei es in absurd-ironischen Figurationen.

Die Kunst stellt Fragen, aber keine historischen Prognosen. Ob in dem Kubus
oder — weniger radikal — in den Instrumenten unseres Kulturgebrauchs, immerhin
irgendwann von Menschen gemacht, nicht doch Lehrenswertes verborgen ist,
ist dadurch nicht beantwortet. Mynheer Peeperkorn, im «Zauberberg» Thomas
Manns eine Art Gefiihlsathlet, der nur in Anakoluthen sprechen kann, dies alles
sehr dicht (1924) an Problemstellungen der Lehre orientiert, oben in Davos,
Peeperkorn also hitte vielleicht gesagt: «Absolut, perfekt! — Aber das ist nun
doch - erlauben Sie mir, Schwitzerchen — Weltuntergang. Lacherlich. Erledigt!»

Education et recherche 20/1998/2 . 193



Le Cube blanc (Ilya Kabakov)

Abb. 9

194 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



Literatur

Abidlard, P.: Gesprdch eines Philosophen, eines Juden und eines Christen, hrsg. und iibertra-
gen von H.-W. Krautz. Darmstadt 1995

Allgayer-Kaufmann, R.: Der Kampf des Hundes mit dem Jaguar. Ein Beitrag zur Musik-
asthetik. Eisenach 1996

Bach, C. Ph. E.: Versuch iiber die wahre Art das Clavier zu spielen. Faksimile-Reprint der
Ausgabe von 1753 und 1762. Hrsg. von W. Horn. Kassel 1994

Le Goff, J.: Die Intellektuellen im Mittelalter. Stuttgart 1986

Herrlitz, H.-G./Rittelmeyer, Chr. (Hrsg.): Exakte Phantasie. Pidagogische Erkundungen bil-
dender Wirkungen in Kunst und Kultur. Weinheim/Miinchen 1993

Kabakow, 1.: Installations 1983—-1995. Editions du Centre Georges Pompidou. Paris 1995

Mollenhauer, K./Wulf, Chr. (Hrsg.): Aisthesis/Asthetik. Zwischen Wahrnehmung und
BewuBtsein. Weinheim 1996

Oberhuber, K.: Polaritdt und Synthese in Raphaels «Schule von Athen». Stuttgart 1983

Parmentier, M.: Sehen sehen. Ein bildungstheoretischer Versuch iiber Chardins «L’enfant au
toton». In: Herrlitz/Rittelmeyer (Hrsg.), a. a. O., S. 105-121

Schulze, Th.: Ikonologische Betrachtungen zur pidagogischen Paargruppe. In: Herrlitz/ Rit-
telmeyer (Hrsg.), a. a. 0., S. 147-171

Wiinsche, K.: Bildung, Anthropologie, Karikatur. In: Mollenhauer/Wulf (Hrsg.), a. a. 0., S. 15-41

Abbildungsverzeichnis

Abb. 1 und 2
In: Grivot, Denis: Die Bildhauerarbeit des X1I. Jahrhunderts am Miinster von Autun. Colmar-
Ingersheim: Editions S.A.E.P, [1976]: S. [25] und S. [50/51]

Abb. 3
In: Oberhuber, Konrad: Polaritit und Synthese in Raphaels «Schule von Athen». Stuttgart:
Urachhaus, 1983: S. 40/41

Abb. 4
In: Die Deutsche Malerei: Von Diirer bis Holbein. Genf: Editions d’ Art A. Skira, 1966: S. 167

Abb. 5und 6
In: Roland Michel, Marianne: Chardin. Paris: Editions Hazan, 1994: Umschlagbild («House
of Cards», 1735) und S. 203 («Child with a Spinning Top», ¢ 1738)

Abb. 7
Chromatische Fantasie, 1720, BWV 903 (Johann Sebastian Bach)

Abb. 8
Cage, John: One® (kurzer Auszug)

Abb. 9
In: Kabakov, llya: Installations 1983-1995. Paris: Editions du Centre Georges Pompidou,
1995; S. 190/191: «Le Cube blanc»

Education et recherche 20/1998/2 195



	Aspekte der Lehre : Bildungshistorische Belehrungen durch Kunst

