
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 20 (1998)

Heft: 2

Artikel: Aspekte der Lehre : Bildungshistorische Belehrungen durch Kunst

Autor: Mollenhauer, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786236

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aspekte der Lehre -
Bildungshistorische Belehrungen

durch Kunst

Klaus Mollenhauer f

Die «Lehre» kommt nicht nur in Schulen, Betrieben und Akademien vor. Auch
diejenigen Kulturprodukte, die wir «Kunst» nennen, inszenieren häufig eine
Lehrgestalt oder machen sich diese sogar kritisch zum Gegenstand. Einen
«Diskurs» über die Lehre gibt es also nicht nur in pädagogischen oder pädagogisch
relevanten sprachlichen Texten. Nicht selten tritt indessen der Fall ein, daß
derartige ästhetische Objekte nur illustrieren, was auch schon im Medium sprachlich

vorgetragener Argumente mitgeteilt wurde. Die nicht-sprachliche Gestalt
fungiert dann affirmativ; sie bekräftigt in Bild oder Musik eine vorgegebene
Lehre, an deren Verbreitung gelegen ist. Die politischen Plakate von Klaus
Staeck sind von dieser Art, die Werbefotografie, viele Holzschnitte aus der
Anfangszeit des Buchdrucks, Nationalhymnen haben häufig diesen Gestus, in
vielen Fällen auch die Kirchenmusik (z. B. der protestantische Choral, hier
allerdings mit dem Wort verbunden) oder die Fresken in mittelalterlichen
kirchlichen Bauten. In solchen Fällen werden außerästhetische praktische (religiöse
oder politische oder ökonomische) Behauptungen möglichst unmißverständlich
ins Bild oder in die Musik übertragen, sei es für ein analphabetisches Publikum
zur Information (wie in vielen Fresken des Mittelalters), sei es an Bürger
gerichtet, die man ideologisch für verblendet hält und die deshalb der
Aufklärung bedürfen, sei es als Affirmation, als Bekräftigung von Einstellungen
und Weltsichten, die man erhalten möchte oder von denen man sich irgendwelche

ökonomischen Vorteile verspricht. Es wird für etwas geworben, über das
man zumeist auch ohne Bilder oder Musik verständig reden könnte. Bild oder
Musik sind nur bekräftigende Mittel der Überredung.

Eine andere Art von Mitteilung und Lernaufforderung enthalten solche
Kulturprodukte, die ihre eigene Machart zum Gegenstand machen und sich eher an
ästhetisch Professionelle wenden als an ein breites und anonymes Publikum.

Education et recherche 20/1998/2 171



Für die Musik ist etwa Bach ein Beispiel, der in der «Kunst der Fuge» der
komponierenden Nachwelt noch einmal, in einer Art Lehrgang, zeigen wollte, was
eine rechte Beachtung der überlieferten Lehre vom Kontrapunkt für künftige
Komponisten bedeuten könnte. Oder der «Ludus tonalis» von Hindemith, der
«Mikrokosmos» von Bartok, die sich zwar deutlich an Bach erinnern, aber nun
mit dem Tonmaterial des 20. Jahrhunderts gleichsam neue «Lehrsätze» in Töne
setzten. Ähnliches kann man in der Malerei beobachten. Die Bilder Piero della
Francescas waren auch - nimmt man sein Lehrbuch «De prospectiva pigendi»
(um 1460) hinzu - Lehrstücke für die Maler-Kollegen, im Hinblick auf die
«Theorie» der perspektivischen Malerei. Für Dürer gilt das gleiche. Er und auch
Leonardo zeichneten beispielsweise physiognomische Reihen, die so angeordnet
waren, daß am Anfang der Affe, am Ende die idealische Linie eines griechischen

Profils stand (vgl. Wünsche 1996). Dazwischen- so die mitgeteilte «Lehre»

- liegen die Variationen, die dem Zeichner/Maler anempfohlen werden.
Auch die Bilder Kandinskys fügen sich diesem Mitteilungsgestus ein. Nur wird
von ihm nicht mehr Perspektive und Physiognomie gelehrt, sondern «Punkt zu
Linie und Fläche», wie in der «Kunst der Fuge» oder im «Ludus tonalis».

Schließlich gibt es einen Typus von lehrhafter Mitteilung - er ist allerdings in
Bildern leichter aufzufinden als in der Musik -, in dem der lehrhafte Gehalt
nicht nur durch die Machart vermittelt, sondern selbst zum Bildgegenständ
wird, und zwar in kritischer Einstellung. Es sind Bilder, in denen sowohl der
Inhalt (oder Gehalt) einer Lehre zur Darstellung gebracht wird, als auch das
Verhältnis zum Thema wird, in dem sich der Betrachter des Bildes zum Lehrgehalt

befindet. Sie machen das Kulturphänomen der «Lehre» zum problematischen

Thema. Sie erhoffen sich ein Publikum oder bringen eine Betrachtungsweise

hervor, in der «Lehre», «Machart» und «Rezeptionsweise» aufeinander
bezogen sind. In solchen Fällen muß man nachvollziehen, was «im» Objekt,
«zwischen» Objekt und Rezipient und «im» Rezipienten vor sich geht. Auf solche

Objekte will ich mich im folgenden vor allem konzentrieren und versuchen,
auf deren Modernität hinzuweisen, bzw. darauf, inwiefern sie zur Geschichte
oder Vorgeschichte eines modernen Begriffs von «Lehre» etwas beitragen.

Was darf man sich von solchen Recherchen erhoffen? Bescheidenheit
empfiehlt sich. Kaum ist anzunehmen, daß etwa eine ikonologische Historiographie
der Lehre ganz anderes zum Vorschein bringen könnte als das, was auch aus
dem Überlieferungsbestand von Texten rekonstruiert werden kann. Aber man
darf mit Varianten rechnen, mit anders gerichteten Aufmerksamkeiten, mit
zeitlichen Verschiebungen. Verwendet man überdies solche Materialien nicht nur
als Illustrationen, sondern als Quellen für die Historiographie, dann ist damit
die Frage gestellt, ob nicht schon durch die Besonderheit des Mediums, seine
charakteristische Sinnenzugänglichkeit, Gestus und Inhalt von Lehre die
Rezipienten nicht nur auf anderem Wege erreicht, sondern dieser Weg auch der
Lehrgestalt eine Qualität mindestens hinzufügt, die studierenswert ist. Dieser
Frage versuchen die folgenden Beschreibungen einiger Exempel sich
anzunähern. Dabei handelt es sich durchaus um Versuche, die sich noch keiner
strengeren theoretischen Perspektive verschreiben, abgesehen von den gerade
angedeuteten Fragen. Auch sind sie nicht systematisch angeordnet, sondern fol-

172 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



gen nur einer lockeren Chronologie. Angesichts der Tatsache, daß solche
Materialien erst neuerdings in der bildungshistorischen und theoretischen Diskussion
einige Aufmerksamkeit finden, ist es vielleicht gerechtfertigt, in essayistischer
Form zunächst es bei Deskriptionen zu belassen und die theoretische Konturie-
rung auf später zu verschieben.

1. Ein Tympanon aus dem 12. Jahrhundert

Ich beginne mit einem Objekt, das die didaktische Skepsis späterer Jahrhunderte
noch nicht kannte. Es zeigt, auf den ersten Blick, eine «herrschende Lehre».
Solches Zeigen auf die wahre Lehre, auf das «Orthodoxe», war damals im 12.
Jahrhundert nicht überflüssig, hatte man sich doch gegen mancherlei Häresien
zu wehren, nicht nur gegen Reste heidnischer Naturreligionen besonders in der
bäuerlichen Bevölkerung - und das waren entschieden die meisten -, sondern
auch gegen andere Abweichler, wie z. B. die Katharer, deren brutale Verfolgung
damals in Südfrankreich begann, unter Anleitung des Dominikanerordens. Vor
diesem Hintergrund - einige Zigtausend von Ketzern wurden in der Folgezeit
umgebracht - darf man das Tympanon, das Relief über dem Domportal von
Autun (Burgund) lesen, eine herausragende Steinmetzarbeit, vom Meister Gis-
lebertus um 1136 fertiggestellt (Abb. 1).

Man kann dieses Objekt auf vielerlei Weise lesen. Ich lese es zunächst als
eine monumentale Lehr-Geste, vom Zentrum her: Christus teilt die Gerechtigkeit

und die Wahrheit aus. Was am Ende zählt, ist nichts als das, was vor dieser
Lehre bestehen kann. Sie hat den Vorteil, nicht nur irgendeine Meinung
vorzutragen, sondern eine durch Offenbarung verbürgte Wahrheit zu dokumentieren.
Es wird in der Steinmetzarbeit deshalb nicht nur die Wahrheit ausgeteilt, in der
Spendegeste des Christus, sondern die Delinquenten werden gewogen und
gelegentlich zu leicht befunden; ihnen werden, auf der rechten Seite, allerlei
Schwierigkeiten angedroht, während auf der linken Seite denen, die der Wahrheit

der Lehre näher waren, Unterstützung und Aufhelfen zuteil wird. Von unten
her drängt sich manches Volk zusammen, vom Engel in offenbar einesteils
gelehrig Gewesene und andere gesondert.

Das ist die Standard-Lesart, von der ich vermute, daß sie, von dem klerikalen
Auftraggeber erwartet, ihr Publikum erreichte. Ein Relief also, ein Bild, das
eine Lehre ohne Umschweife und genau im Sinne der Orthodoxie, der rechten
Lehre also, zur Darstellung brachte. Aber es ist eine zweite Lesart möglich.

Ungefähr vier Jahre, bevor Gislebertus sein Werk vollendete, starb Abälard.
An ihm zeigt sich, was damals, im Hinblick auf «Lehre», an Ambivalenzen,
Mehrdeutigkeiten, nicht-orthodoxen Thesen und Argumentationen gerade
begann, um sich zu greifen. In den damals, im 12. Jahrhundert, sich allmählich
intellektualisierenden Stadt-Gesellschaften nahm Abälard eine - wie wir heute

sagen würden - pointiert liberale Position ein. Er schrieb: «Ich greife meiner
Gewohnheit nach beim Lehren nicht auf die Tradition zurück, sondern auf

Education et recherche 20/1998/2 173





meine Geisteskraft» (zit. nach Le Goff 1986, S. 43). Sein heftigster Gegenspieler,
der später heiliggesprochene Bernhard, sah als Mittel gegen die sogenannten

Heiden nur Gewalt, propagierte einen bewaffneten Kreuzzug. Abälard hingegen
plädierte, wenn schon für einen Kreuzzug, dann für einen nur intellektuellen.
Während Bernhard schrieb:

«Wir werden in der Sünde geboren, sind Sünder und zeugen Sünder... von
der Zehenspitze bis zum oberen Zipfel unseres Kopfes ist nichts Gesundes
an uns»,

sagte Abälard:

«Sündigen heißt, unseren Schöpfer mißachten Wenn wir so die Sünde
rein negativ bestimmen, als Nichtverzicht auf tadelnswerte Taten oder, im
Gegenteil, Unterlassung von löblichen Taten, wird deutlich, daß die Sünde
keine Substanz ist, besteht sie doch eher in einer Abwesenheit als in einem
Dasein, genau wie die Finsternis, die man als Abwesenheit von Licht, dort
wo Licht sein sollte, bestimmen könnte Die Reue des Herzens vertreibt
dann die Sünde ...» (zit. nach Le Goff 1986, S. 52 f.).

Das ist eine schwierige Problemkonstellation. Man könnte sagen, mit Le Goff,
daß nun so etwas wie Psychologie in die kirchliche Lehre hineinkommt. Das aber
ist sicher, weil zu modernistisch gesprochen, zuviel gesagt. Was in die orthodoxe
Lehre hineinkommt, ist eher diese Frage: Wie kann das, was wir «Geist» nennen,
im Körper repräsentiert sein, inwiefern könnte man sagen, daß schon die
Äußerungen des Körpers Geistiges zum Vorschein bringen - übrigens eines der
Hauptthemen, wenn nicht gar das wichtigste, in Th. Manns «Zauberberg»?

Eben dies spielt sich in dem Lehrbild des Gislebertus ab. Ein theologischer
Streit, der bis in das 18. Jahrhundert hineinreichte, wird hier in einer Bildformel
geschlichtet, und zwar so, daß beide Lehren - die des Bernhard und die des
Abälard - «dialektisch» (wie man sagen könnte) zusammengezogen werden.
Im Vergleich mit anderen Darstellungen des Jüngsten Gerichts fällt auf, daß hier
auch die Verdammten ihre Würde behalten. Die unübersehbare Qual derer, die
sich, am unteren Band des Reliefs, noch in der Situation der durch den Engel
vorgenommenen Sonderung befinden, ist keine Qual durch körperliche Beschädigung;

es ist eine Qual, die gleichsam von innen kommt und ihren Ausdruck in
der Körperbewegung findet, eher ein tiefer Kummer, den die Körperhaltungen
anzeigen, als eine Furcht vor körperlicher Pein (Abb. 2).

Die Körperhaltungen lassen sich lesen wie eine Studie über Zustände
außerordentlicher Bedrückung, innerer Irritation des Menschen, soweit sie sich in
Leibgesten formulieren lassen.

Über Gislebertus ist biographisch wenig bekannt. Schon gar nicht weiß man,
ob er von der Differenz zwischen Bernhard und Abälard Kenntnis hatte. Von
dem intellektuellen «Klima» jener Zeit, das eine Generation vor ihm einsetzte,
hat er aber offenbar Wesentliches aufnehmen können: Am Hauptportal einer
Kathedrale brachte er ein Lehrstück an, in dem bildhaft mitgeteilt wird, wo die

Education et recherche 20/1998/2 175



Abb. 2: Relief über dem Domportal von Autun [Detail] (Meister Gislebertus)

176 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



problematischen Grenzen zwischen Wahrheit und Unwahrheit einer Lehre
verlaufen. Dieses «Lehrstück» teilt zweierlei mit: die Doxa der christologischen,
aber abstrakten Wahrheit, und ihre Brechung durch die Leibhaftigkeit der
menschlichen Existenz.

2. «Die Schule von Athen»

Das nächste Beispiel ist demgegenüber viel versöhnlicher. Es versucht auch
nicht, wie Gislebertus, zu zeigen, wie es uns Menschen geht und welcher Lehren

wir dafür bedürfen, sondern es zeigt einen idealischen Kontext von intellektuellen

Geistesgrößen, die, jedenfalls im Bild, zu einem Diskurs zusammenfinden

und insgesamt das präsentieren, was als wahrheitsfähige Lehre gelten
könnte. Das Bild ist ein Fresko im Vatikan (Rom), heißt «Die Schule von
Athen» und wurde 1511 von Raffael gemalt (Abb. 3).

Man sieht sofort den zeitlichen Abstand zu Gislebertus, die Unvergleichlichkeit
der Sujets, auch das offenbar völlig andere Publikum, das hier ins Auge

gefaßt wird. Waren es bei Gislebertus einerseits die kundigen Theologen,
andererseits aber auch die Volksmassen, die bei wichtigen Anlässen, besonders bei
Pilgerfahrten auf dem Weg nach Santiago de Compostela, in die Kathedrale
strömten, so waren es im Falle der «Schule von Athen» rundum nur Intellektuelle

- die höhere Geistlichkeit, Fürsten, wohlhabende Kaufleute, Mitglieder
von Akademien, besonders der florentinischen -, die das Bild haben sehen können.

Man sieht aber auch die ikonographisch-kompositorische Nähe zum Tym-
panon, wenngleich, in diesem Fall, durch die Zentralperspektive und die
dadurch ermöglichten Tiefen und Oppositionen dort weniger «Narratives» zur
Geltung kommt.

Die im Tympanon von Autun, der Steinmetzarbeit von Gislebertus, dargestellte

«Lehre» richtete sich an jedermann, jedenfalls an alle, die die Kirche
durch das Portal betreten. Die Lehre nimmt, in der Art ihrer Darstellung, die
Mentalität des Publikums auf und hält sich, in den Körpergesten, dicht an die
Alltagserfahrung. Das ist bei Raffael anders: sein Publikum ist eine äußerst
schmale Schicht von Intellektuellen. Inhalt der Lehre ist hier deshalb nicht das
moralische Leben im Alltag der Bevölkerung und der Ausblick auf Lohn oder
Leid im Jenseits, sondern der Zustand spekulativer Philosophie, Vermutungen
über die mögliche Wahrheit von Sätzen über Welt und Kosmos. Beide Bildwerke

realisieren, so denke ich, einen je anderen und deutlich unterschiedenen
Habitus von «Lehre». Das zeigt sich ganz elementar in den Körpergesten:
diejenigen des Tympanons von Gislebertus kann jeder nachvollziehen. Diejenigen
des Raffael-Bildes muß man studieren, um sie zu verstehen; die Lehre
erschließt sich nur den philologisch Kundigen; nur diese verstehen die
Anspielungen, den Sinn der Gesamtkomposition, die ikonographischen Beigaben

der Figuren. Es ist ein Bild, so als wäre es ein «Bericht für eine Akademie»,
der bildnerische Versuch einer Synthese zwischen den widerstreitenden Theore-

Education el recherche 20/1998/2 177





men der Überlieferung, so wie es sich in Urbino, Florenz oder Rom damals
darstellen konnte.

Das Bild bringt eine wahrhaftig kolossale Lehrgeste zur Darstellung. Die
kunsthistorischen Deutungen des Bildes füllen viele Bücher. Ich will das hier
nicht alles zusammentragen (vgl. Oberhuber 1983). Daß das Fresko ein lohnendes

Objekt für ikonographische Detailbeschreibungen ist, das läßt sich rasch
erkennen: «Schule von Athen» ist der Titel einer Fiktion; denn sie führt an
einem Ort zur gleichen Zeit zusammen, was historisch an verschiedenen Orten
und chronologisch über mehrere Jahrhunderte verteilt war. Um also die «utopische»

Koinzidenz verständlich zu machen, ist ikonographische Entschlüsselung
offenbar wichtig, etwa: in der Mitte stehen (gehen?) Piaton und Aristoteles, sie
teilen die beiden Seiten des Bildes; Piaton trägt seinen Dialog «Timaios»,
Naturphilosophie also, kosmologisch interessiert; Aristoteles hält seine «Ethik»
in der Hand, die Probleme säkularen Handelns also. Unterhalb der Treppenstufen

läßt sich wohl Pythagoras (links) noch gerade dieser Alternative zurechnen;
Euklid hingegen, vorne rechts, hat mit dieser Alternative nichts zu tun. Etwas
versetzt von der Mitte, auf den Stufen zwischen Mittel- und Vordergrund lümmelt

sich indessen Diogenes, der Clochard unter den Philosophen, und blickt
ziemlich skeptisch auf das, was er geschrieben vorfindet.

Die Bildkomposition versucht, das Auseinanderstrebende zusammenzuhalten.

Ein damals dafür akzeptiertes Kunstmittel war die Zentralperspektive. Der
Fluchtpunkt hätte ja auch eher an den Seiten liegen können. Hier aber liegt er in
der Mitte, etwa auf der Hüfthöhe von Piaton und Aristoteles. Das bewirkt, daß
die beiden Handgesten der Philosophen knapp oberhalb des Fluchtpunktes
ziemlich bedeutungsvoll hervorgehoben werden: Piaton zeigt nach oben, zum
sogenannten «Himmel der Ideen» hin; Aristoteles scheint den Höhenflug bremsen,

auf den Boden der Tatsachen verweisen zu wollen. Auffällig ist auch die
Ikonographie der beiden Physiognomien: Piaton ist nach Art des für antike
Philosophen, auch für Propheten, gebräuchlichen Stereotyps gemalt; Aristoteles
hingegen trägt die damals in der Toskana modische Haartracht (in der übrigens
Raffael sich selbst, der rechts am Rande aus dem Bild herausschaut, nicht
gemalt hat). Repräsentiert also Aristoteles diejenige Lehre, auf die man bauen
kann und die deshalb zukunftsfähig ist? Kunsthistoriker meinen, daß in der
Regel die Bildlesebewegung, von der Komposition so geleitet, zumeist von
oben links nach unten rechts verläuft, und zwar dergestalt, daß am Ende der
Bewegung, also unten rechts, der Bezug zur Realität, das bildsemantisch
Bedeutungsvollste zur Darstellung kommt, meistens. Aber dort findet sich die
Geometrie, die zwar auf Reales Bezug nimmt, aber in der Weise allgemeiner
Proportionenlehre.

Man sieht jedenfalls: Raffael war ein großer Konstruierer, ein «perfekter»
Kompositeur von Bildverhältnissen und ihrer Semantik, ihrem Bedeutungsgehalt.

Eine Jahrhunderte umfassende Konstellation von philosophischen
Lehrmeinungen wird als ein großer Diskurs ins Bild gesetzt, und zwar — sowohl in der
Gesamtkomposition als auch in den einzelnen Teilen - als ein Dialoggeschehen.
Das zeigt sich besonders pointiert in der Lehr-Lern-Gruppe vorn rechts. Dieses
ist die am ehesten «pädagogische» Stelle des Bildes; es wird nämlich nicht nur

Education el recherche 20/1998/2 179



eine Lehre dargestellt, sondern zugleich der Vorgang des Lernens. Wie kann
man «Lernen» als Aneignung einer «Lehre» ins Bild bringen? Raffael findet
einen Weg, der - wenn ich genug Material studiert haben sollte - zum ersten
Mal und auf Anhieb überzeugend eine moderne Form der Lehre ins Bild bringt.
Von diesem Detail können wir immer noch lernen, für unsere eigene Form der
Lehre:

Euklid ist offensichtlich mit einem Problem der Geometrie beschäftigt. Seine
Aufmerksamkeit gilt nicht den Schülern, sondern einzig der Problemlösung.
Allerdings legt er die Tafel und verwendet er den Zirkel so, daß alle vier Schüler
ihm ohne Schwierigkeit zuschauen können. Sie alle zeigen, jeder für sich, eine
individuelle Lernbewegung, eine Verschiedenheit in der Aufmerksamkeitsrichtung.

Eine Frage bahnt sich an, vielleicht ein Dialog oder Disput. In Blick- und
Handgesten ist das ganz deutlich. Zur Lehre gehört offenbar beides: die genaueste

Beobachtung und die diskursive Erwägung, ob es denn stimmt, was der Meister

vorträgt. Man hat von dem Schüler rechts oben gesagt (Oberhuber 1983),
ihm gehe, im Unterschied zu den anderen, die ganze Wahrheit der vorgeführten
Lehre/Erkenntnis auf. Man muß das nicht so sehen. Es könnte auch
Autoritätsgläubigkeit oder -hörigkeit sein, die die Zweifel der anderen eher abwehren
möchte; man sieht nicht, ob ihm nicht gerade das Falsche aufgeht. Mir scheint
der Schüler unten links, mit Konzentration auf die Tafel schauend, in seiner
Körperhaltung aber skeptische Vorsicht andeutend, der Lehre am nächsten zu
sein. Diese beiden sind die Antipoden in dieser von Euklid-Raffael inszenierten
Lehr-Situation. Sie sind auch diejenigen mit der deutlichsten Konzentration auf
die Sache. Daß die demonstrierte Lehre faszinierend ist, sieht man ihnen an; daß
sie indessen der Erörterung bedarf, zeigt sich an den beiden anderen. Überdies
wird uns, wenn ich recht sehe, noch eine weitere Belehrung zuteil: So
dialogisch-lebhaft die Szene dargestellt ist, enthält sie doch, im Vergleich zu den
anderen Personengruppen, auch mindestens eine Andeutung von Unbequemlichkeit;

eine Lehre vermag zwar gelegentlich zu «begeistern», auf durchweg
bequeme Weise aber stellt die Bildung sich nicht ein.

Ist es ein Zufall der Komposition, daß es in der Diagonale, also zur platonischen

Seite hin, eine Entsprechung (links) gibt? Dort erkennt man, in gelb-grünem

Gewand, Sokrates. Mich irritiert diese Szene: Aus der Literatur nämlich ist
mir Sokrates u. a. dadurch vertraut, daß er in geduldigem Nachfragen den Dialog

in Gang bringt und hält - «mäeutisch», hebammenartig, wie es heißt —, die
Lehre also im Gespräch sich entwickelt. Hat Raffael die platonischen Dialoge
mit dem Exponenten Sokrates vielleicht doch nicht so gründlich studiert?
Sokrates nämlich, auf diesem Bild, doziert nur, während die «Schüler»
verschiedenen Alters der intellektuellen Beweisführung nur lauschen. Ein
bemerkenswerter Kontrast zu Euklid; offenbar zwei verschiedene Formen der Lehre, in
merkwürdiger Umkehrung, wenn man die vorgeschlagene Lesart von links
oben nach rechts unten gelten läßt: Die uns moderner erscheinende Lehrsituation

der Disputation, der kritischen Erörterung einer vorgetragenen Hypothese,
wird nicht von dem uns als Meister des dialogischen Gesprächs bekannt
gemachten Sokrates vorgestellt, sondern von dem Mathematiker und Geometer
Euklid. Ich kenne die Absichten nicht, die Raffael mit dieser Darstellung der

180 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



Sokrates-Gruppe einerseits, der Szene um Euklid herum andererseits verfolgte.
Aber ich erkenne jetzt deutlicher das Kompositionsprinzip des Bildes: Es ist
offensichtlich kein Historienbild, kein «narratives» Bild, das einen chronologischen

Ablauf schildert, sondern eins, das eine Typologie von Lernsituationen
vorführt, auf dem Stande des Nachdenkens um das Jahr 1500 herum. Daß Raf-
fael die am ehesten «moderne» Auffassung von Lehre an bedeutsamer Stelle des
Bildes besonders hervorhob, hängt vielleicht damit zusammen, daß das Verhältnis

von Begriff/Idee und Erfahrung ihm in den Proportionenlehren des Euklid
am deutlichsten exponiert schien - und daß er, als Maler, an der Perspektive
interessiert war (die Komposition wimmelt gleichsam von euklidischen
Anspielungen).

3. Holbein und Chardin

Die Moderne, deren «Lehr»-Darstellung mit der «Schule von Athen» beginnt,
verfügt indessen und in ihrem Fortgang nicht nur über diese, sondern über viele
weitere Lehrgesten. Jedenfalls zeigt uns das die Kunstgeschichte, und zwar
deutlicher, als die zumeist auf Vereinheitlichung erpichten pädagogischen
Schriftsteller nahelegen. Ein bei Raffael freilich schon angedeuteter, aber stärker
pointierter Lehrtypus tritt uns mit Holbeins Bild «Die Gesandten» vor Augen.
Auch hier waren die Adressaten Intellektuelle, aber doch eher in der Mitte
zwischen Philosophie und Kaufmannschaft (Abb. 4).

Dargestellt sind zwei Diplomaten. Zwischen ihnen befindet sich das
Instrumentarium einer Lehre, das gegenüber nationalen Differenzen gleichgültig ist.
Alle diese Instrumente dienen der zuverlässigen Erfahrung dessen, was der Fall
ist. Im Vergleich zu diesen Werkzeugen einer grundlegenden Empirie verblassen
die philosophischen Streitgespräche über die «rechte» Lehre. Man wird - so der
Vorschlag des Bildes - sehen, was sich letzten Endes bewährt. Astronomische
Instrumente, besonders Chronometer, eine tragbare Sonnenuhr, ein Rechenbuch
für Kaufleute, Weltkugel, auch die Musik fehlt nicht, mit der Laute und
beigelegtem Notenbuch, als Hinweis auf prüfenswerte Korrelationen zwischen Kosmos

und musikalischen Verhältnissen, aber eher vielleicht noch als Symbolisierung

der «musica practica», des Ohres als Erkenntnisorgan. Alles ist der
genauesten Prüfung bedürftig - als Grundlage für Diplomatie und des Verhältnisses

der Völker zueinander. Ein durch und durch humanistisches Bild, das die
überlieferte Vorstellung der «artes liberales» in die «moderne» Mentalität von
reformatorischer Lehre einzufädeln versucht. Darin unterscheidet es sich deutlich

von Raffael, dem die naturwissenschaftliche Version von Erfahrung weniger
wichtig war, und von Gislebertus, der noch einem Alltagssinn von Erfahrung
vertraute, die ihr Zentrum nicht in intellektuellen Operationen hatte - wie bei
Raffael oder Holbein—, sondern im alltäglichen Selbsterfahren der Menschen als
«Leib»-Wesen. Auch Holbein war also, wie Raffael, ein Intellektueller. Nur
profilierte er die Lehre erfahrungswissenschaftlich und nicht als die Differenz von

Education et recherche 20/1998/2 181



Abb. 4: Bildnis der französischen Gesandten Jean de Dinteville und Georges de
Selve, 1533 (Hans Holbein der Jüngere)

182 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



Sichtweisen unter Philosophen, deren je spekulative Gehalte, zumal der in der
Komposition aufrechterhaltene theologische Bezug, nicht ganz leicht auf
erfahrungswissenschaftliche Stützen bezogen werden können. 100 Jahre später spitzte

sich das Problem im Streitgespräch zwischen Galilei und dem Kardinalskollegium

zu. Was sollte als lehrwürdige Wahrheit gelten: die Auslegung der
angeblich Wahrheit verbürgenden Schriften der Überlieferung oder die
jenige Wahrheit, deren Behauptungen sich auf sinnliche Erfahrung zwar nicht
gründen, aber stützen?

Es gibt, neben diesem Bekräftigungsgestus, auf dem Bild aber eine
Merkwürdigkeit: Über den geometrisch ornamentierten Marmorfußboden - man
kann ihn heute noch in der Abtei von Westminster, wo das Bild gemalt wurde, in
fast der gleichen Form sehen - zieht sich eine befremdliche Spur von links
unten diagonal in das Bild hinein. Ist das Bild vielleicht unvollendet oder handelt
es sich um eine Beschädigung? So genau wir auch hinschauen: dem bloßen
Augenschein bleiben die Malspuren - denn darum handelt es sich - in ihrem
Bild-Sinne verborgen. Sie bleiben fremd, sowohl im Sinne der formalen
Bildkomposition als auch im Sinne einer ikonographischen Deutung. Wie löst sich
das Rätsel?

Das Bild war für einen privaten Auftraggeber gemalt worden, den linken der
beiden Gesandten (Jean de Dinteville, 1504-1555), der es in seinem Schloß in
Frankreich aufhängte. Man darf annehmen, daß es relativ hoch hing; seiner
Größe wegen (ungefähr 2x2 Meter) vermute ich, daß die Unterkante des Bildes
in der Augenhöhe des Betrachters lag (so ist es auch heute in der Nationalgalerie

in London gehängt). Wer nun dem Bild sich nähert, mal nach rechts, mal
nach links hin seine Aufmerksamkeit richtet, kann, wenn er Glück hat oder der
Zufall es will, eine unerwartete Beobachtung machen: Schaut man von links
unten auf das Bild und besonders auf die längliche Diagonalfigur, dann sieht
man, daß es ein perspektivisch verzerrter Totenschädel ist.

Die zunächst so zuverlässig scheinende erfahrungswissenschaftlich orientierte

Lehre, auch die Selbstsicherheit der beiden damals kaum 30 Jahre alten
Diplomaten, wird einer skeptischen Bildgeste konfrontiert. Dabei wird die
Skepsis, der Zweifel, das «Gedenke des Todes», die Eitelkeits- oder Vanitas-
Kritik nicht plump allegorisch vorgetragen, sondern als Irritation, als Verste-
hensbarriere. Der Betrachter wird zunächst im ungewissen gelassen, was dieses
merkwürdige Bildelement bedeuten könnte. Er wird in eine gleichsam konjunktivische

Form seines Nachdenkens hineingezogen, und zwar durch die Anstrengung,

die dem Blick abverlangt wird: nur wer sich um Verstehen (des Bildes)
intensiv bemüht, wird die «Lehre», die hier dargestellt wird, recht begreifen: Sie
konfrontiert ihren positiven Gehalt (Erfahrungswissenschaft) mit dessen möglicher

Hinfälligkeit, ein frühes Dokument für die «Dialektik der Aufklärung».
Ein Rätselraten über die richtige Form der Lehre also. Man ahnt schon, daß

sich eine Art von Pluralität breitzumachen beginnt. Der französische Maler
Chardin (1699-1779) hat im 18. Jahrhundert dazu eine höchst bescheidene, in
ihrer Bedeutung aber ebenso höchst wichtige Pointe angebracht. Er fragte -
wenn ich seine Bilder recht lese - nicht mehr danach, welche Lehre als wahre zu
vermitteln wäre, sondern vielmehr danach, welche Lehre sich für den Heran-

Education et recherche 20/1998/2 183



wachsenden ergibt, wenn er sich ganz auf seine eigene Erfahrung konzentriert.
An zwei Bildern will ich das erläutern (vgl. dazu Parmentier 1993).

Immer wieder hat Chardin Jünglinge gemalt, Knaben zumeist im Alter
zwischen 12 und 14 Jahren, die, wie es bei allzu flüchtigem Blick scheint, nur mit
sich selbst beschäftigt sind. Aber sie sind nicht mit sich selbst, sondern mit ihrer
Beobachtung beschäftigt. Immer geht es um ein Objekt für die äußere Wahrnehmung.

Hier wird eine «Lehre» präsentiert, die dem lernenden Individuum nicht
vorgegeben wird, sondern die sich bei der Aufmerksamkeit für mögliche Erfahrung

einstellt. Ob es ein Vogel, eine Seifenblase, ein Kartenspiel oder ein Kreisel
ist - im Mittelpunkt dieser «Lehr»-Bilder Chardins steht immer die höchst
konzentrierte Aufmerksamkeit für ein Geschehen der äußeren Welt (Abb. 5 und 6).

Auch die in Chardins Bildern dargestellte Lehre ist skeptisch, allerdings
nicht zur Seite der in Lehren formulierten Wahrheiten, sondern gleichsam nach
innen hin. Das zeigt sich an der Physiognomie der Personen: Die Gesten gesammelter,

konzentrierter Aufmerksamkeit enthalten immer auch ein Moment von
Distanz, ein Zögern, einen Vorbehalt - so als stünde die Präge im Bild, ob
überhaupt und was denn letzten Endes die «Selbstbelehrung» für die innere Bildung
dieses Individuums bedeuten könnte.

Alle diese Lehrgesten oder Darstellungen dessen, was Lehre sei, sind
(mindestens) in einem modernen Begriff von Lehre zu versammeln: eine moralisch
rechtfertigungsfähige Ordnung unserer Welt (Gislebertus); eine Vermittlung der
überlieferten Deutungen (Raffael); eine erfahrungswissenschaftliche Stützung
dessen, was wir zu wissen vermeinen (Holbein); ein Bezug des erfahrenen Wissens

auf unsere innere Bildung (Chardin). «Lehre» in einem modernen Sinne
enthält alle diese Komponenten. Ich plädiere dafür, sie nicht hierarchisch
anzuordnen, so als sei eine davon die wichtigste oder fundamentale. Schon gar nicht
scheint mir angemessen, sich heutzutage auf nur einen dieser Lehrentwürfe
festzulegen. Das wäre ein Rückfall in vormodeme Traditionalität.

4. Eine musikalische Lehrgeste (Bach)

Wie aber steht es mit der Musiki Hier scheint eine im Medium liegende prinzipielle

Barriere sich Geltung zu verschaffen. Ist überhaupt eine Thematik wie die
«Lehre» ein möglicher Gegenstand für musikalische Komposition? Ist ein
Vorgang wie das Lernen, besonders aber dessen einer Ausgangspunkt, die Lehre,
musikalisch überhaupt darstellbar? In Opern, Operetten und Musicals, auch
gelegentlich in Kantaten, kommt das freilich bisweilen vor. Wenn in «My fair
Lady» die Arie «The rain in Spain rains mainly in the piain» ertönt, dann ist dort
natürlich von einem Sprachkursus die Rede. Oder wenn Telemann in der
«Schulmeisterkantate» die Schwierigkeiten der Lehre in Musik setzt, dann handelt

es sich natürlich, nach den der Musik unterlegten Texten, um eine musikalische

«Lehr-Inszenierung». Aber: Ist das Phänomen «Lehre» nur im Text
präsentiert oder auch im musikalischen Material?

184 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2





Abb. 6: Child with a Spinning Top, 1738 (Chardin)

186 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



Mir scheint, daß hier eine Differenz erkennbar wird, die lehrreich sein könnte:
Maler haben die Möglichkeit, die ganze Breite der Kultur ins Bild zu bringen,
und sei es nur durch symbolisierende Bildzeichen wie die Laute, den Globus, das

Buch, den Kreisel. Musiker können das nicht. Durch ihr Medium sind sie zur
spezialistischen Professionalisierung verdammt. Zwar können sie selbst als
Lehrende in Erscheinung treten - wie seinerzeit Bach oder wie kürzlich wieder
die «Rolling Stones» als Volksbildungs-Veranstalter aber können sie auch
den Sachverhalt «Lehre» in Töne setzen? Vielleicht ginge das, im Prinzip. Aber
es gibt kaum Beispiele.

Würde ich nun hier, worauf ich im Falle der Maler verzichtet habe, die
Schriftzeugnisse von Komponisten zu Rate ziehen, dann würde ich mir
vielleicht eine kleine Brücke bauen können, z. B. mit Hilfe von Carl Philipp Emanuel

Bach, Sohn des Johann Sebastian, Kapellmeister am Hofe Friedrich II. in
Berlin und Potsdam, danach in Hamburg tätig. 1753 veröffentlichte er ein Lehrbuch

«über die wahre Art Ciavier zu spielen», dazu 1762 einen zweiten Teil,
also gerade zu der Zeit, als Rousseaus «Emile» erschien und gewaltiges Aufsehen

erregte. Die Lehrgeste Rousseaus ist, in Beziehung auf das Kindesalter,
ganz dem Verhältnis des Lernenden zur äußeren Natur entnommen, in Abstimmung

auf die inneren Bildungsbewegungen des Individuums, so wie Chardin es
in seinen Bildern gezeigt hatte. Bei dem Sohn Bachs und in bezug auf Musik ist
das ganz anders. Hier geht es um eine Lehre, der an philosophischem oder
mitmenschlichem Gebaren, so scheint es zunächst, nicht das mindeste liegt. Die
Lehre ist strikt orthodox, denn Bachs Absicht geht, wie er schreibt, direkt auf
diejenigen aus, «welche ihre Schüler bishero nicht nach den wahren Grundsätzen

der Kunst angeführet haben». Manch einer sei durch solche falsche Lehre
«verhudelt» worden (C. Ph. E. Bach 1753/1994, Vorrede). Es geht hier also gar
nicht um Lehre überhaupt, sondern nur um die in der Musik, und dies noch einmal

auf das Klavierspiel eingeschränkt. Höchst professionell also, spezialisiert
und - wie sich im weiteren Verlauf des Textes zeigt - rein innermusikalisch:
Obwohl viel von der Freiheit des Spielers, vom Phantasieren, von eigenen
Erfindungen beim Abspielen von Kompositionsvorlagen die Rede ist (besonders

im zweiten Teil, S. 325 ff.), ist die Lehre in ihrem Kern ein strenges Regelwerk,

durch Tradition verbürgt, auf das diatonische musikalische Material und
die Lehre von den Harmonien gegründet, zugleich aber diese Tradition stark
erweiternd, besonders im Hinblick auf Modulationsvielfalt. An der (begriffslogischen)

Stelle, an der bei Holbein das erfahrungswissenschaftliche Instrumentarium,

bei Chardin die Aufmerksamkeit für äußeres Naturgeschehen steht,
plaziert der musikalische Lehr-Entwurf, in der Version C. Ph. E. Bachs, nur
Musikalisches, nichts von außerhalb der Musik. Das zeigt sich besonders deutlich

in der Verwendung des Wortes «Nachahmung»: Während es für die
bildende Kunst ein Dauerthema durch die ganze Neuzeit hindurch war, zu fragen,
ob denn Bildwerke die Natur oder sonst etwas außerhalb ihrer selbst tatsächlich
nachahmen oder gar nachahmen sollten, dadurch also die Frage, was durch ein
Bild gelehrt werden könne, von Beginn an höchst komplex auf die Lebenswirklichkeit

des Menschen bezogen wurde und wird, ist dies für Bach überhaupt
kein interessantes Thema: Wenn er «Nachahmung» sagt, dann meint er damit

Education et recherche 20/1998/2 187



nichts als die Nachahmung eines musikalischen Vorbildes, eines Musters, einer
Komposition. Ein höchst asketischer Begriff von «Lehre» also.

Das könnte nun so verstanden werden, als wäre diese Art der Lehre den

Erfahrungen, Stimmungen, Lernperspektiven, Befindlichkeiten des Subjekts
oder Individuums gegenüber völlig gleichgültig, etwa so, wie eine Lehre der
Mathematik nichts als die mathematischen Operationen vermittelt, ohne geringste

Rücksicht auf den Zustand des Subjekts. Die Stimmung etwa, in der der
Lernende sich befinden mag, tangiert nicht im geringsten die Gestalt der Lehre,
höchstens die pragmatischen («methodischen») Wege der Vermittlung, ein
bloßes Motivations-Problem. So aber ist es bei der musikalischen Lehre (nach
C. Ph. E. Bach) nun doch nicht.

Jede Musik, wenn sie ordentlich komponiert ist, hat «Inhalte», und diese sind
zunächst, rein innermusikalisch, die «Themen». Jedes Thema, überhaupt jede
musikalische Hervorbringung, enthält oder inszeniert aber einen Bezug auf das,
was das Individuum auch sonst ist. Bach verwendet dafür verschiedene
Ausdrücke. Mal sind es «Affekte», mal «Leidenschaften», «Stimmungen» oder
«Empfindungen». Auch sollen die «Manieren», d. h. die damals üblichen
Verzierungen eines Melodieverlaufs, Triller und dergleichen, ihre «Anmuth» nicht
verlieren (S. 61), immer soll die Musik «schmackhaft» bleiben. Die theoretische

Vorstellung von Lehre, die darin kundgetan wird, ist also nicht gar so aske-
tisch-innermusikalisch, wie es zunächst scheinen könnte. Sie nimmt - wie die
Physiognomie der Figuren in Chardins Bildern - Bezug auf die Bildebewegungen,

die die strenge Lehre und Aufmerksamkeit im Subjekt erzeugt. Vielleicht ist
der Ausdruck «Gemüts-Stimmung» hier passend, den Hegel später in seinen
Ästhetik-Vorlesungen verwendete.

Die «Lehre» hat demnach zwei Brennpunkte, wie in einer Ellipse; der eine ist
die lehrfähige Gestalt der Sache, der andere die Anteilnahme des Individuums.
Zur Lehre gehört beides. Das soll nun, nach dem hier eigentlich unpassenden
Referat eines Lehrbuches, an einer Komposition erläutert werden. C. Ph. E.
Bach nimmt an mehreren Stellen seines Werkes, aber in strikt sachlicher
Einstellung und Rhetorik, Bezug auf seinen «seeligen Vater», dessen Kompositionen

er, bescheiden, als Musterbeispiele erwähnt. Daß er sich hier auf einem
schmalen Grat befindet zwischen Tradition und Neuerung, und daß diese
Gratwanderung das moderne Problem von Lehre enthält, zeigt sich in dem folgenden
Zitat, das zwar nur für Musiker gemeint war, indessen aber doch eine
Verallgemeinerung verträgt:

«Da also die Manieren nebst der Art sie zu gebrauchen ein ansehnliches
zum feinen Geschmacke beytragen; so muß man weder zu veränderlich
seyn, und den Augenblick jede neue Manier, es mag sie vorbringen wer
nur will, ohne weitere Untersuchung annehmen, noch auch zu viel Vorur-
theil für sich und seinen Geschmack besitzen, aus Eigensinn gar nichts
fremdes annehmen zu wollen. Freylich gehöret allezeit eine scharffe
Prüfung vorher, ehe man sich etwas fremdes zueignet, und es ist möglich, daß
mit der Zeit durch eingeführte unnatürliche Neuerungen der gute
Geschmack eben so rar werden kan, als die Wissenschaft. Indessen muß

188 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



man doch, ob schon nicht der erste, dennoch auch nicht der letzte in der
Nachfolge gewisser neuer Manieren seyn, um nicht aus der Mode zu kommen.

Man kehre sich nicht daran, wenn sie anfangs nicht allezeit
schmecken wollen. Das neue, so einnehmend es zuweilen ist, so widerwärtig

pflegt es uns manchmahl zu seyn. Dieser letzte Umstand ist oft ein
Beweiß von der Güte einer Sache, welche sich in der Folge länger erhält,
als andre, die im Anfange allzusehr gefallen. Gemeiniglich werden diese
letzteren so strapaziert, daß sie bald zum Eckel werden» (a. a. O., Erster
Teil, S. 60 f.).

Diese Sätze sind zwar ganz aus der Perspektive des Musikers gesprochen. Sie
enthalten indessen ein Lehr-Theorem, das weit über diesen scheinbar engen
Kreis hinausweist, nicht nur über Grenzen der Fächer, sondern auch über die
zeitliche Distanz von mehr als 200 Jahren. Man sollte «nicht der letzte in der
Nachfolge gewisser neuer Manieren sein», auch «wenn sie anfangs nicht allezeit
schmecken wollen», aber gerade dies, auch wenn es zunächst «widerwärtig»
erscheinen mag, ist »oft ein Beweiß von der Güte einer Sache, welche sich in der
Folge länger erhält, als andere, die im Anfange allzusehr gefallen». Eine gute
Lehre sollte also auch den «Geschmack» des Neuen, Unvermuteten, präsentieren,

sollte Übergänge zeigen zwischen dem Bewährten und dem Riskanten.
Ich vermute, Carl Philipp Emanuel Bach hätte nichts einzuwenden gehabt,

ein Stück seines Vaters zu präsentieren, das, wie mir scheint, die hier
vorgeschlagene Lehrgestalt musterhaft vorführt. Es ist die «Chromatische Fantasie»
(BWV 903, komponiert 1730), an die sich eine strenge Fuge anschließt. Das
«Chromatische», also Farbige, macht von allen zur Verfügung stehenden
Halbtonschritten üppig Gebrauch, aktiviert also das Empfindungs-Repertoire unseres
Organismus und gibt andererseits, in den immer wieder eingespielten melodischen

und harmonischen Gerüsten, einen Halt in der Tradition; ein Lehrstück
also; und so war es auch gemeint (Abb. 7).

Das «Chromatische» entspricht - mit einer riskanten Analogie gesprochen —

der Physiognomie der Bilder Chardins, in den feinsten Farbabstufungen der
Haut, der Möbel, dem Hintergrund. Was geschieht, so möchte man fragen, mit
dem Individuum, wenn es sich mit tönenden Präsentationen auseinandersetzt,
die nicht mehr (1730!) dem traditional überlieferten Gestus der Lehrbarkeit
folgen, sondern fast einen Rausch von Selbstempfindungen erzeugen? Welche Art
von Lehre ist gemeint, wenn diesem chromatischen Strom gelegentlich, aber als
unüberhörbarer Gegenpart, kleine Melodieverläufe und deren Einfügung in die
gebräuchliche Harmonik beigegeben werden? Lehre und Lernende stehen vor
einer Art von Zerreißprobe: Läßt sich der überlieferungswürdige Gehalt der
Lehre einerseits und die Spontaneität des sich bildenden Individuums mit dem
Insgesamt seiner Antriebe und Stimmungen noch zusammenhalten? 80 Jahre
später wurde das Problem in der pädagogischen Literatur als das Verhältnis
zwischen Rezeptivität und Spontaneität diskutiert. Wußte das die musikalische
Theorie der Lehre nicht schon früher? Man kann jedenfalls dies sagen: Der
damals formulierte musikalische Begriff von «Lehre» gilt nicht nur für die
professionelle Engführung des Themas, nicht nur für Musiker, sondern führt ein

Education et recherche 20/1998/2 189





Problem vor, dem eine allgemeinere historisch-anthropologische Frage
innewohnt: Wie kann das in Bildung begriffene Individuum in die Form der Lehre
einbezogen werden, und zwar so, daß dabei das Überlieferungswürdige nicht
leichtfertig aufs Spiel gesetzt wird, zugleich aber der sich artikulierenden
Individualität ein größtmöglicher Raum zur Verfügung steht?

5. Radikale Lehr-Skepsis - Cage und Kabakov

Derartige Vorstellungen von «Lehre», sei es bei Gislebertus, Raffael, Holbein,
Chardin oder den Bachs, rechneten indessen immer noch mit einem mehr oder
weniger zuverlässigen traditionalen Bestand. Mit der «Chromatischen Fantasie»
deutet sich jedoch schon etwas anderes an, das erst zwei Jahrhunderte später deutlich

auf die Spitze getrieben wird und sich nun eindrucksvoll zeigt. Die «Lehre» als
ein sinnvoller Zusammenhang von Behauptungen, Hypothesen, Methoden, der
objektiv, als Sachverhalt dargestellt werden kann, verschwindet. Sie verschwindet
indessen nur als Gegenstand, denn nun wird sie inszeniert als Prozeß zwischen
Objekt und Betrachter, als etwas, das erst im Vorgang des Sehens oder Hörens
hervorgebracht wird. Um diese vielleicht nicht sogleich verständliche und akzeptable

Behauptung zu erläutern, sollen, aus der Fülle modemer Beispiele, nur zwei
zitiert werden. Die im 18. Jahrhundert begonnene Linie findet eine gegenwärtige
Zuspitzung in einer Komposition von John Cage (Abb. 8).

Die «Lehre», die in diesem Stück präsentiert wird - und ich denke, es ist eine
exponiert didaktisch gemeinte Komposition -, ist nicht im musikalischen Material

vorformuliert, etwa so, daß wir aufgefordert wären, uns die Proportionenlehre
des Pythagoras anzueignen und Kenntnisse über Oberton-Reihen zu

erwerben. Diese Lehre folgt der von Chardin und Bach eingeleiteten Lern-
Bewegung. Gegenwärtig wird Derartiges gem als «subjektiv» bezeichnet, so als
bestünde das exponierte Problem in nichts anderem als darin, die eigene
Innerlichkeit zur Sprache zu bringen. Die Belehrung über «Lehre», die wir der
Komposition von Cage entnehmen können, ist aber die, daß wir uns nun mit Hilfe des
Instruments selbst belehren; nicht eine Person, sondern das Cello ist der Lehrer.
Das hat Ähnlichkeit mit Befunden der Musikethnologie (Allgayer-Kaufmann
1996, S. 67 ff.). In Kulturen ohne musikalische Notationssysteme wird die
musikalische Praxis gelegentlich von den daran Beteiligten so interpretiert, daß
die Lehre weder von dem Notierten noch von identifizierbaren Urhebern noch
auch von der gemeinsamen musikalischen Praxis einer Band ausgehe, sondern
vom Bau des Instrumentes, der Flöte beispielsweise. Was der (musikalischen)
Erfahrung zugänglich ist, eröffnet das Instrument und sonst nichts. So verhält es
sich mit dem Cello in der Komposition John Cages. Die Lehre besteht in der
Frage, welche Lerngewißheiten sich einstellen könnten, wenn das Erfahrungsinteresse

des rezipierenden oder reproduzierenden Subjekts nicht auf Theorien,
Lehrmeinungen, Wissensbestände konzentriert ist, sondern auf das phänomenal
Gegebene; das einzelne Instrument ist ein Symbol dafür.

Education e! recherche 20/1998/2 191



ONE8 John Cage

O'OO" 0'30" 0'2O" 0'50"
II
3

I

L9 te—̂
0'40" «- 1'10"

£
100" 1'30"

1'20" +-* 1'50" 1 '40" 2'10"

II III -
9 2 <> —

1'55" +-* 2'40" 2'25" *-* 3'10"
I
3

te
r m ir

49 9 w

3'05" 4-* 3'20"

iv m7
* 2 1PUÉ

3'15" «- 3'30"
I

» t9il"

3'10" «-+• 4'10"

IV III

3'50" 4-4 4'50"
II
2

9
<{->

Abb. 8: One8 [Auszug] (John Cage)

192 Bildungsforschung und Bildungspraxis 20/1998/2



In thematisch andere Richtung, im Grundproblem aber gleichsinnig, weist ein
ironisches Objekt von Ilja Kabakov, eines russischen Künstlers, der vor allem
sogenannte «Environments» produziert hat. Viele von diesen sind inszenierte
Lehr-Gesten: Klassenzimmer, Notenpulte von Orchestern, Bibliotheken usw.
Eine radikale Pointe solcher Demonstrationen ist «Der Kubus» von 1993 (Abb. 9).

Ein Kubus, gleichbleibendes Weiß auf allen Seiten, zwei gegenüberliegende
Leitern, die Hoffnung machen, von oben den (Lehr-)Inhalt in Augenschein nehmen

zu können; oben aber zeigt sich: auch dort nur eine weiße Fläche; was dem
Betrachter bleibt, ist nur eine kaum zu entziffernde Schrift auf einem kleinen
Blatt Papier und - wenn er Glück hat - ein rascher Blick auf einen zweiten
Betrachter, der ähnlich ratlos ist wie er selbst. Nicht nur verschwindet ein
sinnvoller Inhalt der Lehre; auch die Kommunikation, zwischen Zweien, droht sinnlos

zu werden, denn was gäbe es noch zu lehren, zu lernen, wenn die Sachverhalte

zu opaken Rätseln werden, die Instrumente zum «Gestell» sich
abstraktifizieren, das Personal nur noch als Andeutung einer Kommunikationsgeste

auftritt?
Was in der Kunst derart auf die Spitze getrieben wird, findet in der Lehr-

Lern-Forschung oder in den Entwürfen didaktischer Modelle keinen rechten
Ort. Den Didaktikem würde allenfalls in den Sinn kommen, die ästhetischen
Objekte John Cages oder Ilya Kabakovs zum Inhalt von Unterricht zu machen.
Die radikale Ironie dieser Objekte besteht indessen gerade darin, schon einen
solchen Versuch, gegenwärtig, als historischen Witz zu kennzeichnen, als absurdes

Unternehmen. Aber ob nun mehr oder weniger absurd: der pädagogische
Alltag nötigt nach wie vor dazu, «Lehren» zu vermitteln. Es wäre - soweit sich
das absehen läßt - verhängnisvoll, wollte die Pädagogik sich die ironische
Perspektive in gleichsam neuer Dogmatik zu eigen machen und also daran arbeiten,
die «Lehre» zum Verschwinden zu bringen oder sie nur noch als Produkt von
«Selbsterfahrung» gelten zu lassen. Das würde sogar der Strenge widersprechen,

der die ästhetischen Gestaltungen unterworfen werden. Die kulturelle
Funktion solcher Produkte besteht deshalb darin, daß sie - und je näher sie der
Gegenwart liegen, um so deutlicher - den pädagogisch-didaktischen Vorstellungen

einen exzentrischen Blick empfehlen, in der Position des Beobachters dessen,

was Pädagogen täglich zu tun genötigt sind. Es sind Kommentare, deren
kritische und produktive Funktion der pädagogische Lehr-Diskurs sich nicht
entgehen lassen sollte. Innerpädagogisch jedenfalls, in strikter Beschränkung
auf das, was in unseren Texten steht, ist solche exzentrische Selbstbeobachtung
kaum auf dem Niveau von Prägnanz zu haben, das die Künste uns vorführen,
und sei es in absurd-ironischen Figurationen.

Die Kunst stellt Fragen, aber keine historischen Prognosen. Ob in dem Kubus
oder - weniger radikal - in den Instrumenten unseres Kulturgebrauchs, immerhin
irgendwann von Menschen gemacht, nicht doch Lehrenswertes verborgen ist,
ist dadurch nicht beantwortet. Mynheer Peeperkorn, im «Zauberberg» Thomas
Manns eine Art Gefühlsathlet, der nur in Anakoluthen sprechen kann, dies alles
sehr dicht (1924) an Problemstellungen der Lehre orientiert, oben in Davos,
Peeperkorn also hätte vielleicht gesagt: «Absolut, perfekt! - Aber das ist nun
doch - erlauben Sie mir, Schwätzerchen - Weltuntergang. Lächerlich. Erledigt!»

Education et recherche 20/1998/2 193





Literatur

Abälard, P.: Gespräch eines Philosophen, eines Juden und eines Christen, hrsg. und übertragen

von H.-W. Krautz. Darmstadt 1995

Allgayer-Kaufmann, R.: Der Kampf des Hundes mit dem Jaguar. Ein Beitrag zur
Musikästhetik. Eisenach 1996

Bach, C. Ph. E.: Versuch über die wahre Art das Ciavier zu spielen. Faksimile-Reprint der
Ausgabe von 1753 und 1762. Hrsg. von W. Horn. Kassel 1994

Le Goff, J.: Die Intellektuellen im Mittelalter. Stuttgart 1986

Herrlitz, H.-G./Rittelmeyer, Chr. (Hrsg.): Exakte Phantasie. Pädagogische Erkundungen bil¬
dender Wirkungen in Kunst und Kultur. Weinheim/München 1993

Kabakov, 1.: Installations 1983-1995. Editions du Centre Georges Pompidou. Paris 1995

Mollenhauer, K./Wulf, Chr. (Hrsg.): Aisthesis/Ästhetik. Zwischen Wahrnehmung und
Bewußtsein. Weinheim 1996

Oberhuber, K.: Polarität und Synthese in Raphaels «Schule von Athen». Stuttgart 1983

Parmentier, M.: Sehen sehen. Ein bildungstheoretischer Versuch über Chardins «L'enfant au
toton». In: Herrlitz/Rittelmeyer (Hrsg.), a. a. O., S. 105-121

Schulze, Th.: Ikonologische Betrachtungen zur pädagogischen Paargruppe. In: Herrlitz/
Rittelmeyer (Hrsg.), a. a. O., S. 147-171

Wünsche, K.: Bildung, Anthropologie, Karikatur. In: Mollenhauer/Wulf (Hrsg.), a. a. O., S. 15-41

Abbildungsverzeichnis

Abb. 1 und 2

In: Grivot, Denis: Die Bildhauerarbeit des XII. Jahrhunderts am Münster vonAutun. Colmar-
Ingersheim: Editions S.A.E.P, [1976]: S. [25] und S. [50/51]

Abb. 3

In: Oberhuber, Konrad: Polarität und Synthese in Raphaels «Schule von Athen». Stuttgart:
Urachhaus, 1983: S. 40/41

Abb. 4
In: Die Deutsche Malerei: Von Dürer bis Holbein. Genf: Editions d'Art A. Skira, 1966: S. 167

Abb. 5 und 6
In: Roland Michel, Marianne: Chardin. Paris: Editions Hazan, 1994: Umschlagbild («House
of Cards», 1735) und S. 203 («Child with a Spinning Top», c 1738)

Abb. 7
Chromatische Fantasie, 1720, BWV 903 (Johann Sebastian Bach)

Abb. 8

Cage, John: One" (kurzer Auszug)

Abb. 9

In: Kabakov, Ilya: Installations 1983-1995. Paris: Editions du Centre Georges Pompidou,
1995; S. 190/191: «Le Cube blanc»

Education et recherche 20/1998/2 195


	Aspekte der Lehre : Bildungshistorische Belehrungen durch Kunst

