Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift fir

Erziehungswissenschaft = Education et recherche : revue suisse des
sciences de I'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Bildungsforschung
Band: 17 (1995)

Heft: 1: Denk-mal Pestalozzi

Artikel: La praxis pestalozzienne entre poiesis et theoria
Autor: Soétard, Michel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-786123

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-786123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La praxis pestalozzienne
entre poiesis et theoria

Michel Soétard

Pestalozzi fut-il plus qu’un bricoleur de génie? La contribution de Michel Soé-
tard vise a montrer que, bien au contraire, toute SOn @uvre est portée par un SOuci
de construction de la praxis pédagogique qui ne cesse de conjurer le danger de
fabrication mécanique (poiesis), et, pour cela, la réféere fondamentalement a un
horizon théorique nécessairement pensée a part laction. Ainsi s’établit un rap-
port fructueux entre la Lettre de Stans, témoignage par excellence de la praxis
pestalozzienne, le Comment Gertrude instruit ses enfants de 1801, qui déploie la
structure en méme temps que lesprit de la Méthode, et les Recherches de 1797,
qui en dessinent ['indispensable horizon philosophique.

Dans le monde culturel francophone, Pestalozzi ne s’est toujours pas dégagé de
I'invocation pieuse pour entrer dans le champ de la discussion scientifique. Le
moyen par excellence qui favoriserait ce passage demeure ’accés aux textes, et il
faut bien dire que les traductions nous sont offertes avec parcimonie et en ordre
trés dispersé, contrastant avec la grande entreprise alémanique de I’Edition
Critique, qui s’appuie elle-méme, avec un initiateur tel que Spranger, sur une
forte tradition de réflexion théorique en éducation. Il demeure qu’avec les trois
textes parus en traduction ces dix derniéres années, les commentateurs auraient
de quoi exercer leur intelligence. La Lettre de Stans! offre un témoignage, sans
doute le meilleur, de la pratique pestalozzienne; avec Comment Gertrude ins-
truit ses enfants?, on dispose d’une réflexion de fond sur la constitution de la
Méthode; et la publication récente de la traduction commentée de Mes recher-
ches sur la marche de la nature dans I’évolution du genre humain3 pose les
indispensables bases philosophiques de I’édifice pédagogique . On conviendra
que les textes de Pestalozzi ne sont pas d’un accés facile: ils veulent rendre la

178 Beiheft 1/1995



richesse de I'expérience vécue tout en essayant d’y voir clair, ils prétendent tenir
allumée au milieu de la tempéte des sentiments la lumiére du concept et de la
théorie. Il faut, en vérité, prendre son parti d’un torrent qui dévale d’une
montagne d’expériences et charrie tous les styles dans le lit d’un moi débordant
de tensions exacerbées, d’espérances partiellement abouties, de réves avortés>.
Mais I'effort de clarification opéré par Pestalozzi au fil de ces textes est suffi-
samment élaboré pour qu’il nous permette de définir son ceuvre pédagogique
comme une entreprise pensée et ordonnée.

Praxis

Ouvrons la Lettre de Stans, sans conteste le témoignage le plus intense, dans la
briéveté méme de ’expérience, de la praxis pestalozzienne: ¢’est une pédagogie
d’humanité qui va a la rencontre des plus pauvres, travaille sur le «coeur» en
attendant de s’adresser a la «téte» et de mettre en ceuvre la «main». Le praticien
fait cependant un effort louable pour définir la structure de «I’éducation morale
¢lémentaire», qui repose selon lui sur les trois points de vue suivants: « Viser a
obtenir une disposition morale du cceur en faisant appel a des sentiments qui
soient purs; procéder a des exercices moraux de dépassement de soi et d’effort
en tout ce qui est juste et bon; et enfin provoquer un jugement moral par la
réflexion et la comparaison des relations de droit et de moralité dans lesquelles
I’enfant se trouve engagé du fait de son existence et de son milieu» (pp. 39-40).
La méthode, s’articulant derechef entre les trois points de vue du ceur de la
main et de la téte, pourrait paraitre simple si, en regardant de plus prés sa mise
en ceuvre pratique dans I’expérience, on n’était pas amené a relever un certain
nombre de «contradictions» qui semblent brouiller complétement le paysage
théorique.

La pédagogie morale de Pestalozzi s’engage délibérément «par le bas»: reje-
tant tout enseignement moral et religieux (p. 33), écartant les mots au profit de
I’action (p. 24), récusant méme instruction et culture chez ses collaborateurs
éventuels (p. 22), il prétend faire naitre la morale de la vie méme des enfants, de
leurs besoins journaliers, du monde qui les environne et des relations qu’ils
entretiennent au sein de la petite communauté (pp. 22-23). Il se laisse guider
par «la vie»: « Tout devait découler non pas d’un plan préconcu, mais plutot de
ma relation avec les enfants. C’est 1a que je cherchais des principes plus élevés et
des forces éducatrices. Ce devait étre le produit de I’esprit supérieur de 1’éta-
blissement, de ’attention et de 'activité harmonieuse des enfants eux-mémes,
et résulter immédiatement de leur existence, de leurs besoins et de leur vie
communautaire» (p. 31). — Mais voici qu’on lit quelques pages plus loin:
«D’une facon générale, j’ai trouvé que de grandes i1dées trés larges sont essen-
tielles et indispensables pour le premier développement d’une réflexion juste et
d’un caractére ferme. Des grands principes de ce genre embrassant I’ensemble
de nos dispositions et de nos situations, s’ils sont déposés dans I’dme de
I’homme avec une bonne psychologie, c’est-a-dire, avec simplicité, avec amour
et une force tranquille, le conduiront nécessairement, conformément a sa
nature, a une disposition d’esprit bienveillante et accueillante a la vérité et au

Numéro spécial 1/1995 179



droit...» (p. 45). C’est dire qu’il ne faut pas seulement procéder «par le basy,
mais aussi «par le haut», a travers la mise en ceuvre de «principes» qui se
situent au-dessus de la condition des enfants. Méthode inductive ou méthode
déductive?

On a justement noté que la pédagogie de Stans était une pédagogie d’amour,
celle d’un «grand ceeur maternel»: «... j’étais convaincu que mon cceur chan-
gerait I’état de mes enfants aussi vite que le soleil de printemps change le sol
durci de ’hiver» (p. 21). Mais il ne faudrait pas perdre de vue que «I’ceil de la
mére» doit se doubler de la «force d’'un pére», et que cette force peut aller
jusqu’au chatiment et aux gifles lorsque la «sauvagerie» des individus doit étre
contenue et la «dureté du cceur», réduite (pp. 30-31). Plus largement, I’affir-
mation claire du principe de la bonté naturelle de ’homme (p. 24) voisine avec
une prise en compte de la malignité, de I'ingratitude et de méchanceté tant des
enfants que des parents: «Le bien et le mal se montraient chaque jour aussi
contagieux I'un que I'autre...» (p. 42). — Nouvelle contradiction: les enfants sont
en principe libres de quitter I’établissement (p. 28), mais Pestalozzi déploie de
telles manceuvres, il exerce un tel chantage affectif (pp. 40-1) et son jugement
sur ceux qui s’enfuient est a ce point sans appel (p. 30), que ’on peut s’inter-
roger sur la réelle liberté des enfants dans la relation qu’il entretient avec
eux.

Et que penser, en définitive, de cette &me généreuse qui ne cesse de ramener
sa premiére personne, et sa personne exclusive (p. 22), dans la relation de
I’expérience?

En vérité, les choses ne sont simples dans la Lettre de Stans que pour celui qui
la lit rapidement. La praxis s’établit en réalité sur des contradictions qui ne sont
pas surmontées théoriquement. On peut certes dire que tel est le lot du péda-
gogue: il lui faut sans cesse articuler ’attention aux besoins et I'appel aux
principes, ’amour et la crainte, la confiance et la méfiance en la nature de
I’enfant, et agir tantdt dans un sens tantdt dans un autre. — «Il faut les deux»,
aime a répéter 'instituteur chevronné au jeune professeur d’école qui veut voir
clair, et refuse de donner maintenant une caresse et plus tard une giffle sans
répondre de la cohérence de son action. — «Fi de tout cela», répondra I’insti-
tuteur chevronné «laissons faire I'instinct...» — Mais I'instinct, dans le rapport a
lautre, est naturellement de domination: on invoque I'intérét, mais on finit
toujours par catéchiser et par moraliser; on proclame que «l’enfant est au
centre», mais tout est organisé pour qu’il reste un moyen en vue de fins qui lui
sont étrangéres; on ’aime bien, mais les jugements qui pleuvent sur lui sont
autant de destructions... — «De la cohérence, Bon Dieu! entre dire et faire, ou
bien continuons a faire ce que nous avons toujours fait au petit bonheur, et
arrétons la «parlerie pédagogiquen...

Il y en a qui ne se résignent cependant pas a I'incohérence: «La pédagogie
requiert tout a la fois 'expérience de notre impuissance et 1’obstination dans
nos engagements. Elle récuse tout mécanisme et sait que, quoi qu’elle fasse, elle
bute sur la liberté de I’autre. Elle refuse aussi tout fatalisme et agit comme si les
choses pouvaient étre transformées, comme si ’on pouvait, enfin, échapper au
bégaiement constitutif qui nous reprend sans cesse»...%

Alors, encore et toujours, pensons, et ouvrons les Recherches.

180 Beiheft 1/1995



Theoria

La Lettre de Stans, écrite en 1799, est le premier texte pédagogique produit par
la réflexion des Recherches, elles-mémes publiées en 1797. Il marque en méme
temps une rupture et une continuité par rapport au texte philosophique. La
rupture est manifeste par rapport a une démarche qui risquait de se complaire
dans la contemplation des idées, mais aussi par rapport a un horizon politique,
auquel les Recherches ont dit un adieu de principe, mais que Pestalozzi va
solliciter une nouvelle fois a la faveur du bouleversement suisse de 1798: I’at-
titude compréhensive et le franc-parler du «pédagogue du peuple» ne seront
guere du golt des hommes du nouveau pouvoir (et du pouvoir encore et tou-
jours)’. Stans est ainsi un «retour a la base», vers ’homme dans la nudité de sa
misere, contre ceux qui prétendent le satisfaire a travers un systéme du bien
commun: les proclamations de scepticisme politique qui ouvrent et ferment la
Lettre de Stans en disent assez sur ce que Pestalozzi pense désormais de cette
grande illusion 8,

Mais la Lettre de Stans s’inscrit également dans le prolongement des Recher-
ches, pour autant qu’elle vit des contradictions dont I’analyse constitue le fon-
dement du texte de 1797 (Widerspriiche: c’est le premier mot de I'ouvrage). Ces
contradictions sont effectivement a I’ceuvre dans I’expérience de Stans, qu’il
s’agisse du rapport au savoir, a la fois reconnu et fortement malmené; du
rapport a la propriété, qui se joue, entre le pére de Stans et les parents naturels,
autour de la possession de la force de travail que représentent les enfants; du
rapport a ce pouvoir dont Pestalozzi se départit généreusement par moments,
mais dont il ne se prive pas d’abuser effectivement a d’autres moments; de cette
bonté paternelle qui se mue brutalement en ceuvre de crainte?...

Mais les Recherches ont eu la prétention de dénouer théoriquement ces
contradictions. Elles sont I'ccuvre d’un homme, «finissant et épuisé», mais qui
se réjouit de pouvoir poser une nouvelle fois la grande question de '’homme
parce qu’il en a enfin surmonté la déchirure existentielle !°. Et la réponse, 1l I'a
enfin trouvée, a son corps défendant, aprés un long cheminement qui I'a
conduit de I'expérience catastrophique du Neuhof, en passant par la grande
construction utopique de Léonard et Gertrude, puis par la désillusion politique
consignée dans Ja oder Nein, jusqu’a la réflexion proprement philosophique des
Recherches. La révision fondamentale porte sur le rapport entre les idées de
nature et de société: alors que Pestalozzi avait engagé son action sur une har-
monie naturelle entre le désir de liberté et son accomplissement social par
I’éducation, ’échec du Neuhof, puis I’expérience de la Révolution francaise
sont venus lui administrer la preuve qu’il n’en est rien, que le fonctionnement
de la société obéit strictement a la mécanique de l'intérét, que le pouvoir
démocratique n’a, en tant que pouvoir, rien a envier a celui du monarque, et
qu’il convient de dégager une fois pour toutes le christianisme de toute com-
promission avec le politique!!. L’issue philosophique, Pestalozzi la trouve
finalement dans la prise en compte d’un état moral par-dela I'état naturel et
I’état social.

Avant de disserter sur le nouvel humanisme, moral cette fois, il importe de
regarder de trés prés le texte des Recherches. Pestalozzi n’est pas homme a

Numeéro spécial 1/1995 181



affiner son vocabulaire philosophique, et lorsqu’il parle d’«état moral», il faut
bien convenir, en lisant la présentation et I’analyse qu’il en fait, qu’il ne s’agit ni
d’un «état» ni de «moralité». Pestalozzi récuse en effet toute réalité métaphy-
sique d’un tel état, comme si ’homme pouvait seulement le penser dans sa
pureté: «LLa moralité pure contredit la vérité de ma nature, dans laquelle les
forces animales, les forces sociales et les forces morales n’apparaissent pas
séparées, mais au contraire le plus intimement entrelacées... La prétention 4 la
moralité totalement pure me conduirait a me croire plus prés de I'innocence
perdue de ma nature que je puis I’étre en réalité dans la corruption de I’état
social; elle continuerait, au milieu de souffrances et des obstacles de ma cor-
ruption animale, & me bercer dans le réve de I'ignorance du mal et a me porter
vers une insouciance compléte de I’existence» !2. C’est dire qu’il n’y a pas, pour
Pestalozzi, de moralité en soi, de monde de «valeurs» que ’on pourrait «re-
trouver» au bout de la démarche philosophique. La matiére de la moralité reste
constituée par les concepts sociaux qui modelent le comportement des indivi-
dus, au méme titre que 'apprenti ne peut se passer de I’action contraignante du
maitre s’il veut devenir un jour son propre maitre '3, La moralité comme telle
s’exprime, en derniere analyse, dans un jugement qui va orienter ma volonté
dans le sens de ce qui doit étre: «Ma moralité n’est a proprement parler rien
d’autre que la facon dont je relie la volonté pure de m’ennoblir, ou, dans le
langage commun, de faire ce qui est juste, a la mesure déterminée de ma
connaissance et a I’état déterminé de ma condition sociale...» !4, La moralité est
d’abord et essentiellement un combat de ’homme, qui la conquiert tant sur sa
nature, par la mutilation de son désir sensible, que sur son étre social, a travers
I'insatisfaction qu’il éprouve a I’endroit de toute mise en ordre imposée par la
société: «De la moralité de notre nature nous connaissons a proprement parler
peu de choses en dehors de notre travail sur notre étre enseveli.» !5 La moralité
nait du choc d’une double négativité: négativité de la nature par la société,
négativité de la société par la nature !°,

L’éducation morale sera donc essentiellement cette lutte, qui n’abolit ni ma
nature sensible, instinctive, anarchique, ni sa mise en ordre sociale sous I’égide
de la contrainte légale. Il n’y a donc pas d’état moral & proprement parler,
personne ne pouvant dire «je suis moral» 7.

C’est ce que doit avoir en téte I'éducateur moral lorsqu’il engage son action. I1
lui faut gérer la contradiction fondamentale de la nature humaine dans le but de
lui faire produire la moralité. La Lettre de Stans, dés I'instant ou elle est lue
dans la dynamique des Recherches, est un remarquable témoignage de cette
«conquéte» de la moralité. De praxis aveugle, sombrant dans les contradic-
tions, elle devient une praxis éclairée, qui se met en position de surmonter ces
mémes contradictions.

Praxis et theoria
Le probléme est bien que la réalité sur laquelle travaille le pédagogue porte en

elle-méme toutes les contradictions de la nature humaine, et qu’il ne peut
absolument pas les surmonter s’il attend de la seule praxis la solution du

182 Beiheft 1/1995



probléme. Les pages de la Lettre de Stans en multiplient les témoignages: la
bienveillance serait fatale si elle ne s’accompagnait pas d’'une méfiance perma-
nente tant a I’égard des enfants que de leurs parents; la solidarité sociale res-
terait un bon sentiment si chacun n’en prenait pas la mesure dans la mutilation
de son bien-étre personnel; la moralité resterait une affaire sensible, liée a
I'intérét, si ’homme n’avait pas en vue les grands principes universels qui la
dominent...

Pestalozzi gére ces contradictions en connaissance de cause et de fin. Et il ne
peut les gérer que parce qu’il a en téte un horizon théorique de compréhension
de I'ldée d’éducation par rapport auquel il situe constamment son action pra-
tique. Sachant que cet horizon théorique est absolument hors de la pratique,
qu’il est, au sens étymologique du terme, méta-physique, cette métaphysique
n’existant cependant pas a la facon d’un «autre monde», en ’occurrence d’un
«monde moral», qui déterminerait la pratique, mais faisant tout au plus signe
vers un monde ou se trouverait résolues les contradictions qui I’écartelent. Le
pédagogue ne peut pas se dégager de la «fange de ce monde», il est condamné a
pétrir la contradiction humaine, mais il lui appartient de penser le sens de son
action, et de le faire nécessairement hors de son action, par un effort de réflexion
strictement théorique.

Ainsi se creuse, des le passage de la réflexion des Recherches a ’expérience de
Stans, 'invincible fossé qui sépare praxis et theoria: une conviction qui portera
toute I’élaboration de la Méthode, qui restera centrale dans la grande contro-
verse d”Yverdon et que Pestalozzi finira par thématiser dans le Chant du Cygne,
lorsqu’il évoquera la différence de nature qui sépare les grandes lois présidant au
développement de la nature humaine et leur application dans la réalité des
situations. En une formule: la pratique pédagogique n’a des chances de réaliser
sa destination que pour autant que le sens de I’éducation est pensé a part de
cette pratique.

La Méthode: praxis ou poiesis?

Reprenant la distinction aristotélicienne, nous appelons praxis une forme
d’action qui porte déja en elle-méme son sens et sa valeur et qui accomplit son
but dés lors que «quelque chose de bon et de juste» se produit simplement,
indépendamment de savoir si celui qui agit réussit en fait ce qu’il voulait
atteindre par son action. — Nous appelons poiesis une forme d’action qui ne
vise que le résultat, une ceuvre — un objet fabriqué — et qui ne recoit sens et
valeur que de cette fin. L’action morale est I'exemple par excellence de la
praxis: le but s’inscrit dans I’action méme. La fabrication industrielle renver-
rait a la poiesis 8.

L’action éducative est fondamentalement une action morale: ’humanité
qu’elle est censée développer n’est pas un objectif qui donnerait sens a priori a
cette action, mais elle se construit dans le mouvement méme de cette action.
Prise cependant dans le mécanisme social, qui ne connait que les critéres
d’efficacité, de productivité et de résultats tangibles et mesurables, elle court
tous les risques de dégénérer en poiesis: en fabrication sociale. Il demeure — et
Pestalozzi en est pleinement conscient 4 travers les analyses des Recherches —

Numéro spécial 1/1995 183



que, tout autant que la mutilation sociale est un passage obligé vers la moralité,
I’acte éducatif doit nécessairement assumer une part de «fabrication», il est
comptable de résultats devant la société: que 'enfant sache effectivement lire,
écrire, compter. Tout I’art de I’éducation consiste en ce que ces résultats tech-
niques restent entiérement soumis a la fin de I’éducation, qui est «fabrication
d’humanité» (Comenius). C’est une tdche ardue qui rejoint la troisiéme for-
mulation de I'impératif catégorique de Kant: «Agis de telle sorte que tu traites
I’humanité aussi bien dans ta personne que dans la personne de tout autre
toujours en méme temps comme une fin et jamais seulement comme un
moyen 9».

La praxis éducative court tous les risques de dégénérer en poiesis: par
exemple, en fabrication de citoyen calibré par I’Etat. Et I’éducation morale
peut aisément se réduire a un conditionnement en vue de faire acquérir tel ou
tel comportement. Nous avons vu, & I’exemple de la Lettre de Stans, le prix a
payer si 'on veut éviter cette dégénérescence: que 1’action éducative ne cesse
pas de se référer, par-dela les inévitables contradictions de la pratique, a un
horizon théorique20. Ainsi pourra se maintenir une authentique praxis édu-
cative.

Pestalozzi va, dans I’élaboration et surtout dans la présentation de sa
Méthode, porter tout son effort pour empécher le glissement de la praxis vers
la poiesis. Non que I’on puisse empécher les «technocrates» de transformer en
meécanique ce qui se veut organique. Mais il y a déja une facon de présenter la
technique qui réduit les risques d’une chute dans le technicisme. Il en est ainsi
de la premiére présentation systématique de la Méthode dans I’ouvrage de
1801, qui a fait connaitre le nom de Pestalozzi a travers toute I’Europe: Com-
ment Gertrude instruit ses enfants?!.

Il n’est pas question de s’engager dans la présentation et le commentaire
d’un livre, derechef touffu, ou les thémes s’enchevétrent a souhait et ou 1’ex-
périence vécue se donne péniblement forme dans des concepts qui ne parvien-
nent pas a se stabiliser. Qu’il me suffise ici de mettre le doigt sur un probléme
fondamental relatif 4 la Méthode et 4 sa mise en ceuvre, dans le but d’argu-
menter en faveur de la nécessité d’une réflexion théorique, franchement décon-
nectée de la pratique, si I’on ne veut pas que la méme pratique dégénére en
mécanique.

Jévoquerai la question de ’Anschauung, de ’expérience des choses. A la
question «Qu’ai-je donc fait 4 proprement parler en faveur de I’enseignement
de ’homme en ce qu’il a d’essentiel?», Pestalozzi répond dans la neuviéme
lettre du Comment Gertrude: «J’ai établi le principe le plus élevé de I’ensei-
gnement dans la reconnaissance de I'intuition sensible (Anschauung) comme
le fondement absolu de toute connaissance...»?? Partir de I’expérience des
choses: nous savons que c’était un principe d’apprentissage dans la pratique de
Berthoud et d’Yverdon (au point que Pestalozzi bannissait systématiquement
I'image tant que les choses restaient accessibles 23). Les «pestalozziens» sont
ainsi partis de I’expérience des choses, et toute ’'Education Nouvelle leur a
emboité le pas...

La seule question est de savoir si 'acte d’éduquer est en lui-méme compré-
hensible sur cette base. Comme les Recherches nous ’ont expliqué avec force

184 Beiheft 1/1995



images, ’humanisation commence avec la prise sur les choses — 'acquisition -,
laquelle prend immeédiatement une forme sociale — la propriété —, et la
conquéte du monde qui s’ensuit n’est rien moins qu’un rapport innocent aux
choses, rien moins qu’un réalisme naif. L’apprentissage est bien plutét une
¢laboration humaine, qui inclut certes le mécanisme cognitif, mais dont les
enjeux dépassent de loin cette dimension psychologique pour atteindre le sens
que doit prendre ce mécanisme dans la globalité de I’acte éducatif. Cest le
schéma général du texte de 1797: le rapport a la nature est inéluctablement
rompu, et '’homme est contraint a une reconstruction du monde qu’il opére
assurément a I’aide des acquis sociaux des générations précédentes, mais qui
ne le dispense pas, dans un climat de guerre de tous contre tous qu’est devenue
la société, d’une réappropriation individuelle de ces acquis. Il y a donc néces-
sité de mettre en place une pédagogie de I’Anschauung, distincte de I’art de la
pédagogie de la perception, qui respectera I’extériorité des objets et portera
toute son attention sur la construction de la personne dans cette rencontre 24.
Pestalozzi récuse ainsi tout réalisme de la perception, mais aussi tout idéalis-
me, qui ferait du monde des objets le porteur de I'ldée, pour adopter une
position ou la personne de ’enfant se construit 4 la faveur de la rencontre de
I’objet et de sa propre aptitude a conceptualiser 25,

Cette réflexion fondamentale, développée a la lumiere des Recherches, nous
conduit a lire de facon plus compléte le Comment Gertrude et a dégager les
éléments d’une problématique de ’apprentissage qui s’y trouvent enfouis, sans
étre vraiment explicités. On s’apercoit que, si telle est en effet la position
premiére de 1’esprit en face des objets, il faut encore compter avec le pouvoir de
ce méme esprit de déduire de son propre fond les structures du réel: c’est toute
la force de la «raison pure» qu’il convient de former comme telle 26, Mais
comment relier les deux démarches, celle «par le bas» et celle «par le haut»,
dans une forme générale de ’apprentissage ? Ni matérialisme, ni idéalisme: on
reste dans ’aporie. Ou plus exactement: I’aporie entre connaitre et penser,
invincible sur le plan théorique, peut et doit étre résolue dans I’action péda-
gogique.

Mais cette action n’accomplit elle-méme sa détermination pédagogique que
si elle reste liée a la pensée théorique qui I’inspire, tout en lui restant extérieure.
Comme Pestalozzi I’écrit lui-méme: «La pensée et I’action doivent étre, I'une a
I’égard de I'autre, comme la source et le ruisseau: ’arrét de I'une doit entrainer
I’arrét de l'autre, et réciproquement 27».

Et I'on pourrait ainsi, a la lecture de 'ouvrage de 1801, multiplier les
exemples de positions aporétiques, montrer qu’elles s’enracinent dans la
réflexion des Recherches, et dégager a chaque fois un horizon de I’action
pédagogique qui permet de surmonter I’aporie, mais dans la mesure ot ['on ne
cesse pas de la penser dans [’horizon théorique. On s’éviterait du méme coup de
réduire la démarche de Pestalozzi a des positions simplistes 28,

C’est dire qu’a ne pas faire cet effort théorique, on prend tous les risques de
sombrer dans la mécanisation, dans la fabrication, dans la poiesis?°. Et que la
praxis pédagogique ne peut se maintenir comme telle que pour autant qu’elle
garde, a ’horizon de I’action, un univers de theoria.

Numeéro spécial 1/1995 185



Qu’est-ce que la pédagogie?

Les analyses précédentes peuvent nous conduire a définir d’une fagon assez
précise I'essence de la pédagogie pour Pestalozzi.

La pédagogie sera fondamentalement une praxis, c’est-a-dire une forme
d’action qui s’accomplit moins dans le résultat obtenu que dans la démarche
suivie. Elle s’apparente a ’action morale, pour autant que la Méthode est la
mise en ceuvre directe de la perspective ouverte par les Recherches, et qu’elle
porte tous les caractéres de «I’état moral» 30. Mais, a 'image de cet état, elle n’a
aucune réalité ontologique et trouve sa fin dans le travail que I'individu opére
sur lui-méme pour s’accomplir en liberté et responsabilité. La Lettre de Stans
demeure, de ce point de vue, le document de base de la Méthode.

Mais, de méme que la moralité ne peut se développer que sur fond de
contradiction invincible entre ’ordre de la nature et I’ordre de la société, la
pédagogie se construit tout a la fois sur le désir qui porte ’homme vers son
accomplissement au mépris de toute contrainte sociale, et sur la nécessaire
mise en ordre sociale de ce désir. En tant que phénoméne social, la pédagogie
va donc obéir aux impératifs de rationalisation, de productivité, de standar-
disation qui portent le développement de la société. Elle sera en cela une
poiesis: 'enfant, tel ’apprenti, devra apprendre 4 maitriser les mécanismes de
la lecture. Mais, traité en ’occurrence comme un moyen en vue d’une fin qui
reste étrangeére a sa nature originelle (I"’homme naturel n’a pas besoin d’ap-
prendre a lire), I’enfant devra étre traité «toujours en méme temps comme une
fin», c’est-a-dire que I'apprentissage de la lecture devra rester fondamentale-
ment un acte d’humanisation, un acte par lequel ’enfant constitue son huma-
nité, en dehors de tout résultat vérifiable et quantifiable: c’est ici que la praxis
reprend ses droits. Présentant sa méthode aux parents, Pestalozzi écrira: «Sa
marche organique n’est, dans ses débuts, que formante absolument (durchaus
nur bildend). Pour autant qu’elle donne des connaissances a ce stade, elle ne les
donne que comme des moyens de la formation de la force. Et elle ne s’éloigne
de ce stade que pour autant que la force qui peut étre donnée a ce stade, est
véritablement donnée. Elle ne progresse jusqu’aux connaissances scientifiques
que par le moyen de ces forces et en accord avec elles...» 3! On retrouve 1’af-
firmation de ce primat de la praxis sur la poiesis dans le procédé pédagogique
de la «reprise autonome» 32,

Mais, une fois encore, ce primat ne peut étre garanti que si I’action péda-
gogique ne cesse pas de se référer & I’horizon de la théorie éducative: que si le
praticien de la Méthode ne cesse d’avoir en téte la réflexion des Recherches.
Non pas a la facon d’un systéme philosophique qui répondrait a priori de
I’action: «LLa moralité pure contredit la vérité de ma nature...» Mais comme un
horizon d’intelligence qui fera de la pédagogie, ni un simple suivi de la nature,
de toute facon perdue, ni une simple soumission a la société, de toute facon
condamnée, mais un véritable artisanat d’humanité.

186 Beiheft 1/1995



1

B WL N

10
11
12
13
14

15
16

18

19
20

Notes

1985, Ed. du Centre de documentation et de recherche d”Yverdon.

1985, Castella, Albeuve (diffusé par le Centre d’Yverdon).

1994, Payot, Lausanne, coll. Etudes et documents.

Nous disposons encore des traductions publiées aux Editions La Baconniére a ’occa-
sion du 200¢ anniversaire de la naissance de Pestalozzi: Léonard et Gertrude, 2 vol.
(1947-8), Le chant du cygne suivi de Mes destinées (1947); le plan de traduction, qui
prévoyait sept volumes, n’est pas allée au-dela de ces deux ceuvres. — Il faudrait éga-
lement mentionner la traduction des Esquisses de la Révolution parue dans le n® 23 de
novembre 1991 de la série des cahiers Vous avez dit... pédagogie de I’'Université de
Neuchatel, ainsi que celle du Fragment du Journal de Pestalozzi sur I"éducation de son
fils Jakob (27 janvier-17 février 1774) paru dans les Etudes Jean-Jacques Rousseau n° 6
1992. — On dispose également d’extraits d’ceuvres traduits dans le Pestalozzi paru en
1995 aux PUF dans la collection Pédagogues et pédagogies, ainsi que dans le second
volume de Quinze Pédagogues, publ. sous la direction de J. Houssaye, A. Colin, coll.
Enseigner.

A propos de son ceuvre la plus philosophique, les Recherches, Pestalozzi notera encore:
«Elle est trop profondément liée 4 la fagon dont je vois les objets de ce monde, et au feu
de mon individualité... Le livre ne serait plus ce qu’il doit étre, si sa subjectivité était
complétement éteinte. Il doit étre la vérité de moi-méme et non la vérité de mon
époque...» (Mes recherches, trad. Soétard, p. 209).

Philippe MEIRIEU: L envers du tableau, ESF, p. 261.

Esquisses de la Révolution, Cahiers de I'Université de Neuchitel: on notera que les
paysans ont la dent dure contre le nouveau gouvernement (pp. 27s).

pp. 17 et 56. Comparer avec le commentaire des Recherches, pp. 222-3: La révolution
révolue.

Recherches, commentaire, pp. 212ss.

pp. 34-5.

Pestalozzi, PUF, pp. 73ss.

Recherches, pp. 139-140.

pp. 138-9.

p. 142. Quelques pages plus loin, ’homme «en tant qu’ccuvre de soi-méme» — 1’étre
moral - est défini par «son jugement intérieur de la vérité et de son propre étre»
(p. 160).

p. 141.

«Il n’en est pas autrement en vérité: le droit social, avec toute la dureté de sa nature,
foule complétement aux pieds la bienveillance affaiblie de mon sens animal corrompu,
et il construit son ceuvre sur le fondement de mes instincts anéantis, sans considération
pour les forces fondamentales affaiblies de ma nature; mais voici que celles-ci, qui
tronaient au plus profond de moi-méme avant méme que le droit social n’existat,
reprennent vigueur au fond de moi-méme a travers les conséquences de I"ordre civil, et
qu’elles m’élévent, au milieu de I'apparence de ma profonde corruption, jusqu’a la
force de restaurer moi-méme a partir de ma corruption» (128-9).

C’est ce qui marque toute la distance qui sépare Pestalozzi de I'idéalisme moral d’un
Fichte.

Excellente présentation de ce couple, appliqué a I’action éducative, dans Winfried
Bohm: Theorie und Praxis, Kénigshausen + Neumann, 1985.

C’est moi qui souligne, pour bien marquer la concomitance des deux approches.
Cest ici que je diverge avec Bohm sur le statut ontologique de la theoria: il me semble
que Kant, tout en s’inscrivant dans la mouvance aristotélicienne, a introduit une

Numeéro spécial 1/1995 187



26
27
28

29

30

rupture épistémologique décisive entre la pensée du sens et la connaissance du fait
(voir Eric Weil: Problemes kantiens, Vrin, 1970, ch. I: «Penser et connaitre. La foi et la
chose-en-soi»).

Ed. Castella, Albeuve, 1985, 237 p. (diff. Centre Pestalozzi d’Yverdon).

Ld. p. 171.

Voir mon article; «Pestalozzi und/oder Frobel — oder vom rechten Gebrauch der
Abbildung» in B. Fuchs, W. Harth-Peter: Alternativen frithkindlicher Erziehung,
Koénigshausen und Neumann, Wiirzburg, 1992.

Dixiéme Lettre, début, p. 177.

Ici se creuse le fossé qui sépare Pestalozzi de Herbart et de sa présentation de L’idée de
Pestalozzi d'un ABC de ’Anschauung, examinée et scientifiquement présentée (Pes-
talozzis Idee eines ABC der Anschauung untersucht und wissenschaftlich ausgefiihrt),
prélude a son grand ouvrage qui parait la méme année 1802: De la présentation
esthétique du monde comme affaire principale de I’éducation (Uber die asthetische
Darstellung der Welt als Hauptgeschéft der Erziehung). La moralité est pour le phi-
losophe-pédagogue de Konisberg une nécessité esthétique qui nait de la représenta-
tion accomplie de ’objet, sans se référer a sa réalité, tandis qu’elle demeure pour
Pestalozzi de ’ordre du devoir et se construit sur le rapport a un monde qui ne cesse de
lui demeurer extérieur.

Onziéme Lettre, début, p. 193.

Douziéme Lettre, p. 200.

Il en va ainsi de sa position a I’égard de la Wohnstube et de la mére qui en est le cceur.
Toute interprétation naturaliste, familiariste et maternaliste fait fi de la position
critique des Recherches, si on la compare a la «grande conception» des années 1780: a
I'image de la Nature, la trop grande bonté de la mére peut gater I’enfant, et la famille
n’échappe pas a la tourmente sociale qui la disloque dans un affrontement d’intéréts
(Recherches pp. 224-6). La Nature et la Famille et la Mére agissent désormais comme
autant d’idées, au sens kantien du terme, qui permettent de juger la réalité et de
diriger I'action, mais qui ne constituent en rien des «modéles matériels». La Qua-
torziéme Lettre du Comment Gertrude porte essentiellement I'indication d’un art de
la mére a savoir lacher la main de son enfant pour que celui-ci puisse se construire son
étre moral.

Pestalozzi s’en est lui-méme inquiété a travers le succés de la formule par laquelle on a
voulu résumer 'entreprise du Comment Gertrude: « Vous voulez mécaniser I’éduca-
tion» (p. 59 et la note 19).

Recherches, pp. 135ss.

31 Avis aux parents (Bericht an die Eltern), Pestalozzi Samtliche Werke, vol. 21,

32

p. 26.

Pestalozzi, PUF, pp. 113-115. — On notera cependant que 'apprentissage doit passer,
pour Pestalozzi, par une phase de mécanisme, qui permet ’appropriation de la con-
naissance. La grande question reste de soumettre cet apprentissage mécanique a la
visée d’une fin qui n’est pas d’ordre mécanique. Tenté, sans doute sous I'influence de
Niederer, de surmonter cette dichotomie par une vision organique unifiée de 1’acte
d’apprentissage, Pestalozzi s’en distanciera cependant, pressentant que ’on versait
ainsi dans un nécessitarisme qui faisait la tombe du développement de la force libre
de I'apprenant et que celle-ci était en définitive mieux garantie par une mécanisation
maitrisée.

188 Beiheft 1/1995



Bibliographie

Pestalozzi, Samtliche Werke et Sdmitliche Briefe, Zurich; Orell Fussli, Lettre de Stans
(1799), Ed. du Centre Pestalozzi d’Yverdon, 1985; Comment Gertrude instruit ses
enfants (1801), Albeuve, Castella, 1985; Mes recherches sur la marche de la nature dans
l’évolution du genre humain (1797), Lausanne, Payot, 1994.

Guillaume, J., Pestalozzi. Etude biographique, Paris, Hachette, 1890; art. «Pestalozzi» du
Nouveau dictionnaire de pédagogie et d’instruction primaire publié par F. Buisson,
Paris, Hachette, 1911.

Soétard, M., Pestalozzi ou la naissance de ["éducateur, Berne, P. Lang, 1981; «Politik,
Glaube, Erziehung im Werke Pestalozzis», Pddagogische Rundschau, 34, 1980; «Pesta-
lozzi et I'expérimentation en pédagogie», Education et recherche, 4, 1982 ; «Pestalozzi
ou la volonté d’utopie», Cahiers du Centre Pestalozzi d’Yverdon, 1992 Pestalozzi, Paris,
PUF, 1994,

Stadler, P., Pestalozzi. Geschichtliche Biographie, Zurich, 2 vol., 1988 et 1993.

Colloque international francophone

A l'occasion du 250¢ anniversaire de la naissance de Pestalozzi, un Colloque international
francophone se tiendra & Angers (France), a I'Université catholique de ’Ouest, les 9, 10 et
11 juillet 1996. 11 prendra comme théme: Le pédagogue et la modernité. Ce théme sera
traité a travers plusieurs sous-thémes, ou interviendront a chaque fois un connaisseur de
I'ceuvre de Pestalozzi et un spécialiste de la pédagogie contemporaine. Les sous-thémes
retenus sont les suivants:

1. Le pédagogue aux prises avec la politique
Pédagogie et politique chez Pestalozzi
Un pédagogue politique peut-il exister? I’exemple de Freinet

2. Pédagogue en mal de philosophie
Pestalozzi et la nécessité de philosopher
Comment échapper a Piaget?

3. Quel discours de la méthode?
La «Méthode Pestalozzi» entre moyen et fin
Boire et déboires de la Méthode en pédagogie

4. Pédagogie et Christianisme
Pédagogie et Christianisme chez Pestalozzi
De quelques repéres théologiques en pédagogie

Pestalozzianische Praxis zwischen poiesis und theoria

Zusammenfassung

War Pestalozzi mehr als ein genialer Bastler? Der Beitrag von Michel Soétard
zielt darauf ab, zu zeigen, dass, ganz im Gegenteil, sein ganzes Werk von einer
Sorge um eine piddagogische Praxis getragen wird, die stets die Gefahr einer
mechanischen Fabrikation (poiesis) beschwort, indem sie grundlich auf einen

Numéro spécial 1/1995 189



notwendig ausserhalb der Handlung gedachten theoretischen Horizont bezogen
wird. So bildet sich ein fruchtbares Verhaltnis zwischen dem Stanser Brief, als
vorzuglichem Zeugnis der Pestalozzischen Praxis, dem Werk Wie Gertrud ihre
Kinder lehrt von 1801, wo Struktur und Geist der Methode entwickelt werden,
und den Nachforschungen von 1797, die ihren unumganglichen philosophi-
schen Horizont darstellt.

La praxis pestalozziana tra poiesis e theoria

Riassunto

Pestalozzi fu qualcosa di piu di un geniale dilettante? Il contributo di Michel
Soétard tende a mostrare che, al contrario, tutta la sua opera & contraddistinta
dalla preoccupazione per una prassi pedagogica in grado di scongiurare una
fabbricazione meccanica (poiesis) grazie al fondamentale riferimento ad un
orizzonte teorico concepito necessariamente al di fuori dell’azione. In questo
modo si stabilisce una relazione produttiva tra la Lettera di Stans, quale eccel-
lente esempio della prassi pestalozziana, ’opera Come Gertrude educa i suoi
figli (1801), dove si elaborano la struttura e lo spirito del metodo, e le Ricerche
del 1797 che ne delineano I'indispensabile orizzonte filosofico.

Pestalozzian praxis between poiesis and theoria

Summary

Is Pestalozzi to be considered as a handyman of genius? Michel Soétard’s
contribution sets out to show, that, on the contrary, his whole work is subtended
by a concern for a pedagogical praxis, constantly averting the danger of a
mechanical making (poiesis) by submitting inherently this praxis to a theore-
tical horizon outside of it. In this way a fruitful connection can be established
between the Letter of Stans as the best expression of Pestalozzian Praxis, How
Gertrud teaches her children (1801), developing structure and mind of the
Method, and the Researches, which draws its essential philosophical hori-
Zon.

190 Beiheft 1/1995



	La praxis pestalozzienne entre poiesis et theoria

