
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 17 (1995)

Heft: 1: Denk-mal Pestalozzi

Artikel: La praxis pestalozzienne entre poiesis et theoria

Autor: Soëtard, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786123

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La praxis pestalozzienne
entre poiesis et theoria

Michel Soëtard

Pestalozzi fut-il plus qu'un bricoleur de génie? La contribution de Michel Soëtard

vise à montrer que, bien au contraire, toute son œuvre est portée par un souci
de construction de la praxis pédagogique qui ne cesse de conjurer le danger de
fabrication mécanique fpoiesisj, et, pour cela, la réfère fondamentalement à un
horizon théorique nécessairement pensée à part l'action. Ainsi s'établit un
rapport fructueux entre la Lettre de Stans, témoignage par excellence de la praxis
pestalozzienne, le Comment Gertrude instruit ses enfants de 1801, qui déploie la
structure en même temps que l'esprit de la Méthode, et les Recherches de 1797,
qui en dessinent l'indispensable horizon philosophique.

Dans le monde culturel francophone, Pestalozzi ne s'est toujours pas dégagé de
l'invocation pieuse pour entrer dans le champ de la discussion scientifique. Le

moyen par excellence qui favoriserait ce passage demeure l'accès aux textes, et il
faut bien dire que les traductions nous sont offertes avec parcimonie et en ordre
très dispersé, contrastant avec la grande entreprise alémanique de l'Edition
Critique, qui s'appuie elle-même, avec un initiateur tel que Spranger, sur une
forte tradition de réflexion théorique en éducation. Il demeure qu'avec les trois
textes parus en traduction ces dix dernières années, les commentateurs auraient
de quoi exercer leur intelligence. La Lettre de Stans1 offre un témoignage, sans
doute le meilleur, de la pratique pestalozzienne; avec Comment Gertrude
instruit ses enfants2, on dispose d'une réflexion de fond sur la constitution de la
Méthode; et la publication récente de la traduction commentée de Mes recherches

sur la marche de la nature dans l'évolution du genre humain3 pose les
indispensables bases philosophiques de l'édifice pédagogique4. On conviendra
que les textes de Pestalozzi ne sont pas d'un accès facile: ils veulent rendre la

178 Beiheft 1/1995



richesse de l'expérience vécue tout en essayant d'y voir clair, ils prétendent tenir
allumée au milieu de la tempête des sentiments la lumière du concept et de la
théorie. Il faut, en vérité, prendre son parti d'un torrent qui dévale d'une
montagne d'expériences et charrie tous les styles dans le lit d'un moi débordant
de tensions exacerbées, d'espérances partiellement abouties, de rêves avortés5.
Mais l'effort de clarification opéré par Pestalozzi au fil de ces textes est
suffisamment élaboré pour qu'il nous permette de définir son œuvre pédagogique
comme une entreprise pensée et ordonnée.

Praxis

Ouvrons la Lettre de Stans, sans conteste le témoignage le plus intense, dans la
brièveté même de l'expérience, de la praxis pestalozzienne: c'est une pédagogie
d'humanité qui va à la rencontre des plus pauvres, travaille sur le «cœur» en
attendant de s'adresser à la «tête» et de mettre en œuvre la «main». Le praticien
fait cependant un effort louable pour définir la structure de «l'éducation morale
élémentaire», qui repose selon lui sur les trois points de vue suivants: «Viser à
obtenir une disposition morale du cœur en faisant appel à des sentiments qui
soient purs; procéder à des exercices moraux de dépassement de soi et d'effort
en tout ce qui est juste et bon; et enfin provoquer un jugement moral par la
réflexion et la comparaison des relations de droit et de moralité dans lesquelles
l'enfant se trouve engagé du fait de son existence et de son milieu» (pp. 39-40).
La méthode, s'articulant derechef entre les trois points de vue du cœur de la
main et de la tête, pourrait paraître simple si, en regardant de plus près sa mise
en œuvre pratique dans l'expérience, on n'était pas amené à relever un certain
nombre de «contradictions» qui semblent brouiller complètement le paysage
théorique.

La pédagogie morale de Pestalozzi s'engage délibérément «par le bas»: rejetant

tout enseignement moral et religieux (p. 33), écartant les mots au profit de
l'action (p. 24), récusant même instruction et culture chez ses collaborateurs
éventuels (p. 22), il prétend faire naître la morale de la vie même des enfants, de
leurs besoins journaliers, du monde qui les environne et des relations qu'ils
entretiennent au sein de la petite communauté (pp. 22-23). Il se laisse guider
par «la vie»: «Tout devait découler non pas d'un plan préconçu, mais plutôt de

ma relation avec les enfants. C'est là que je cherchais des principes plus élevés et
des forces éducatrices. Ce devait être le produit de l'esprit supérieur de
l'établissement, de l'attention et de l'activité harmonieuse des enfants eux-mêmes,
et résulter immédiatement de leur existence, de leurs besoins et de leur vie
communautaire» (p. 31). - Mais voici qu'on lit quelques pages plus loin:
«D'une façon générale, j'ai trouvé que de grandes idées très larges sont essentielles

et indispensables pour le premier développement d'une réflexion juste et
d'un caractère ferme. Des grands principes de ce genre embrassant l'ensemble
de nos dispositions et de nos situations, s'ils sont déposés dans l'âme de
l'homme avec une bonne psychologie, c'est-à-dire, avec simplicité, avec amour
et une force tranquille, le conduiront nécessairement, conformément à sa

nature, à une disposition d'esprit bienveillante et accueillante à la vérité et au

Numéro spécial 1/1995 179



droit...» (p. 45). C'est dire qu'il ne faut pas seulement procéder «par le bas»,
mais aussi «par le haut», à travers la mise en œuvre de «principes» qui se

situent au-dessus de la condition des enfants. Méthode inductive ou méthode
déductive?

On ajustement noté que la pédagogie de Stans était une pédagogie d'amour,
celle d'un «grand cœur maternel»: «... j'étais convaincu que mon cœur
changerait l'état de mes enfants aussi vite que le soleil de printemps change le sol
durci de l'hiver» (p. 21). Mais il ne faudrait pas perdre de vue que «l'œil de la
mère» doit se doubler de la «force d'un père», et que cette force peut aller
jusqu'au châtiment et aux gifles lorsque la «sauvagerie» des individus doit être
contenue et la «dureté du cœur», réduite (pp. 30-31). Plus largement,
l'affirmation claire du principe de la bonté naturelle de l'homme (p. 24) voisine avec
une prise en compte de la malignité, de l'ingratitude et de méchanceté tant des
enfants que des parents: «Le bien et le mal se montraient chaque jour aussi

contagieux l'un que l'autre...» (p. 42). - Nouvelle contradiction: les enfants sont
en principe libres de quitter l'établissement (p. 28), mais Pestalozzi déploie de
telles manœuvres, il exerce un tel chantage affectif (pp. 40-1) et son jugement
sur ceux qui s'enfuient est à ce point sans appel (p. 30), que l'on peut s'interroger

sur la réelle liberté des enfants dans la relation qu'il entretient avec
eux.

Et que penser, en définitive, de cette âme généreuse qui ne cesse de ramener
sa première personne, et sa personne exclusive (p. 22), dans la relation de

l'expérience?
En vérité, les choses ne sont simples dans la Lettre de Stans que pour celui qui

la lit rapidement. La praxis s'établit en réalité sur des contradictions qui ne sont
pas surmontées théoriquement. On peut certes dire que tel est le lot du
pédagogue: il lui faut sans cesse articuler l'attention aux besoins et l'appel aux
principes, l'amour et la crainte, la confiance et la méfiance en la nature de
l'enfant, et agir tantôt dans un sens tantôt dans un autre. - «Il faut les deux»,
aime à répéter l'instituteur chevronné au jeune professeur d'école qui veut voir
clair, et refuse de donner maintenant une caresse et plus tard une giffle sans
répondre de la cohérence de son action. - «Fi de tout cela», répondra l'instituteur

chevronné «laissons faire l'instinct...» - Mais l'instinct, dans le rapport à

l'autre, est naturellement de domination: on invoque l'intérêt, mais on finit
toujours par catéchiser et par moraliser; on proclame que «l'enfant est au
centre», mais tout est organisé pour qu'il reste un moyen en vue de fins qui lui
sont étrangères; on l'aime bien, mais les jugements qui pleuvent sur lui sont
autant de destructions... - «De la cohérence, Bon Dieu! entre dire et faire, ou
bien continuons à faire ce que nous avons toujours fait au petit bonheur, et
arrêtons la «parlerie pédagogique»...

Il y en a qui ne se résignent cependant pas à l'incohérence: «La pédagogie
requiert tout à la fois l'expérience de notre impuissance et l'obstination dans
nos engagements. Elle récuse tout mécanisme et sait que, quoi qu'elle fasse, elle
bute sur la liberté de l'autre. Elle refuse aussi tout fatalisme et agit comme si les
choses pouvaient être transformées, comme si l'on pouvait, enfin, échapper au
bégaiement constitutif qui nous reprend sans cesse»...6

Alors, encore et toujours, pensons, et ouvrons les Recherches.

180 Beiheft 1/1995



Theoria

La Lettre de Staus, écrite en 1799, est le premier texte pédagogique produit par
la réflexion des Recherches, elles-mêmes publiées en 1797. Il marque en même
temps une rupture et une continuité par rapport au texte philosophique. La
rupture est manifeste par rapport à une démarche qui risquait de se complaire
dans la contemplation des idées, mais aussi par rapport à un horizon politique,
auquel les Recherches ont dit un adieu de principe, mais que Pestalozzi va
solliciter une nouvelle fois à la faveur du bouleversement suisse de 1798:
l'attitude compréhensive et le franc-parler du «pédagogue du peuple» ne seront
guère du goût des hommes du nouveau pouvoir (et du pouvoir encore et
toujours) 7. Stans est ainsi un «retour à la base», vers l'homme dans la nudité de sa
misère, contre ceux qui prétendent le satisfaire à travers un système du bien
commun: les proclamations de scepticisme politique qui ouvrent et ferment la
Lettre de Stans en disent assez sur ce que Pestalozzi pense désormais de cette
grande illusion8.

Mais la Lettre de Stans s'inscrit également dans le prolongement des Recherches,

pour autant qu'elle vit des contradictions dont l'analyse constitue le
fondement du texte de 1797 Widersprüche: c'est le premier mot de l'ouvrage). Ces
contradictions sont effectivement à l'œuvre dans l'expérience de Stans, qu'il
s'agisse du rapport au savoir, à la fois reconnu et fortement malmené; du
rapport à la propriété, qui se joue, entre le père de Stans et les parents naturels,
autour de la possession de la force de travail que représentent les enfants; du
rapport à ce pouvoir dont Pestalozzi se départit généreusement par moments,
mais dont il ne se prive pas d'abuser effectivement à d'autres moments; de cette
bonté paternelle qui se mue brutalement en œuvre de crainte9...

Mais les Recherches ont eu la prétention de dénouer théoriquement ces
contradictions. Elles sont l'œuvre d'un homme, «finissant et épuisé», mais qui
se réjouit de pouvoir poser une nouvelle fois la grande question de l'homme
parce qu'il en a enfin surmonté la déchirure existentielleI0. Et la réponse, il l'a
enfin trouvée, à son corps défendant, après un long cheminement qui l'a
conduit de l'expérience catastrophique du Neuhof, en passant par la grande
construction utopique de Léonard et Gertrude, puis par la désillusion politique
consignée dans Ja oder Nein, jusqu'à la réflexion proprement philosophique des
Recherches. La révision fondamentale porte sur le rapport entre les idées de
nature et de société: alors que Pestalozzi avait engagé son action sur une
harmonie naturelle entre le désir de liberté et son accomplissement social par
l'éducation, l'échec du Neuhof, puis l'expérience de la Révolution française
sont venus lui administrer la preuve qu'il n'en est rien, que le fonctionnement
de la société obéit strictement à la mécanique de l'intérêt, que le pouvoir
démocratique n'a, en tant que pouvoir, rien à envier à celui du monarque, et
qu'il convient de dégager une fois pour toutes le christianisme de toute
compromission avec le politique11. L'issue philosophique, Pestalozzi la trouve
finalement dans la prise en compte d'un état moral par-delà Yétat naturel et
Yétat social.

Avant de disserter sur le nouvel humanisme, moral cette fois, il importe de

regarder de très près le texte des Recherches. Pestalozzi n'est pas homme à

Numéro spécial 1/1995 181



affiner son vocabulaire philosophique, et lorsqu'il parle d'«état moral», il faut
bien convenir, en lisant la présentation et l'analyse qu'il en fait, qu'il ne s'agit ni
d'un «état» ni de «moralité». Pestalozzi récuse en effet toute réalité métaphysique

d'un tel état, comme si l'homme pouvait seulement le penser dans sa

pureté: «La moralité pure contredit la vérité de ma nature, dans laquelle les
forces animales, les forces sociales et les forces morales n'apparaissent pas
séparées, mais au contraire le plus intimement entrelacées... La prétention à la
moralité totalement pure me conduirait à me croire plus près de l'innocence
perdue de ma nature que je puis l'être en réalité dans la corruption de l'état
social; elle continuerait, au milieu de souffrances et des obstacles de ma
corruption animale, à me bercer dans le rêve de l'ignorance du mal et à me porter
vers une insouciance complète de l'existence»12. C'est dire qu'il n'y a pas, pour
Pestalozzi, de moralité en soi, de monde de «valeurs» que l'on pourrait
«retrouver» au bout de la démarche philosophique. La matière de la moralité reste
constituée par les concepts sociaux qui modèlent le comportement des individus,

au même titre que l'apprenti ne peut se passer de l'action contraignante du
maître s'il veut devenir un jour son propre maîtrel3. La moralité comme telle
s'exprime, en dernière analyse, dans un jugement qui va orienter ma volonté
dans le sens de ce qui doit être: «Ma moralité n'est à proprement parler rien
d'autre que la façon dont je relie la volonté pure de m'ennoblir, ou, dans le
langage commun, de faire ce qui est juste, à la mesure déterminée de ma
connaissance et à l'état déterminé de ma condition sociale...»14. La moralité est
d'abord et essentiellement un combat de l'homme, qui la conquiert tant sur sa
nature, par la mutilation de son désir sensible, que sur son être social, à travers
l'insatisfaction qu'il éprouve à l'endroit de toute mise en ordre imposée par la
société: «De la moralité de notre nature nous connaissons à proprement parler
peu de choses en dehors de notre travail sur notre être enseveli.»15 La moralité
naît du choc d'une double négativité: négativité de la nature par la société,
négativité de la société par la nature16.

L'éducation morale sera donc essentiellement cette lutte, qui n'abolit ni ma
nature sensible, instinctive, anarchique, ni sa mise en ordre sociale sous l'égide
de la contrainte légale. Il n'y a donc pas d'état moral à proprement parler,
personne ne pouvant dire «je suis moral»11.

C'est ce que doit avoir en tête l'éducateur moral lorsqu'il engage son action. Il
lui faut gérer la contradiction fondamentale de la nature humaine dans le but de
lui faire produire la moralité. La Lettre de Stans, dès l'instant où elle est lue
dans la dynamique des Recherches, est un remarquable témoignage de cette
«conquête» de la moralité. De praxis aveugle, sombrant dans les contradictions,

elle devient une praxis éclairée, qui se met en position de surmonter ces
mêmes contradictions.

Praxis et theoria

Le problème est bien que la réalité sur laquelle travaille le pédagogue porte en
elle-même toutes les contradictions de la nature humaine, et qu'il ne peut
absolument pas les surmonter s'il attend de la seule praxis la solution du

182 Beiheft 1/1995



problème. Les pages de la Lettre de Stans en multiplient les témoignages: la
bienveillance serait fatale si elle ne s'accompagnait pas d'une méfiance permanente

tant à l'égard des enfants que de leurs parents; la solidarité sociale
resterait un bon sentiment si chacun n'en prenait pas la mesure dans la mutilation
de son bien-être personnel; la moralité resterait une affaire sensible, liée à

l'intérêt, si l'homme n'avait pas en vue les grands principes universels qui la
dominent...

Pestalozzi gère ces contradictions en connaissance de cause et de fin. Et il ne
peut les gérer que parce qu'il a en tête un horizon théorique de compréhension
de l'Idée d'éducation par rapport auquel il situe constamment son action
pratique. Sachant que cet horizon théorique est absolument hors de la pratique,
qu'il est, au sens étymologique du terme, méta-physique, cette métaphysique
n'existant cependant pas à la façon d'un «autre monde», en l'occurrence d'un
«monde moral», qui déterminerait la pratique, mais faisant tout au plus signe
vers un monde où se trouverait résolues les contradictions qui l'écartèlent. Le
pédagogue ne peut pas se dégager de la «fange de ce monde», il est condamné à

pétrir la contradiction humaine, mais il lui appartient de penser le sens de son
action, et de lefaire nécessairement hors de son action, par un effort de réflexion
strictement théorique.

Ainsi se creuse, dès le passage de la réflexion des Recherches à l'expérience de
Stans, l'invincible fossé qui sépare praxis et theoria: une conviction qui portera
toute l'élaboration de la Méthode, qui restera centrale dans la grande controverse

d'Yverdon et que Pestalozzi finira par thématiser dans le Chant du Cygne,
lorsqu'il évoquera la différence de nature qui sépare les grandes lois présidant au
développement de la nature humaine et leur application dans la réalité des
situations. En une formule: la pratique pédagogique n'a des chances de réaliser
sa destination que pour autant que le sens de l'éducation est pensé à part de
cette pratique.

La Méthode: praxis ou poiesis?

Reprenant la distinction aristotélicienne, nous appelons praxis une forme
d'action qui porte déjà en elle-même son sens et sa valeur et qui accomplit son
but dès lors que «quelque chose de bon et de juste» se produit simplement,
indépendamment de savoir si celui qui agit réussit en fait ce qu'il voulait
atteindre par son action. - Nous appelons poiesis une forme d'action qui ne
vise que le résultat, une œuvre - un objet fabriqué - et qui ne reçoit sens et
valeur que de cette fin. L'action morale est l'exemple par excellence de la
praxis: le but s'inscrit dans l'action même. La fabrication industrielle renverrait

à la poiesis18.
L'action éducative est fondamentalement une action morale: l'humanité

qu'elle est censée développer n'est pas un objectif qui donnerait sens a priori à

cette action, mais elle se construit dans le mouvement même de cette action.
Prise cependant dans le mécanisme social, qui ne connaît que les critères
d'efficacité, de productivité et de résultats tangibles et mesurables, elle court
tous les risques de dégénérer en poiesis: en fabrication sociale. Il demeure - et
Pestalozzi en est pleinement conscient à travers les analyses des Recherches -

Numéro spécial 1/1995 183



que, tout autant que la mutilation sociale est un passage obligé vers la moralité,
l'acte éducatif doit nécessairement assumer une part de «fabrication», il est
comptable de résultats devant la société: que l'enfant sache effectivement lire,
écrire, compter. Tout l'art de l'éducation consiste en ce que ces résultats
techniques restent entièrement soumis à la fin de l'éducation, qui est «fabrication
d'humanité» (Comenius). C'est une tâche ardue qui rejoint la troisième
formulation de l'impératif catégorique de Kant: «Agis de telle sorte que tu traites
l'humanité aussi bien dans ta personne que dans la personne de tout autre
toujours en même temps comme une fin et jamais seulement comme un
moyen l9».

La praxis éducative court tous les risques de dégénérer en poiesis: par
exemple, en fabrication de citoyen calibré par l'Etat. Et l'éducation morale
peut aisément se réduire à un conditionnement en vue de faire acquérir tel ou
tel comportement. Nous avons vu, à l'exemple de la Lettre de Stans, le prix à

payer si l'on veut éviter cette dégénérescence: que l'action éducative ne cesse

pas de se référer, par-delà les inévitables contradictions de la pratique, à un
horizon théorique20. Ainsi pourra se maintenir une authentique praxis
éducative.

Pestalozzi va, dans l'élaboration et surtout dans la présentation de sa

Méthode, porter tout son effort pour empêcher le glissement de la praxis vers
la poiesis. Non que l'on puisse empêcher les «technocrates» de transformer en
mécanique ce qui se veut organique. Mais il y a déjà une façon de présenter la
technique qui réduit les risques d'une chute dans le technicisme. Il en est ainsi
de la première présentation systématique de la Méthode dans l'ouvrage de
1801, qui a fait connaître le nom de Pestalozzi à travers toute l'Europe: Comment

Gertrude instruit ses enfants21.
Il n'est pas question de s'engager dans la présentation et le commentaire

d'un livre, derechef touffu, où les thèmes s'enchevêtrent à souhait et où
l'expérience vécue se donne péniblement forme dans des concepts qui ne parviennent

pas à se stabiliser. Qu'il me suffise ici de mettre le doigt sur un problème
fondamental relatif à la Méthode et à sa mise en œuvre, dans le but
d'argumenter en faveur de la nécessité d'une réflexion théorique, franchement déconnectée

de la pratique, si l'on ne veut pas que la même pratique dégénère en
mécanique.

J'évoquerai la question de YAnschauung, de l'expérience des choses. A la
question «Qu'ai-je donc fait à proprement parler en faveur de l'enseignement
de l'homme en ce qu'il a d'essentiel?», Pestalozzi répond dans la neuvième
lettre du Comment Gertrude: «J'ai établi le principe le plus élevé de
l'enseignement dans la reconnaissance de l'intuition sensible (Anschauung) comme
le fondement absolu de toute connaissance...»22 Partir de l'expérience des
choses: nous savons que c'était un principe d'apprentissage dans la pratique de
Berthoud et d'Yverdon (au point que Pestalozzi bannissait systématiquement
l'image tant que les choses restaient accessibles23). Les «pestalozziens» sont
ainsi partis de l'expérience des choses, et toute l'Education Nouvelle leur a
emboîté le pas...

La seule question est de savoir si l'acte d'éduquer est en lui-même compréhensible

sur cette base. Comme les Recherches nous l'ont expliqué avec force

184 Beiheft 1/1995



images, l'humanisation commence avec la prise sur les choses - Yacquisition -,
laquelle prend immédiatement une forme sociale - la propriété -, et la
conquête du monde qui s'ensuit n'est rien moins qu'un rapport innocent aux
choses, rien moins qu'un réalisme naïf. L'apprentissage est bien plutôt une
élaboration humaine, qui inclut certes le mécanisme cognitif, mais dont les
enjeux dépassent de loin cette dimension psychologique pour atteindre le sens
que doit prendre ce mécanisme dans la globalité de l'acte éducatif. C'est le
schéma général du texte de 1797: le rapport à la nature est inéluctablement
rompu, et l'homme est contraint à une reconstruction du monde qu'il opère
assurément à l'aide des acquis sociaux des générations précédentes, mais qui
ne le dispense pas, dans un climat de guerre de tous contre tous qu'est devenue
la société, d'une réappropriation individuelle de ces acquis. Il y a donc nécessité

de mettre en place une pédagogie de YAnschauung, distincte de l'art de la
pédagogie de la perception, qui respectera l'extériorité des objets et portera
toute son attention sur la construction de la personne dans cette rencontre 24.

Pestalozzi récuse ainsi tout réalisme de la perception, mais aussi tout idéalisme,

qui ferait du monde des objets le porteur de l'Idée, pour adopter une
position où la personne de l'enfant se construit à la faveur de la rencontre de
l'objet et de sa propre aptitude à conceptualiser25.

Cette réflexion fondamentale, développée à la lumière des Recherches, nous
conduit à lire de façon plus complète le Comment Gertrude et à dégager les
éléments d'une problématique de l'apprentissage qui s'y trouvent enfouis, sans
être vraiment explicités. On s'aperçoit que, si telle est en effet la position
première de l'esprit en face des objets, il faut encore compter avec le pouvoir de
ce même esprit de déduire de son propre fond les structures du réel: c'est toute
la force de la «raison pure» qu'il convient de former comme telle26. Mais
comment relier les deux démarches, celle «par le bas» et celle «par le haut»,
dans une forme générale de l'apprentissage? Ni matérialisme, ni idéalisme: on
reste dans l'aporie. Ou plus exactement: l'aporie entre connaître et penser,
invincible sur le plan théorique, peut et doit être résolue dans l'action
pédagogique.

Mais cette action n'accomplit elle-même sa détermination pédagogique que
si elle reste liée à la pensée théorique qui l'inspire, tout en lui restant extérieure.
Comme Pestalozzi l'écrit lui-même: «La pensée et l'action doivent être, l'une à

l'égard de l'autre, comme la source et le ruisseau: l'arrêt de l'une doit entraîner
l'arrêt de l'autre, et réciproquement21».

Et l'on pourrait ainsi, à la lecture de l'ouvrage de 1801, multiplier les
exemples de positions aporétiques, montrer qu'elles s'enracinent dans la
réflexion des Recherches, et dégager à chaque fois un horizon de l'action
pédagogique qui permet de surmonter l'aporie, mais dans la mesure où l'on ne
cessepas de la penser dans l'horizon théorique. On s'éviterait du même coup de
réduire la démarche de Pestalozzi à des positions simplistes28.

C'est dire qu'à ne pas faire cet effort théorique, on prend tous les risques de
sombrer dans la mécanisation, dans la fabrication, dans la poiesis29. Et que la
praxis pédagogique ne peut se maintenir comme telle que pour autant qu'elle
garde, à l'horizon de l'action, un univers de theoria.

Numéro spécial 1/1995 185



Qu'est-ce que la pédagogie?

Les analyses précédentes peuvent nous conduire à définir d'une façon assez
précise l'essence de la pédagogie pour Pestalozzi.

La pédagogie sera fondamentalement une praxis, c'est-à-dire une forme
d'action qui s'accomplit moins dans le résultat obtenu que dans la démarche
suivie. Elle s'apparente à l'action morale, pour autant que la Méthode est la
mise en œuvre directe de la perspective ouverte par les Recherches, et qu'elle
porte tous les caractères de «l'état moral»30. Mais, à l'image de cet état, elle n'a
aucune réalité ontologique et trouve sa fin dans le travail que l'individu opère
sur lui-même pour s'accomplir en liberté et responsabilité. La Lettre de Stans
demeure, de ce point de vue, le document de base de la Méthode.

Mais, de même que la moralité ne peut se développer que sur fond de
contradiction invincible entre l'ordre de la nature et l'ordre de la société, la
pédagogie se construit tout à la fois sur le désir qui porte l'homme vers son
accomplissement au mépris de toute contrainte sociale, et sur la nécessaire
mise en ordre sociale de ce désir. En tant que phénomène social, la pédagogie
va donc obéir aux impératifs de rationalisation, de productivité, de
standardisation qui portent le développement de la société. Elle sera en cela une
poiesis: l'enfant, tel l'apprenti, devra apprendre à maîtriser les mécanismes de
la lecture. Mais, traité en l'occurrence comme un moyen en vue d'une fin qui
reste étrangère à sa nature originelle (l'homme naturel n'a pas besoin
d'apprendre à lire), l'enfant devra être traité «toujours en même temps comme une
fin», c'est-à-dire que l'apprentissage de la lecture devra rester fondamentalement

un acte d'humanisation, un acte par lequel l'enfant constitue son humanité,

en dehors de tout résultat vérifiable et quantifiable: c'est ici que la praxis
reprend ses droits. Présentant sa méthode aux parents, Pestalozzi écrira: «Sa
marche organique n'est, dans ses débuts, que formante absolument (durchaus
nur bildend). Pour autant qu'elle donne des connaissances à ce stade, elle ne les
donne que comme des moyens de la formation de la force. Et elle ne s'éloigne
de ce stade que pour autant que la force qui peut être donnée à ce stade, est
véritablement donnée. Elle ne progresse jusqu'aux connaissances scientifiques
que par le moyen de ces forces et en accord avec elles...»31 On retrouve
l'affirmation de ce primat de la praxis sur la poiesis dans le procédé pédagogique
de la «reprise autonome»32.

Mais, une fois encore, ce primat ne peut être garanti que si l'action
pédagogique ne cesse pas de se référer à l'horizon de la théorie éducative: que si le
praticien de la Méthode ne cesse d'avoir en tête la réflexion des Recherches.
Non pas à la façon d'un système philosophique qui répondrait a priori de
l'action: «La moralité pure contredit la vérité de ma nature...» Mais comme un
horizon d'intelligence qui fera de la pédagogie, ni un simple suivi de la nature,
de toute façon perdue, ni une simple soumission à la société, de toute façon
condamnée, mais un véritable artisanat d'humanité.

186 Beiheft 1/1995



Notes

1 1985, Ed. du Centre de documentation et de recherche d'Yverdon.
2 1985, Castella, Albeuve (diffusé par le Centre d'Yverdon).
3 1994, Payot, Lausanne, coll. Etudes et documents.
4 Nous disposons encore des traductions publiées aux Editions La Baconnière à l'occasion

du 200e anniversaire de la naissance de Pestalozzi: Léonard et Gertrude, 2 vol.
(1947-8), Le chant du cygne suivi de Mes destinées (1947); le plan de traduction, qui
prévoyait sept volumes, n'est pas allée au-delà de ces deux œuvres. - Il faudrait
également mentionner la traduction des Esquisses de la Révolution parue dans le n° 23 de
novembre 1991 de la série des cahiers Vous avez dit... pédagogie de l'Université de

Neuchâtel, ainsi que celle du Fragment du Journal de Pestalozzi sur l'éducation de son
fils Jakob (27 janvier-17février 1774) paru dans les Etudes Jean-Jacques Rousseau n° 6

1992. - On dispose également d'extraits d'oeuvres traduits dans le Pestalozzi paru en
1995 aux PUF dans la collection Pédagogues et pédagogies, ainsi que dans le second
volume de Quinze Pédagogues, publ. sous la direction de J. Houssaye, A. Colin, coll.
Enseigner.

5 A propos de son œuvre la plus philosophique, les Recherches, Pestalozzi notera encore:
«Elle est trop profondément liée à la façon dont je vois les objets de ce monde, et au feu
de mon individualité... Le livre ne serait plus ce qu'il doit être, si sa subjectivité était
complètement éteinte. Il doit être la vérité de moi-même et non la vérité de mon
époque...» (Mes recherches, trad. Soëtard, p. 209).

6 Philippe Meirieu : L'envers du tableau, ESF, p. 261.
7 Esquisses de la Révolution, Cahiers de l'Université de Neuchâtel: on notera que les

paysans ont la dent dure contre le nouveau gouvernement (pp. 27s).
8 pp. 17 et 56. Comparer avec le commentaire des Recherches, pp. 222-3: La révolution

révolue.
9 Recherches, commentaire, pp. 212ss.

10 pp. 34-5.
11 Pestalozzi, PUF, pp. 73ss.
12 Recherches, pp. 139-140.
13 pp. 138-9.
14 p. 142. Quelques pages plus loin, l'homme «en tant qu'œuvre de soi-même» - l'être

moral - est défini par «son jugement intérieur de la vérité et de son propre être»
(p. 160).

15 p. 141.
16 «Il n'en est pas autrement en vérité: le droit social, avec toute la dureté de sa nature,

foule complètement aux pieds la bienveillance affaiblie de mon sens animal corrompu,
et il construit son œuvre sur le fondement de mes instincts anéantis, sans considération
pour les forces fondamentales affaiblies de ma nature; mais voici que celles-ci, qui
trônaient au plus profond de moi-même avant même que le droit social n'existât,
reprennent vigueur au fond de moi-même à travers les conséquences de l'ordre civil, et
qu'elles m'élèvent, au milieu de l'apparence de ma profonde corruption, jusqu'à la
force de restaurer moi-même à partir de ma corruption» (128-9).

17 C'est ce qui marque toute la distance qui sépare Pestalozzi de l'idéalisme moral d'un
Fichte.

18 Excellente présentation de ce couple, appliqué à l'action éducative, dans Winfried
Böhm: Theorie und Praxis, Königshausen + Neumann, 1985.

19 C'est moi qui souligne, pour bien marquer la concomitance des deux approches.
20 C'est ici que je diverge avec Böhm sur le statut ontologique de la theoria: il me semble

que Kant, tout en s'inscrivant dans la mouvance aristotélicienne, a introduit une

Numéro spécial 1/1995 187



rupture épistémologique décisive entre la pensée du sens et la connaissance du fait
(voir Eric Weil: Problèmes kantiens, Vrin, 1970, ch. I: «Penser et connaître. La foi et la
chose-en-soi»).

21 Ed. Castella, Albeuve, 1985, 237 p. (diff. Centre Pestalozzi d'Yverdon).
22 Ld. p. 171.
23 Voir mon article; «Pestalozzi und/oder Fröbel - oder vom rechten Gebrauch der

Abbildung» in B. Fuchs, W. Harth-Peter: Alternativen frühkindlicher Erziehung,
Königshausen und Neumann, Würzburg, 1992.

24 Dixième Lettre, début, p. 177.
25 Ici se creuse le fossé qui sépare Pestalozzi de Herbart et de sa présentation dz L'idée de

Pestalozzi d'un ABC de /'Anschauung, examinée et scientifiquement présentée
(Pestalozzis Idee eines ABC der Anschauung untersucht und wissenschaftlich ausgeführt),
prélude à son grand ouvrage qui paraît la même année 1802: De la présentation
esthétique du monde comme affaire principale de l'éducation (Über die ästhetische
Darstellung der Welt als Hauptgeschäft der Erziehung). La moralité est pour le
philosophe-pédagogue de Könisberg une nécessité esthétique qui naît de la représentation

accomplie de l'objet, sans se référer à sa réalité, tandis qu'elle demeure pour
Pestalozzi de l'ordre du devoir et se construit sur le rapport à un monde qui ne cesse de
lui demeurer extérieur.

26 Onzième Lettre, début, p. 193.
27 Douzième Lettre, p. 200.
28 II en va ainsi de sa position à l'égard de la Wohnstube et de la mère qui en est le cœur.

Toute interprétation naturaliste, familiariste et maternaliste fait fi de la position
critique des Recherches, si on la compare à la «grande conception» des années 1780: à

l'image de la Nature, la trop grande bonté de la mère peut gâter l'enfant, et la famille
n'échappe pas à la tourmente sociale qui la disloque dans un affrontement d'intérêts
{Recherches pp. 224-6). La Nature et la Famille et la Mère agissent désormais comme
autant d'idées, au sens kantien du terme, qui permettent de juger la réalité et de

diriger l'action, mais qui ne constituent en rien des «modèles matériels». La
Quatorzième Lettre du Comment Gertrude porte essentiellement l'indication d'un art de
la mère à savoir lâcher la main de son enfant pour que celui-ci puisse se construire son
être moral.

29 Pestalozzi s'en est lui-même inquiété à travers le succès de la formule par laquelle on a

voulu résumer l'entreprise du Comment Gertrude: «Vous voulez mécaniser l'éducation»

(p. 59 et la note 19).
30 Recherches, pp. 135ss.
31 Avis aux parents (Bericht an die Eltern), Pestalozzi Sämtliche Werke, vol.21,

p. 26.
32 Pestalozzi, PUF, pp. 113-115. - On notera cependant que l'apprentissage doit passer,

pour Pestalozzi, par une phase de mécanisme, qui permet l'appropriation de la
connaissance. La grande question reste de soumettre cet apprentissage mécanique à la
visée d'une fin qui n'est pas d'ordre mécanique. Tenté, sans doute sous l'influence de

Niederer, de surmonter cette dichotomie par une vision organique unifiée de l'acte
d'apprentissage, Pestalozzi s'en distanciera cependant, pressentant que l'on versait
ainsi dans un nécessitarisme qui faisait la tombe du développement de la force libre
de l'apprenant et que celle-ci était en définitive mieux garantie par une mécanisation
maîtrisée.

188 Beiheft 1/1995



Bibliographie

Pestalozzi, Sämtliche Werke et Sämtliche Briefe, Zurich; Orell Füssli, Lettre de Starts
(1799), Ed. du Centre Pestalozzi d'Yverdon, 1985; Comment Gertrude instruit ses
enfants 1801 Albeuve, Castella, 1985 ; Mes recherches sur la marche de la nature dans
l'évolution du genre humain (1797), Lausanne, Payot, 1994.

Guillaume, J., Pestalozzi. Etude biographique, Paris, Hachette, 1890; art. «Pestalozzi» du
Nouveau dictionnaire de pédagogie et d'instruction primaire publié par F. Buisson,
Paris, Hachette, 1911.

Soëtard, M., Pestalozzi ou la naissance de l'éducateur, Berne, P. Lang, 1981; «Politik,
Glaube, Erziehung im Werke Pestalozzis», Pädagogische Rundschau, 34, 1980; «Pestalozzi

et l'expérimentation en pédagogie», Education et recherche, 4, 1982; «Pestalozzi
ou la volonté d'utopie», Cahiers du Centre Pestalozzi d'Yverdon, 1992 ; Pestalozzi, Paris,
PUF, 1994.

Stadler, P., Pestalozzi. Geschichtliche Biographie, Zurich, 2 vol., 1988 et 1993.

Colloque international francophone

A l'occasion du 250e anniversaire de la naissance de Pestalozzi, un Colloque international
francophone se tiendra à Angers (France), à l'Université catholique de l'Ouest, les 9, 10 et
11 juillet 1996. Il prendra comme thème: Le pédagogue et la modernité. Ce thème sera
traité à travers plusieurs sous-thèmes, où interviendront à chaque fois un connaisseur de
l'œuvre de Pestalozzi et un spécialiste de la pédagogie contemporaine. Les sous-thèmes
retenus sont les suivants:

1. Le pédagogue aux prises avec la politique
Pédagogie et politique chez Pestalozzi
Un pédagogue politique peut-il exister? l'exemple de Freinet

2. Pédagogue en mal de philosophie
Pestalozzi et la nécessité de philosopher
Comment échapper à Piaget?

3. Quel discours de la méthode?
La «Méthode Pestalozzi» entre moyen et fin
Boire et déboires de la Méthode en pédagogie

4. Pédagogie et Christianisme
Pédagogie et Christianisme chez Pestalozzi
De quelques repères théologiques en pédagogie

Pestalozzianische Praxis zwischen poiesis und theoria

Zusammenfassung

War Pestalozzi mehr als ein genialer Bastler? Der Beitrag von Michel Soëtard
zielt darauf ab, zu zeigen, dass, ganz im Gegenteil, sein ganzes Werk von einer
Sorge um eine pädagogische Praxis getragen wird, die stets die Gefahr einer
mechanischen Fabrikation (poiesis) beschwört, indem sie gründlich auf einen

Numéro spécial 1/1995 189



notwendig ausserhalb der Handlung gedachten theoretischen Horizont bezogen
wird. So bildet sich ein fruchtbares Verhältnis zwischen dem Stanser Brief, als
vorzüglichem Zeugnis der Pestalozzischen Praxis, dem Werk Wie Gertrud ihre
Kinder lehrt von 1801, wo Struktur und Geist der Methode entwickelt werden,
und den Nachforschungen von 1797, die ihren unumgänglichen philosophischen

Horizont darstellt.

La praxis pestalozziana tra poiesis e theoria

Riassunto

Pestalozzi fu qualcosa di più di un geniale dilettante? II contributo di Michel
Soëtard tende a mostrare che, al contrario, tutta la sua opera è contraddistinta
dalla preoccupazione per una prassi pedagogica in grado di scongiurare una
fabbricazione meccanica (poiesis) grazie al fondamentale riferimento ad un
orizzonte teorico concepito necessariamente al di fuori dell'azione. In questo
modo si stabilisée una relazione produttiva tra la Lettera di Stans, quale eccel-
lente esempio délia prassi pestalozziana, l'opéra Come Gertrude educa i suoi
figli (1801), dove si elaborano la struttura e lo spirito del metodo, e le Ricerche
del 1797 che ne delineano l'indispensabile orizzonte filosofïco.

Pestalozzian praxis between poiesis and theoria

Summary

Is Pestalozzi to be considered as a handyman of genius? Michel Soëtard's
contribution sets out to show, that, on the contrary, his whole work is subtended
by a concern for a pedagogical praxis, constantly averting the danger of a
mechanical making (poiesis) by submitting inherently this praxis to a theoretical

horizon outside of it. In this way a fruitful connection can be established
between the Letter ofStans as the best expression of Pestalozzian Praxis, How
Gertrud teaches her children (1801), developing structure and mind of the
Method, and the Researches, which draws its essential philosophical horizon.

190 Beiheft 1/1995


	La praxis pestalozzienne entre poiesis et theoria

