
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 17 (1995)

Heft: 1: Denk-mal Pestalozzi

Artikel: Pestalozzi et l'invention de la grandeur pédagogique

Autor: Hameline, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzi et l'invention
de la grandeur pédagogique

Daniel Hameline

Les «grands pédagogues» constituent une difficulté pour l'histoire et pour la
pensée de l'éducation, si leurfonction, dans le discours, est defournir à ce dernier
des «figures». Celles-ci, indispensables à l'image que les groupes humains se
donnent de leur passé, sont objet de légende comme par nécessité defonction. En
même temps, en vertu de la même nécessité, il leur est demandé d'attester que le
patrimoine sur lequel repose notre identité présente a quelque chose d'authentique.

La figure de Pestalozzi occupe, dans ce panorama, une place réputée
fondatrice. Cette «réputation» a-t-elle varié dans ses attendus? Du 150e
anniversaire au 250e on repère des constantes mais aussi des relectures de la «grandeur»

de Pestalozzi. A la lumière des Economies de la grandeur de Boltanski et
Thévenot (1987), l'auteur tente de situer le cas Pestalozzi et sa lecture

contemporaine, en comparant la «grandeur d'inspiration» qui semble qualifier sa
figure, aux autres «grandeurs» qui sont susceptibles de caractériser d'autres
«grands pédagogues».

Alors qu'elle constitue un champ de recherches aux dimensions limitées et à

l'audience encore confidentielle, l'histoire de l'école et de la pédagogie est loin
de présenter un visage homogène. P. Caspard, dans son précieux article «Histoire

de l'éducation» du Dictionnaire encyclopédique de l'éducation et de la
formation (1994) insiste sur les héritages qui imposent leurs traditions fort
divergentes. Il rappelle qu'il est coutumier de distinguer, pour les opposer le
plus souvent, l'histoire de la pédagogie par les pédagogues et l'histoire de
l'éducation par les historiens. La première, aux yeux des seconds, ne mérite
d'être reconnue comme une pratique vraiment historienne que sous bénéfice
d'un inventaire particulièrement soupçonneux.

152 Beiheft 1/1995



§ 1. Les pédagogues et l'histoire par les grandes figures

Il faut bien reconnaître que le risque constant de l'histoire de la pédagogie par
les pédagogues est de prolonger, dans la lignée de Gabriel Compayré en France
1979) ou de François Guex en Suisse romande 1906), ce genre bien spécial que

constitue 1' «histoire critique des doctrines». Par dessus les époques et dans une
grande méconnaissance des contextes, on fait dialoguer entre eux les penseurs
de l'éducation et on distribue, sans vergogne, sur leurs «idées», l'éloge et le
blâme au nom des croyances du moment, consacrées naïvement en fin mot
progressiste de l'histoire.

Le danger est considérable. On n'en disconviendra pas. Une «histoire des
idées pédagogiques» a vite fait de n'être que surenchère de discours sur le
discours, si elle n'est pas constamment rééquilibrée par le «lestage» d'une
recherche archivistique, besogneuse et «fouisseuse» par définition, aux horizons

bornés certes, mais capable de falsifier avec méthode les conjectures trop
facilement déployées. Faire l'histoire de l'éducation par les figures de ceux et
celles qui l'ont pensée demeure une entreprise à risque.

La contestation est, si l'on peut dire, d'abord d'ordre «technique»: que
l'objet produit ne soit pas conforme, en définitive, à l'objet annoncé. Mais
l'histoire par le défilé, aimablement ou polémiquement dialectique, des
penseurs et des praticiens, connût d'autres remises en cause, politiques celles-là.

L'ébranlement culturel et intellectuel dont les «événements» de 1968
constituèrent la manifestation visible eût pour effet immédiat de persuader les
acteurs de deux «vérités»: la tradition est rompue, le «collectif» prédomine.

Faire l'histoire et non la célébrer

Et d'abord le moment présent était à vivre intensément, parce qu'il était
révolutionnaire, qu'il proclamait l'«insignifiance» du passé et rendait caduc, voire
suspect, tout intérêt pour ce dernier. Illustrons ce propos au risque de l'anecdote,

et donnons sans vergogne à notre récit un tour quasi-légendaire. Peut-être
est-ce le seul moyen de rendre «signifiant» ce qui est devenu un passé, à la fois si

proche et si lointain...
On raconte qu'en ce temps-là, à Genève, sollicité de donner congé aux

étudiants à l'occasion du centenaire d'Edouard Claparède (1971), ce psychologue
qui fonda en 1912 l'Institut Jean-Jacques Rousseau, le directeur de l'Ecole de
psychologie et des sciences de l'éducation, homme d'action s'il en fût et
intellectuel de grand prestige, aurait fait, à qui lui demandait cette faveur, une
réplique pleine de panache: «moi, l'histoire, je ne la célèbre pas, je la fais». On
peut s'interroger sur ce que l'auteur de cette réponse en penserait
aujourd'hui...

Mais force est de constater qu'au cours des années septante, l'enseignement
de l'histoire de l'éducation périclita dans ce haut lieu pédagogique, y compris
l'enseignement de l'histoire locale en dépit de la particularité singulière qu'elle
a, à Genève, de se confondre avec l'histoire internationale. Quand, en 1979,

Numéro spécial 1/1995 153



parisien invité sur les bords du Léman, je proposai de célébrer le centenaire de
la naissance d'Adolphe Ferrière, cet autre «grand» pédagogue genevois, le
président en exercice de la Section des sciences de l'éducation, non moins éminent
que son prédécesseur, m'interrogea: «Ferrière, c'est quoi?»

Il y avait de l'ignorance chez cet intellectuel. De l'insouciance aussi, à l'égard
des racines. Mais l'époque était peu encline à écrire l'histoire par une
reconstitution trop facilement généalogique des grandes individualités, fussent-elles
exceptionnelles. Une double conviction dominait dans les cercles intellectuels:
ce sont les masses qui «font l'histoire»; ce sont les anonymes qui sont
intéressants.

Les masses font l'histoire

La sentence selon laquelle les masses font l'histoire affiche un mixte qu'on peut
juger aujourd'hui troublant. Elle fait du volontarisme libertaire d'une «élite
avancée» le moteur, mystérieusement collectif, de toute initiative émancipatri-
ce. Elle réclame, en même temps, une soumission ardente aux nécessités
inscrites dans le cours matérialiste des choses. Un marxisme plus ou moins
explicite était présent à l'horizon de cette croyance.

Quelques esprits mal tournés évoquaient bien sûr l'étonnante capacité
qu'avait montré ce collectivisme à susciter le culte des grands hommes. On
s'efforçait, en réponse, de tenir ce penchant pour un regrettable dévoiement de
la marche du monde. Une meilleure logique aurait dû alors conduire les plus
avisés à conclure que la tyrannie d'un seul peut faire échec non seulement à

l'action et à la pensée de tous, mais aux déterminations inscrites dans la
dialectique même des nécessités infrastructurelles, ce qui accomplit la perte même
de la théorie. François Furet 1994) a récemment analysé ce surprenant refus de
voir ce qui crevait pourtant les yeux.

L'anomymat des simples

Mais l'époque était tout aussi propice à la célébration de l'anonymat, à la
promotion, - qui ne manquait pas d'équité mais pas non plus de romantisme -,
des «obscurs», des «petits», des «sans grades», si l'on veut ici parodier
Edmond Rostand '. Ce fut le temps où l'on s'efforça de montrer qu'une culture,
ce sont les choses quotidiennes, l'initiative démultipliée et conjuguée des «simples»

(cf. De Certeau, 1974, 1980). Les intellectuels, même s'ils restaient entre
eux, pratiquant entre initiés les mœurs de la Rive gauche, se faisaient les
chantres de Belleville ou de Ménilmontant en même temps qu'ils se mobilisaient

pour les ruralités en péril.

Snyders, Sartre et le petit Dupont

Parmi les résistants à cet encanaillement tout relatif des élites, on comptait le
plus marxiste de tous les pédagogues de ce moment si riche en paradoxes.

154 Beiheft 1/1995



Georges Snyders (cf. 1971, 1973), au nom même du respect du peuple2 ne
consentait pas, comme il disait, à ce que la pensée du «petit Dupont» quand ce
dernier la présentait, avec la complaisance du maître et des élèves, en classe de
philosophie, pût être jugée à l'égal de celle de Sartre.

Pour Snyders, la seule formation qui comptait était de se confronter aux
grands textes et aux grandes pensées, celles qu'on enseigne parce qu'elles
constituent le patrimoine commun auquel tous ont droit. Ses détracteurs - et j'en
étais, à l'époque, car il se montrait particulièrement acide à l'égard de mes
penchants d'alors pour l'attitude non-directive (Hameline et Dardelin, 1967,
1977) - avaient beau jeu de lui reprocher sa conception aristocratique de la
connaissance, et sa hiérarchie des «petits» et des «grands». Nul doute que, pour
Snyders, il y eût de «grands pédagogues».

L'histoire différentielle des cultures

Mais, écouté des instituteurs, Snyders était bien seul parmi les intellectuels
progressistes. En réalité, le retour d'intérêt pour l'histoire, chez les gens cultivés,
se fit, pour une grande part, au cours des années septante et huitante, à travers
un interculturalisme, mu souvent par la mauvaise conscience de leur ethno-
centrisme qu'éprouvaient maints intellectuels civilisés urbains (cf. SSED,
1976). Reconnaître l'altérité de l'autre, en ses différences réputées fondatrices
d'identité, conduisait à «honorer» des groupes sociaux, à reconstituer l'histoire
des cultures «culturelles» et de leurs traditions collectives, au dépens de la
culture «cultivée» et de ses «grands hommes». En même temps qu'ethnoso-
ciologues investigateurs (ce qui ne va pas sans restaurer, au nom de la science,
quelque regard surplombant), on se faisait vengeurs du pauvre et de l'opprimé
(ce qui ne va pas sans quelque prise de parti où la science socio-historique ne
retrouve pas ses marques sauf à avouer qu'elle est partiale par essence).

Mais ce mouvement n'était pas que superficiel ou mondain. Il rejoignait, par
certains côtés, les penchants des professionnels de l'histoire (cf. Le Goff et Nora
1974): remise en cause de la portée scientifique de la «biographie», critique de
l'histoire par les hommes illustres et les grands capitaines, étude de «moments»
dont la présence du «grand homme» est plus le symbole que l'explication
causale, insistance sur l'amplitude et la longue durée, élargissement des
«foyers» de culture aux limites des «aires» culturelles, prise en compte
quantitative des «faits anodins» en vue de l'explication des «événements
marquants», etc.

A chacun sa propre histoire

Un renouvellement inattendu de l'approche biographique se ferait ainsi sans les
«grands hommes», voire contre eux. On l'instaurerait à titre de récit promo-
tionnaire, émancipateur et formateur dont qui que ce soit, à titre honorable de
quidam, peut s'ériger en auteur légitime. Le courant des «histoires de vie» (cf.
Dominicé, 1990; Josso, 1991; Pineau et Le Grand, 1993) ne paraît pas sépa-

Numéro spécial 1/1995 155



rable, en ses débuts, de ce mouvement intellectuel et social qui a fortement
concouru à l'abaissement de l'histoire par les grands personnages. Parodions: si

tout le monde il n'est ni beau ni gentil, tout le monde il est grand personna-
ge-

Mais, en même temps, ce mouvement est l'une des manifestations, parmi
cent autres, d'une reprise d'intérêt: une nouvelle attention au «singulier» dans
l'anonymat du pluriel. Et, sur ce point, autant symptôme que cause, ce courant
est porteur des postulations individualistes qui marquent l'époque (cf. v.g.
Lasch, 1979; Mendel, 1983; Dumont, 1983). Les masses font l'histoire, certes,
mais parce qu'elles sont «constituées» d'individualités en quête du jeu
complexe de l'appartenance et de l'émancipation.

Acteurs et facteurs

Ainsi tout le monde, il est grand; tout le monde, il est personnage. Mais, de cet
aphorisme si sympathique, il convient sans doute de tirer deux corollaires,
certes marqués de conjectures.

D'une part, l'histoire est autant affaire des «acteurs» que des «facteurs»3. En
ce qui concerne l'histoire singulière, nous disent les praticiens d'histoire de vie
(cf. Dominicé, 1990: 131) cela désormais va de soi. Et l'acteur est même, de son
action, le «connaisseur» le plus légitime, au double sens du mot: c'est lui qui
«sait» le mieux, c'est lui qui «a à en connaître», c'est-à-dire qui, juridiquement,
détient le droit le mieux établi sur le discours dont il est le sujet.

Pour l'histoire plurielle, en va-t-il de même? Il semble que notre époque ait à

se penser au sein d'une contradiction vive où l'on peut percevoir, selon l'angle
de vue, son risque et sa chance. Ainsi, d'une part, une conviction s'ancre jour
après jour, au milieu de redistributions insoupçonnées des forces, que ce qui
advient est attribuable à un jeu aveugle de «puissances» désormais sans visage
humain et dont le contrôle par les personnes et les groupes devient chaque jour
plus problématique.

D'autre part, les «vedettes» des médias relaient, pour le meilleur et pour le
pire, les héros, les sages et les saints dont on nous peuplait nos livres de morale.
Une «star» s'invente toujours, certes. Un «grand homme» aussi. Mais «invention»

est ici, indissociablement, érection de la statue, qui se fige en fiction, dans
le mouvement même où «on» la dresse, et conviction certaine qu'elle bouge,
qu'elle parle et qu'elle est «animée». «Animée» et «animante»: l'affaire est
effectivement d'«animation». Mais ce terme est bien ambigu, on le sait. Ce peut
n'être que le dessin qui est «animé», comme se déplacent les pantins. Et le
spectacle de la société (cf. Lipovetski, 1983: 28) peut conduire à l'usage d'un
terme aussi dépourvu d'aménité quand on voit les «vedettes de l'info»
contraintes d'aligner leurs attitudes et leurs conduites sur celles des «guignols»
du même nom qui sont censés donner à rire de leurs seuls travers.

Mais, dans le même temps, la médiatisation de ce qui arrive redonne aux
«personnages» des «rôles» que leurfiction même «assigne» pour ainsi dire à la
réalité, c'est-à-dire à manifester les personnes et leurs intentions co-actives.

156 Beiheft 1/1995



Lecture mythique obligée

On peut alors prendre le parti inverse, et, parlant $animation, penser qu'il ne
peut pas ne pas y avoir de Yâme quand se confectionne de la grandeur, même
sujette à la dérision. On entendra par «âme», ce mixte étonnant de volatilité et
de constance, qui assume, au sein des choses humaines, à quelque échelle qu'on
les prenne, la contradiction fondatrice qu'il n'est de changement durable que de
ce qui conserve et qu'il n'y a de conservation opportune que de ce qui change-

Ce qui advient n'aurait alors d'intérêt que parce que s'y effectuerait, à travers
la «figuralisation» même des acteurs, le passage d'un souffle. On entendrait par
là ce presque-rien-quasi-expirant qui resurgit toujours là où on ne l'attend pas
dont certain(e)s sont, plus que d'autres, à de certains moments, les «expirateurs»,

si l'on me permet ce terme aux résonnances étranges. Furter (1995:
50-56) a montré comment notre culture a construit son mythe de la formation
autour de la réitération quasi-ritualisée et naturalisée de la «mort du maître»,
dont la mort de Socrate instaure la procession «historique» et «légendaire».
Cette mort rend libres les disciples tout en les invitant à faire mémoire. Et ainsi,
de maître en maître, va le souffle des «expirateurs». Lecture mythique. Lecture
religieuse? Lecture «spiritualiste»? Certes. Et alors?

On est là, tout aussi bien, devant une «philosophie de l'histoire», avec ce que
cela signifie de détestable pour les esprits positifs. Et, «positifs», tous ont à
s'efforcer de l'être, si le discernement demeure la valeur-clé de qui veut faire le
vrai. Mais c'était philosophie de l'histoire que la longue tradition incarnée par
Plutarque (50?—125?) (cf. 1951), présente jusque dans les lectures de Montaigne
et de Rousseau: les vies des hommes illustres sont les seuls récits exemplaires
pour qui fait de la gloire, c'est-à-dire de l'estime publique offerte et acceptée
jusque sur le parvis des dieux, le signe d'une destinée accomplie. Et c'est, tout
autant, philosophie de l'histoire que la réécriture au profit des anodins.

Le groupe humain et ses grandes figures

L'esprit positif doit alors se souvenir qu'un groupe humain ne s'identifie que
par les héros en lesquels il croit et dont les aventures, de toutes les manières, se

récapitulent toujours en la rencontre agonistique entre une destinée, où éleu-
théria trouve ses échappées belles, et un destin, où anankè fait loi. Rencontre à
tout coup mythique; mais, sans mythes, l'humain n'est-il pas perdu comme tel?
Et la formation des humains les uns par les autres n'est-elle pas la carrière
même offerte au muthos qui constitue le «déjà-là» et le «longtemps-après» de
tout logos (cf. Obin, 1995:1 lss.)? «Le rejeton fragile issu de l'union de l'histoire
et de la fiction, écrit Paul Ricoeur (1985: 355) c'est l'assignation à un individu
ou à une communauté d'une identité spécifique qu'on peut appeler leur identité
narrative... Dire l'identité, c'est répondre à la question qui a fait telle action... Il
est d'abord répondu à cette question en nommant quelqu'un, c'est-à-dire en le
désignant par un nom propre».

Numéro spécial 1/1995 157



Mais l'ipséité ainsi conférée par le récit à l'acteur de l'histoire ne risque-t-elle
pas de faire tort à l'ipséité de ceux qui, par commémoration, vont participer de
ce récit en magnifiant le héros par son nom? Faut-il alors se résoudre à l'équivoque

de l'adhésion? Nous héritons des Lumières la capacité et le devoir d'en
suspecter la démarche. Sapere aude, «ose penser par toi-même»: tel est le
conseil que donne Kant à qui lui demande de répondre à la question «qu'est-ce
que les Lumières?» (1784; cf. Deprun, 1981: 272). «Il n'y a que le sots et les
huîtres qui adhèrent», commente cruellement Alain, en rationaliste impénitent,

faisant de la résistance des esprits aux pressions de la pensée commune
l'essence même de l'humanité dans les humains (cf. 1956).

Comment, en effet, ne pas mesurer le risque quasi-fatal de voir le jugement
singulier s'aliéner dans l'appartenance collective? Mais, en même temps,
comment ne pas reconnaître à quiconque la liberté d'«appartenir» si bon lui semble?

Condorcet contre Robespierre

Prenons un exemple historique qui sert aujourd'hui de référence en nos débats
sur l'éducation. Face à la réquisition des convives et à l'enthousiasme ordonnancé

de la fête révolutionnaire selon Robespierre et les siens, on nous donne à

voir la solitude penseuse de Condorcet, qui se paie au prix de la disparition
volontaire du penseur comme acte ultime de sa pensée-

Mais, précisément, voici deux figures. Est-on soucieux de contrer les figures
«fédératives» des passions collectives «éducationnistes»? Qu'elles soient
révolutionnaires ou réactionnaires, elles sont despotiques toujours. Robespierre en
est si parfaitement illustratif... Reste à «fabriquer», en contre-figure, un
Condorcet sublime, magnifié, mythifié, surévalué en précurseur, invocation
désormais obligée des controverses contemporaines sur l'école (cf. Nique et
Lelièvre, 1993; cf. Hameline, 1994). Le jugement droit gagne certes à fréquenter
Condorcet. Il s'en trouve conforté dans sa propre rectitude. Mais faut-il que ce
soit au prix de la canonisation d'un nouveau saint sur les autels de la
Raison4?

Figure de Pestalozzi

Et, en l'occurence, pourquoi pas plutôt alors revenir à Pestalozzi? S'il faut
retenir un «grand pédagogue» de cette période agitée, pourquoi ne pas confirmer

le jugement des fondateurs de nos systèmes d'instruction publique qui,
dans un bel ensemble, placèrent ces institutions, à la fin du XIXe siècle, sous
l'égide de l'homme de Stans (de préférence, d'ailleurs, à l'homme d'Yverdon)
(cf. Soëtard, 1985)?

Sévère pour le «despotisme de la pique», qu'il juge aussi détestable que le

«despotisme de la couronne», Pestalozzi, qui a salué la Révolution française
comme une délivrance des peuples, n'a rien d'un partisan de la Terreur (cf.
1797, cf. 1994; cf. Soëtard, 1985b: 23). Mais l'image que l'on retient, il y a cent

158 Beiheft 1/1995



ans, est aux antipodes de celle qu'on va confectionner, de nos jours, de cet autre
adversaire de la Terreur qu'est Condorcet. Il faut dire que la simplification fera
facilement son travail, si l'un est le «cœur» quand l'autre est la «raison». Au
roman de la sollicitude prévenante du père maternant, on opposera le roman de
l'abstinence affective obligée de qui a le dessein d'émanciper les esprits.

Osterwalder (1993) a bien montré que la confection de la figure pestalozien-
ne, telle que nous la connaissons et la vénérons, est tardive. Ses contemporains
ne semblent pas avoir perçu l'ampleur de la rupture éducationnelle, telle que
nous le voyons la perpétrer depuis nos observatoires contemporains. Certes, des
fidèles, comme Roger de Guimps (1874) par exemple, entretiennent le culte.
Mais un observateur de la pédagogie germanique comme Eugène Rendu (1855)
témoigne, quant à lui, qu'il reste peu de chose de Pestalozzi dans la «science
pédagogique» allemande, à part les idées qu'il emprunte à Basedow et à Rousseau

et qui constituent le socle commun de ces croyances progressistes dont
Rendu fait le procès. L'image d'homme de la méthode, c'est Herbart qui s'en
verra doté, et non pas Pestalozzi, qui l'aurait tant voulu.

Ouverture empathique à l'enfance, passion d'éduquer le peuple, recherche
pathétique d'une instruction selon la nature, ardente quête d'un surcroit
d'humanité en tout humain: le XIXe siècle finissant érige la statue de Pestalozzi
pour immortaliser le zèle désintéressé, le zèle «ami des hommes», au service de
cette «cause» que constitue l'éducation populaire, à l'heure où l'école devient
partie du système d'emprise sociale et entame sa progression irrésistible dans
les budgets nationaux.

Un Pestalozzi nouveau, d'un siècle à l'autre?

En statufiant Pestalozzi au risque du contresens ou de l'inexactitude, nos
prédécesseurs ont-ils «fabriqué» de la figure comme on fait œuvre de propagande?
Quand Soëtard. cent ans après Compayré, revisite Stans, Berthoud et Yverdon
pour y diagnostiquer la «naissance de l'éducateur» (1982) et pour y voir la
modernité entamer le jeu de ses contradictions face à l'enfance, la figure qu'il
confectionne est-elle moins «inventée» que la première? Pestalozzi n'y est plus
tant loué pour ses découvertes et ses réussites anticipatrices que pour cette
«première» dans l'histoire du propos sur l'éducation: un homme d'école
improvisé tire parti de ses échecs, sans vergogne, avec une sincérité confondante,

pour théoriser sur sa pratique, s'apercevoir que la chose est à la fois
requise et impossible, et courir, pour le «dire», après le «faire» qui est échappée
belle par définition, à cette nuance près qu'il n'y a d'échappée que s'il y a

poursuite.

Lecture renouvelée. Figure mise au goût du jour? Comme le dit Charles
Magnin des auteur(e)s de toute histoire et de leurs acteurs 1994: 15) : «bientôt,
un autre historien, immergé dans les nouvelles structures de pensée d'un autre
temps, verra, dans le même passé, d'autres choses que son prédécesseur. C'est
que le temps est le maître de l'historien et non l'inverse».

Numéro spécial 1/1995 159



Pédagogues et penseurs de l'éducation

Il reste que l'époque, - la nôtre, en ces années nonante -, est de nouveau aux
figures. Les «grands pédagogues» sont de retour. En témoignent, entre autres
exemples, deux publications récentes. L'une est française: sous la direction de
Jean Houssaye, l'ouvrage collectif intitulé Quinze pédagogues, leur influence
aujourd'hui (1994). L'autre est internationale: sous la direction de Zaghloul
Morsy, les trois numéros spéciaux de Perspectives (Unesco) (1993, 1995) consacrés

à cent Penseurs de l'éducation. La lecture des avant-propos de ces deux
publications est instructive.

Houssaye choisit de définir le «pédagogue», Rousseau mis à part, comme
quelqu'un qui, d'abord, pratique l'éducation et, ensuite, tient propos sur cette
pratique. Il borne sa période à la modernité dont Jean-Jacques sert de figure
tutélaire, mais dont Pestalozzi constitue, quant à lui, la figure fondatrice.
Houssaye exclut les pédagogues vivants. Il s'adresse à un comité de sélection
international composé de treize «spécialistes». Ce comité retient d'emblée
trente-cinq noms: neuf indiscutés, parmi lesquels effectivement Pestalozzi,
cinq moins unanimes, douze classés dans les «viennent ensuite» (comme on dit
en Suisse romande). L'accord se fait sur les quinze pédagogues suivants: Cou-
sinet, Decroly, Dewey, Ferrer, Ferrière, Freinet, Frôbel, Makarenko, Montes-
sori, Neill, Pestalozzi, Robin, Rogers, Rousseau, Steiner. Choix que le responsable

éditorial s'accorde à juger fondamentalement insatisfaisant mais pas
indéfendable, dès lors que l'arbitraire ne pourra jamais être exclu d'une si
étroite sélection.

Dans un essai introductif intitulé «la galaxie 'paideia'», Zaghloul Morsy
présente, de son côté, l'entreprise de l'Unesco-BIE, son projet trans-culturel, les

avantages du «désordre» alphabétique dont l'une des premières surprises est
«assurément le choc-questionneur» (1993: 14) mais qui, par ses «ruptures de

ton, divergences d'approches et d'orientation, forces et faiblesses des credos,
distances dans le temps et longs blancs dans l'espace» (1993:15) permet de ne

pas enfermer le lecteur dans des catégorisations imposées. Mais, reconnaît le
directeur de cette monumentale entreprise, «cet ouvrage tant investi d'histoire
ne prétend nullement au statut d'(histoire de l'éducation)» (1993:13).

La clé de la grandeur

C'est que ce statut passe effectivement par une double démarche: (se) donner
des clés de lecture, ne pas confier l'ordonnancement du projet au seules «sur-
prises»de l'ordre alphabétique, ces surprises fussent-elles divines.

Et l'une de ces clés de lecture, puisque sélection il y a, demeure le statut
théorique et factuel que l'on donne à la grandeur. Car qui retient l'un pour
grand, exclut l'autre comme l'étant moins, ou comme ne l'étant pas du
tout.

Quand on aura énoncé la relativité du palmarès ainsi retenu, on n'aura pas
rendu compte de la constance du phénomène ni de sa résurgence dans le propos
sur l'éducation.

160 Beiheft 1/1995



§ 2. Figures de la grandeur pédagogique

En 1912, un éducateur anglais, Edmond Holmes, membre d'une association
pour l'éducation nouvelle, se rendit à Rome afin d'y visiter Maria Montessori.
A son retour en Angleterre il déclara: «je me trouvai en présence d'une
personnalité plus grande que Froebel ou Pestalozzi...» (cité dans Steward, 1972:
217)

Ainsi voilà d'emblée trois figures de l'éducation inscrites dans la rivalité de la
grandeur5. Qu'est-ce qui fait la grandeur d'une personnalité? Le fait qu'elle est
reconnue de son vivant? La place qu'on lui accorde comme personnage dans
une liste hiérarchique? Mais qui établit cette liste et juge du classement? Pourquoi

certains accèdent-ils, - et de manière quasi-immémoriale -, au statut de
«grands»? Pourquoi des «grands» d'hier sont-ils oubliés aujourd'hui? Quels
sont les critères de la grandeur, et de la grandeur pédagogique?

Paru en 1987 l'ouvrage de Luc Bolstanski et Laurent Thévenot, Les économies

de la grandeur a-t-il trouvé l'écho qu'il mérite? Il me semblait, à l'époque,
renouveler profondément l'analyse d'un phénomène apparemment simple
mais dont on n'a pas pris encore vraiment la mesure: toute société construit sa

propre image dans un certain rapport avec la petitesse et la grandeur.

Palmarès

Après avoir évoqué plus haut deux exemples tout récents qui illustrent la
manière dont s'établit l'inventaire des grands pédagogues, transportons-nous
au début du siècle pour comparer cavalièrement les manières de faire.

En 1931, paraît à Lausanne YHistoire de la pédagogie de Georges Chevallaz,
directeur de l'Ecole normale du Canton de Vaud de 1927 à 1953. Cet
administrateur scolaire, qui se double d'un éducateur et d'un penseur, influent en
Suisse romande, s'est signalé, au cours des années vingt, par les réserves, voire
les vives critiques, qu'il formule à l'égard des courants de l'Education nouvelle
ou de l'Ecole active. Ces derniers trouvent à Genève, on le sait, avec l'Institut
Jean-Jacques Rousseau, un de leurs principaux «centres de propagande»: c'est
le terme employé sans ambages dès 1912 par Edouard Claparède quand il fonde
l'Institut (cf. Hameline, Jornod, Belkaïd, 1995).

Chevallaz s'explique sur la place encore fort mesurée qu'il réserve à des noms
qui, à la date où il écrit, font figure de hautes références parmi les novateurs:
»Nous avons seulement mentionné, annonce-t-il dans son introduction (1931 :

6), des personnalités aussi importantes que Mme Montessori, le Dr Decroly et le
Dr Claparède Il nous semble qu'un manuel... doit s'en tenir aux personnalités

définitivement classées». Chevallaz, qui ne manque pas, par ailleurs, d'étaler

ses doutes sur la valeur des travaux d'un Claparède (cf. Millet-Berney, 1983),
fait montre de prudence et attend, en quelque sorte, le verdict de l'Histoire.
C'est à cette dernière d'effectuer un tri définitif.

Ainsi certains pédagogues se verront classés. Faut-il penser la chose à la
manière des monuments? En France, un monument «classé» bénéficie du

Numéro spécial 1/1995 161



privilège d'être restauré, entretenu. Un pédagogue «classé», est, en un sens, un
personnage entretenu, une figure dont on «entretient la mémoire»: on le célèbre,

on le visite.
Reste à fixer le statut de ce «définitif» dont on qualifie le tri: manuels,

dictionnaires, aide-mémoire se transmettront des répertoires où certains noms
s'installent dans la familiarité de l'Histoire. Ainsi rien d'étonnant à ce que
Platon, Pestalozzi, Herbart, Spencer figurent dans le palmarès de Chevallaz.
Mais si, par paradoxe, nous prenions le parti de nous étonner un peu? Comment

ces pédagogues en sont-ils arrivés à représenter des «valeurs sûres» au
point de constituer comme une espèce de «généalogie» des «grands»?

Injuste, l'oubli?

Des éléments de réponse peuvent nous être fournis par la consultation d'un
autre ouvrage, Les auteurs pédagogiques, manuel en usage dans la formation
des instituteurs vers 1905-1910. Le directeur d'école normale qui signe
l'ouvrage, F. Brémond, présente une sélection où, après Rabelais et Montaigne, à

côté de Locke, Rousseau, Spencer, figurent, - je cite -, Mme Necker de Saussure,

Jules Ferry, Ernest Lavisse, Anthoine, James Sully, Octave Gréard, Henri
Marion, Alexander Bain ou Emile Boutroux.

Il n'y aurait aucunement lieu de jeter ici la pierre à des spécialistes contemporains

des sciences de l'éducation qui ignoreraient les mérites, et jusqu'au
nom, d'Octave Gréard, pour ne prendre qu'un exemple. Nul doute pourtant
qu'aux yeux de Brémond, Gréard, mort en 1904, ne fût en passe, à ce moment,
d'être «définitivement classé» dans la liste des «grands» qu'honoreraient les

générations futures: erreur d'anticipation. Le rayonnement de celui qui fut
salué de son vivant, par Jules Ferry, son ministre de tutelle, comme le «premier
instituteur de France» est aujourd'hui assez largement éclipsé.

Retour à Gréard?

Pourtant dans un ouvrage brillant et admirablement documenté, Nanine Char-
bonnel (1988) a montré combien le mouvement même de l'Education nouvelle
qui marque le début de ce siècle, en dépit de ses prétentions à la rupture
novatrice, prolongeait d'une certaine façon ce «moment» de l'éducation «libérale»

dont Gréard fut l'un des inspirateurs. Relira-t-on un jour Gréard? Y
aurait-il quelque justice à rendre à celui dont Marion (cité par Buisson, 1911 :

754) écrivait, parlant de la période de 1879 à 1902: «rien d'important ne s'est
fait qu'il ne l'ait sinon inspiré, du moins tempéré, mis au point, organisé dans
une large mesure et fait passer dans la pratique. Rôle unique qui a fait de lui un
des hommes les plus considérables de notre temps»? En raison de quoi faut-il
alors le tenir pour «petit» au regard d'un Claparède, par exemple, qui, lui, serait
«définitivement» à célébrer comme «grand»? Les débats français autour de
l'«école républicaine», le retour sur la laïcité et son historiographie (cf. par ex.
Ognier, 1995), le réexamen du «mythe ferryste» (cf. Nique et Lelièvre, 1993)

162 Beiheft 1/1995



ont pour effet de réattirer l'attention sur les penseurs de l'école primaire
française de la Ille République. Et l'on reparle de Gréard. Mais sera-ce au point de
lui faire, dans l'histoire des pédagogues, une place à la hauteur des mérites que
ses contemporains lui reconnurent?

De l'édification

La grandeur s'édifie, en ce sens qu'on la «confectionne», et jamais n'importe
comment, même si le hasard n'est pas absent de la conjoncture qui préside à la
mise en mémoire et au jeu de l'oubli. Mais cette «confection» installe d'abord
des figures que l'on offre à vénérer ou à exécrer. Elle est «édification».

Le récit biographique, on le sait, fait souvent passer la célébration d'une
personnalité avant l'étude objective de son action et de ses travaux. Le ton
devient vite celui de l'hagiographie. Mais une société peut-elle survivre si elle ne
s'accorde pas le droit de se raconter à elle-même! Pourtant la manière est
paradoxale qui revient à réduire 1' histoire collective à l'histoire de quelques-
uns: l'anonymat du plus grand nombre est le prix de la grandeur célébrée, alors
même que les anonymes ont fait l'histoire tout autant. On a rappelé plus haut
(supra, p. 154) la revendication légitime pour faire reconnaître les pédagogues
de l'ombre.

Les «seconds rôles»

Parfois, entre les pédagogues «classés» et la foule des anonymes, les «besoins de
la cause» font apparaître des «seconds rôles», précurseurs, médiateurs ou
diffuseurs. Francesca Matasci, par exemple, a montré (1987) comment le «grand»
pédagogue genevois Adolphe Ferrière avait, entre 1920 et 1930, contribué à
construire, à travers l'entreprise éducative de Maria Boschetti-Alberti et de son
école sereine au Tessin, l'image de l'institutrice à la fois inimitable et
exemplaire. Invitée à être totalement elle-même, elle ne «vaut» en définitive que par
la fidèle illustration qu'elle apporte de ses propres conceptions pédagogiques à

lui. Ferrière veut Boschetti «grande», mais pas trop...
On pourrait joindre à l'institutrice tessinoise, ces femmes pédagogues

étudiées par Anne-Marie Kàppeli, dans une recherche pour le Fonds national
suisse de la recherche scientifique (1991). A l'occasion des quatre-vingts ans de
la Maison des petits, la célèbre école d'application de l'Institut Rousseau, c'est
l'œuvre et les personnalités de Mina Audemars et Louise Lafendel qui ont été
remises en honneur (cf. Hameline et Magnin, 1995). A l'occasion de sa très belle
thèse sur l'école privée genevoise au XIXe siècle, Rita Hofstetter (1994) a

restauré, entre autres, la figure de François Naville, ami de Grégoire Girard, et

que Ferrière présentait déjà, au début de ce siècle, comme l'un des authentiques
précurseurs des écoles nouvelles.

Numéro spécial 1/1995 163



La reconnaissance des inconnus

On ne manquera sans doute pas de relever le caractère arbitraire et lacunaire de
l'évocation de ces quelques noms sélectionnés ici tout bonnement parce qu'ils
appartiennent au «cercle» des investigations qui sont menées en ce moment à
Genève et qu'on les a, pour ainsi dire, sous la main. Mais leur liste semble
significative, malgré tout. Elle n'est pas comparable à un relevé d'«anonymes».
Quand Martine Ruchat (1995) commente les «journaux» tenus pendant des
années par les directeurs successifs de la colonie agricole de Serix sur Oron, ce
sont bien des «figures» qu'elle sort de l'anonymat, et son art de biographe est de
nous les rendre attachantes, comme celle de Jean-Pierre Adolphe Rochedieu.
Filons la métaphore. C'est un peu comme si des «figurants» de ce théâtre de
l'Histoire se trouvaient brusquement portés jusqu'à l'avant-scène et invités à se

comporter en héros de la pièce...
Mais si Rochedieu, ses prédécesseurs et ses successeurs, diaristes appliqués

des espoirs et des déceptions d'une éducation d'enfants «portés au mal», ont été
effectivement oubliés, on ne peut les tenir pour victimes d'un déni de justice.
Leur «oeuvre» n'a pas été considérée comme marquante, elle n'a pas donné lieu
à publications, elle est demeurée privée. Elle serait inconnue aujourd'hui
encore si l'historienne ne s'en était mêlée.

L'Histoire peut se réécrire

Différent est le sort «historique» des «seconds rôles» qui ont été évoqués ici,
surtout quand ce sont des femmes réduites à cette condition de «doublure» par
les préjugés de l'époque que partageaient, avec une plus ou moins grande
conscience du déni, les «grands» pédagogues dont elles étaient proches. Du fait
du handicap social, leur œuvre pédagogique fut sans doute effectivement moins
«grande»: et cela peut se mesurer à l'aide d'indices matériels, intellectuels ou
sociaux dans l'investigation de leurs écrits.

Mais c'est tout autant la confection de la figure qui n'a pas eu lieu. Et, dans
certains de ces cas, il s'en faudrait sans doute de peu que des «seconds rôles»
n'accèdent à la notoriété des «premiers». La recherche historique féministe, à
condition d'être portée par un mouvement social ample et durable, pourrait
provoquer des réévaluations et modifier les «fabriques».

Car il arrive que ce basculement s'effectue. Prenons un seul exemple. Il est
spectaculaire. Qui connaissait vraiment Korczak, il y a seulement vingt ans,
comme penseur de l'éducation? L'œuvre était écrite, certes, mais demeurée
relativement confidentielle. L'abnégation finale de l'éducateur qui, on le sait,
marcha volontairement à la mort avec ses pupilles juifs, était relativement
connue. Mais elle était plus objet d'admiration pour son héroïcité humaine que
motif à entourer l'entreprise éducative elle-même d'une aura d'exemplarité
proprement pédagogique.

La prise de conscience, non sans culpabilité collective latente, de l'énigme
insoutenable que constitue le génocide juif, la nécessité d'une réparation ont-
elles créé le climat propice à une consécration tardive? Sans aucun doute. Mais,

164 Beiheft 1/1995



en même temps, l'obstination d'un association internationale, l'intense propagande

menée par elle, la puissance des moyens mis en œuvre n'ont pas peu
contribué à «fabriquer» avec ce «second rôle», certes pathétique et digne du
plus franc respect, un «grand pédagogue» de référence désormais quasi-obligée
alors que sa pensée éducative reprend les lieux communs de ses prédécesseurs
ou de ses contemporains sans qu'elle soit marquée chez lui par une particulière
originalité.

Est-ce de manière similaire que l'on «fabriqua» Pestalozzi, pour les besoins
de la cause, à la fin du XIXe siècle, à l'heure où les systèmes éducatifs se
constituaient en Suisse sous le signe de la disparité cantonale ou linguistique, et
avaient besoin, dès lors, d'une grande figure fédératrice?

L'aune de la grandeur

L'intérêt considérable de l'ouvrage de Boltanski et de Thévenot, les Economies
de la grandeur (1987), c'est de démonter les mécanismes qui, dans les sociétés
issues du monde gréco-romain telles que les nôtres, président à la confection de
la grandeur comme valeur sociale: appréciation mutuelle et assignation des
places. Examinée sous cet angle, la grandeur n'est pas singulière, mais plurielle.
Chaque «cité», c'est-à-dire chaque type d'organisation des rapports sociaux et
de leurs figurations, conçoit la grandeur au sein d'une cohérence qui en assure
les harmoniques, qui fixe la dominante et permet de manifester les éventuelles
discordances. Car ces grandeurs sont à la fois exclusives les unes des autres,
donnant place à la pratique de la dénonciation mutuelle, et vouées au compromis

et à l'arrangement plus ou moins stabilisé.
C'est bien en ce sens qu'il n'est pas incongru de parler d'économie: en termes

tout-à-fait triviaux, on peut dire que la grandeur est ce qui «rapporte» (même si

ça n'est pas de l'argent...) et ce qui «coûte». Avant d'être jugées au regard de
l'éthique, les figures de la grandeur pédagogique peuvent être analysées à la
lumière des adhésions et des accomodements que le «grand pédagogue» passe
avec la société qui le fait «grand».

Ainsi Boltanski et Thévenot distinguent six types d'économie de la grandeur.
On peut tenter, pour le plaisir de l'exercice plus que pour la rigueur de
l'application, de les voir fonctionner dans la confection des «grands pédagogues» et
de comprendre Pestalozzi à cette lumière.

La grandeur du renom

Bien des moralistes ont mis leurs contemporains en garde contre les gloires,
éphémères à leurs yeux, de la célébrité. Et notre culture médiatique nous a

appris ce qu'il en est: la star contemporaine du petit écran, fût-elle adulée à la
manière d'une diva, dès qu'elle ne parait plus dans l'encadrement de l'étrange
lucarne, est vouée à un immédiat oubli qui ne sera même pas spectaculaire. Si
l'on se garde de juger mais que l'on se préoccupe de comprendre comment ça
marche, on verra combien une société comme la nôtre construit la grandeur à la

Numéro spécial 1/1995 165



mesure de Y information et de la place que quelqu'un y occupe. La grandeur,
c'est ce qui fait parler.

Occuper la scène est de nécessité. Mais ce peut être aussi Yobligation que l'on
se donne, - et pour les meilleurs motifs.

Ainsi l'accès aux carnets intimes du pédagogue genevois Adolphe Ferrière
montre ce dernier, financièrement ruiné et devenu totalement sourd, quasiment
condamné à la quête éperdue d'une notoriété de publiciste car c'est le seul

moyen de propager ses idéaux, de gagner chichement sa vie et de continuer à

compter dans les rangs des pédagogues notoires. La publication, coup sur coup,
de L'Autonomie des écoliers 1921 L'Ecole active 1922), La Pratique de l'école
active (1924) répond à ce dessein dont un Claparède s'irrite et prend ombrage,
cherchant à Ferrière, en 1923, une vive querelle dans L'Educateur, querelle que
l'on peut lire aujourd'hui comme le témoignage d'une concurrence pour la
renommée et la préséance dans l'Histoire (cf. Hameline, 1994; Hameline, Jor-
nod, Belkaïd, 1995).

La grandeur de l'utile

Oublié des éducateurs et du public, empêché de poursuivre la publication de
son grand-œuvre pédagogique, Ferrière peut tenter de se consoler, dans un écrit
rétrospectif inédit (1954; cf. Houssaye, 1995), en évoquant les services modestes

mais efficaces qu'il pense avoir rendus quand s'effaçait son renom.
Mais Yutile s'accompagne souvent d'un certain anonymat de ceux qui s'en

font les promoteurs. De combien d'inventions pédagogiques ingénieuses
sommes-nous les bénéficiaires sans nous croire les obligés de ceux qui les ont
conçues ou expérimentées? La société industrielle ne récompense pas d'abord
les gens efficaces par la célébration de leur renommée: peu de grands ingénieurs
ont fait ou font parler d'eux. Qu'en est-il des «ingénieurs pédagogiques»?

Car, si la pédagogie, c'est sans doute les grands brassages d'idées, c'est aussi
l'ingéniosité didactique dont la grandeur va parfois se matérialiser dans l'usage
universel d'un «petit matériel»: qui élèvera une statue à l'inventeur de la
«plume sergent-major», du crayon à bille ou de la calculette électronique?

Le cas de Comenius

Peut-être faut-il voir dans sa propre obsession de l'utile, l'explication de la
permanente éclipse de celui que Michelet qualifiait de «Galilée de l'éducation»
(1870: 175): Jan-Amos Komenski, plus connu sous le nom latin de Comenius
(1592-1670). Cet étonnant personnage est présenté souvent comme l'anticipa-
teur «génial» de maintes méthodes «modernes», depuis la méthode active
centrée sur l'apprenant jusqu'à l'audio-visuel, concepteur de l'organisation
scolaire en degrés, fabricant inlassable de matériels et de manuels. Mais Comenius

écrit, pour être utile aux lettrés de son époque, en un latin aujourd'hui
illisible. Et les circonstances - une Europe que la Guerre de Trente ans met à feu
et à sang et qu'il parcourt d'exil en exil - rendent caduques ses entreprises

166 Beiheft 1/1995



successives. De Comenius, il reste tout et rien. Et ceux qui veulent, endémi-
quement, l'inscrire dans l'économie de la grandeur du renom n'auront plus qu'à
tenter, avec parfois des ardeurs de justiciers, de lui faire reconnaître, en prenant
tous les risques de la rétrospective, des mérites de précurseur ou de fondateur
d'une glorieuse descendance (cf. Denis, 1992, 1994).

La grandeur de l'inspiration

Sans doute Pestalozzi a-t-il été l'un des éducateurs les plus fascinés par la
grandeur «industrielle» de l'utile: mettre enfin au point cette «méthode» qu'il
pressentait et qui lui échappait toujours aurait constitué, à ce qu'il en dit
parfois, son meilleur titre de gloire. On cite toujours, à ce sujet, le passage de la
Première lettre de Comment Gertrude instruit ses enfants (cf. 1985b: 73):

«(faire) de l'instituteur, au moins jusqu'à l'acquisition parfaite des connaissances

élémentaires, le simple instrument mécanique d'une méthode dont les
résultats doivent découler de la nature des procédés et non de l'habileté de celui
qui la pratique.»

Pourtant les bâtisseurs de la grande figure pestalozienne, à l'époque du 150e
anniversaire de sa naissance, ne retiennent pas à son actif qu'il ait été d'abord
l'homme d'une méthode, encore moins de la méthode. La manière dont il en
parle fait même sourire certains d'entre eux. C'est dans une traduction de 1882

que Compayré (1885: 252) cite le passage ci-dessus: il le qualifie d'«étranges
paroles». Et, chez Henri Marion, le sourire est franchement de commisération
(1888: 4): «ce qu'il y a de plus faible peut-être dans l'œuvre de ce candide génie,
c'est l'espèce d'enfantillage (touchant d'ailleurs lui-même, et excusable) avec
lequel il laisse baptiser de ce nom pompeux, la méthode, les pratiques les plus
simples...»

Le naïf aux septante enfants..?

C'est le portrait d'un naïfqui nous est fait là. Mais sa candeur est, malgré tout,
celle d'un «génie». Le «touchant enfantillage» est immédiatement retourné en
fragilité héroïque, l'entêtement à trouver devient une obstination inspirée. Il
n'est pas jusqu'aux échecs de Pestalozzi qui, paradoxalement, ne contribuent à
instaurer sa figure d'exception. Là où se manifeste un didacticien médiocre et
un entrepreneur malavisé, se révèle un cœur maternel (cf. Perrière, 1927, cf.
1983) dont l'amour constitue, en définitive, la référence et l'horizon des
certitudes.

Enthousiaste et abattu, sûr de soi ou hésitant, secondé de disciples fervents
ou trahi par d'indignes crapules, paisible et tourmenté, Pestalozzi incarne dans
la pédagogie l'image même de la grandeur messianique La conscience d'une
mission à accomplir s'accompagne du sentiment de l'indignité. Mais elle est
habitée, en même temps, par la certitude que la «cause» est juste. Son évangile
est celui de l'inversion paulinienne des valeurs (I Cor. 1, 27): ce qui est faible a
été choisi pour confondre ce qui est fort. Ainsi commence la Lettre de Stans,
écrite en 1799:

Numéro spécial 1/1995 167



«Si faible, si malheureuse qu'ait été mon expérience, chaque cœur
philanthropique prendra plaisir à s'attarder quelques instants sur elle et à

réfléchir aux raisons qui me convainquent qu'une heureuse postérité
renouera à coup sûr le fil de mes vœux là où j'ai dû le laisser» (cf. 1985a:
17).

Ainsi, avec Pestalozzi, le peuple, l'enfance, la féminité l'emportent sur le rang,
l'autorité adulte ou la mâle assurance. La grandeur de l'inspiration, telle qu'il
l'incarne, semble incompatible avec les autres ordres de la grandeur dont elle
dénonce les faux-semblants et les perversités.

La grandeur domestique

Les successeurs de Pestalozzi, on le sait, s'entredéchirèrent, certains n'hésitant
pas, de son vivant, à défigurer le héros (cf. Cornaz-Besson, 1977: 49ss). Le
charisme de l'inspiré n'est pas compatible avec l'organisation d'une maison
(domus) au double sens ancien de la répartition autoritaire et hiérarchisée des
places et des statuts, et de l'inscription d'une lignée dans l'Histoire avec ses

légitimités et ses orthodoxies.
Cette grandeur de la «maîtresse de maison» a sans doute été incarnée avec

éclat par Maria Montessori (1870-1952) (cf. v.g. Böhm, 1994). Il existe,
aujourd'hui encore, un mouvement montessorien, organisé, gardien de l'héritage,

apte à prononcer sur l'appartenance ou l'exclusion, porteur contradictoire
des valeurs de fidélité, avec leur risque de fixation mimétique, et des valeurs de
renouvellement, avec leur risque de déviationnisme et de réinterprétation
iconoclaste. Mais, de son vivant, Maria Montessori a délibérément donné la
priorité à cette économie de la grandeur, mettant même à profit les années
d'éclipsé de sa notoriété personnelle pour structurer son mouvement, en
contrôler personnellement l'expansion, accorder les labels et, surtout, préparer
un après-Montessori, qui, de Maria à Mario, demeurerait montessorien.

La grandeur civique

Ainsi la grandeur domestique trouve sa légitimité dans une présence à l'espace
et au temps où la personne fondatrice se perpétue par l'institution même de son
projet, aboutissant à l'instauration durable d'un «chez soi» à caractère public
(le Mouvement, la Cause). A l'encontre, l'économie de la grandeur civique, si
elle se prête à des compromis avec l'entreprise personnelle des acteurs sociaux,
dégage d'abord la notion du service commun. Elle dénonce la prétention de
l'acteur à habiter l'Histoire comme pour son propre compte, y compris quand
les intentions sont droites. Le grand pédagogue marqué de grandeur civique
épouse le dessein de la cité et s'il y impose sa marque propre, c'est pour mieux
assurer l'exécution du projet qu'on lui a confié dans l'intérêt général.

Ce grand est un «grand commis», ou un grand ministre même. Pensons, à un
personnage comme Philippe-Albert Stapfer (1766-1840), le ministre de
l'instruction publique de l'éphémère République helvétique (cf. Hameline, 1989).

168 Beiheft 1/1995



Pensons, en France, à des figures comme celles de Guizot (cf. Rosanvallon,
1985) ou de Ferry, politiquement dissemblables, mais faisant d'autant plus leur
chose de l'instruction publique que cette dernière demeure éminemment à leurs
yeux la chose publique. La «fin du mythe ferryste» (cf. Nique et Lelièvre, 1993)
ne modifie pas fondamentalement cet aspect de la figure.

Peut-être la figure de Rollin (1661-1741), qui organise en France au début du
XVIIIe s., le lycée d'Etat non congréganiste, ou celle de Humboldt (1767-1835)
concevant l'université de Berlin au début du XIXe en vue de l'«Allemagne tout
entière», illustrent-elles cette grandeur-là6). Et ce serait sans doute le moment
de «rendre justice», si la chose était opportune, à un homme comme Octave
Gréard dont il a été question plus haut (cf. supra, p. 162). Car ces «commis»,
s'ils passent leurs veilles sur les dossiers des politiques qu'ils conseillent, sont
aussi des gens qui pensent et qui écrivent.

La grandeur marchande

Mais il n'est pas dans la «configuration» de la grandeur civique de faire mention

d'un quelconque enrichissement personnel de ces «serviteurs» de la cause
publique. Au contraire l'hagiographie des «grands» commis inclut l'intégrité et
le désintéressement comme une composante obligée de la grandeur: ces gens-là
ne font point commerce de leur compétence.

Il reste que les éducateurs ne sont pas rares qui, par l'entreprise même
d'éducation, ontfait positivementfortune. L'image innombrable du «marchand
de participes» besogneux et gagne-petit ne doit pas tromper: éduquer est une
opération qui peut s'avérer lucrative.

«Conseil en formation»

Dès lors qu'à l'ère managériale, la recherche du profit conduirait les entreprises
à «investir» dans la formation et à faire de cette dernière l'une des conditions de
leurs performances dans la conquête des marchés, on ne voit pas pourquoi les
organismes de «conseil en formation», pour prendre un exemple, tels qu'ils se

sont développés dans nos pays industrialisés, ne seraient pas rétribués à égalité
avec les autres types de cabinets qui monnaient leurs services autour des

managers.
Dans les cités méditerranéennes du IVe s. avant J.C. où l'exercice de la parole

en public était la clé du pouvoir, les grands sophistes formaient la jeunesse
contre de colossales rétributions (cf. Hatzfeld, 1945:194). Et leur grandeur de
pédagogue se mesurait à la somptuosité de leur train et de leur équipage, n'en
déplaise à Socrate. Face aux «objectifs» qu'on leur assigne, Protagoras ou
Gorgias sont en définitive d'honnêtes commerçants: c'est Socrate qui casse le
jeu, au nom de la grandeur d'inspiration qui deviendra, en référence à ce
paradoxal «modèle», comme la seule grandeur concevable pour le «vrai»
pédagogue.

Dans un mémoire sur Maria Montessori (1987), Odette Cuttulic a rappelé
que ce puritanisme porta quelque tort à Maria Montessori quand, débarquant

Numéro spécial 1/1995 169



aux Etats-Unis, elle y trouva «naturel» de commercialiser son matériel
pédagogique: certains de ses détracteurs, - et le «grand» Kilpatrick, par exemple, fut
du lot -, objectèrent qu'un vrai «grand pédagogue» n'a rien à vendre. Ou c'est
alors son âme qu'il vend.

Ces scrupules n'étouffent pas certains de nos contemporains, et l'on peut
citer des auteurs de manuels scolaires vendus à plusieurs millions d'exemplaires,

retirés des affaires dans des retraites dorées, comme des chefs d'établissements

privés à but ouvertement lucratif roulant en Roll's. Denis Huysman, le
responsable scientifique du Dictionnaire des philosophes, aux Presses universitaires

de France, est sans doute l'un des hommes d'affaires les plus avisés que
l'éducation compte en ce pays. Il déclencha naguère quelque étonnement en
déclarant à la télévision qu'il érigeait la réussite commerciale en critère de la
réussite pédagogique de ses entreprises et qu'il m'avait aucune honte, s'adres-
sant à ses élèves, à prendre à son compte le slogan fameux d'une grande banque:
votre argent m'intéresse...

§ 3. Pestalozzi, les humanitaires et les managers

On peut pressentir qu'à présenter avec sympathie cet ordre de la grandeur
marchande comme horizon légitime des pratiques éducatives et de leurs
évaluations, on prend le risque de heurter certains esprits dans leurs convictions les
plus chères, celles qui, précisément, «n'ont pas de prix.»

En même temps, nous sommes à l'heure où la «pensée unique» économico-
managériale impose, comme s'il s'agissait d'une seconde nature, de juger
l'efficacité d'un système éducatif en termes de rendement et de rationalisation des
choix budgétaires. Parler d'éducation, c'est parler d'argent, c'est même parler
«gros sous», comme on dit. Et tout le monde en convient. Nul ne peut échapper
à ce propos et aux incidences qu'il a sur la valeur que chacun donne à ses

propres choix identitaires.

Des professionnels désintéressés?

La crise des professions sociales issues du «dévouement» caritatif tient à une
ambivalence aujourd'hui facilement observable: disons, au risque de faire
court, que persister à pratiquer le désintéressement conduit d'autant plus à
détester qu'on en parle. Dropsy (1995: 146ss.) analyse très finement la manière
dont la «professionnalisation» contemporaine des personnels soignants tente,
avec plus ou moins de bonheur, de se tirer de cette ambivalence, au-delà du
slogan célèbre de la révolte des infirmières de 1988: «ni nonnes, ni bonnes, ni
connes».

L'appel à l'abnégation et sa célébration ostentatoire, sous la pathétique
invocation de Pestalozzi, père des orphelins et des pauvres, étaient la règle chez

170 Beiheft 1/1995



les responsables politiques au XIXe siècle. Il revenait à ces derniers de conforter
dans leur «mission» quasiment «sacerdotale» (le terme est fréquent, on le sait)
des enseignants mal payés et mal considérés.

Cet appel se prolonge endémiquement, d'une manière ou d'une autre, sous le
même patronage humanistico-humanitaire pestalozzien, mais il a été, au cours
des dernières décennies, de plus en plus mal toléré par des personnels qui
veulent être tenus pour des «professionnels» et érigent en critère de cette
«reconnaissance» la manière dont sont rétribués les services qu'ils rendent.

Mais cette attitude collective, qui pourrait déboucher sur un nouveau contrat
social, vient interférer avec la règle commune, foncièrement individualiste7,
que la présente fin de siècle reçoit des sociétés consuméristes d'abondance,
comme au temps de leur glorieuse croissance: si «tout s'achète», «tout se paie»,
et sa réciproque, dont la symétrie logique pose précisément quelques problèmes:

si «tout se paie», «tout s'achète».
La persistance de cette mentalité entraîne deux conséquences. D'abord, les

revendications salariales justifiées s'accompagnent, chez beaucoup, d'une
baisse des idéaux militants: le risque n'est pas mince de voir se réduire
l'engagement «professionnel» à un «mercenariat alimentaire» qui, pour négliger la
«grandeur d'inspiration», n'accède pas pour autant à la «grandeur marchande»
et se contente, toutes «grandeurs» confondues, de la médiocrité.

Ensuite, on ne peut que prendre acte de la prééminence du parler mercantile
(«former des gagneurs qui sachent se vendre») ou de la vulgate stratégico-
managériale (l'emploi insistant du verbe «gérer» peut en être un signe: tout se

gère, même son «deuil») dans le discours quotidien de l'éducation et de la
formation. L'échange marchand, de ce fait, peut demeurer longtemps encore le
«modèle» avouable-inavouable de la relation éducative, alors même que la crise
sociale contemporaine montre sa perversité quand on en fait la référence unique

de l'organisation des rapports sociaux. Certes maîtres et élèves peuvent
toujours être décrits en clients réciproques, mais sans doute sont-ils, plus
encore, à traiter comme des concitoyens en mal de civilité nouvelle.

Grandeur marchande et grandeur d'inspiration

En dépit de leur incompatiblité reçue, c'est sans doute en articulant les
différentes «grandeurs» pédagogiques entre elles, selon des modes dont nul n'a
encore vraiment l'expérience, que ce renouvellement dans l'habitation
«citoyenne» du monde (oïkouménè, en grec ancien) s'effectuera. Il fournira des
principes à l'action éducative et y instaurera des figures neuves.

En cette affaire, la grandeur pestalozienne d'inspiration semble avoir à
rencontrer la grandeur marchande, entendue comme la consécration de la liberté
d'entreprendre et de faire du profit. Ce qui semble caractériser notre époque,
c'est que cette rencontre a effectivement lieu, mais sous le couvert d'un discours
qui la nie. Cette rencontre n'est pas pensée. Et sans doute, de longtemps encore,
n'est-elle pas pensable dans les catégories reçues.

Or, notre Panthéon pédagogique, pour honorer Socrate, continue d'exclure
Protagoras, même si certains historiens de la philosophie s'efforcent, de temps à

Numéro spécial 1/1995 171



autre, de réhabiliter les Sophistes (cf. Ramnoux, 1969: 446-447). Dans le propos

sur l'éducation, l'inspiré garde le pas sur l'homme d'affaires.
On peut toujours se demander ce qu'il serait advenu de la grandeur

pédagogique si, par aventure, Pestalozzi, - qui, d'ailleurs, était «près de ses sous»
plus que son hagiographie ne le concède -, s'était révélé mieux avisé dans ses

entreprises? Quand, sur le théâtre de l'Histoire, Pestalozzi, figure du «gueux»
fragile et obstiné, rompt avec Fellenberg (1771-1844), figure du mécène
philanthrope, sûr de ses projets comme de ses ressources, pourquoi le «gueux»
l'emporte-t-il dans le cœur des spectateurs, pourquoi l'improvisateur brouillon
fait-il plus «grand» que l'organisateur efficace?

Le «pauvre hère» laid, romantique et mal fringué a sans doute encore devant
lui de beaux jours dans la légende. On imagine difficilement Pestalozzi en
complet trois pièces, attaché-case et «portable» en bandoulière. Pourtant, ceux
et celles qui aujourd'hui se réclament explicitement de son patronage pour
rendre raison de leur engagement humanitaire dans les pays du Sud (cf. Hartman,

1989), savent qu'ils ne peuvent rendre le service que la générosité leur
dicte qu'en se faisant publicitaires, managers et comptables. Ils risquent, certes,
d'y dévoyer leur intention première, mais c'est en même temps la seule chance

que leur désintéressement atteigne à la «grandeur» en son ordre, au «profit» de

ceux dont il sert la promotion.

L'énigme de la grandeur éducative

Il ne s'agissait là que de rappeler certaines «évidences» auxquelles il n'est pas
inopportun de garder leur caractère d'énigmes, ne serait-ce que pour inciter
chacun à s'assurer de ses propres résolutions.

Une chose est sûre, c'est qu'aucun «grand pédagogue» n'est crédité de la
performance qui consisterait à s'honorer de toutes ces grandeurs avec un bonheur

égal. Socrate en Roll's? L'image est trop saugrenue pour inquiéter. Mais,
sans que nous nous en doutions peut-être, elle nous fait passer de la question de
la grandeur à celle de la félicité. Admis par les dieux aux champs élyséens, il
n'est pas dit que Socrate n'y roule pas carosse quand ça lui chante et que
Pestalozzi ne l'accompagne pas dans ses tournées, en habit du dimanche...

Notes

1 C'est le «mouvement de la plume» qui me dicte ce lieu commun de la culture française
que constitue cette allusion à la tirade de Flambeau, le fidèle «grognard» qui veille sur
l'Aiglon dans le célèbre drame d'Edmond Rostand. Mais ce n'est pas sans un brin
d'esprit de dérision, car le plaidoyer pour les «obscurs» est prononcé par un «porte-
parole» qui voue à la figure sublimée de l'Empereur un culte où se reconstruit toute la
légitimité des anonymes. L'«obscur» ne revendique là qu'à se faire reconnaître du
«notoire». Il ne peut même pas se penser en dehors de cette reconnaissance.

172 Beiheft 1/1995



2 On retrouve, marxisme en moins, la même préoccupation chez Muglioni (cf. 1993):
l'un de ses griefs à l'égard des pédagogies centrées sur l'apprenant, c'est qu'elles
risquent de canoniser ses médiocres productions aux dépens du contact avec les grandes
œuvres. Et c'est ce contact que l'école doit avant tout permettre aux jeunes que leur
culture d'origine en tient éloignés. C'est respecter les enfants du peuple que de les
affronter au patrimoine.

3 La notion d'«acteur» a été remise en honneur principalement par Crozier et Friedberg
(1977). Barel (1984: 162-169) en propose une discussion instructive.

4 II faudrait développer ici un propos concernant la démarche hagiographique, celle qui
produit les figures offertes à la vénération. On renverra à l'étude classique du regretté
Michel de Certeau (1975).

5 Cette seconde partie s'appuie, en les amplifiant ou en les modifiant, sur les notes qui
furent prises par M. André Amman et le Centre Pestalozzi, et que j'avais revues à

l'époque, à l'occasion d'une conférence prononcée à Yverdon aux Ve Rencontres
Pestalozzi (1988) et publiée dans les Actes de ces rencontres sous le titre «Figures de nos
héros, la confection des grands pédagogues».

6 On relèvera que Rollin comme Humboldt figurent dans la liste des «grands pédagogues»

sélectionnée en 1966 par J. Château. Dans la préface de son recueil de
monographies, ce dernier tente de justifier les critères de sa sélection et les lacunes que leur
application entraîne: choisir des auteurs essentiels mais objet de malentendu constant
(ainsi préférer Rousseau, dont l'Emile est un piège à contresens, à Rabelais dont le

Gargantua n'offre pas les mêmes équivoques), des étrangers mal connus (ainsi
remplacer Erasme par Vives, Kant par Humboldt, sur la recommandation d'experts
allemands). Château insiste sur cette consultation d'experts et conclut (1966: VIII),
comme le fera Houssaye, trente ans plus tard (1993: 17), à un «accord assez vaste»,
dont l'ampleur l'a «surpris» et «réconforté» sur les quinze pédagogues retenus: Platon,
Vives, les Jésuites, Comenius, Locke, Rollin, Rousseau, Pestalozzi (confié au vaudois
Louis Meylan), Humboldt, Kerschensteiner, Decroly, Claparêde, Dewey, Montessori,
Alain. On constatera que les noms de Montessori, Decroly et Claparêde dont Cheval-
laz, en 1931, hésitait à faire des «personnalités définitivement classées»(cf. supra, p.
161), figurent dans la sélection de Château sans que ce dernier ne songe désormais à

s'interroger sur la légitimité de leur place.
7 L'étude très éclairante de Chazel (1986: 244) évoque le phénomène social de

l'individualisme (qu'il convient d'opposer à la démarche explicative du sociologue ou de
l'économiste, connue souvent sous l'appellation d'«individualisme méthodologique»).
Ce phénomène tient à l'articulation de deux «valeurs»: reconnaître à l'acteur une
pleine autonomie, permettre par là même le développement de l'«égoïsme possessif».
C'est à ce double titre, ajoute-t-il, que l'individualisme est tenu pour une caractéristique

essentielle de nos sociétés modernes occidentales.

Ouvrages cités

Alain (1956). Propos. Paris: Gallimard.
Barel, Yves (1984). La Société du vide. Paris: Editions du Seuil.
Boltanski, Luc et Thévenot, Laurent (1987). Les Economies de la grandeur. Paris: Presses

universitaires de France.
Böhm, Winfried (1994). Maria Montessori. In: Jean Houssaye (Ed.). Quinze pédagogues,

leur influence aujourd'hui (pp. 149-166). Paris: Armand Colin.

Numéro spécial 1/1995 173



Brémond, F. (s.d., 1906?). Les Auteurs pédagogiques (extraits). Paris: Delagrave.
Buisson, Ferdinand (1911). Nouveau dictionnaire de pédagogie et d'instruction primaire.

Paris: Hachette.
Caspard, Pierre 1994). Histoire de l'éducation. In Philippe Champy et Christiane Etevé

(Ed.). Dictionnaire encyclopédique de l'éducation et de la formation (pp.497-499).
Paris: Nathan.

Certeau; Michel de (1974). La Culture au pluriel. Paris: Christian Bourgeois.
Certeau, Michel de (1975). L'Ecriture de l'histoire. Paris: Gallimard.
Certeau, Michel de (1980). L'Invention du quotidien. Arts de faire. Paris: Union générale

d'éditions.
Charbonnel, Nanine (1988). Pour une critique de la raison éducative. Berne: Peter

Lang.
Château, Jean (1966). Les grands pédagogues. Paris: Presses universitaires de France.
Chazel, François (1987). Individualisme, mobilisation et action collective. In Pierre

Birnbaum et Jean Leca (Ed.). Sur l'individualisme (pp.244-268). Paris: Presses de la
Fondation nationale des sciences politiques.

Chevallaz, Georges (1931). Histoire de la pédagogie. Lausanne: Payot et Cie.
Compayré, Gabriel (1879, 1970). Histoire critique des doctrines de l'éducation en France.

Genève: Reprint Slatkine.
Crozier, Michel et Friedberg, (1977). L'Acteur et le système. Paris: Editions du Seuil.
Cuttulic, Odette (1987). Maria Montessori et l'éducation pour la paix. Genève: Faculté de

psychologie et des sciences de l'éducation.
Denis, Marcelle (1992). Comenius, une pédagogie à l'échelle de l'Europe. Berne: Peter

Lang.
Denis, Marcelle (1994). Comenius. Paris: Presses universitaires de France.
Deprun, Jean (1981). Philosophie et problématique des Lumières. In: Yvon Belaval (Ed.).

Histoire de la philosophie, II (pp. 672-696). Paris: Gallimard.
Dominicé, Pierre (1990). L'Histoire de vie comme processus de formation. Paris:

L'Harmattan.

Dropsy, Bernard (1995). Des élèves infirmières aux étudiants en soins infirmiers: une
identité en mutation. In: Jean-Pierre Obin (Ed.). La Face cachée de la formation
professionnelle (pp. 146-170). Paris: Hachette.

Dumont, Louis (1983). Essais sur l'individualisme. Paris: Editions du Seuil.
Ferrière, Adolphe (1927,1983). Le grand cœur maternel de Pestalozzi. Yverdon: Centre de

documentation et de recherche Pestalozzi.
Furet, François (1994). Le passé d'une illusion. Paris: Arthème Fayard.
Furter, Pierre (1995). Mondes rêves, formes et expressions de la pensée imaginaire. Neu-

châtel: Delachaux & Niestlé.
Guex, François 1906). Histoire de l'instruction et de l'éducation. Lausanne et Paris : Payot

et Alcan.
Guimps, Roger de (1874). Histoire de Pestalozzi, de sa pensée et de son œuvre. Lausanne:

Bridel.
Hameline, Daniel (1989). Philippe-Albert Stapfer ou tous les faiseurs de plans n'étaient

pas des coupeurs de tête... Educateur (Lausanne), 7, 25-31.
Hameline, Daniel (1994). La République éduquera-t-elle encore? Education permanente

(Paris). 121, 85-103.
Hameline. Daniel (1994). Adolphe Ferrière (1879-1960). Perspectives, XXIII (1—2)(85—

86), 379-406.
Hameline, Daniel, et Dardelin, Marie-Joelle (1967). La Liberté d'apprendre. Paris:

Editions ouvrières.
Hameline, Daniel, et Dardelin, Marie-Joelle (1977). La Liberté d'apprendre. Situation II.

Paris: Editions ouvrières.

174 Beiheft 1/1995



Hameline Daniel, Jornod Arielle et Belkaïd Malika (1995). L'Ecole active, textes fondateurs.

Paris: Presses universitaires de France.
Hameline, Daniel et Magnin, Charles (1995). Un inédit de Mina Audemars et Louise

Lafendel. (à paraître).
Hartman, Lukas (1989). Pestalozzi et le tiers-monde. Swissaid, 1, 3.

Hatzfeld, Jean (1945). La Grèce et son héritage. Paris: Aubier.
Hofstetten Rita (1994). Le Drapeau dans le cartable, histoire des écoles privées à Genève

au XIXe siècle. Genève: Editions Zoé.
Houssaye, Jean (1994). Quinze pédagogues, leur influence aujourd'hui. Paris: Armand

Colin.
Houssaye, Jean (1995). Quinze pédagogues, textes choisis. Paris: Armand Colin.
Josso, Christine (1991). Cheminer vers soi. Genève: L'Age d'homme.
Käppeli, Anne-Marie (1990). Sublime croisade. Ethique et politique du féminisme

protestant 1875-1928. Genève: Editions Zoé.
Käppeli, Anne-Marie, Cifali, Mireille (1991). L'apport des femmes pédagogues suisses à la

constitution d'une science de l'éducation (1845-1975). Bulletin I FNRS, 6/VII, 13-
16.

Lasch, Christopher (1979, trad. 1981). Le Complexe de Narcisse. Paris: Robert Laf-
font.

Le Goff, Jacques et Nora, Pierre (Ed.) (1974). Faire de l'histoire, nouveaux problèmes.
Paris: Gallimard.

Lipovetski, Gilles (1983). L'Ere du vide. Paris: Gallimard.
Magnin, Charles (1995). L'auteure d'une histoire et ses acteurs. In: Geneviève Cardinet

Schmidt (Réd.). Le Passé est un prologue, 25 ans de coordination scolaire romande.
Neuchâtel: Institut romand de recherches et de documentation pédagogiques.

Mendel, Gérard (1983). Cinquante millions d'individus sans appartenance. Paris: Robert
Laffont.

Marion, Henri (1888). La méthode active. Revue pédagogique, XII(l), 1-19.
Matasci, Francesca (1987). L'inimitable et l'exemplaire, Maria Boschetti-Alberti, histoire

et figures de l'école sereine. Berne: Peter Lang.
Michelet, Jules (1870). Nos fils. Paris: Librairie internationale.
Millet-Berney, Lysiane (1983). L'instituteur vaudois en mal d'université. Genève: Faculté

de psychologie et des sciences de l'éducation.
Morsy, Zaghloul (1993). La galaxie «Paideia». Perspectives, XXIII 1—2)(85—86), 7-19.
Muglioni, Jacques (1993). L'Ecole ou le loisir de penser. Paris: Centre national de

documentation pédagogique.
Nique, Christian et Lelièvre Claude (1993). La République n'éduquera plus. Paris:

Pion.
Obin, Jean-Pierre (1995). La Face cachée de la formation professionnelle. Paris: Hachette.

Ognier, Pierre (1995). Les approches historiques de la laïcité en France, 1990-1993, étude
critique. Histoire de l'éducation, 65, 71-85.

Osterwalder, Fritz (1993). Héros revisité. Horizons, 16, 8.

Perspectives (Unesco) (1993, 1995). Les penseurs de l'éducation. XXIII (1—2)(85—86),
XXIII (3-4X87-88).

Pestalozzi, Heinrich (1807, trad Soëtard 1985a). Lettre de Stans. Yverdon: Centre de
recherche et de documentation Pestalozzi.

Pestalozzi, Heinrich (1801, trad. Soëtard 1985b). Comment Gertrude instruit ses enfants.
Albeuve: Castella.

Pestalozzi, Heinrich (1797,trad. Soëtard, 1994). Mes Recherches sur la marche de la
nature dans l'évolution du genre humain. Lausanne: Payot.

Numéro spécial 1/1995 175



Pineau, Gaston et Le Grand, Jean-Louis (1993). Les Histoires de vie. Paris: Presses
universitaires de France.

Plutarque (éd. nvellel951). Vies parallèles des hommes illustres. Paris: Gallimard.
Ramnoux, Clémence (1969). Les Présocratiques. In: Brice Parain (Ed.). Histoire de la

philosophie I (pp. 405-450). Paris: Gallimard.
Rendu, Eugène (1855). De l'Education populaire dans l'Allemagne du Nord et de ses

rapports avec les doctrines philosophiques et religieuses. Paris: Hachette.
Ricoeur, Paul (1985). Le Temps raconté. Temps et récit III. Paris: Editions du Seuil.
SSED 1976). Thème et variations sur l'ethnocentrisme. Genève: Faculté de psychologie et

des sciences de l'éducation.
Snyders, Georges (1971). Pédagogie progressiste. Paris: Presses universitaires de France.

Snyders, Georges (1973). Où vont les pédagogies non-directives? Paris: Presses universitaires

de France.
Soëtard, Michel (1982). Pestalozzi ou la naissance de l'éducateur. Berne: Peter Lang.
Soëtard, Michel (1985a). Introduction à Johann-Heinrich Pestalozzi, Lettre de Stans

(7-15). Yverdon: Centre de documentation et de recherche Pestalozzi.
Soëtard, Michel (1985b). Introduction à Johann-Henri Pestalozzi, Comment Gertrude

instruit ses enfants (pp. 11-39). Albeuve: Castellat.
Steward, W.A.C. (1972). Progessives and radicales in English Education 1750-1970. Londres:

Macmillan.

Pestalozzis «pädagogische Grosse»

Zusammenfassung

Für die Erziehungswissenschaft und deren Geschichte bereiten die «grossen»
Pädagogen Schwierigkeiten, insofern als sie im Diskurs die Funktion von
«Figuren» haben. Unentbehrlich für das Bild, das sich Gesellschaften von ihrer
Vergangenheit machen, sind solche Figuren aus funktionaler Notwendigkeit
heraus Objekt von Legenden. Aus dem gleichen Grund sind sie dazu bestimmt,
zu bestätigen, dass das Erbe, auf dem unsere heutige Identität beruht, etwas
Authentisches hat. In diesem Panorama nimmt die Figur Pestalozzis einen
namhaften Platz als Gründer ein. Hat sich die Einstellung zu dieser «Berühmtheit»

verändert? In der Zeit zwischen dem 150. und 250. Geburtstag gibt es
Konstanten, aber auch Neuinterpretationen der «Grösse» Pestalozzis. Aus der
Sicht der «Economies de la grandeur» von Boltanski und Thévenot (1987)
versucht der Autor den Fall Pestalozzi und seine zeitgenössische Interpretation
zu situieren, indem er die seiner Figur zugeschriebenen «Grösse der Eingebung»

mit anderen «Grössen» vergleicht, die andere sogenannte «grosse
Pädagogen» charakterisieren.

Übersetzung Anne-Marie Käppeli

176 Beiheft 1/1995



Pestalozzi grandi pedagogisti

Riassunto

I «grandi pedagogisti» costituiscono un problema per le scienze dell'educa-
zione e la loro storia nella misura in cui hanno la funzione di «figure di
riferimento». Queste figure, indispensabili per Fimmagine che le società si
fanno del loro passato, sono oggetto di leggende per esigenze funzionali. Per la
stessa ragione, hanno la funzione di confermare la componente di autenticità
insita nella nostra identità présente. In questo panorama, la figura di Pestalozzi
occupa una posizione di preminenza. Le attese nei confronti di questa posi-
zione di preminenza si sono forse modificate? Nel periodo dal 150° al 250°
giubileo si possono individuare delle costanti, ma anche delle riletture délia
«grandeur» di Pestalozzi. Alla luce de «Economies de la grandeur» di Boltanski
e Thévenot (1987), l'autore tenta di situare il caso di Pestalozzi e le interpre-
tazioni contemporanee confrontando la «grandeur d'inspiration» che sembra
qualificarlo con la «grandeur» di altre figure di insigni pedagogisti.

Pestalozzi and the invention of pedagogical greatness

Summary

The «great pedagogues» can be a source of difficulty for the history and the
thought on education if their function consists of providing discourse with
«figures». The latter, essential to the image of their past the human groups offer
themselves, are the objects of a legend, as if through functional necessity. At the
same time, and out of the same necessity, they are required to testify that the
heritage on which our present identity lies carries something authentic. The
figure of Pestalozzi occupies, in this landscape, a place known as a founding
one. Has this reputation undergone some variation in its present understanding?

From the 150th to the 250th anniversary, constant features can be spotted
but also re-readings of Pestalozzis «grandeur». Under the light ofEconomie de
la grandeur by Boltanski and Thévenot (1987), the author here attemps to
situate the Pestalozzi case and its contemporary reading by comparing the
«inspiration grandeur» which seems to qualify his figure to other «grandeurs»
that can possibly characterize other «great pedagogues».

Traduction M. Belkaid, 10 juillet 1995.

Numéro spécial 1/1995 177


	Pestalozzi et l'invention de la grandeur pédagogique

