
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 17 (1995)

Heft: 1: Denk-mal Pestalozzi

Artikel: Zur Stellung des Pestalozzi-Zitates in der Reformpädagogik

Autor: Gonon, Philipp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786119

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Stellung des Pestalozzi-Zitates
in der Reformpädagogik

Philipp Gonon

Die folgenden Ausführungen versuchen die Bedeutung des Pestalozzi-Zitates in
der Reformpädagogik nach der Jahrhundertwende zu ergründen. Gefragt wird,
wo, wie und in welchem Zusammenhang Pestalozzi in reformpädagogischen
Texten zitiert wird. Die überraschend spärlichen Funde von als solchen eindeutig
zu kennzeichnenden Pestalozzi-Zitaten weisen aufeine eher bescheidene
Werkkenntnis des pädagogischen Klassikers hin, die mit der ihm zugesprochenen
herausragenden Bedeutungfür die reformpädagogischen Vertreter deutlich
kontrastiert.

In einem kürzlich erarbeiteten Papier vom Bundesamt für Landwirtschaft,
welches für die Berufsbildung der Landwirte in der Schweiz verantwortlich
zeichnet, werden die Zeichen der Zeit erkannt und für die künftige Ausbildung
eine verstärkte ökologische Ausrichtung verlangt:

«Bei der jungen Bauerngeneration ökologisch richtiges Verhalten zu
fördern, bedingt mehr als nur die Vermittlung von einschlägigem Fachwissen.

Unsere Vorfahren hatten eine viel direktere Beziehung zu den
natürlichen Lebensgrundlagen und zudem auch geringere Möglichkeiten
störender Eingriffe. Mit der gewaltigen Technisierung unseres Alltags hat
sich dies bekanntlich gewaltig geändert. Um der Gefahr der Zerstörung
der Natur und damit uns selbst zu entgehen, bedarf es einer umfassenden
Umwelterziehung. Es braucht detailliertes Wissen, (...)». Auch müsse
«die persönliche Verantwortung im Bewusstsein dieser Zusammenhänge»

erkannt werden. «Oder abgewandelt nach Pestalozzi könnte dies
etwa heissen: Umwelterziehung ist nur erfolgreich, wenn Kopf, Herz und
Hand miteinbezogen werden» (Marthaler 1994, S. 6 f.)

Numéro spécial 1/1995 101



Forderungen, die auf Ganzheit, auf Oekologie oder neue Lernformen
schulischen Unterrichtes drängen, greifen heute gerne auf Pestalozzi zurück. In der
Kurzformel «Kopf-Herz-Hand», die - gemessen an philologischen Kriterien -
üblicherweise recht freizügig und variantenreich unter Verzicht auf
Anführungszeichen und weiteren Quellenangaben auch der obigen Argumentation
eingefügt wurde, ist das Anliegen des Bundesamtes bildungspolitisch greifbar
gemacht worden. Gleichzeitig wurde die präsentierte Gedankenführung
autoritativ bekräftigt und durch diese Engführung mit der pädagogischen Klassik als
bedeutsam markiert. «Kopf-Herz-Hand» ist der einschlägige Slogan geworden
(Osterwalder 1992), welcher heute Pestalozzi zugeschrieben wird und als
Verständigungscode weit über die Lehrerschaft hinaus für pädagogisch fortschrittliche

Anliegen geläufig ist.
Mein nun zu entfaltendes Interesse am Zitat geht weniger dieser zu einer

handlichen Kurzformel geronnenen Zitationsweise, die vornehmlich eine
bildungspolitisch-pragmatische Funktion erfüllt nach (vgl. Scheffler 1960), als
vielmehr der Frage, inwieweit das Pestalozzische Schrifttum rezipiert wurde, ob
und wie es für die wissenschaftliche Argumentation Verwendung fand und der
Disziplinbildung neue Erkenntnisse oder verfeinerte Argumentationen
bescherte.

Als Zitat betrachte ich eine Bezugnahme auf typographische oder phonetische

Gestalten, die meist durch Anführungszeichen markiert in einen weiteren
Text eingefügt wird. Im Verlaufe der weiteren Argumentation werden wir
allerdings auch Zitationen einschliessen, die nur spärlich oder gar nicht mit
Anführungszeichen operieren, also sogenannten kryptischen Zitaten (Meyer 1971).

Als Klassiker - und damit zitationswürdig - gilt der grosse Schweizer
Pädagoge und Schriftsteller zweifelsohne, was sich auch daran ersehen lässt, dass
Bezüge zu ihm durch die ganze Professions- und Disziplingeschichte hindurch,
von Diesterweg bis heute nachweisbar sind. Die zeitlose Klassizität misst sich
auch daran, dass seiner Person und seinem Werk auch dem unmittelbaren
Kontext entrückt ein sinnstiftendes Moment in einem neuen Umfeld zugesprochen

wird. Freilich besteht die Gefahr, die Franz Overbeck bei jeder Kanonisierung

feststellte, nämlich dass der Kanon selbst an Profil verliert und sich um
den «ursprünglichen Sinn» ein «dichter Schleier» ausbreitet (Overbeck 1880,
S. 1).

Mit dem auf die Klassik bezugnehmenden Zitat werden Kontinuitäten
geschaffen, der Sprechende oder Schreibende bekundet die Auseinandersetzung
mit bereits Gedachtem, mit einer «Vorlage». Dass nicht alle Äusserungen dieser

Vorlage zitierfähig sind, versteht sich von selbst. Wie etwa aus der
Bibelforschung bekannt, eignen sich häufig nur bestimmte Fragmente für eine weitere

Verwendung. Die Auseinandersetzung mit der Gedankenwelt der Vorfahren

beruht auf strenger Selektion, die indessen nicht immer mit der gleichen
Sorgfalt offengelegt wird.

Wie nun Pestalozzi durch sein Schrifttum in der Reformpädagogik
aufscheint, soll anhand der Präsenz des auf sein Werk bezogenen Zitates eruiert
werden. Dies scheint mir gerade für den Zeitraum des beginnenden Jahrhunderts

von Interesse. Jene Zeit war nicht so grosszügig mit Pestalozzi-Editionen

102 Beiheft 1/1995



bedient wie wir heutzutage, dennoch wurde und wird ihm schon für die damalige

Pädagogik eine prägende Rolle zugesprochen.

1. Pestalozzi als Bezugsgrösse der Reformpädagogik

Lesen wir etwa nur, was Herman Nohl zur Reformpädagogik in «Die pädagogische

Bewegung in Deutschland und ihre Theorie» schreibt. Pestalozzi wird
zum eigentlichen Gewährsmann der pädagogischen Bewegung erkürt.

Pestalozzi habe die pädagogische Bedeutung der Arbeit zur vollen Klarheit

entwickelt (Nohl 1988, S. 51)
Pestalozzi habe... hervorgehoben dass die neue Schule, «dem gesamten

Seelenleben des Kindes entgegenzukommen» habe, seine produktiven,
aktiven Kräfte aufsuche, diese Kräfte nicht im leeren Raum entwickle,
sondern an der konkreten Sache in Arbeit und Beruf und auch den
sozialen Trieben und der Gemeinschaft und lebendigem Umgang gerecht
würde (Nohl 1988, S 54f.)

Pestalozzi habe gewusst dass sich keine allgemeingültige Theorie der
Pädagogik darstellen liesse (Nohl 1988, S. 133).

Pestalozzis Ringen nach Klarheit sei ergreifend (Nohl 1988, S. 154).
Nohls eigene Sicht, nämlich die Grundlage der Erziehung als das

leidenschaftliche Verhältnis eines reifen Menschen zu einem werdenden
Menschen, und zwar um seiner selbst willen, dass er zu seinem Leben und
seiner Form komme, wird mit dem Vater-, Mutter-, Schwester-, Bruder-
Tanten und Onkelsein oder mit der Erotik enggeführt. Jeder grosse
Pädagoge sei typisch für eine dieser Formen, so etwa Sokrates, Herbart und
Wyneken für den erotischen, Salzmann für den männlich-väterlichen,
Fröbel für den Grossväterlichen und Pestalozzi für den mütterlichen. Für
Schwester, Tante und Onkel werden keine Pädagogen oder gar Pädagoginnen

angeführt (Nohl 1988, S. 169).
Die pädagogische Einstellung auf das Kind sei seit Rousseau und

Pestalozzi auf die «Entfaltung produktiver Kräfte, Selbsttätigkeit und
Selbstentscheidung» angelegt (Nohl 1988, S. 181).

Die Betonung und Wertschätzung des Interesses habe nicht nur Herbart

für die Pädagogik fruchtbar zu machen versucht, sondern auch
Pestalozzi mit seiner «willenlosen Anschauung» (Nohl 1988, S. 214).
Pestalozzi entwickelte «zuerst» die Vorstellung, dass die personalen
Erfahrungen in der Familie die Grundlage für alles soziale Verständnis
und Verhalten seien.

Pestalozzi sah auch als erster, und zwar mit aller Deutlichkeit, dass
eine Polarität vorliege, einerseits zwischen der 'Anschauung als das absolute

Fundament aller Erkenntnis' und andererseits der unwandelbaren
«Urform der menschlichen Geistesentwicklung' (Nohl 1988, S. 222).

Rousseau betone im Emile, dass die Harmonie zwischen Kraft und
Trieb wie Anforderung das entscheidende Ziel der Erziehung sein müsse.
Pestalozzi habe das dann sehr vertieft » (Nohl 1988, S. 226)

Numéro spécial 1/1995 103



Wie Herder, Moser und Goethe, so habe auch Pestalozzi anstelle der
Buchstabenschule, die zu Geschwätz, Leere und geistiger Ermüdung führe,

den Verkehr mit der lebendigen Natur gefordert, das Mittun der
einfachen Arbeit in Wohnstube, Werkstatt und aufdem Felde und die lebendige

Geselligkeit und Teilnahme im Umgang mit Nachbarn und Kameraden,

wo alle Kräfte gesund, real, wahrhaftig und wortlos entwickelt
würden (Nohl 1988, S 227f.).

Weiter heisst es: Erst Pestalozzi hat ein volles Gefühlfür das Spielrecht
des Kindes und für seine Charakterbedeutung entwickelt. (Nohl 1988,
S. 234)

Aehnlich Grundtvig und der Sowjet-Schule habe auch Pestalozzi
zunächst die Mitarbeit in Haus, Garten und Feld, Werkstätte und Fabrik
als Mittel gesehen das Kind am besten in die Arbeitskultur einzuführen.
Dann habe aber auch Pestalozzi noch eine Schule gegründet nicht bloss
als Ersatz des Hauses für familienlose Kinder, sondern als eine höhere
Form der Entwicklung der menschlichen Kräfte durch die Methode. (Nohl
1988, S. 257)

Pestalozzi, mit seiner Hingabe an die Armen, die auch zu Menschen
gemacht werden sollen, wird als Vorläufer der sozialpädagogischen Bewegung

aufgeführt, beiden sei die Gemeinschaft als die lebendige Beziehung
von Mensch zu Mensch wichtig (Nohl 1988, S. 277)

Zu unguter letzt - und damit endet Nohls Darstellung - wird darauf
verwiesen, dass auch Pestalozzi eine Nationalerziehung gefordert habe
1814, unter der Sorge für den Bestand seines Vaterlandes... (Nohl 1988,
S. 285).

«Die Elemente für unser Dasein als Volk» bestünden aus einer biologischen

Substanz... und einer geistigen Substanz...
«Beides zusammen bezeichnete Pestalozzi als den 'Acker'(l)
Erst dann komme das, was Pestalozzi den «Samen» genannt habe:

«die Erhebung zur Bewusstheit. Sie vollzieht sich heute in drei Formen,
in Schule und Universität im Jugendbund, und in allem was man jetzt
«Dienst» heisst, im Wehrdienst, Arbeitsdienst und Berufsdienst. (...)»
(Nohl 1988, S. 287/ Alle Hervorhebungen phg.).

In dieser historischen Darstellung der Reformpädagogik, wohl eine der
ersten, wird ein starker Bezug zu Pestalozzi stipuliert, dem nur Fröbel, Rousseau

und Nietzsche und - etwas abgeschlagen - Goethe und Dilthey folgen.
Das Pestalozzi-Zitat als solches ist jedoch kaum präsent und Anführungszeichen

werden nur für einzelne Worte verwendet.
Die konstruierten Zusammenhänge sind überraschend vielseitig und für uns

heute oft unerwartet, wie etwa Nohls Finale seines Oeuvres belegt. Dominant
ist eine indirekte Bezugsetzung Pestalozzis mit reformpädagogischen Anliegen.
Die «Klassifizierung» geschieht dadurch, dass eine Kongruenz eines
reformpädagogischen Protagonisten mit einer als analog empfundenen Aeusserung
Pestalozzis konstruiert wird. Kindorientierung, Gemeinschaftssinn, das
leidenschaftliche Verhältnis zwischen Erzieher und Zögling, die Betonung der akti-

104 Beiheft 1/1995



ven, produktiven Kräfte und gar die Nationalerziehung - kurz all das, was Nohl
der Reformpädgagogik zuschreibt, ist nicht nur, aber vor allem, von Pestalozzi
bereits vorgedacht oder vorgelebt worden.

Nohls Umgang mit der Quellenlage ist locker, bevorzugt wird das Zitat aus
dem Gedächtnis (vgl. Stuhlhofer 1988, S. 33). Betont werden markante
Wortpartikel, ein einzelnes ausführliches Zitat allerdings ohne Quellenangabe und
ohne entsprechende Kontextualisierung ist aufzufinden. Auf welche konkreten
Stellen im Pestalozzischen Oeuvre sich Nohl bezieht, ist im Einzelfall jeweils
nur schwer auszumachen.

Diese Vorliebe für Pestalozzi, dessen Werk offenbar mit allen reformpädagogischen

Anliegen kompatibel ist, ist keine Eigenheit von Herman Nohl.
Eben so plaziert ihn ohne weiterführende Begründung Theodor Wilhelm an
prominenter Stelle, wenn er schreibt, dass es «ein grossartiges Schauspiel»
bleibe,

«wie sich die pädagogischen Traditionen Deutschlands, wie sich Goethe
und Pestalozzi, Fichte und Fröbel mit der Unruhe des industriellen
Jahrhunderts, mit Nietzsche und Lagarde, mit der Frauen- und schliesslich

Jugendbewegung zusammenfanden, um eine erzieherische und
didaktische Bewegung zum Ausbruch zu bringen (...)» (Wilhelm 1967,
S. 69).

Auch neuere Darstellungen, die vermehrt den internationalen Aspekten der
Reformpädagogik Beachtung schenken, huldigen die enge Bindung an Pestalozzi,

welcher bei Hermann Röhrs weiterhin die Spitzenposition neben Rousseau

halten kann. Durch die Bildungskritik und Lösungsmodelle dieser beiden
bedeutendsten pädagogischen Repräsentanten habe die Reformpädagogik ihre
pädagogische Stosskraft und historische Exemplarität zugleich erhalten. Röhrs
koppelt Pestalozzi mit diversen reformpädagogischen Anliegen, ohne sich die
Mühe zu nehmen, sie mit entsprechenden Zitaten zu untermauern.

So heisst es etwa, dass Blonskijs Leitideen «unmittelbar in der
Auseinandersetzung mit Rousseau, Pestalozzi, Fröbel, Dewey» u.a. erfolgt seien; in
dessen Werk «Die Arbeitsschule» findet sich allerdings in der ansonsten
sorgfältig erstellten Bibliographie kein einziger Hinweis auf Pestalozzi (Blonskij
1921, S. 122-126).

Bei Montessori ist Röhrs bereits etwas vorsichtiger, indem etwa von einer
«ähnlichen Absicht» Pestalozzis gesprochen wird, oder auch steht: «So warnt
Montessori auch ganz im Sinne Pestalozzis vor einer Vernachlässigung der
Anschauung» und weiter:

«Ihre Folgerung aus der Analyse... klingt ebenfalls durchaus pestalozzisch»
(Röhrs 1991, S. 236).

Die reformpädagogische Geschichtsschreibung bis heute nimmt eine starke
Referenz zu Pestalozzi als gegeben an, die indessen nicht unmittelbar auf dem
Pestalozzischen Kanon zu beruhen scheint.

Numéro spécial 1/1995 105



Zeitgenössische Darstellungen, die einen Überblick über reformpädagogische

Bestrebungen bieten wollten, sind - soweit sie nicht auf Selbststilisierungen
beruhen - durchaus nicht so grosszügig mit Bezügen zu Pestalozzi.

Kurt Kesselers «Pädagogische Charakterköpfe - eine Beleuchtung der
Gegenwartspädagogik» erschienen 1919 - geht mit Zuschreibungen weit vorsichtiger

um. Er sieht einzig bei Natorp einen Bezug zu Pestalozzi, nimmt bei
Kerschensteiner eher einen Goetheschen Einfluss wahr und sieht bei Ellen Key
und Gurlitt, Rousseau im Spiel. Auch Emil Saupes Werk «Deutsche Pädagogen
der Neuzeit», welches als Beitrag zum Verständnis der neueren Erziehungswissenschaft

gedacht ist, stellt lediglich bei 8 von 30 Portraitierten sehr vage
Reminiszenzen zu Pestalozzi her: Neben Natorp und Spranger werden nur
Anklänge bei Paul Barth, Rudolf Lehmann, welcher sich auf die Pestalozzische
Anschauung berufe, Robert Rissmann, Johannes Tews welcher für die Schule
Pestalozzi als Lehrervorbild und Waisenvater betrachte (Saupe 1927, S. 251 f.)
und Ernst Weber, welcher für die Erziehung zur Selbsttätigkeit auf Pestalozzi
verweise, festgestellt. Als «deutscher Pestalozzi» wird lediglich Hermann Lietz
vorgeführt, bei welchem sich gemäss Wilhelm Reins Würdigung «Fürsorge für
das einzelne Individuum mit der Hingabe auf das soziale Ganze, so wie es der
edle Schweizer gezeigt» habe, vereinigen (Saupe 1927, S. 100). Andererseits
gehen Kerschensteiner, Gaudig, Oestreich und viele andere leer aus.

2. Pestalozzi in der reformpädagogischen Textproduktion

Meine folgenden Feststellungen beziehen sich zunächst auf Texte, die Pestalozzi

nicht im Titel führen, um darüber Aufschluss zu erhalten, wie im alltäglichen

pädagogischen Diskurs der Reformpädagogik mit Pestalozzi verfahren
wurde. Davon zu unterscheiden wären spezielle Untersuchungen, die sich dem
Thema Pestalozzi zuwenden, wie wir sie insbesondere bei Paul Natorp in
seinen «Gesammelten Abhandlungen zur Sozialpädagogik» (Natorp 1922)
finden. Ausserdem entfällt durch diese Sichtweise die ganze «Pestalozzifeier»-
literatur, die indessen bei den Schlussfolgerungen miteinbezogen werden soll.
Ein weiterer Strang, der bereits im damaligen Diskurs marginalisiert war, ist die
eigentliche Pestalozziforschung, die etwa im Umkreis von Meumann getätigt
wurde, um die Pestalozzische Methode zu überprüfen oder die Arbeiten von
Ludwig und seinem Sohn Arthur Stein zum «philosophischen» Pestalozzi.
Weiter zu erwähnen sind die editorischen Bemühungen zur kritischen
Pestalozzi-Ausgabe von Buchenau, Spranger und Stettbacher. Auch das Prunkstück
der Forschung, die eigentliche Biographik wurde für die folgende in zwölf
Punkten zusammengefasste Auswertung reformpädagogischer Texte, die auf
einer Auswahl prominenter Vertreter beruht, nicht berücksichtigt.1

1. Betrachten wir die einzelnen Textsorten, so fällt die generelle Ausbeute an
Bezügen zu Pestalozzi im Gegensatz zu den eben dargestellten geschichtlichen
Konstrukten eher mager aus. Die Kunsterziehungsbewegung (Lichtwark und
andere), die Jugendbewegung (Wyneken u.a.), die Bewegung vom Kinde aus, die

106 Beiheft 1/1995



Schulreformen wie sie Scharrelmann und Gansberg anvisierten, lassen wenig
bis gar keine Referenzen zu Pestalozzi aufscheinen, vom Zitat ganz zu schweigen.

Die Pestalozzi-Bezüge spielen in den meisten Textbestandteilen eine marginale

Rolle und tauchen nicht, wie die Nohlsche Geschichtsschreibung suggeriert,

gehäuft auf, oder bilden gar einen markanten Akzent. Was für die Bezüge
allgemein gilt, ist insbesondere auf Zitate anwendbar.

2. Das die Epoche prägende Pestalozzi-Zitat, der reformpädagogische Slogan

lässt sich nicht ausmachen, obwohl später gängige Formeln bereits präsent
sind: «Das Leben bildet» findet sich bei Stettbacher und Spranger (allerdings in
den Reden anlässlich von Pestalozzifeiern), «Kopf, Herz und Hand» bei Paul
Natorp (Natorp 1922, S. 100). Heisst das nun, dass einer differenzierteren
Betrachtungsweise Vorschub geleistet wurde, dass die Pädagogik zwar sich auf
Pestalozzi berief, ohne ihn jedoch auf gängige Formeln zu verkürzen? Mitnichten.

Es zeigt sich vielmehr, dass Pestalozzi nicht in einen präzisen oder
einschlägigen Zusammenhang gestellt werden konnte.

3. Häufiger sind hingegen sogenannte Allusionen, die sich an den Pestaloz-
zischen Duktus anlehnen. Es werden einzelne Worte oder Satzpartikel mit oder
ohne Anführungszeichen aufgeführt, wie folgende Beispiele zeigen:

«Anschauung»: Nohl spricht von «willenloser Anschauung», er und Robert
Seidel von der «Anschauung als das absolute Fundament aller Erkenntnis».
Anders klingt es bei Kerschensteiner: das absolute Fundament aller Erkenntnis
werde in der Anerkennung der Anschauung von Pestalozzi betont.

Ein weiteres Stichwort ist «Fundament/fundamental:
Rissmann spricht von einer alten Fundamentalwahrheit, Petersen vom

Fundament des Volkswohls. Bei Wilhelm Paulsen finden wir den wohlklingenden
Satz:

Er zündete 'ein heiliges Feuer an, und das von Egoismus angezündete
Zeitfeuer der grossen wirtschaftlichen Verirrung zu ersticken und den so
allgemein in ihren Fundamenten erschütterten Menschengesellschaften
die Mittel zu zeigen, durch die ihre Rettung allein möglich sei' (Paulsen
1926, S. lOf.).

Auch das Wort «Kraft» oder «Kräfte» wird häufig ins Spiel gebracht:
Selbstkraft, die das Fundament aller wirklichen Kunst sei, bei Barth, Berufskraft

bei Freyer, Kraft der Familie bei Gaudig (1922, S. 16, 2 Bd.), Kraft des
Geistes bei Gurlitt, Volkskraft bei Petersen, Wohnstubenkraft bei Spranger. Bei
Dewey wird die volle und harmonischen Entwicklungen aller Kräfte erwähnt,
oder bei Paulsen die Aktualität, Spontaneität und Harmonie aller Kräfte.

4. Die Zitationsweisen sind nicht nur nicht präzise wie bereits obige
Ausführungen vermuten lassen: meist tauchen Wortpartikel, Ausdrücke in
Anführungszeichen, oder auch ganze Satzteile unvermittelt ohne irgendeine Quellenangabe

auf. Ähnlich wie bei Nohl, wird selten ein zusammenhängender Satz
zitiert.

Numéro spécial 1/1995 107



5. Wenn mit Verweis zitiert wird, dann wird auf einen Titel, meist ohne
weitere Angabe wie Seitenzahl oder Edition hingewiesen: etwa aus «Ueber den
Sinn des Gehörs», den «Nachforschungen», beides ganz selten, oder: «Wie
Gertrud ihre Kinder lehrt». Die Angabe wird nicht weiter präzisiert. Nur
wenige Autoren nehmen sich die Mühe, auch die Pestalozzi-Ausgabe zu erwähnen:

so legt etwa Paul Barth in seiner Geschichte der Erziehung offen, dass er
sich auf die Reklam-Ausgabe bezieht, Freyer wiederum stützt sich auf die
Seyffarth-Ausgabe.

6. Die meisten Bezüge werden zu «Lienhard und Gertrud» gemacht, gefolgt
von «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt», dann und wann taucht der «Schwanengesang»

auf. Seltener wird auf andere Werke verwiesen: etwa auf die
«Nachforschungen».

7. Auch ausgewiesene Kenner des Pestalozzischen Werkes wie Natorp und
Spranger geizen bezüglich präziserer Quellenangaben, so etwa wenn Spranger
das «Gefühl der Liebe im Kinde» ohne weitere Angaben als Pestalozzi-Zitat
ausgibt.

8. Die bevorzugte Zitation ist diejenige aus dem Gedächtnis, oder gar vom
Hörensagen. Friedrich Wilhelm Foerster leitet das Eröffnungskapitel aus
«Schule und Charakter» so ein:

«Pestalozzi hat einmal gesagt Diese Worte sind vor 100 Jahren gesagt
und scheinen doch gerade für unser Zeitalter bestimmt zu sein...» (Foerster

1918, S. 18).

So auch Gurlitt: In seinem den Söhnen Erwin, Helmut und Winfried - auf
dass sie aufrechte deutsche Männer werden - gewidmeten Werk «Erziehung zur
Mannhaftigkeit» befindet sich, neben vielen Goethe-Zitaten, auch ein
Pestalozzi-Bezug:

«'Mensch' ruft Pestalozzi aus 'Mensch, Vater deiner Kinder, dränge die
Kraft ihres Geistes nicht in weite Fernen, ehe sie durch nahe Uebung
Stärke erlangt hat und fürchte dich vor Härte und Anstrengung! Da
hören wir die tiefe Weisheit des grössten pädagogischen Genies, das je
gelebt hat, dem sich alle Lehrmeister mit und ohne Titel in Demut beugen

sollten...» (Gurlitt 1906, S. 211).

9. Einige Autoren legen dar, dass sie wohl Mühe hatten mit dem Text
klarzukommen, und dass sie daher auch Sekundärquellen ins Spiel bringen.

So Adolphe Ferrière, der von Röhrs zu einem Vertreter der Schule der
Selbstbetätigung gekürt wird, welcher kenntnisreich seine Grundhaltung durch
die ersten Kronzeugen dieser Methode, Rousseau und Pestalozzi vertieft
habe.

Ferrières «Schule der Selbstbetätigung» 1928 zeigt jedoch bei genauerer
Durchsicht, dass zwar aus dem «Emile» wörtlich zitiert wird, die oft dargestellte

Berufung auf Pestalozzi allerdings ausschliesslich auf Marc Antoine

108 Beiheft 1/1995



Jullien de Paris' «Esprit de la Méthode d'éducation de Pestalozzi», aus dem
Jahre 1812 beruht.

Erfrischend freimütig wird festgehalten:

«... ich werde lieber M.-A. Jullien sprechen lassen, den treuen und klaren
Kommentator des oft so dunklen Autors von 'Lienhard und Gertrud' und
'Wie Gertrud ihre Kinder lehrt'. Man fühlt, dass er aus der Quelle
geschöpft hat und dass diese Quelle noch erfrischend ist.» (Ferrière 1928,
S. 184).

Oder auch Erich Stern:

«Im Sumpf des Elends wird der Mensch kein Mensch», ein angebliches
Pestalozzi-Zitat, welches um ein zweites Zitat ergänzt wird, das von Seidel

übernommen wird, ohne dass bei ihm ein präzise Quellenangabe (bei
Seidel o.J., S. 23 ff) erfolgt, wahrscheinlich aber aus «Gesetzgebung und
Kindsmord» stammt (Stern 1922, S. 209).

10. Die Bezüge zu Pestalozzi sind insgesamt sehr vage, die Vielfalt uner-
messlich und zufällig. Die Breite der Themen, die Anlass gibt, sich auf Pestalozzi

zu beziehen, gibt vielleicht eine Vorstellung davon: Die meisten Referenzen

beziehen sich auf das zentrale Thema der Kindorientierung. So bei Lang-
behn, welcher Pestalozzi in einer Fussnote zitiert (Langbehn 1930, S. 73).

Im Text wird gefordert, dass man kindliche Gefühle ernst nehmen solle, die
Kinderstube des Gefühls. Die - wie mehrmals betont wird - deutsche Kinder-
natur sei der deutschen Genialität innerlichst verwandt. Pestalozzi ist jedoch
nicht nur Freund deutscher Kinder. Zitierend wird auch auf die besondere
Bedeutung der Mutter hingewiesen, etwa bei Theobald Ziegler (1901, S. 20)
oder bei Berthold Otto. Auch der bedeutende Stellenwert der Familie wird mit
Pestalozzi bezeugt, so etwa bei Hugo Gaudig und Aloys Fischer.

Zur sozialen und sozialpädagogischen Dimension, die auf Pestalozzi, den
unbekannten, zurückzuführen sei, äussert sich insbesondere Robert Seidel.
Auch für die Gemeinschaft und die Gemeinschaftsschule finden wir bei Ernst
Krieck und Wilhelm Paulsen Bezüge zu Pestalozzi, letzterer zitiert dabei aus
den «Nachforschungen».

Einige Ausführungen, welche sich mit der Anschauung als Methode für den
Unterricht befassen, finden wir bei Georg Kerschensteiner. Zum Zeichenunterricht

äussert sich auch Carl Götze, indem er Pestalozzi zitiert. Berthold Otto
beklagt die Dominanz der herbartschen Psychologie, welcher er die pestaloz-
zische entgegensetzen möchte, während Wilhelm Lay wie auch Herbert Spencer
die fehlende oder mangelhafte Konkretisierung derselben bemängeln.

Das Thema Liebe und Religion wird insbesondere von Spranger anhand
Pestalozzis bearbeitet. Zum Stellenwert des Sittlichen in der Politik und Gesellschaft,

äussert sich Hans Freyer, der gegenüber dem Smithschen ökonomischen
Amoralismus mit Sympathie Pestalozzi ins Spiel bringt. Selbstverständlich
wird Pestalozzi als Wertschätzer der Arbeit gefeiert, so schon bei Theobald
Ziegler (1901, S. 28).

Numéro spécial 1/1995 109



11. Bei allen vorgefundenden Zitationen ist zu beachten, dass sie in den
Textfluss integriert, und nicht Ausgangspunkt von Erörterungen sind. Pestalozzi

bildet demgemäss keine Hauptstütze einer Argumentation oder den
zentralen Ausgangspunkt einer Auseinandersetzung. Es sind eher Aphorismen und
Lebensweisheiten und weniger pädagogische Problemstellungen die mit Pestalozzi

eingeführt werden. In der Hilfe zur Selbsthilfe habe schon Pestalozzi das
Geheimnis allen Erziehens und Unterrichtens erkannt, schreibt etwa Otto
Scheibner in «20 Jahre Arbeitsschule» (Scheibner 1928, S. 178).

Gegenüber einer allzu expressiven Pädagogik sagt Rissmann mit Pestalozzi:
es sei gut, sich immer wieder an das Lebensideal des Altmeisters «unserer
deutschen Schule», Pestalozzi, zu erinnern, welcher die - selbstverständlich die
von Rissmann nicht näher belegten - Worte formuliert habe: «Ich lebe nicht
mir, sondern den Brüdern, nicht der eigenen Ichheit, sondern dem Geschlechte»

(Rissmann 1911, S. 65).
Oder Spranger:

«Das Grosse und Wirkende ist immer schlicht. Wir fühlen nicht, was
Pestalozzis Wort bedeutet: 'Der Mensch muss zur inneren Ruhe gebildet
werden'» (Spranger 1962, S. 98).

Pestalozzi dient der effektvollen Ausstaffierung eines Anliegens.
Er wird als Aperçus herbeigezogen, mit ihm werden Trouvaillen

zelebriert.

12. Die Haltung zu den Zitaten ist in der Regel ausschliesslich affirmativ.
Behauptetes soll autoritativ untermauert werden. Nur bei Dewey und Spencer
bezüglich Anschauung und praktischer Durchführung der Methode, bei Lay
zum Begriff des Elementaren und bei Barth zur politischen Haltung sind
Anflüge von Kritik bemerkbar, welche jedoch nicht eine grundsätzliche
Auseinandersetzung implizieren. Insofern wirkt Petersens Behauptung weit hergeholt,

wenn er in seiner «Einführung der Pädagogik» Pestalozzis Lehre als erste
realistische Erziehungs- und Bildungslehre bezeichnet (Petersen 1930, S. 102).
Im reformpädagogischen Schriftum ist von diesem pestalozzianischen Realismus

wenig zu sehen.
Die Zitation als Gradmesser für die Auseinandersetzung mit Pestalozzis

Werk ergibt eine äusserst bescheidene Ausbeute.
Die Zitate scheinen eher eine Funktion zu erfüllen, die die Derrida-Schülerin

Claudette Sartilot in «Citation and Modernity» als Ornament bezeichnet. Man
ist beinahe versucht anzunehmen, dass ähnlich der postmodernen Architektur
Pestalozzi-Einschübe als spielerische Komponente fungieren, die die Statik
oder Physik des Gebäudes, bzw. in unserem Falle eher die Metaphysik, auf
überraschende Weise auflockern.

3. Folgerungen: Die Stellung des Pestalozzi-Zitates

Der bevorzugte Bezug zu Pestalozzi ist nicht der direkte Zugang zur Quelle,
sondern die Reminiszenz, die mehrheitlich nicht über das Zitat gesucht wird.

110 Beiheft 1/1995



Berthold Otto gibt 1903 zu bedenken, dass Pestalozzi vergessen sei und dies
obwohl

«sein Name respektvoll genannt, so oft auch seine Lebensbeschreibung
auswendig gelernt» werde. Spuren seines Einflusses seien «allenfalls noch
im Schreibleseunterricht und im höheren Grade im Rechenunterricht
erkennbar, der Kern seiner Bestrebungen aber, der Wunsch, die Kinder an
wirklicher Anschauung sprechen zu lehren, dazu die Anschauung in ihre
Elemente zu zerlegen («ein Abc der Anschauung» herzustellen, wie er
selbst sich leider grammatistisch ausdrückt) ist mit Achselzucken beiseite
gelegt.» Und weiter: «Der Ruhm, unseren pädagogischen Phrasenschatz
um einige Prunkstücke bereichert zu haben, würde Pestalozzi gewiss
wenig begehrenswert erschienen sein (Otto 1963, S. 78)».

In der Arbeitsschulbewegung ist ein Pestalozzi, der mit Gemeinschaft,
Methode und Anschauung enggeführt wird, wahrscheinlich am präsentesten,
auch wenn zum Teil mit Pestalozzi im Bunde, krude nationalistische
Auswüchse erfolgten, wie etwa bei Elans Denzer, welcher in den 30er Jahren (Hitler
lobend) im Arbeitsdienst die Krone der nationalen Arbeitserziehung sah und
dabei eine selbstverständlich nicht näher belegte Textstelle Pestalozzis mit der
Zeile «Hohelied der Arbeitserziehung» übertitelte (Denzer o.J., O.S.).

Dieses Bild wird durch die Pestalozzifeiern nicht grundsätzlich revidiert.
Sicher sind solche Anlässe Ansporn, sich überhaupt oder gar intensiver mit
Pestalozzi zu befassen. Charlotte Bühler ist es Anlass, eine Abhandlung zum
Thema «Pestalozzis Forderung der Beachtung der Individuallage und ihre
wissenschaftliche Grundlage in der Kinder- und Jugendpsychologie» zu schreiben.
Richard Hönigswald untersucht die philosophischen Grundlagen der Pädagogik

Pestalozzis. Bereits vor 1927 referierte Hans Stettbacher unter dem Thema
«Das Leben bildet» in Zürich, 1923, so wie bereits vorher Natorp 1903 «Ueber
die Grundlagen der Sozialpolitik Pestalozzis» sich äusserte, Kerschensteiner
seine berühmte Rede zur Arbeitsschule in der Zürcher Peterskirche 1908 hielt,
Willibald Klinke zu den religiösen Grundgedanken bei Heinrich Pestalozzi sich
1922 meldete und Elise Pfister 1926 über «Die Mutter in Pestalozzis Lienhard
und Gertrud» sprach. Die Pestalozzifeiern waren oftmals der Anlass, sich einer
Kontinuität Pestalozzis zu vergewissern, sein eigenes Tun in diesen
Zusammenhang zu stellen.

So stellt etwa Johannes Glaeser für die Hamburger Lehrerschaft, anlässlich
des 100. Todestages 1927, in seinem Referat «Pestalozzi» fest:

«Wir von der Gemeinschaftsschule haben schon manches Wort gesprochen,

dass mit Pestalozzis Ideen harmoniert, ohne dass wir immer es

wussten» (Glaeser o.J., S. 91).

Einem unbewussten Pestalozzianismus wird hier das Wort geredet, der im
Grunde sich nicht um die «Vorlage» gross zu kümmern braucht. Es ist der
seelenverwandte Pestalozzi, der zu klassischen Würden gelangt. Die Funktion
der Reminiszenz und des Zitates besteht lediglich darin, an dieser Klassizität

Numéro spécial 1/1995 111



teilzuhaben. Bei einer solchen Ausgangslage bleibt wenig Raum für eine kritische

Auseinandersetzung.
Pestalozzi erhält jedoch deutlichere Kontur in der Ablehnung einer

vorgefundenen Ordnung oder Systematik, wie sie der Herbartianismus verkörperte.
Robert Rissmann hält die pestalozzische Selbstentfaltung und spontane
Entwicklung dem nach Herrschaft strebendem Herbartianismus entgegen, «dieser
nackten Pädagogik einer Bildung von aussen» {Rissmann 1911, S. 11).

Pestalozzi wird ausserdem zum Gewährsmann, dass eine pädagogische
Systembildung wenig Sinn mache (Nohl) und auch ein Pestalozzianismus nicht
das Ziel der Pädagogik sein könne.

Pestalozzi wird zum Bestärker des Willens zum Neuen und gibt den Kritikern

der Schule ihre Legitimität. Eine allzu ausführliche Auseinandersetzung
mit seinem Werk war hierbei nicht vorgesehen, da sie Irritationen zu Tage
fördern könnte. Natorp, der beste Kenner von Pestalozzis Schriften, unterstützt
diese Haltung wenn er 1905 im Säemann unter dem bezeichnenden Titel
«Pestalozzi unser Führer» schreibt:

«Wir müssen ihn (Pestalozzi) leben und tun, nicht ihn auswendig lernen
und wie Schweizer Pillen in vorschriftsmässiger Dosis einschlucken wollen,

um unsere pädagogischen Qualitäten dadurch zu verbessern». (Natorp

1922, S. 101)

Gerade seine Unfähigkeit und fehlende Systematik mache ihn für Reformpädagogen

«unendlich lieb» und gebe allen, «die Jugend besitzen» als «Führer»,
vor allem gegen Herbart, «unverwüstliche Jugend» (Natorp 1922, S. 92).

Es ist zu spüren, dass Pestalozzi zwar anerkannterweise als bedeutend
angesehen wurde, dass die Reformpädagogen jedoch ihre liebe Mühe beim Einbezug
des grossen Meisters in ihre Texte oder Reflexionen hatten. Die Bezüge sind
daher schwach und farblos und nicht - wie im Nachhinein behauptet wurde -
von dominanter Präsenz. Die Reformpädagogen sahen auch keinen Anlass,
ihre rudimentäre Vertrautheit mit dem Pestalozzischen Werk schamhaft zu
vertuschen. Im Gegenteil, eine gewisse Saloppheit im Umgang mit dem Klassiker

wurde nicht nur geduldet, sondern als legitim erachtet. Gurlitts ediertes
Brevier zu Pestalozzi - eine Auswahl aus seinen Schriften - gibt uns hierfür
gleich einleitend im ersten Satz die treffende Begründung:

«Pestalozzis Schriften liest... heute kein Mensch mehr zum Vergnügen,
keiner den nicht ein besonderer Zwang dazu treibt.»

Selbst der gut gewillte Leser würde sich «im Gestrüppe seiner langen
überladenen Perioden bei dem redselig breiten Vortrag von Gedanken leicht ermüden».

Gerade dies habe ihn veranlasst, eine Auswahl aus seinen Schriften zu
treffen und eine leichte stilistische Ueberarbeitung vorzunehmen (Gurlitt o.J.,
S. 1 f.).

Auch Wilhelm Flitner stellte in seiner Rede zum 200. Geburtstage Pestalozzis

klipp und klar fest, dass es nicht nur mit Pestalozzis konkreter Erziehungspraxis

happerte:

«Das gleiche gilt für die Lehre Pestalozzis. Auch sie wurde nur
unzulänglich von ihrem Urheber dargestellt...» (Flitner 1967, S. 126).

112 Beiheft 1/1995



Deshalb ist es auch nicht erstaunlich, dass Georg Kerschensteiner in seiner
Schrift «Arbeitsschule» salopp festhalten konnte:

«Ja, ich wage es zu sagen: Ohne dass diese Worte sich genau so in seinen
Werken finden, war Pestalozzi der felsenfesten Ueberzeugung, dass die
Berufsbildung die Pforte der Menschenbildung ist» (Kerschensteiner
1930, S. 167).

Gerade die Abwesenheit des Zitates im strengen Sinne zeigt, dass die Präsenz
eines Klassikers nicht nur über sein Werk verläuft. Die mangelhafte
Werkkenntnis, oder gar das fehlende Verstehen werden mit der Attitüde des
Praktikers und Erziehers überbrückt, welcher «Pestalozzi» bzw. seinen Geist in
sich wirken lässt. Darin ist der Grund zu suchen, warum das wortwörtliche
Zitat entwertet wird.

Der Pestalozzische Geist wird in der oralen Kultur lebendig.
Dies wird deutlich, wenn wir uns mit einer Variante des Zitates befassen,

dem fiktiven Zitat.

«Was aber, fragen wir, würde Pestalozzi sagen, wenn er heute den Erfolg
seiner Bestrebungen sehen könnte? «Ihr habt mich nicht verstanden!»
würde er ausrufen. «Ihr hieltet das Äussere meines Tuns für den inneren
Zweck! Wenn ich Armenanstalten errichtete, so wollte ich die Kinder der
Armen zu Menschen erziehen,... Als die höchste und beste Form aller
Erziehung gilt mir die Erziehung in der Familie durch die Familie...»
(Klinke 1919, S. 3).

Die Nähe Pestalozzis wurde gesucht, und zwar die direkte, nicht diejenige
über sein Werk. Diese Haltung markiert Vertrautheit, die ein Zitierverhalten
bestimmt, das als «benevolent borrowing», als «forgetfullness approaching
inspiration» (Sartillot 1993, S. 21) bezeichnet werden kann und folgenden
Sachverhalt zum Ausdruck bringen soll: Schau Leser, ich weiss nicht, wo ich
das gefunden habe, vielleicht in einem Buch, vielleicht auch in meinem Herzen.
Eine solche Zitationsweise wird in der Bibelforschung auch als «quoted direct
speech» bezeichnet. Es geht ähnlich wie im Gottesdienst um die Präsenz
Pestalozzis, die als Stimme aus dem Inneren wahrgenommen wird und den
Sprecher zum Medium der Botschaft macht; hierbei sind nicht philologische
Details von Bedeutung, sondern der Effekt.

Einem solchen Pestalozzi leistete auch Spranger Vorschub, wenn er seine
Rede zum 100. Todesjahr mit dem Satz einleitete, dass «Ehrfurcht» angesagt
sei, «denn es ist heiliges Land, auf das wir treten» (Spranger 1959, S. 11).
Dagegen nimmt sich Litts Ueberlegung schon recht ketzerisch aus, wenn er in
seiner dialektischen Betrachtungsweise das Schwergewicht bei den Problemen
verortet, Pestalozzi als Klassiker zu werten (Litt 1952). Hier rückten Flitner und
andere die religiösen Qualitäten Pestalozzis in den Vordergrund:

«Die Lehre Pestalozzis ist ihrem Typus nach eine religiöse und praktische
Lebensweisheit, eine Umformung der überlieferten Christenlehre.
Diese Lehre lebendig zu verstehen und zu beherzigen ist für Pestalozzi

Numéro spécial 1/1995 113



das tragende Schlussstück jeder erzieherischen Ausbildung. Deshalb
kann die Lehre auch in der schlichtesten Form ausgedrückt werden ...»
(Flitner 1967, S. 128).

Wer Pestalozzi in einen solchen Zusammenhang rückt, dem kann das

philologisch einwandfreie Zitat als eine pedantische Kleinkrämerei erscheinen. Es

ist wie beim Apostel Paulus, welcher auch unbekümmert seine Zitate den
jeweiligen Bedürfnissen und Umwelten anpassen konnte (vgl. Stanley 1992).

Spranger verortet in einem die Wirkung Pestalozzis bilanzierenden Aufsatz
in der Schweizerischen Lehrer-Zeitung 1958 zu Stettbachers 80. Geburtstag das
Verdienst der zweiten Pestalozzi-Renaissance, die in der Reformpädagogik
stattfand überdies noch darin, dass die Reformbewegung sich auf das ethische
Feld beschränkte und nicht politisch von der Sozialdemokratie beerbt werden
konnte (Spranger 1958, S. 835).

Die Funktion der Referenz zu Pestalozzi konnte also wohl auch darin liegen,
die von Fläberlin für die Jugend und die damalige Jugendbewegung diagnostizierte

«überschäumende Erotik» (Haeberlin 1922, S. lOff.) in klassische Bahnen

zu lenken.
Das «Neue» bei Nohl wird an die Tradition zurückgebunden und erhält

dadurch, wenn auch eine - wie wir gesehen haben - dürftige, so doch klassische
Form oder Hülle. Pestalozzi wurde hierbei - wie Hermann Lietz festhielt - zum
«Priester und Prophet der neuen Erziehungsschule» wie er sie in «Lienhard
und Gertrud» verkündet habe (Lietz 1970, S. 22).

Pestalozzi transzendiert in dieser Funktion den Klassiker und wird zum
Erwecken Feierliche Ergriffenheit sollte dem ernüchternden alltäglichen
Geschäft der Erziehung den nötigen pädagogischen Impetus ermöglichen. Dass
die Pestalozziverehrung und Heiligsprechung dennoch auch eine kritische
Pestalozzi-Edition hervorbrachte, die wiederum die Grundlage für eine kritische

Pestalozziforschung eröffnet, darf als Glücksfall - oder künftig weit besser
noch zu nutzende Chance - für die Pädagogik angesehen werden.

Notes

1 Ausgewertet wurde eine repräsentative Auswahl von Veröffentlichungen der in diesem
Beitrag namentlich aufgeführten Autorinnen und Autoren. Die Texte wurden auf
Pestalozzi-Bezüge «durchgekämmt» und, falls sich Zitate eruieren Hessen, «eingesammelt»,

auf PC erfasst und damit einer hermeneutischen Bearbeitung zugänglich
gemacht.

114 Beiheft 1/1995



Bibliographie

Barth, Paul (1925). Die Geschichte der Erziehung in soziologischer und geistesgeschichtlicher

Beleuchtung. Leipzig : Reisland.
Buehler, Charlotte (1927). Pestalozzis Forderung und Beachtung der Individuallage und

ihre wissenschaftliche Grundlage in der Kinder- und Jugendpsychologie. In: Schweizerische

Pädagogische Zeitschrift. 37 (2), S. 66-74.
Blonskij, P.P. (1921). Die Arbeits-Schule. Berlin: Gesellschaft und Erziehung.
Denzer, Hans (o.J.). Deutsche Arbeits-Erziehung. Leipzig: Ernst Wunderlich.
Dewey, John (1949). Demokratie und Erziehung. Braunschweig: Westermann.
Foerster, Friedrich W. (1918). Schule und Charakter. (13. Aufl.). Zürich: Schulthess.
Ferrière, Adolphe (1928). Die Schule der Selbstbetätigung oder Tatschule. Weimar: Böhlaus.

Fischer, Aloys 1954). Familie und Gesellschaft. In: Karl Kreitmair (Hrsg.) : Aloys Fischer
- Leben und Werk. Band 3/4. München: Bayrischer Schulbuchverlag.

Flitner, Wilhelm (1967). Zum 200. Geburtstag Pestalozzis. In: Ausgewählte Pädagogische
Abhandlungen. Paderborn: Schöningh.

Freyer, Hans (1921). Die Bewertung der Wirtschaft im philosophischen Denken des
19. Jahrhunderts. Leipzig: Cramer.

Gaudig, Hugo (1922). Die Schule im Dienste der werdenden Persönlichkeit. (Erster und
zweiter Band). Leipzig : Quelle & Meyer.

Gurlitt, Ludwig (1906). Erziehung zur Mannhaftigkeit. Berlin: Wiegandt & Grieben.
Gurlitt, Ludwig (o.J.). Pestalozzi. Eine Auswahl aus seinen Schriften in sachlicher Anordnung.

Stuttgart: Klett.
Glaeser, Johannes (o.J.). Pestalozzi. In: Theodor Gläss (Hrsg.): «Pädagogik vom Kinde

aus» - Aufsätze Hamburger Lehrer. Weinheim: Beltz.
Haeberlin, Paul 1922). Eltern und Kinder. Psychologische Bemerkungen zum Konflikt der

Generationen. Basel.
Hoenigswald, Richard (1927). Die philosophischen Grundlagen der Pädagogik Pestalozzis.

Berlin.
Jullien, Marc A. (1812). Esprit de la Méthode d'éducation de Pestalozzi. Mailand.
Kerschensteiner, Georg (1930). Begriff der Arbeitsschule. 8. unv. Aufl. (der 6. v. 1925).

Leipzig: Teubner.
Kesseler, Kurt (1919). Pädagogische Charakterköpfe. Eine Beleuchtung der Gegenwartspädagogik.

Frankfurt a.M. : Fischer.
Klinke, Willibald (1919). Zurück zu Pestalozzi! Zürich.
Krieck, Ernst (1922). Philosophie der Erziehung. Jena: Diederichs.
Langbehn, Julius (1930). Der Geist des Ganzen. Freiburg i.Br.
Lay, Wilhelm (1911). Die Tatschule. Eine natur- und kulturgemässe Schulreform. Osterwick

und Leipzig.
Lietz, Hermann (1970). Emlohstobba. In: Ausgewählte pädagogische Schriften. Paderborn:

Schöningh.
Litt, Theodor (1952). Der lebendige Pestalozzi. Heidelberg: Quelle & Meyer.
Marthaler, Hans 1994) : Studie zum Stand der Oekologie/Umwelterziehung in der

Berufsbildung: 2. Teil: Nicht direkt dem BBG unterstellte Berufe: Landwirtschaft. Bern:
Bundesamt für Landwirtschaft.

Meyer, Hans (1961). Das Zitat in der Erzählkunst. Zur Geschichte und Poetik des

europäischen Romans. Stuttgart : Klett.
Natorp, Paul (1927). Ueberdie Grundlagen der Sozialpolitik Pestalozzis. In: Schriften der

Pestalozzigesellschaft in Zürich (Hrsg): Heinrich Pestalozzi im Lichte der Volksbil-

Numéro spécial 1/1995 115



dungsbestrebungen der Pestalozzigesellschaft in Zürich. Gedenkblätter zur 100.
Wiederkehr des Todestages Heinrich Pestalozzis, 17. Februar 1927. Zürich.

Natorp, Paul (1922). Pestalozzi unser Führer. In: Paul Natorp: Gesammelte Abhandlungen

zur Sozialpädagogik: Plato, Rousseau, Condorcet, Pestalozzi. Erstes Heft. Stuttgart:

Fromann.
Nohl, Herman (1988). Die pädagogische Bewegung in Deutschland und ihre Theorie.

(10. Aufl.). Frankfurt a. M. : Schulte-Bulmke.
Osterwalder, Fritz (1992). «Kopf-Herz-Hand» - Slogan oder Argument? In: H. Paschen

und L. Wigger (Hrsg.): Pädagogisches Argumentieren. Weinheim: Beltz.
Otto, Berthold (1963). Naive und wissenschaftliche Psychologie. In: Ausgewählte pädagogische

Schriften. Paderborn: Schöningh.
Overbeck, Franz (1880). Zur Geschichte des Kanons. Chemnitz.
Paulsen, Wilhelm 1926). Die Ueberwindung der Schule. Begründung und Darstellung der

Gemeinschaftsschule. Leipzig: Teubner.
Petersen, Peter (1930). Pädagogik. Berlin.
Rissmann, Robert (1911). Volksschulreform. Herbartianismus - Sozialpädagogik -

Persönlichkeitsbildung. Leipzig: Klinkhardt.
Roehrs, Hermann (1991). Ursprung und Verlaufunter internationalem Aspekt. (3.

durchgesehene Aufl.). Weinheim : Beltz.
Sartilot, Claudette (1993). Citation and Modernity. Derrida, Joyce and Brecht. London:

Norman.
Saupe, Emile (1927). Deutsche Pädagogen der Neuzeit. Ein Beitrag zur Geschichte der

Erziehungswissenschaft zu Beginn des 20. Jahrhunderts. (6. Aufl.) Osterwieck.
Savran, Gilbert (1988): Telling and Retelling. Quotation in Biblical Narrative.

Bloomington and Indianapolis.
Scheffler: Israel (1960). The language ofeducation. Springfield.
Scheibner, Otto (1928). Zwanzig Jahre Arbeitsschule. Leipzig: Quelle & Meyer.
Seidel, Robert (o.J.) : Der unbekannte Pestalozzi - der Sozialpolitiker und Sozialpädagoge.

Zürich : Orell Füssli.
SLZ (Schweizerische Lehrerzeitung) (1912): Zum 12. Januar. 57 (1), S. 4-5.
Spencer, Herbert (o.J.). Die Erziehung. Leipzig: Reclam.
Spranger, Eduard (1962). Die Generationen und die Bedeutung des Klassischen in der

Erziehung (1924). In: Gesammelte Werke. Band 5. Heidelberg: Quelle & Meyer.
Spranger, Eduard (1958). Gedanken über Wirkung und Nachwirkungen Pestalozzis in

Deutschland. In: SLZ, 103. S. 831-836.
Spranger, Eduard (1959). Pestalozzis Denkformen. (2. veränd. Aufl.) Heidelberg: Quelle &

Meyer.
Stanley, Chris 1992). Paul and the language ofscripture. Citation technique in the Pauline

Epistles and contemporary literature. New York.
Stern, Erich (1922). Einleitung in die Pädagogik. Halle: Niemeyer.
Stuhlhofer, Franz (1988). Der Gebrauch der Bibel von Jesus bis Euseb. Eine statistische

Untersuchung zur Kanonsgeschichte. Wuppertal.
Wilhelm, Theodor (1967): Pädagogik der Gegenwart. (4. umgearb. Aufl.) Stuttgart: Kröner.

Ziegler, Theobald (1901). Allgemeine Pädagogik. Sechs Vorträge. Leipzig.

116 Beiheft 1/1995



Le statut de la citation de Pestalozzi
dans l'éducation nouvelle

Résumés

Les réflexions suivantes tentent d'élucider la signification de la citation de
Pestalozzi dans l'éducation nouvelle après le tournant du siècle. Où, comment
et dans quel contexte Pestalozzi est-il cité dans les textes du mouvement? Il est
surprenant de ne trouver que rarement des citations reconnaissables comme
telles. Ceci indique que la connaissance de l'œuvre de Pestalozzi est plutôt
médiocre et contraste nettement avec l'idée que ce dernier aurait été la
principale référence des représentants de l'éducation nouvelle.

The role of Pestalozzi -
quotations in the new education movement

Summary

By analyzing the quotations of influental writers of the new education movement

(«Reformpädagogik») the following article is arguing that the knowledge
of the writings of Pestalozzi was extremly small. This statement contrasts
sharply the assertion, that Pestalozzi was supposed to be the most important
reference for the same movement. The approach to Pestalozzi was not guided
by rational principles but rather more by a quasi religious demand.

II significato delle citazioni pestalozziane
nella «Reformpädagogik»

Riassunto

Le riflessioni seguenti cercano di mettere a fuoco il significato delle citazioni di
Pestalozzi nella «Reforpädagogik» all'inizio del secolo. Ci si chiede dove e in
quale contesto venga citato Pestalozzi dai testi della «Reformpädagogik». La
sorprendente constatazione che poche sono le citazioni individuabili in modo
inequivocabile, segnala una carenza di conoscenza dell'opera di Pestalozzi da
parte dei rappresentanti della «Reformpädagogik», una carenza in contrasta
con l'importanza che quegli stessi rappresentani hanno voluto attribuirgli.

Numéro spécial 1/1995 117


	Zur Stellung des Pestalozzi-Zitates in der Reformpädagogik

