Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift fir

Erziehungswissenschaft = Education et recherche : revue suisse des
sciences de I'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Bildungsforschung

Band: 17 (1995)

Heft: 1: Denk-mal Pestalozzi

Artikel: Zur Stellung des Pestalozzi-Zitates in der Reformpadagogik
Autor: Gonon, Philipp

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-786119

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-786119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Stellung des Pestalozzi-Zitates
in der Reformpadagogik

Philipp Gonon

Die folgenden Ausfithrungen versuchen die Bedeutung des Pestalozzi-Zitates in
der Reformpddagogik nach der Jahrhundertwende zu ergriinden. Gefragt wird,
wo, wie und in welchem Zusammenhang Pestalozzi in reformpddagogischen
Texten zitiert wird. Die tiberraschend spdrlichen Funde von als solchen eindeutig
zu kennzeichnenden Pestalozzi-Zitaten weisen auf eine eher bescheidene Werk-
kenntnis des padagogischen Klassikers hin, die mit der ihm zugesprochenen
herausragenden Bedeutung fiir die reformpddagogischen Vertreter deutlich kon-
trastiert.

In einem kirzlich erarbeiteten Papier vom Bundesamt fur Landwirtschaft,
welches fir die Berufsbildung der Landwirte in der Schweiz verantwortlich
zeichnet, werden die Zeichen der Zeit erkannt und fir die kiunftige Ausbildung
eine verstarkte okologische Ausrichtung verlangt:

«Bei der jungen Bauerngeneration 0kologisch richtiges Verhalten zu for-
dern, bedingt mehr als nur die Vermittlung von einschldgigem Fachwis-
sen. Unsere Vorfahren hatten eine viel direktere Beziehung zu den natur-
lichen Lebensgrundlagen und zudem auch geringere Moglichkeiten sté-
render Eingriffe. (...) Mit der gewaltigen Technisierung unseres Alltags hat
sich dies bekanntlich gewaltig gedndert. Um der Gefahr der Zerstérung
der Natur und damit uns selbst zu entgehen, bedarf es einer umfassenden
Umwelterziehung. (...) Es braucht detailliertes Wissen, (...)». Auch miisse
«die personliche Verantwortung im Bewusstsein dieser Zusammenhén-
ge» erkannt werden. «Oder abgewandelt nach Pestalozzi konnte dies
etwa heissen: Umwelterziehung ist nur erfolgreich, wenn Kopf, Herz und
Hand miteinbezogen werden» (Marthaler 1994, S. 6f.)

Numéro spécial 1/1995 101



Forderungen, die auf Ganzheit, auf Oekologie oder neue Lernformen schu-
lischen Unterrichtes driangen, greifen heute gerne auf Pestalozzi zuriick. In der
Kurzformel «Kopf-Herz-Hand», die — gemessen an philologischen Kriterien —
ublicherweise recht freizugig und variantenreich unter Verzicht auf Anfiih-
rungszeichen und weiteren Quellenangaben auch der obigen Argumentation
eingefiigt wurde, ist das Anliegen des Bundesamtes bildungspolitisch greifbar
gemacht worden. Gleichzeitig wurde die priasentierte Gedankenfihrung auto-
ritativ bekraftigt und durch diese Engfithrung mit der padagogischen Klassik als
bedeutsam markiert. « Kopf-Herz-Hand» ist der einschlagige Slogan geworden
(Osterwalder 1992), welcher heute Pestalozzi zugeschrieben wird und als Ver-
stindigungscode weit uber die Lehrerschaft hinaus fir padagogisch fortschritt-
liche Anliegen gelaufig ist.

Mein nun zu entfaltendes Interesse am Zitat geht weniger dieser zu einer
handlichen Kurzformel geronnenen Zitationsweise, die vornehmlich eine bil-
dungspolitisch-pragmatische Funktion erfillt nach (vgl. Scheffler 1960), als
vielmehr der Frage, inwieweit das Pestalozzische Schrifttum rezipiert wurde, ob
und wie es fur die wissenschaftliche Argumentation Verwendung fand und der
Disziplinbildung neue Erkenntnisse oder verfeinerte Argumentationen be-
scherte.

Als Zitat betrachte ich eine Bezugnahme auf typographische oder phoneti-
sche Gestalten, die meist durch Anfithrungszeichen markiert in einen weiteren
Text eingefuigt wird. Im Verlaufe der weiteren Argumentation werden wir aller-
dings auch Zitationen einschliessen, die nur sparlich oder gar nicht mit Anfith-
rungszeichen operieren, also sogenannten kryptischen Zitaten (Meyer 1971).

Als Klassiker — und damit zitationswurdig — gilt der grosse Schweizer Pad-
agoge und Schriftsteller zweifelsohne, was sich auch daran ersehen ldsst, dass
Beziige zu ihm durch die ganze Professions- und Disziplingeschichte hindurch,
von Diesterweg bis heute nachweisbar sind. Die zeitlose Klassizitat misst sich
auch daran, dass seiner Person und seinem Werk auch dem unmittelbaren
Kontext entriickt ein sinnstiftendes Moment in einem neuen Umfeld zugespro-
chen wird. Freilich besteht die Gefahr, die Franz Overbeck bei jeder Kanoni-
sierung feststellte, namlich dass der Kanon selbst an Profil verliert und sich um

den «urspringlichen Sinn» ein «dichter Schleier» ausbreitet (Overbeck 1880,
S. 1).

Mit dem auf die Klassik bezugnehmenden Zitat werden Kontinuititen
geschaffen, der Sprechende oder Schreibende bekundet die Auseinandersetzung
mit bereits Gedachtem, mit einer « Vorlage». Dass nicht alle Ausserungen die-
ser Vorlage zitierfahig sind, versteht sich von selbst. Wie etwa aus der Bibel-
forschung bekannt, eignen sich haufig nur bestimmte Fragmente fir eine wei-
tere Verwendung. Die Auseinandersetzung mit der Gedankenwelt der Vorfah-
ren beruht auf strenger Selektion, die indessen nicht immer mit der gleichen
Sorgfalt offengelegt wird.

Wie nun Pestalozzi durch sein Schrifttum in der Reformpidagogik auf-
scheint, soll anhand der Prasenz des auf sein Werk bezogenen Zitates eruiert
werden. Dies scheint mir gerade flir den Zeitraum des beginnenden Jahrhun-
derts von Interesse. Jene Zeit war nicht so grosszugig mit Pestalozzi-Editionen

102 Beiheft 1/1995



bedient wie wir heutzutage, dennoch wurde und wird ihm schon fiir die dama-
lige Padagogik eine priagende Rolle zugesprochen.

1. Pestalozzi als Bezugsgrosse der Reformpddagogik

Lesen wir etwa nur, was Herman Nohl zur Reformpadagogik in «Die padago-
gische Bewegung in Deutschland und ihre Theorie» schreibt. Pestalozzi wird
zum eigentlichen Gewiahrsmann der padagogischen Bewegung erktirt.

Pestalozzi habe die pddagogische Bedeutung der Arbeit zur vollen Klar-
heit entwickelt (Nohl 1988, S. 51)

Pestalozzi habe ... hervorgehoben dass die neue Schule, «dem gesamten
Seelenleben des Kindes entgegenzukommen» habe, seine produktiven,
aktiven Krifie aufsuche, diese Krafte nicht im leeren Raum entwickle,
sondern an der konkreten Sache in Arbeit und Beruf und auch den
sozialen Trieben und der Gemeinschaft und lebendigem Umgang gerecht
wurde (Nohl 1988, S 54f)

Pestalozzi habe gewusst dass sich keine allgemeingiiltige Theorie der
Padagogik darstellen liesse (Nohl 1988, S. 133).

Pestalozzis Ringen nach Klarheit sei ergreifend (Nohl 1988, S. 154).

Nohls eigene Sicht, namlich die Grundlage der Erziehung als das lei-
denschafiliche Verhdltnis eines reifen Menschen zu einem werdenden
Menschen, und zwar um seiner selbst willen, dass er zu seinem Leben und
seiner Form komme, wird mit dem Vater-, Mutter-, Schwester-, Bruder-
Tanten und Onkelsein oder mit der Erotik enggefiihrt. Jeder grosse Pad-
agoge sei typisch fiir eine dieser Formen, so etwa Sokrates, Herbart und
Wyneken fur den erotischen, Salzmann fir den ménnlich-véaterlichen,
Frobel fiir den Grossvéterlichen und Pestalozzi fiir den miitterlichen. Fir
Schwester, Tante und Onkel werden keine Padagogen oder gar Padago-
ginnen angeflihrt (Nohl 1988, S. 169).

Die padagogische Einstellung auf das Kind sei seit Rousseau und
Pestalozzi auf die «Entfaltung produktiver Krifie, Selbsttdtigkeit und
Selbstentscheidung» angelegt (Nohl 1988, S. 181).

Die Betonung und Wertschatzung des Interesses habe nicht nur Her-
bart fur die Padagogik fruchtbar zu machen versucht, sondern auch
Pestalozzi mit seiner «willenlosen Anschauung» (Nohl 1988, S. 214).
Pestalozzi entwickelte «zuerst» die Vorstellung, dass die personalen
Erfahrungen in der Familie die Grundlage fiir alles soziale Verstandnis
und Verhalten seien.

Pestalozzi sah auch als erster, und zwar mit aller Deutlichkeit, dass
eine Polaritit vorliege, einerseits zwischen der ‘Anschauung als das abso-
lute Fundament aller Erkenntnis’ und andererseits der unwandelbaren
«Urform der menschlichen Geistesentwicklung’ (Nohl 1988, S. 222).

Rousseau betone im Emile, dass die Harmonie zwischen Krafi und
Trieb wie Anforderung das entscheidende Ziel der Erziehung sein musse.
Pestalozzi habe das dann sehr vertieft » (Nohl 1988, S. 226)

Numéro spécial 1/1995 103



Wie Herder, Moser und Goethe, so habe auch Pestalozzi anstelle der
Buchstabenschule, die zu Geschwitz, Leere und geistiger Ermiidung fith-
re, den Verkehr mit der lebendigen Natur gefordert, das Mittun der ein-
fachen Arbeit in Wohnstube, Werkstatt und auf dem Felde und die leben-
dige Geselligkeit und Teilnahme im Umgang mit Nachbarn und Kame-
raden, wo alle Krdfie gesund, real, wahrhaftig und wortlos entwickelt
wiirden (Nohl 1988, S 227f.).

Weiter heisst es: Erst Pestalozzi hat ein volles Gefiihl fiir das Spielrecht
des Kindes und fiir seine Charakterbedeutung entwickelt. (Nohl 1988,
S. 234)

Aehnlich Grundtvig und der Sowjet-Schule habe auch Pestalozzi
zundchst die Mitarbeit in Haus, Garten und Feld, Werkstctte und Fabrik
als Mittel gesehen das Kind am besten in die Arbeitskultur einzufithren.
Dann habe aber auch Pestalozzi noch eine Schule gegriindet nicht bloss
als Ersatz des Hauses fiir familienlose Kinder, sondern als eine hohere
Form der Entwicklung der menschlichen Krifte durch die Methode. (Nohl
1988, S. 257)

Pestalozzi, mit seiner Hingabe an die Armen, die auch zu Menschen
gemacht werden sollen, wird als Vorldufer der sozialpidagogischen Bewe-
gung aufgefiihrt, beiden sei die Gemeinschaft als die lebendige Beziehung
von Mensch zu Mensch wichtig (Nohl 1988, S. 277)

Zu unguter letzt — und damit endet Nohls Darstellung - wird darauf
verwiesen, dass auch Pestalozzi eine Nationalerziehung gefordert habe
1814, unter der Sorge fiir den Bestand seines Vaterlandes... (Nohl 1988,
S. 285).

«Die Elemente fiir unser Dasein als Volk» bestiinden aus einer biologi-
schen Substanz... und einer geistigen Substanz ...

«Beides zusammen bezeichnete Pestalozzi als den ‘Acker’(!)

Erst dann komme das, was Pestalozzi den «Samen» genannt habe:
«die Erhebung zur Bewusstheit. Sie vollzieht sich heute in drei Formen,
in Schule und Universitat im Jugendbund, und in allem was man jetzt
«Dienst» heisst, im Wehrdienst, Arbeitsdienst und Berufsdienst. (...)»
(Nohl 1988, S. 287/ Alle Hervorhebungen phg.).

In dieser historischen Darstellung der Reformpadagogik, wohl eine der
ersten, wird ein starker Bezug zu Pestalozzi stipuliert, dem nur Frébel, Rous-
seau und Nietzsche und - etwas abgeschlagen — Goethe und Dilthey folgen.

Das Pestalozzi-Zitat als solches ist jedoch kaum priasent und Anfihrungs-
zeichen werden nur flr einzelne Worte verwendet.

Die konstruierten Zusammenhange sind uberraschend vielseitig und fiir uns
heute oft unerwartet, wie etwa Nohls Finale seines Oeuvres belegt. Dominant
ist eine indirekte Bezugsetzung Pestalozzis mit reformpadagogischen Anliegen.
Die «Klassifizierung» geschieht dadurch, dass eine Kongruenz eines reform-
padagogischen Protagonisten mit einer als analog empfundenen Aeusserung
Pestalozzis konstruiert wird. Kindorientierung, Gemeinschaftssinn, das leiden-
schaftliche Verhaltnis zwischen Erzieher und Zaégling, die Betonung der akti-

104 Beiheft 1/1995



ven, produktiven Krafte und gar die Nationalerziehung - kurz all das, was Nohl
der Reformpadgagogik zuschreibt, ist nicht nur, aber vor allem, von Pestalozzi
bereits vorgedacht oder vorgelebt worden.

Nohls Umgang mit der Quellenlage ist locker, bevorzugt wird das Zitat aus
dem Gedachtnis (vgl. Stuhlhofer 1988, S. 33). Betont werden markante Wort-
partikel, ein einzelnes ausfiithrliches Zitat allerdings ohne Quellenangabe und
ohne entsprechende Kontextualisierung ist aufzufinden. Auf welche konkreten
Stellen im Pestalozzischen Oeuvre sich Nohl bezieht, ist im Einzelfall jeweils
nur schwer auszumachen.

Diese Vorliebe fur Pestalozzi, dessen Werk offenbar mit allen reformpad-
agogischen Anliegen kompatibel ist, ist keine Eigenheit von Herman Nohl.
Eben so plaziert ihn ohne weiterfiihrende Begrindung Theodor Wilhelm an

prominenter Stelle, wenn er schreibt, dass es «ein grossartiges Schauspiel»
bleibe,

«wie sich die padagogischen Traditionen Deutschlands, wie sich Goethe
und Pestalozzi, Fichte und Frobel mit der Unruhe des industriellen
Jahrhunderts, mit Nietzsche und Lagarde, mit der Frauen- und schliess-
lich Jugendbewegung zusammenfanden, um eine erzieherische und di-
daktische Bewegung zum Ausbruch zu bringen (...)» (Wilhelm 1967,
S. 69).

Auch neuere Darstellungen, die vermehrt den internationalen Aspekten der
Reformpadagogik Beachtung schenken, huldigen die enge Bindung an Pesta-
lozzi, welcher bei Hermann Réhrs weiterhin die Spitzenposition neben Rous-
seau halten kann. Durch die Bildungskritik und Losungsmodelle dieser beiden
bedeutendsten padagogischen Reprasentanten habe die Reformpadagogik ihre
padagogische Stosskraft und historische Exemplaritat zugleich erhalten. Rohrs
koppelt Pestalozzi mit diversen reformpéddagogischen Anliegen, ohne sich die
Mihe zu nehmen, sie mit entsprechenden Zitaten zu untermauern.

So heisst es etwa, dass Blonskijs Leitideen «unmittelbar in der Auseinan-
dersetzung mit Rousseau, Pestalozzi, Frobel, Dewey» u.a. erfolgt seien; in
dessen Werk «Die Arbeitsschule» findet sich allerdings in der ansonsten sorg-
faltig erstellten Bibliographie kein einziger Hinweis auf Pestalozzi (Blonskij
1921, S. 122-126).

Bei Montessori ist Rohrs bereits etwas vorsichtiger, indem etwa von einer
«dhnlichen Absicht» Pestalozzis gesprochen wird, oder auch steht: «So warnt
Montessori auch ganz im Sinne Pestalozzis vor einer Vernachlassigung der
Anschauung» und weiter:

«Ihre Folgerung aus der Analyse... klingt ebenfalls durchaus pestalozzisch»
(Rohrs 1991, S. 236).

Die reformpadagogische Geschichtsschreibung bis heute nimmt eine starke
Referenz zu Pestalozzi als gegeben an, die indessen nicht unmittelbar auf dem
Pestalozzischen Kanon zu beruhen scheint.

Numéro spécial 1/1995 105



Zeitgenossische Darstellungen, die einen Uberblick iiber reformpédagogi-
sche Bestrebungen bieten wollten, sind — soweit sie nicht auf Selbststilisierun-
gen beruhen - durchaus nicht so grossziigig mit Beziigen zu Pestalozzi.

Kurt Kesselers «Padagogische Charakterkopfe — eine Beleuchtung der Ge-
genwartspadagogik» erschienen 1919 — geht mit Zuschreibungen weit vorsich-
tiger um. Er sieht einzig bei Natorp einen Bezug zu Pestalozzi, nimmt bei
Kerschensteiner eher einen Goetheschen Einfluss wahr und sieht bei Ellen Key
und Gurlitt, Rousseau im Spiel. Auch Emil Saupes Werk «Deutsche Padagogen
der Neuzeit», welches als Beitrag zum Verstandnis der neueren Erziehungswis-
senschaft gedacht ist, stellt lediglich bei & von 30 Portraitierten sehr vage
Reminiszenzen zu Pestalozzi her: Neben Natorp und Spranger werden nur
Ankldnge bei Paul Barth, Rudolf Lehmann, welcher sich auf die Pestalozzische
Anschauung berufe, Robert Rissmann, Johannes Tews welcher fiir die Schule
Pestalozzi als Lehrervorbild und Waisenvater betrachte (Saupe 1927, S. 251f.)
und Ernst Weber, welcher fur die Erziehung zur Selbsttatigkeit auf Pestalozzi
verweise, festgestellt. Als «deutscher Pestalozzi» wird lediglich Hermann Lietz
vorgefuhrt, bei welchem sich geméss Wilhelm Reins Wirdigung «Fursorge fur
das einzelne Individuum mit der Hingabe auf das soziale Ganze, so wie es der
edle Schweizer gezeigt» habe, vereinigen (Saupe 1927, S. 100). Andererseits
gehen Kerschensteiner, Gaudig, Oestreich und viele andere leer aus.

2. Pestalozzi in der reformpddagogischen Textproduktion

Meine folgenden Feststellungen beziehen sich zunichst auf Texte, die Pesta-
lozzi nicht im Titel fuhren, um dariber Aufschluss zu erhalten, wie im alltag-
lichen padagogischen Diskurs der Reformpéddagogik mit Pestalozzi verfahren
wurde. Davon zu unterscheiden waren spezielle Untersuchungen, die sich dem
Thema Pestalozzi zuwenden, wie wir sie insbesondere bei Paul Natorp in sei-
nen «Gesammelten Abhandlungen zur Sozialpidagogik» (Natorp 1922) fin-
den. Ausserdem entféllt durch diese Sichtweise die ganze «Pestalozzifeier»-
literatur, die indessen bei den Schlussfolgerungen miteinbezogen werden soll.
Ein weiterer Strang, der bereits im damaligen Diskurs marginalisiert war, ist die
eigentliche Pestalozziforschung, die etwa im Umkreis von Meumann getatigt
wurde, um die Pestalozzische Methode zu uberprifen oder die Arbeiten von
Ludwig und seinem Sohn Arthur Stein zum «philosophischen» Pestalozzi.
Weiter zu erwiahnen sind die editorischen Bemiihungen zur kritischen Pesta-
lozzi-Ausgabe von Buchenau, Spranger und Stettbacher. Auch das Prunkstick
der Forschung, die eigentliche Biographik wurde fur die folgende in zwolf
Punkten zusammengefasste Auswertung reformpadagogischer Texte, die auf
einer Auswahl prominenter Vertreter beruht, nicht berticksichtigt. !

1. Betrachten wir die einzelnen Textsorten, so fillt die generelle Ausbeute an
Beziigen zu Pestalozzi im Gegensatz zu den eben dargestellten geschichtlichen
Konstrukten eher mager aus. Die Kunsterziehungsbewegung (Lichtwark und
andere), die Jugendbewegung (Wyneken u.a.), die Bewegung vom Kinde aus, die

106 Beiheft 1/1995



Schulreformen wie sie Scharrelmann und Gansberg anvisierten, lassen wenig
bis gar keine Referenzen zu Pestalozzi aufscheinen, vom Zitat ganz zu schwei-
gen.

Die Pestalozzi-Bezuge spielen in den meisten Textbestandteilen eine margi-
nale Rolle und tauchen nicht, wie die Nohlsche Geschichtsschreibung sugge-
riert, gehduft auf, oder bilden gar einen markanten Akzent. Was fur die Beztige
allgemein gilt, ist insbesondere auf Zitate anwendbar.

2. Das die Epoche priagende Pestalozzi-Zitat, der reformpadagogische Slo-
gan ldsst sich nicht ausmachen, obwohl spater gangige Formeln bereits prasent
sind: «Das Leben bildet» findet sich bei Stettbacher und Spranger (allerdings in
den Reden anlasslich von Pestalozzifeiern), «Kopf, Herz und Hand» bei Paul
Natorp (Natorp 1922, S. 100). Heisst das nun, dass einer differenzierteren
Betrachtungsweise Vorschub geleistet wurde, dass die Padagogik zwar sich auf
Pestalozzi berief, ohne ihn jedoch auf gingige Formeln zu verkirzen? Mitnich-
ten. Es zeigt sich vielmehr, dass Pestalozzi nicht in einen prazisen oder ein-
schlagigen Zusammenhang gestellt werden konnte.

3. Haufiger sind hingegen sogenannte Allusionen, die sich an den Pestaloz-
zischen Duktus anlehnen. Es werden einzelne Worte oder Satzpartikel mit oder
ohne Anfuhrungszeichen aufgefiihrt, wie folgende Beispiele zeigen:

«Anschauung»: Nohl spricht von «willenloser Anschauung», er und Robert
Seidel von der «Anschauung als das absolute Fundament aller Erkenntnis».
Anders klingt es bei Kerschensteiner: das absolute Fundament aller Erkenntnis
werde in der Anerkennung der Anschauung von Pestalozzi betont.

Ein weiteres Stichwort ist « Fundament/fundamental:

Rissmann spricht von einer alten Fundamentalwahrheit, Petersen vom Fun-
dament des Volkswohls. Bei Wilhelm Paulsen finden wir den wohlklingenden
Satz:

Er ziindete ‘ein heiliges Feuer an, und das von Egoismus angeziundete
Zeitfeuer der grossen wirtschaftlichen Verirrung zu ersticken und den so
allgemein in ihren Fundamenten erschiitterten Menschengesellschaften
die Mittel zu zeigen, durch die ihre Rettung allein moglich sei’ (Paulsen
1926, S. 10f).

Auch das Wort «Kraft» oder «Krifte» wird haufig ins Spiel gebracht:
Selbstkraft, die das Fundament aller wirklichen Kunst sei, bei Barth, Berufs-
kraft bei Freyer, Kraft der Familie bei Gaudig (1922, S. 16, 2 Bd.), Kraft des
Geistes bei Gurlitt, Volkskraft bei Petersen, Wohnstubenkraft bei Spranger. Bei
Dewey wird die volle und harmonischen Entwicklungen aller Krafte erwédhnt,
oder bei Paulsen die Aktualitat, Spontaneitit und Harmonie aller Kréafte.

4. Die Zitationsweisen sind nicht nur nicht prazise wie bereits obige Aus-
fuhrungen vermuten lassen: meist tauchen Wortpartikel, Ausdricke in Anfuh-
rungszeichen, oder auch ganze Satzteile unvermittelt ohne irgendeine Quellen-
angabe auf. Ahnlich wie bei Nohl, wird selten ein zusammenhéangender Satz
zitiert.

Numéro spécial  1/1995 107



5. Wenn mit Verweis zitiert wird, dann wird auf einen Titel, meist ohne
weitere Angabe wie Seitenzahl oder Edition hingewiesen: etwa aus « Ueber den
Sinn des Gehors», den «Nachforschungen», beides ganz selten, oder: «Wie
Gertrud ihre Kinder lehrt». Die Angabe wird nicht weiter prazisiert. Nur
wenige Autoren nehmen sich die Miihe, auch die Pestalozzi-Ausgabe zu erwéh-
nen: so legt etwa Paul Barth in seiner Geschichte der Erziehung offen, dass er
sich auf die Reklam-Ausgabe bezieht, Freyer wiederum stutzt sich auf die
Seyffarth-Ausgabe.

6. Die meisten Beziige werden zu «Lienhard und Gertrud» gemacht, gefolgt
von «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt», dann und wann taucht der «Schwanen-
gesang» auf. Seltener wird auf andere Werke verwiesen: etwa auf die «Nach-
forschungeny».

7. Auch ausgewiesene Kenner des Pestalozzischen Werkes wie Natorp und
Spranger geizen bezuglich praziserer Quellenangaben, so etwa wenn Spranger
das «Gefihl der Liebe im Kinde» ohne weitere Angaben als Pestalozzi-Zitat
ausgibt.

8. Die bevorzugte Zitation ist diejenige aus dem Gedachtnis, oder gar vom
Horensagen. Friedrich Wilhelm Foerster leitet das Eroffnungskapitel aus
«Schule und Charakter» so ein:

«Pestalozzi hat einmal gesagt (...) Diese Worte sind vor 100 Jahren gesagt
und scheinen doch gerade fur unser Zeitalter bestimmt zu sein...» (Foer-
ster 1918, S. 18).

So auch Gurlitt: In seinem den Séhnen Erwin, Helmut und Winfried - auf
dass sie aufrechte deutsche Manner werden — gewidmeten Werk «Erziehung zur
Mannhaftigkeit» befindet sich, neben vielen Goethe-Zitaten, auch ein Pesta-
lozzi-Bezug:

«‘Mensch’ ruft Pestalozzi aus ‘Mensch, Vater deiner Kinder, drange die
Kraft ihres Geistes nicht in weite Fernen, ehe sie durch nahe Uebung
Starke erlangt hat und furchte dich vor Harte und Anstrengung! (...) Da
horen () wir die tiefe Weisheit des grossten padagogischen Genies, das je
gelebt hat, dem sich alle Lehrmeister mit und ohne Titel in Demut beu-
gen sollten...» (Gurlitt 1906, S. 211).

9. Einige Autoren legen dar, dass sie wohl Miihe hatten mit dem Text klar-
zukommen, und dass sie daher auch Sekundarquellen ins Spiel bringen.

So Adolphe Ferriére, der von Rohrs zu einem Vertreter der Schule der
Selbstbetatigung gekurt wird, welcher kenntnisreich seine Grundhaltung durch
die ersten Kronzeugen dieser Methode, Rousseau und Pestalozzi vertieft
habe.

Ferriéres «Schule der Selbstbetiatigung» 1928 zeigt jedoch bei genauerer
Durchsicht, dass zwar aus dem «Emile» wortlich zitiert wird, die oft darge-
stellte Berufung auf Pestalozzi allerdings ausschliesslich (!) auf Marc Antoine

108 Beiheft 1/1995



Jullien de Paris’ «Esprit de la Méthode d’éducation de Pestalozzi», aus dem
Jahre 1812 beruht.

Erfrischend freimiitig wird festgehalten:

«...ich werde lieber M.-A. Jullien sprechen lassen, den treuen und klaren
Kommentator des oft so dunklen Autors von ‘Lienhard und Gertrud’ und
‘Wie Gertrud ihre Kinder lehrt’. Man fuhlt, dass er aus der Quelle
geschopft hat und dass diese Quelle noch erfrischend ist.» (Ferriére 1928,
S. 184).

Qder auch Erich Stern:

«Im Sumpf des Elends wird der Mensch kein Mensch», ein angebliches
Pestalozzi-Zitat, welches um ein zweites Zitat erganzt wird, das von Sei-
del ibernommen wird, ohne dass bei ihm ein prazise Quellenangabe (bei
Seidel 0.J., S. 23 ff) erfolgt, wahrscheinlich aber aus «Gesetzgebung und
Kindsmord» stammt (Stern 1922, S. 209).

10. Die Bezuge zu Pestalozzi sind insgesamt sehr vage, die Vielfalt uner-
messlich und zufillig. Die Breite der Themen, die Anlass gibt, sich auf Pesta-
lozzi zu beziehen, gibt vielleicht eine Vorstellung davon: Die meisten Referen-
zen beziehen sich auf das zentrale Thema der Kindorientierung. So bei Lang-
behn, welcher Pestalozzi in einer Fussnote zitiert (Langbehn 1930, S. 73).

Im Text wird gefordert, dass man kindliche Gefiihle ernst nehmen solle, die
Kinderstube des Gefuhls. Die — wie mehrmals betont wird — deutsche Kinder-
natur sei der deutschen Genialitat innerlichst verwandt. Pestalozzi ist jedoch
nicht nur Freund deutscher Kinder. Zitierend wird auch auf die besondere
Bedeutung der Mutter hingewiesen, etwa bei Theobald Ziegler (1901, S. 20)
oder bei Berthold Otto. Auch der bedeutende Stellenwert der Familie wird mit
Pestalozzi bezeugt, so etwa bei Hugo Gaudig und Aloys Fischer.

Zur sozialen und sozialpadagogischen Dimension, die auf Pestalozzi, den
unbekannten, zuriuickzufithren sei, aussert sich insbesondere Robert Seidel.
Auch fur die Gemeinschaft und die Gemeinschaftsschule finden wir bei Ernst
Krieck und Wilhelm Paulsen Beziige zu Pestalozzi, letzterer zitiert dabei aus
den «Nachforschungen».

Einige Ausfihrungen, welche sich mit der Anschauung als Methode fiir den
Unterricht befassen, finden wir bei Georg Kerschensteiner. Zum Zeichenun-
terricht dussert sich auch Carl Gotze, indem er Pestalozzi zitiert. Berthold Otto
beklagt die Dominanz der herbartschen Psychologie, welcher er die pestaloz-
zische entgegensetzen mochte, wahrend Wilhelm Lay wie auch Herbert Spencer
die fehlende oder mangelhafte Konkretisierung derselben beméangeln.

Das Thema Liebe und Religion wird insbesondere von Spranger anhand
Pestalozzis bearbeitet. Zum Stellenwert des Sittlichen in der Politik und Gesell-
schaft, 4ussert sich Hans Freyer, der gegentiber dem Smithschen 6konomischen
Amoralismus mit Sympathie Pestalozzi ins Spiel bringt. Selbstverstindlich
wird Pestalozzi als Wertschatzer der Arbeit gefeiert, so schon bei Theobald
Ziegler (1901, S. 28).

Numéro spécial 1/1995 109



11. Bei allen vorgefundenden Zitationen ist zu beachten, dass sie in den
Textfluss integriert, und nicht Ausgangspunkt von Erorterungen sind. Pesta-
lozzi bildet demgemass keine Hauptstiitze einer Argumentation oder den zen-
tralen Ausgangspunkt einer Auseinandersetzung. Es sind eher Aphorismen und
Lebensweisheiten und weniger padagogische Problemstellungen die mit Pesta-
lozzi eingefiihrt werden. In der Hilfe zur Selbsthilfe habe schon Pestalozzi das
Geheimnis allen Erziehens und Unterrichtens erkannt, schreibt etwa Otto
Scheibner in «20 Jahre Arbeitsschule» (Scheibner 1928, S. 178).

Gegeniiber einer allzu expressiven Padagogik sagt Rissmann mit Pestalozzi:
es sei gut, sich immer wieder an das Lebensideal des Altmeisters «unserer
deutschen Schule», Pestalozzi, zu erinnern, welcher die — selbstverstindlich die
von Rissmann nicht niher belegten — Worte formuliert habe: «Ich lebe nicht
mir, sondern den Briidern, nicht der eigenen Ichheit, sondern dem Geschlech-
te» (Rissmann 1911, S. 65).

Oder Spranger:

«Das Grosse und Wirkende ist immer schlicht. Wir fithlen nicht, was
Pestalozzis Wort bedeutet: ‘Der Mensch muss zur inneren Ruhe gebildet
werden’» (Spranger 1962, S. 98).

Pestalozzi dient der effektvollen Ausstaffierung eines Anliegens.
Er wird als Apercus herbeigezogen, mit ihm werden Trouvaillen zele-
briert.

12. Die Haltung zu den Zitaten ist in der Regel ausschliesslich affirmativ.
Behauptetes soll autoritativ untermauert werden. Nur bei Dewey und Spencer
bezuglich Anschauung und praktischer Durchfithrung der Methode, bei Lay
zum Begriff des Elementaren und bei Barth zur politischen Haltung sind
Anflige von Kritik bemerkbar, welche jedoch nicht eine grundsatzliche Aus-
einandersetzung implizieren. Insofern wirkt Petersens Behauptung weit herge-
holt, wenn er in seiner «Einfithrung der Padagogik» Pestalozzis Lehre als erste
realistische Erziehungs- und Bildungslehre bezeichnet (Petersen 1930, S. 102).
Im reformpadagogischen Schriftum ist von diesem pestalozzianischen Realis-
mus wenig zu sehen.

Die Zitation als Gradmesser fur die Auseinandersetzung mit Pestalozzis
Werk ergibt eine dusserst bescheidene Ausbeute.

Die Zitate scheinen eher eine Funktion zu erfullen, die die Derrida-Schiilerin
Claudette Sartilot in «Citation and Modernity» als Ornament bezeichnet. Man
ist beinahe versucht anzunehmen, dass ahnlich der postmodernen Architektur
Pestalozzi-Einschiibe als spielerische Komponente fungieren, die die Statik
oder Physik des Gebaudes, bzw. in unserem Falle eher die Metaphysik, auf
tiberraschende Weise auflockern.

3. Folgerungen: Die Stellung des Pestalozzi-Zitates

Der bevorzugte Bezug zu Pestalozzi ist nicht der direkte Zugang zur Quelle,
sondern die Reminiszenz, die mehrheitlich nicht tiber das Zitat gesucht wird.

110 Beiheft 1/1995



Berthold Otto gibt 1903 zu bedenken, dass Pestalozzi vergessen sei und dies
obwohl

«sein Name respektvoll genannt, so oft auch seine Lebensbeschreibung
auswendig gelernt» werde. Spuren seines Einflusses seien «allenfalls noch
im Schreibleseunterricht und im hoheren Grade im Rechenunterricht
erkennbar, der Kern seiner Bestrebungen aber, der Wunsch, die Kinder an
wirklicher Anschauung sprechen zu lehren, dazu die Anschauung in ihre
Elemente zu zerlegen («ein Abc der Anschauung» herzustellen, wie er
selbst sich leider grammatistisch ausdruckt) ist mit Achselzucken beiseite
gelegt.» Und weiter: «Der Ruhm, unseren padagogischen Phrasenschatz
um einige Prunkstiicke bereichert zu haben, wiirde Pestalozzi gewiss
wenig begehrenswert erschienen sein (Otto 1963, S. 78)».

In der Arbeitsschulbewegung ist ein Pestalozzi, der mit Gemeinschaft,
Methode und Anschauung enggefiihrt wird, wahrscheinlich am prasentesten,
auch wenn zum Teil mit Pestalozzi im Bunde, krude nationalistische Aus-
wichse erfolgten, wie etwa bei Hans Denzer, welcher in den 30er Jahren (Hitler
lobend) im Arbeitsdienst die Krone der nationalen Arbeitserziehung sah und
dabei eine selbstverstandlich nicht naher belegte Textstelle Pestalozzis mit der
Zeile «Hohelied der Arbeitserziehung» ubertitelte (Denzer o.J., 0.S.).

Dieses Bild wird durch die Pestalozzifeiern nicht grundsatzlich revidiert.
Sicher sind solche Anlasse Ansporn, sich uberhaupt oder gar intensiver mit
Pestalozzi zu befassen. Charlotte Biihler ist es Anlass, eine Abhandlung zum
Thema «Pestalozzis Forderung der Beachtung der Individuallage und ihre wis-
senschaftliche Grundlage in der Kinder- und Jugendpsychologie» zu schreiben.
Richard Hoénigswald untersucht die philosophischen Grundlagen der Padago-
gik Pestalozzis. Bereits vor 1927 referierte Hans Stettbacher unter dem Thema
«Das Leben bildet» in Zurich, 1923, so wie bereits vorher Natorp 1903 «Ueber
die Grundlagen der Sozialpolitik Pestalozzis» sich dusserte, Kerschensteiner
seine beruhmte Rede zur Arbeitsschule in der Zurcher Peterskirche 1908 hielt,
Willibald Klinke zu den religiésen Grundgedanken bei Heinrich Pestalozzi sich
1922 meldete und Elise Pfister 1926 tber «Die Mutter in Pestalozzis Lienhard
und Gertrud» sprach. Die Pestalozzifeiern waren oftmals der Anlass, sich einer
Kontinuitat Pestalozzis zu vergewissern, sein eigenes Tun in diesen Zusam-
menhang zu stellen.

So stellt etwa Johannes Glaeser fiir die Hamburger Lehrerschaft, anldsslich
des 100. Todestages 1927, in seinem Referat «Pestalozzi» fest:

«Wir von der Gemeinschaftsschule haben schon manches Wort gespro-
chen, dass mit Pestalozzis Ideen harmoniert, ohne dass wir immer es
wussten» (Glaeser o0.J., S. 91).

Einem unbewussten Pestalozzianismus wird hier das Wort geredet, der im
Grunde sich nicht um die «Vorlage» gross zu kiimmern braucht. Es ist der
seelenverwandte Pestalozzi, der zu klassischen Wirden gelangt. Die Funktion
der Reminiszenz und des Zitates besteht lediglich darin, an dieser Klassizitat

Numéro spécial 1/1995 111



teilzuhaben. Bei einer solchen Ausgangslage bleibt wenig Raum fur eine kriti-
sche Auseinandersetzung.

~ Pestalozzi erhilt jedoch deutlichere Kontur in der Ablehnung einer vorge-
fundenen Ordnung oder Systematik, wie sie der Herbartianismus verkorperte.
Robert Rissmann hilt die pestalozzische Selbstentfaltung und spontane Ent-
wicklung dem nach Herrschaft strebendem Herbartianismus entgegen, «dieser
nackten Padagogik einer Bildung von aussen» (Rissmann 1911, S. 11).

Pestalozzi wird ausserdem zum Gewihrsmann, dass eine pddagogische
Systembildung wenig Sinn mache (Nohl) und auch ein Pestalozzianismus nicht
das Ziel der Padagogik sein konne.

Pestalozzi wird zum Bestirker des Willens zum Neuen und gibt den Kriti-
kern der Schule ihre Legitimitat. Eine allzu ausfiihrliche Auseinandersetzung
mit seinem Werk war hierbei nicht vorgesehen, da sie Irritationen zu Tage
fordern konnte. Natorp, der beste Kenner von Pestalozzis Schriften, unterstutzt
diese Haltung wenn er 1905 im Sdemann unter dem bezeichnenden Titel «Pe-
stalozzi unser Fuhrer» schreibt:

«Wir miussen ihn (Pestalozzi) leben und tun, nicht ihn auswendig lernen
und wie Schweizer Pillen in vorschriftsmassiger Dosis einschlucken wol-
len, um unsere padagogischen Qualitdten dadurch zu verbessern». (Na-
torp 1922, S. 101)

Gerade seine Unfihigkeit und fehlende Systematik mache ihn fir Reformpa-
dagogen «unendlich lieb» und gebe allen, «die Jugend besitzen» als «Fiihrer»,
vor allem gegen Herbart, «unverwiistliche Jugend» (Natorp 1922, S. 92).

Es ist zu spuren, dass Pestalozzi zwar anerkannterweise als bedeutend ange-
sehen wurde, dass die Reformpadagogen jedoch ihre liebe Miihe beim Einbezug
des grossen Meisters in ihre Texte oder Reflexionen hatten. Die Beziige sind
daher schwach und farblos und nicht — wie im Nachhinein behauptet wurde —
von dominanter Prasenz. Die Reformpadagogen sahen auch keinen Anlass,
ihre rudimentare Vertrautheit mit dem Pestalozzischen Werk schamhaft zu
vertuschen. Im Gegenteil, eine gewisse Saloppheit im Umgang mit dem Klas-
siker wurde nicht nur geduldet, sondern als legitim erachtet. Gurlitts ediertes
Brevier zu Pestalozzi — eine Auswahl aus seinen Schriften — gibt uns hierfiir
gleich einleitend im ersten Satz die treffende Begrindung:

«Pestalozzis Schriften liest... heute kein Mensch mehr zum Vergnugen,
keiner den nicht ein besonderer Zwang dazu treibt.»

Selbst der gut gewillte Leser wiirde sich «im Gestriippe seiner langen tber-
ladenen Perioden bei dem redselig breiten Vortrag von Gedanken leicht ermi-
den». Gerade dies habe ihn veranlasst, eine Auswahl aus seinen Schriften zu
treffen und eine leichte stilistische Ueberarbeitung vorzunehmen (Gurlitt o.J.,
S. 11f).

Auch Wilhelm Flitner stellte in seiner Rede zum 200. Geburtstage Pestaloz-
zis klipp und klar fest, dass es nicht nur mit Pestalozzis konkreter Erziehungs-
praxis happerte:

«Das gleiche gilt fiir die Lehre Pestalozzis. Auch sie wurde nur unzu-
langlich von ithrem Urheber dargestellt...» (Flitner 1967, S. 126).

112 Beiheft 1/1995



Deshalb ist es auch nicht erstaunlich, dass Georg Kerschensteiner in seiner
Schrift «Arbeitsschule» salopp festhalten konnte:

«Ja, ich wage es zu sagen: Ohne dass diese Worte sich genau so in seinen
Werken finden, war Pestalozzi der felsenfesten Ueberzeugung, dass die
Berufsbildung die Pforte der Menschenbildung ist» (Kerschensteiner
1930, S. 167).

Gerade die Abwesenheit des Zitates im strengen Sinne zeigt, dass die Prasenz
eines Klassikers nicht nur tuber sein Werk verlduft. Die mangelhafte
Werkkenntnis, oder gar das fehlende Verstehen werden mit der Attitide des
Praktikers und Erziehers tiberbriickt, welcher «Pestalozzi» bzw. seinen Geist in
sich wirken lasst. Darin ist der Grund zu suchen, warum das wortwortliche
Zitat entwertet wird.

Der Pestalozzische Geist wird in der oralen Kultur lebendig.

Dies wird deutlich, wenn wir uns mit einer Variante des Zitates befassen,
dem fiktiven Zitat.

«Was aber, fragen wir, wiirde Pestalozzi sagen, wenn er heute den Erfolg
seiner Bestrebungen sehen kénnte? «Ihr habt mich nicht verstanden!»
wiirde er ausrufen. «Ihr hieltet das Aussere meines Tuns fiir den inneren
Zweck! Wenn ich Armenanstalten errichtete, so wollte ich die Kinder der
Armen zu Menschen erziehen, ... Als die hochste und beste Form aller

Erziehung gilt mir die Erziehung in der Familie durch die Familie...»
(Klinke 1919, S. 3).

Die Nahe Pestalozzis wurde gesucht, und zwar die direkte, nicht diejenige
uber sein Werk. Diese Haltung markiert Vertrautheit, die ein Zitierverhalten
bestimmt, das als «benevolent borrowing», als «forgetfullness approaching
inspiration» (Sartillot 1993, S. 21) bezeichnet werden kann und folgenden
Sachverhalt zum Ausdruck bringen soll: Schau Leser, ich weiss nicht, wo ich
das gefunden habe, vielleicht in einem Buch, vielleicht auch in meinem Herzen.
Eine solche Zitationsweise wird in der Bibelforschung auch als «quoted direct
speech» bezeichnet. Es geht ahnlich wie im Gottesdienst um die Prdsenz
Pestalozzis, die als Stimme aus dem Inneren wahrgenommen wird und den
Sprecher zum Medium der Botschaft macht; hierbei sind nicht philologische
Details von Bedeutung, sondern der Effekt.

Einem solchen Pestalozzi leistete auch Spranger Vorschub, wenn er seine
Rede zum 100. Todesjahr mit dem Satz einleitete, dass «Ehrfurcht» angesagt
sei, «denn es ist heiliges Land, auf das wir treten» (Spranger 1959, S. 11).
Dagegen nimmt sich Litts Ueberlegung schon recht ketzerisch aus, wenn er in
seiner dialektischen Betrachtungsweise das Schwergewicht bei den Problemen
verortet, Pestalozzi als Klassiker zu werten (Litt 1952). Hier riickten Flitner und
andere die religiosen Qualitdten Pestalozzis in den Vordergrund:

«Die Lehre Pestalozzis ist ihrem Typus nach eine religiose und praktische
Lebensweisheit, eine Umformung der uberlieferten Christenlehre. (...)
Diese Lehre lebendig zu verstehen und zu beherzigen ist fiir Pestalozzi

Numeéro spécial 1/1995 113



das tragende Schlussstiick jeder erzieherischen Ausbildung. Deshalb

kann die Lehre auch in der schlichtesten Form ausgedriickt werden ...»
(Flitner 1967, S. 128).

Wer Pestalozzi in einen solchen Zusammenhang rickt, dem kann das phi-
lologisch einwandfreie Zitat als eine pedantische Kleinkramerei erscheinen. Es
ist wie beim Apostel Paulus, welcher auch unbekimmert seine Zitate den
jeweiligen Bedurfnissen und Umwelten anpassen konnte (vgl. Stanley 1992).

Spranger verortet in einem die Wirkung Pestalozzis bilanzierenden Aufsatz
in der Schweizerischen Lehrer-Zeitung 1958 zu Stettbachers 80. Geburtstag das
Verdienst der zweiten Pestalozzi-Renaissance, die in der Reformpadagogik
stattfand tiberdies noch darin, dass die Reformbewegung sich auf das ethische
Feld beschriankte und nicht politisch von der Sozialdemokratie beerbt werden
konnte (Spranger 1958, S. 835).

Die Funktion der Referenz zu Pestalozzi konnte also wohl auch darin liegen,
die von Haberlin fur die Jugend und die damalige Jugendbewegung diagnosti-
zierte «liberschaumende Erotik» (Haeberlin 1922, S. 10ff.) in klassische Bah-
nen zu lenken.

Das «Neue» bei Nohl wird an die Tradition zuriickgebunden und erhalt
dadurch, wenn auch eine — wie wir gesehen haben - durftige, so doch klassische
Form oder Hiille. Pestalozzi wurde hierbei — wie Hermann Lietz festhielt — zum
«Priester und Prophet der neuen Erziehungsschule» wie er sie in «Lienhard
und Gertrud» verkiindet habe (Lietz 1970, S. 22).

Pestalozzi transzendiert in dieser Funktion den Klassiker und wird zum
Erwecker. Feierliche Ergriffenheit sollte dem erniichternden alltaglichen Ge-
schaft der Erziehung den notigen padagogischen Impetus ermoglichen. Dass
die Pestalozziverehrung und Heiligsprechung dennoch auch eine kritische
Pestalozzi-Edition hervorbrachte, die wiederum die Grundlage fiir eine kriti-
sche Pestalozziforschung eroftnet, darf als Glucksfall — oder kunftig weit besser
noch zu nutzende Chance - fir die Padagogik angesehen werden.

Notes

I' Ausgewertet wurde eine reprasentative Auswahl von Veréffentlichungen der in diesem
Beitrag namentlich aufgefithrten Autorinnen und Autoren. Die Texte wurden auf
Pestalozzi-Beziige «durchgekdmmt» und, falls sich Zitate eruieren liessen, «eingesam-

melt», auf PC erfasst und damit einer hermeneutischen Bearbeitung zuginglich
gemacht.

114 Beiheft 1/1995



Bibliographie

Barth, Paul (1925). Die Geschichte der Erziehung in soziologischer und geistesgeschicht-
licher Beleuchtung. Leipzig: Reisland.

Buehler, Charlotte (1927). Pestalozzis Forderung und Beachtung der Individuallage und
ihre wissenschaftliche Grundlage in der Kinder- und Jugendpsychologie. In: Schweize-
rische Padagogische Zeitschrift. 37 (2), S. 66-74.

Blonskij, P.P. (1921). Die Arbeits-Schule. Berlin: Gesellschaft und Erziehung.

Denzer, Hans (0.J.). Deutsche Arbeits-Erziehung. Leipzig: Ernst Wunderlich.

Dewey, John (1949). Demokratie und Erziehung. Braunschweig: Westermann.

Foerster, Friedrich W. (1918). Schule und Charakter. (13. Aufl.). Zirich: Schulthess.

Ferriére, Adolphe (1928). Die Schule der Selbstbetétigung oder Tatschule. Weimar: Boh-
laus.

Fischer, Aloys (1954). Familie und Gesellschafi. In: Karl Kreitmair (Hrsg.): Aloys Fischer
- Leben und Werk. Band 3/4. Minchen: Bayrischer Schulbuchverlag.

Flitner, Wilhelm (1967). Zum 200. Geburtstag Pestalozzis. In: Ausgewahlte Padagogische
Abhandlungen. Paderborn: Schéningh.

Freyer, Hans (1921). Die Bewertung der Wirtschaft im philosophischen Denken des
19. Jahrhunderts. Leipzig: Cramer.

Gaudig, Hugo (1922). Die Schule im Dienste der werdenden Personlichkeit. (Erster und
zweiter Band). Leipzig: Quelle & Meyer.

Gurlitt, Ludwig (1906). Erziehung zur Mannhaftigkeit. Berlin: Wiegandt & Grieben.

Gurlitt, Ludwig (0.J.). Pestalozzi. Eine Auswahl aus seinen Schriften in sachlicher Anord-
nung. Stuttgart: Klett.

Glaeser, Johannes (0.J.). Pestalozzi. In: Theodor Glass (Hrsg.): «Piadagogik vom Kinde
aus» — Aufsitze Hamburger Lehrer. Weinheim: Beltz.

Haeberlin, Paul (1922). Eltern und Kinder. Psychologische Bemerkungen zum Konflikt der
Generationen. Basel.

Hoenigswald, Richard (1927). Die philosophischen Grundlagen der Pidagogik Pestaloz-
zis. Berlin.

Jullien, Marc A. (1812). Esprit de la Méthode d’éducation de Pestalozzi. Mailand.

Kerschensteiner, Georg (1930). Begriff der Arbeitsschule. 8. unv. Aufl. (der 6. v. 1925).
Leipzig: Teubner.

Kesseler, Kurt (1919). Pddagogische Charakterkdpfe. Eine Beleuchtung der Gegenwart-
spadagogik. Frankfurt a.M.: Fischer.

Klinke, Willibald (1919). Zuriick zu Pestalozzi! Ziurich.

Krieck, Ernst (1922). Philosophie der Erziehung. Jena: Diederichs.

Langbehn, Julius (1930). Der Geist des Ganzen. Freiburg 1.Br.

Lay, Wilhelm (1911). Die Tatschule. Eine natur- und kulturgemdsse Schulreform. Oster-
wieck und Leipzig.

Lietz, Hermann (1970). Emlohstobba. In: Ausgewéhlte padagogische Schriften. Pader-
born: Schoningh.

Litt, Theodor (1952). Der lebendige Pestalozzi. Heidelberg: Quelle & Meyer.

Marthaler, Hans (1994): Studie zum Stand der Oekologie/Umwelterziehung in der Berufs-
bildung: 2. Teil: Nicht direkt dem BBG unterstellte Berufe: Landwirtschaft. Bern:
Bundesamt fiir Landwirtschaft.

Meyer, Hans (1961). Das Zitat in der Erzahlkunst. Zur Geschichte und Poetik des euro-
pdischen Romans. Stuttgart: Klett.

Natorp, Paul (1927). Ueber die Grundlagen der Sozialpolitik Pestalozzis. In: Schriften der
Pestalozzigesellschaft in Zirich (Hrsg): Heinrich Pestalozzi im Lichte der Volksbil-

Numeéro spécial 1/1995 115



dungsbestrebungen der Pestalozzigesellschaft in Zirich. Gedenkblitter zur 100. Wie-
derkehr des Todestages Heinrich Pestalozzis, 17. Februar 1927. Zirich.

Natorp, Paul (1922). Pestalozzi unser Fiihrer. In: Paul Natorp: Gesammelte Abhandlun-
gen zur Sozialpddagogik: Plato, Rousseau, Condorcet, Pestalozzi. Erstes Heft. Stutt-
gart: Fromann.

Nohl, Herman (1988). Die pdadagogische Bewegung in Deutschland und ihre Theorie.
(10. Aufl.). Frankfurt a. M.: Schulte-Bulmke.

Osterwalder, Fritz (1992). «Kopf-Herz-Hand» - Slogan oder Argument? In: H. Paschen
und L. Wigger (Hrsg.): Padagogisches Argumentieren. Weinheim : Beltz.

Otto, Berthold (1963). Naive und wissenschaftliche Psychologie. In: Ausgewahlte padago-
gische Schriften. Paderborn: Schéningh.

Overbeck, Franz (1880). Zur Geschichte des Kanons. Chemnitz.

Paulsen, Wilhelm (1926). Die Ueberwindung der Schule. Begriindung und Darstellung der
Gemeinschaftsschule. Leipzig: Teubner.

Petersen, Peter (1930). Pddagogik. Berlin.

Rissmann, Robert (1911). Volksschulreform. Herbartianismus - Sozialpadagogik - Per-
sonlichkeitsbildung. Leipzig: Klinkhardt.

Roehrs, Hermann (1991). Ursprung und Verlauf unter internationalem Aspekt. (3. durch-
gesehene Aufl.). Weinheim: Beltz.

Sartilot, Claudette (1993). Citation and Modernity. Derrida, Joyce and Brecht. London:
Norman.

Saupe, Emile (1927). Deutsche Pidagogen der Neuzeit. Ein Beitrag zur Geschichte der
Erziehungswissenschaft zu Beginn des 20. Jahrhunderts. (6. Aufl.) Osterwieck.

Savran, Gilbert (1988): Telling and Retelling. Quotation in Biblical Narrative.
Bloomington and Indianapolis.

Scheffler: Israel (1960). The language of education. Springfield.

Scheibner, Otto (1928). Zwanzig Jahre Arbeitsschule. Leipzig: Quelle & Meyer.

Seidel, Robert (0.J.): Der unbekannte Pestalozzi — der Sozialpolitiker und Sozialpadago-
ge. Zirich: Orell Fussli.

SLZ (Schweizerische Lehrerzeitung) (1912): Zum 12. Januar. 57 (1), S. 4-5.

Spencer, Herbert (0.J.). Die Erziehung. Leipzig: Reclam.

Spranger, Eduard (1962). Die Generationen und die Bedeutung des Klassischen in der
Erziehung (1924). In: Gesammelte Werke. Band 5. Heidelberg: Quelle & Meyer.

Spranger, Eduard (1958). Gedanken iiber Wirkung und Nachwirkungen Pestalozzis in
Deutschland. In: SLZ, 103. S. 831-836.

Spranger, Eduard (1959). Pestalozzis Denkformen. (2. verand. Aufl.) Heidelberg: Quelle &
Meyer.

Stanley, Chris (1992). Paul and the language of scripture. Citation technique in the Pauline
Epistles and contemporary literature. New York.

Stern, Erich (1922). Einleitung in die Pddagogik. Halle: Niemeyer.

Stuhlhofer, Franz (1988). Der Gebrauch der Bibel von Jesus bis Euseb. Eine statistische
Untersuchung zur Kanonsgeschichte. Wuppertal.

Wilhelm, Theodor (1967): Pddagogik der Gegenwart. (4. umgearb. Aufl.) Stuttgart: Kro-
ner.

Ziegler, Theobald (1901). Allgemeine Pddagogik. Sechs Vortrage. Leipzig.

116 Beiheft 1/1995



Le statut de la citation de Pestalozzi
dans I’éducation nouvelle

Résumes

Les réflexions suivantes tentent d’élucider la signification de la citation de
Pestalozzi dans I’éducation nouvelle aprés le tournant du siécle. Ot, comment
et dans quel contexte Pestalozzi est-il cité dans les textes du mouvement? Il est
surprenant de ne trouver que rarement des citations reconnaissables comme
telles. Ceci indique que la connaissance de 1'ceuvre de Pestalozzi est plutot
meédiocre et contraste nettement avec 1'idée que ce dernier aurait été la prin-
cipale référence des représentants de 1’éducation nouvelle.

The role of Pestalozzi —
quotations in the new education movement

Summary

By analyzing the quotations of influental writers of the new education move-
ment («Reformpadagogik») the following article is arguing that the knowledge
of the writings of Pestalozzi was extremly small. This statement contrasts
sharply the assertion, that Pestalozzi was supposed to be the most important
reference for the same movement. The approach to Pestalozzi was not guided
by rational principles but rather more by a quasi religious demand.

Il significato delle citazioni pestalozziane
nella « Reformpiadagogik»

Riassunto

Le riflessioni seguenti cercano di mettere a fuoco il significato delle citazioni di
Pestalozzi nella « Reforpadagogik» all’inizio del secolo. Ci si chiede dove e in
quale contesto venga citato Pestalozzi dai testi della «Reformpadagogik». La
sorprendente constatazione che poche sono le citazioni individuabili in modo
inequivocabile, segnala una carenza di conoscenza dell’opera di Pestalozzi da
parte dei rappresentanti della « Reformpadagogik», una carenza in contrasto
con I'importanza che quegli stessi rappresentani hanno voluto attribuirgli.

Numeéro spécial 1/1995 117



	Zur Stellung des Pestalozzi-Zitates in der Reformpädagogik

