Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift fir

Erziehungswissenschaft = Education et recherche : revue suisse des
sciences de I'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Bildungsforschung

Band: 17 (1995)

Heft: 1: Denk-mal Pestalozzi

Artikel: Vater, Lehrer, Fuhrer - Pestalozzis Selbstdarstellung im Spiegel seiner
Institutsreden in Yverdon

Autor: Springer, Sylvia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-786118

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-786118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vater, Lehrer, Fuhrer -
Pestalozzis Selbstdarstellung 1m Spiegel
seiner Institutsreden in Yverdon!

Sylvia Springer

Johann Heinrich Pestalozzi ist als Leiter seiner Institute eine umstrittene Gestalt.
Um die Mythen vom «Vater», «Lehrery und «Fiihrery Pestalozzi in bezug zur
Wirklichkeit des Anstaltslebens zu setzen, werden in diesem Beitrag die Reden
Pestalozzis an seine Schiiler und Mitarbeiter in Yverdon analysiert, im Mittelpunkt
steht die Frage, mit welcher dieser Positionen Pestalozzi sich selbst besonders
hdaufig beschreibt. Dabei wird deutlich, daf3 Pestalozzi vor allem anderen sein
Werk als eine gottliche Mission und sich selbst als Beaufiragten Gottes darstellt.
Ein wesentlicher Zweck dieser Selbstinterpretation scheint das Ringen um eine
Festigung seiner Autoritdtsposition im Institut zu sein.

Einfiihrung
Das Thema

«Vater, Lehrer, Fiuihrer — Pestalozzis Selbstdarstellung im Spiegel seiner Instituts-
reden in Yverdon» - so lautet das Thema dieser Untersuchung.

In welcher dieser Positionen sah Pestalozzi sich am ehesten, bzw. in welcher
stellte er sich dar? Und zu welchem Zweck?

Es soll Ziel dieser Ausfilhrungen sein, aufzuzeigen, mit welchem Selbstver-
stindnis Pestalozzi seinen Mitarbeitern und Schilern in seinen Offentlichen
Ansprachen begegnet ist — sowohl iz als auch zwischen den Zeilen.

Gemeingut ist der Vergleich Pestalozzis mit einem Vater, sowohl den Kindern
als auch den Lehrern gegentiber. So wird er abgebildet, so wird er beschrieben, so
wird er bezeichnet und angeredet. «Mit dem Feuer seines groBen herrlichen
Gemiiths sprach der edle Vater diese Worte», berichtet z.B. 1812 Karl Justus
Blochmann in einem Brief von einer Grabrede Pestalozzis (vgl. PSW 123,
S. 438).

Spricht er vdterlich? Als ein gestrenger oder — wie er hiufiger dargestellt wird —
als ein milder, liebevoller Vater? Kommt vaterliche Sorge um die Anvertrauten in
seinen Reden zum Ausdruck, vaterliche Leitung, vielleicht auch véterlicher Stolz?
Stellt er sich selbst vor allem als Vater dar?

Oder ist es der Lehrer Pestalozzi, der aus seinen Reden spricht? Der die Insti-
tutsreden zum Anlass nimmt, um zu unterweisen, Mitarbeitern und Zoglingen

56 Beiheft 1/1995



etwas Neues mitzuteilen oder etwas schon Bekanntes zu vertiefen? Vermittelt er
vor allem den Eindruck, Lehrer der Institutsangehorigen zu sein?

Ist es eher die Aufgabe des Entwicklers der Elementarbildung und des Anstalts-
leiters, die in diesen Reden zum Ausdruck kommt — des «Fiihirers» seiner Anhin-
gerschaft?

Oder ist es moglicherweise — daneben oder dartiberhinaus - eine andere Posi-
tion, in der Pestalozzi sich vor allem darstellen mochte?

Die Textsorte

Dieser Fragestellung nachzugehen, ist Ziel der Untersuchung; als Material bieten
sich die Reden an: Pestalozzi tritt seinen Institutsangehorigen hier unvermittelt
gegeniiber. Wie er sie anspricht — so lasst sich zumindest vermuten —, wirft ein
Licht auf seine grundsatzliche Stellung ihnen gegeniiber, vermittelt Umgangsat-
mosphére, zumindest eher als nur schriftliche Berichte.

Dass er selber diesen Reden - gehalten aus offentlichen Anldssen wie Jahres-
wechseln und hohen christlichen Feiertagen, im Rahmen des Hausgottesdienstes
- grosse didaktische Bedeutung beigemessen hat, ist von ihm selbst belegt (vgl.
PSW 22, S. 552): In der Regel legte er den Inhalt vorher schriftlich nieder, und die
Tatsache, dass er 1812/13 bereits «einige meiner Reden an mein Haus in den
Jahren 1809, 1810, 1811 und 1812, und Bruchstiicke einer Rede am Weihnachts-
tage 1811» veroffentlichen liess, zeigt, dass er diese Texte keineswegs fir eine
Verschlussache hielt, sondern die Offentlichkeit durchaus Anteil nehmen lassen
wollte am Vortragsgeschehen in seinem Institut.

Nicht alle der hier bertuicksichtigten Reden wurden zu Lebzeiten Pestalozzis
veroffentlicht (vgl. Anhang). Es ist durchaus bedenkenswert, dass er einige Texte
dem breiteren Publikum vorenthalten hat; beispielsweise liess er die Neujahrsrede
von 1808, die er — in dusserst negativer Verfassung — vor seinem eigenen, offenen
Sarg und einem Totenschéidel abhielt, erst 1823 im Rahmen der Cotta-Ausgabe
drucken. Die darin gedusserte pessimistische Beurteilung der Situation im Institut
wollte er in Anbetracht des noch relativ positiven offentlichen Rufes um 1812
nicht einem grosseren Publikum bekannt machen. Allerdings l4sst sich zwischen
den zu Lebzeiten Pestalozzis veroffentlichten und nicht verdffentlichten Reden
keine so signifikante Differenz ausmachen, wie man zunéachst vielleicht vermuten
wiirde.

Die nicht veroffentlichten Reden liegen noch als Originalhandschriften Pesta-
lozzis vor, so dass man nicht etwa auf halbverlassliche Mitschriften zurtickgreifen
muss wie z.B. die Herausgeber der Rudolf-Steiner-Gesamtausgabe.

Die Frage, ob und inwieweit Johannes Niederer, der vielfach Pestalozzis Texte
redigierte und modifizierte, als Mitverfasser in Frage kommen muss, kann mit
einiger Sicherheit verneint werden. Immerhin hat Hermann Krusi, der bis 1816
als Lehrer bei Pestalozzi wirkte und aufgrund seiner positiven Parteinahme fur
Niederer dessen Wirken sicher einigermassen zutreffend beurteilen konnte, in
seinen «Erinnerungen» festgehalten, dass Niederer zwischen 1810 und 1815 zwar
samtliche Schriften Pestalozzis korrigierte, allerdings «die Reden beim hauslichen

Numéro spécial 1/1995 57



Gottesdienst ausgenommen, die damals wenigstens ein reiner Ausflul seines
[Pestalozzis, d.V.] vollen Herzens waren und seine jeweilige Gemutsstimmung am
reinsten bekundeten.»?

Weitere Zeugnisse von Lehrern der Anstalt bestdtigen diese Aussage. Der
bereits erwahnte K.J. Blochmann z.B. schreibt weiterhin u.a., er habe «fast noch
nie (...) den Vater so erhaben, so ergreifend, so menschlich sprechen horen» 3, den
«Vater» — als der er freilich von Blochmann wenig spater nicht mehr angesehen
werden kann. 1816 wird Blochmann von Pestalozzi des Hauses verwiesen, weil er
einen neueingetretenen Lehrer beleidigt hat, der sich ohne kritische Prifung der
Sachlage im Lehrerstreit umgehend auf die Seite von Joseph Schmid und damit
Pestalozzi gestellt hat. Blochmann ist nicht der einzige, der dieses Ereignis zum
Anlass fiir einen Schlusstrich nimmt. Mit ihm verlassen etliche Mitarbeiter Pesta-
lozzis das Institut.

So ist seine 0.a. Ausserung also Momentaufnahme. Sie gibt sicher ein wesent-
liches Merkmal der Reden Pestalozzis wieder: Er wusste zu rihren, und er tat
es. 4

Den Wirkungen der Reden Pestalozzis auf einzelne Zuhoérer nachzugehen,
bedarf eines betrachtlichen, aber sicher lohnenswerten Forschungsaufwandes. 3
Was hier zunachst versucht werden soll, ist die Aufdeckung der moglichen
momentanen Wirkung auf einen Kreis von Zuhorern — einer Wirkung, die natir-
lich nicht einfach nachgestellt und nachempfunden werden kann. Doch warum
soll man nicht einmal versuchen, sich dem Reden Pestalozzis auszusetzen? Wenn
Pestalozzi gelesen wird, so gesteht man seinen Texten — bei einer gewissen distan-
zierenden Reflexion — durchaus Wirkung auf sich zu - etwa dem autobiographi-
schen Bericht uber den Aufenthalt in der Anstalt von Stans oder den Briefen an
seine Braut bzw. Frau und seine Freunde. Insofern sollte man zumindest versu-
chen, Pestalozzi auch durch seine Reden wirken zu lassen, wenngleich vermittelt,
gelesen zu einem spateren Zeitpunkt. Dazu gehort es, Texte zunachst einmal
unmittelbar wirken zu lassen. Langere Zitate sind deshalb unerlésslich. Ziel ist es,
Wortwahl, Sprachduktus und Argumentationsfiguren zu vermitteln, ohne als
Interpret zu intervenieren. Ein gewisses Sich-Einlassen ist dabei gefragt.

Allerdings wird auch ein zweites Ziel verfolgt: diese Reden zu analysieren.
Gerade weil der Text der Rede dem Rezipienten nur momentan verfiligbar ist und
die Botschaft weniger reflektiert werden kann als beim Lesen, verdient die Text-
sorte Rede eine sorgfiltige Entschlusselung ithrer Wirkfaktoren.

Pestalozzi war uberzeugt von seinem Ziel und suchte verstindlicherweise Wir-
kung. Keineswegs hat er vollig unbedacht gesprochen. Er hat — wie bereits erwahnt
— die Texte zuvor schriftlich fixiert, und er hat seine « Auftritte» — die Metapher sei
gestattet, u.U. ist sie keine — inszeniert. Die Prdsentation von Sarg und Toten-
schadel wurde bereits angesprochen. Eine andere dramaturgisch wirksame Form
war es, die Anwesenden zu bedrdngen, sie mochten sich ihn in seiner Sterbestunde
vorstellen, und ihnen dann «letzte Worte» zu verlesen, wie Pestalozzi es Pfingsten
1811 tat. Solche Reden waren keine spontanen Ausserungen, sondern sie waren
gut vorbereitet. D.h. der Redner konnte auf die beabsichtigte Wirkung hinarbei-
ten, der Zuhorer war ihr sozusagen «ausgeliefert». Insofern verdient sein Reden -
hier: seine Selbstdarstellung — auch unter dem Gesichtspunkt padagogischer Mit-
tel Beachtung.

58 Beiheft 1/1995



Die untersuchten Reden

Es ist im Rahmen dieser Darstellung erlasslich, die untersuchten Reden ausfiihr-
lich zu beschreiben und in einen umfassenden Zusammenhang der Institutsge-
schichte zu stellen. In einem kurzen Uberblick sollen die fraglichen Texte vorge-
stellt und schlaglichtartig mit der jeweiligen Situation im Institut Pestalozzis
korreliert werden.

® Die Neujahrsrede von 1807 - bereits im gleichen Jahr in der Zeitschrift «Isis»
veroffentlicht - stellt nur einen Auszug dar. Diese Rede spiegelt insbesondere
die Freude uber die Vereinigung der Pestalozzischen Institute in Yverdon und
hat einen optimistisch-erwartungsfrohen Duktus. (Vgl. PSW 20, S.9-13,
S. 422f.; im folgenden abgekurzt: NJ 07.)

® Die Neujahrsrede von 1808 hingegen, wie bereits mehrfach angedeutet vor den
Insignien des Todes gehalten, lasst Pestalozzi schwer bedriickt erscheinen. Eine
Ursache mag darin zu suchen sein, dass das vorangegangene Jahr erste ernst-
hafte Auseinandersetzungen zwischen ihm und den Hauptlehrern Krisi und
Niederer um den Stellenwert der theoretischen Durchdringung der Methode
gebracht hat. (Vgl. PSW 21, S. 1-9, S. 390; im folgenden abgekiirzt: NJ 08.)

® [m Jahr 1808 erlebte, dessen ungeachtet, die Anstalt einen betriachtlichen Auf-
schwung. Das Ausland, insbesondere Preussen, zeigte deutliches Interesse. So
ringt Pestalozzi in seiner Neujahrsrede von 1809 intensiv um Einigkeit der
Mitarbeiter, um die in ihn und sein Werk gesetzten Erwartungen auch erfiillen

zu konnen. (Vgl. PSW 21, S.217-230, S. 412; im folgenden abgekiirzt: NJ
09.)

® Im Laufe des Jahres 1809 war die Zahl der Schuler auf ca. 150 Personen
angestiegen (1805 waren es etwa 70); daneben wuchs auch die Tochteranstalt.
Entsprechend gehoben scheint Pestalozzis Grundstimmung bei der Neujahrs-
rede 1810 zu sein. Die ersten preussischen Eleven waren eingetroffen. Der
Bericht der Helvetischen Tagsatzungskommission, deren Besuch Ende 1809
erfolgt war und von dem Pestalozzi sich viel erhoffte, stand noch aus. (Vgl
PSW 22, S. 329-347, S. 412; im folgenden abgekurzt: NJ 10.)

® Hingegen entwickelten sich die Ereignisse im Jahre 1810 fiir Pestalozzis Bemii-
hungen negativ. Der Bericht der Tagsatzungskommission war Kritischer aus-
gefallen, als man es sich in Yverdon erhofft hatte; es kam zu entsprechenden
Auseinandersetzungen im Hause und einigen Abgangen von Mitarbeitern. Der
alten Buss- und Bettagstradition folgend, versucht Pestalozzi, den Gottesdienst
insbesondere zum Aufruf zur Umkehr zu nutzen. Wenn dieser Text auch nicht
zu Lebzeiten gedruckt wurde, so ldsst das vollstindig erhalten gebliebene
Manuskript — aufbewahrt von der Schwiegertochter Anna Magdalena Custer —
das Verlesen dieses Textes im Gottesdienst als dusserst wahrscheinlich anse-
hen. (Vgl. PSW 22, S. 355-363, S. 467; im folgenden abgekiirzt: Buss 10.)

® In der Weihnachtsrede von 1810 greift Pestalozzi die Muhen des Jahres nicht
nochmals auf; vielmehr bemiiht er sich hier um ein idealisiertes Bild des
Weihnachtsfestes in vermeintlich unschuldigeren Jahren der Menschheit. (Vgl.
PSW 22, 365-381, S. 557; im folgenden abgekurzt: Weih 10.)

Numéro spécial 1/1995 59



® In der Neujahrsrede von 1811 hingegen werden die Schwierigkeiten des ver-
gangenen Jahres erneut angesprochen, um den Zeitpunkt des Jahreswechsels
fur einen Appell zur Neubesinnung zu nutzen. Einige Mitarbeiter, wie z.B.
Niederer sowie die preussischen Eleven, werden gesondert auf spezielle Auf-
gaben hingewiesen. (Vgl. PSW 23, S. 19-37, S. 400f.; im folgenden abgekiirzt:
NJ11.)

® Die zu Pestalozzis Lebzeiten nicht verdffentlichte Rede zum Pfingstfest 1811
scheint, da sie vollstandig erhalten und sauber geschrieben vorliegt, ebenfalls
verlesen worden zu sein. Es ist dies die Rede, fur die Pestalozzi die barocke
Form der Ansprache vom Sterbebett aus an die Hausgemeinde gewéhlt hat. Im
Sinne sogenannter «letzter Worte» tragt sie besonders appellativen Charakter.
(Vgl. PSW 23, S. 59-74, S. 405; im folgenden abgekurzt: Pfi 11.)

® Die Weihnachtsrede von 1811 weist unter den Ansprachen am deutlichsten die
Merkmale einer Predigt auf und ist fir den Aspekt der Selbstdarstellung Pesta-
lozzis eher irrelevant, da sie beispielsweise die wenigsten direkten Bezugnah-
men auf das Anstaltsleben und die Menschen im Institut aufweist. Um Unter-
suchungsergebnisse — beispielsweise von Auszahlungen bestimmter Begriffe in
den Reden - nicht zu verfilschen, wurde diese Rede dennoch einbezogen.
Allerdings ist die Feststellung interessant, dass Pestalozzi durchaus auch in
Absehung von personlichen und institutsbezogenen Befindlichkeiten geistliche
Reden halten konnte und dies gelegentlich tat. (Vgl. PSW 23, S. 75-83; im
folgenden abgekiirzt: Weih 11.)

® Zur Neujahrsfeier 1812 wird Pestalozzi heftiger als im Jahr zuvor. Die Ent-
haltsamkeit von personlichen Belangen in der vorangegangenen Weihnachts-
ansprache erhilt damit im Rickblick beinahe etwas Unheimliches, Bedrohli-
ches. Jetzt — zum Jahreswechsel - lassen Pestalozzi die negativen Erfahrungen
des Jahres 1811, die nicht nur Streitigkeiten und Abginge von Mitarbeitern,
sondern auch offentliche Attacken wie die des Chorherrn Bremi umfassen, zu
intensiveren Appellen greifen als zuvor. (Vgl. PSW 23, S. 172-184, S. 437; im
folgenden abgekiirzt: NJ 12.)

® Neujahrsreden von 1813 und 1814 sind leider nicht erhalten geblieben. Die-
jenige von 1815 liegt als vollstindige Handschrift vor und durfte in dieser
Fassung verlesen worden sein. Es handelt sich um eine sehr pessimistische
Ansprache, was wiederum auf negative Ereignisse im vorausgegangenen Jahr
zuruckzufiithren ist. Dazu zihlt zum einen die zugespitzte Wirtschaftskrise des
Instituts, nach dem Einmarsch ausldndischer Truppen in die Schweiz noch
verscharft und Ursache fiir die demiitigende Unterstellung unter eine Okono-
mische Kommission. Ausserdem glaubte Pestalozzi im Laufe des Jahres 1814,
es der wirtschaftlichen Situation seiner Anstalt schuldig zu sein, die vermeint-
lichen Kostganger Lisabeth Krisi sowie seine Frau Anna zum Neuhof zurtck-
zuschicken. Im Herbst starb zudem seine Schwiegertochter Custer. Alles das
spiegelt sich in der Stimmung der Neujahrsansprache wider. (Vgl. PSW 23,
S. 309-325, S. 458; im folgenden abgekirzt: NJ 15.)

® Hingegen klingt die Rede von 1816 wieder deutlich positiver. Immerhin scheint
die Anstalt 6ékonomisch gerettet und vor neue Perspektiven gestellt, zumal
Joseph Schmid als Hoffnungstrager ins Institut zurtuckgekehrt ist. Selbst dem
Tod seiner Frau im vorangegangenen Jahr wird von Pestalozzi eine fur alle

60 Beiheft 1/1995



Institutsangehorigen heilsam bildende Wirkung zugesprochen. (Vgl. PSW 24B,
S. 31-43, S. 303; im folgenden abgektirzt: NJ 16.)

® [cider ist die «Rede zum Gedichtnis von Frau Pestalozzi» nur in Bruchstuk-
ken erhalten. Sie zeugt vor allem vom tiefbewegten Dank im Ruckblick auf das
gemeinsame Leben, nimmt aber neuerlich ihren Tod zum Anlass fur dringliche
Appelle an die Mitarbeiter und Schuler sowie insbesondere an den Enkel
Gottlieb. (Vgl. PSW 24B, S. 79-83, S. 314; im folgenden abgekurzt: Ged.
16.)

® Trotz weiterer Riickschlidge im Jahre 1816, des sich zuspitzenden Lehrerstreits
und des Weggangs u.a. von Hermann Krusi, hat die Neujahrsrede von 1817
wiederum einige hoffnungsvolle Anklinge. Sie beklagt zwar Verluste und Unei-
nigkeit, beschwort aber auch positive Perspektiven wie die endliche Aussicht
auf Realisierung der Armenerziehungsanstalt, nicht zuletzt dank zu erwarten-
der Zahlungen aus dem Subskriptionsvertrag mit Cotta. (Vgl. PSW 25, S. 1-17,
S. 404; im folgenden abgekiirzt: NJ 17.)

So schliesst sich der Reigen der betrachteten Reden keineswegs in Trauer,
sondern das Wechselspiel der Anstalt hat sein Spiegelbild im emotionalen Wech-
selbad der Reden. Es ist keine kontinuierliche Linie zum Positiven oder Negativen
festzustellen.

Ebenfalls kurz zu begrinden ist, welche Reden im Rahmen dieser Untersu-
chung nicht berticksichtigt wurden, wiewohl sie unter der Kategorie «Institutsre-
den» in einem weiteren Sinne durchaus zu betrachten sein konnten: Es sind dies
die Reden, die nicht an das gesamte Institut, sondern jeweils nur an die Lehrer-
oder Schiilerschaft gerichtet waren, sowie Reden, deren Vortrag unwahrscheinlich
18t.
¢ Vornehmlich den Schiulern galten die sogenannten Morgen- und Abendan-
dachten. Wiewohl auch diese institutsoffentlich waren - in seiner «Rede uber
die Aufsicht» an die Mitarbeiter beklagt sich Pestalozzi iber deren mangelnde
Anwesenheit (vgl. PSW 21, S. 208) —, so tragen sie doch explizit den Charakter
der religios-sittlichen Unterweisung und sind eher als eine Form des kateche-
tisierenden Unterrichts aufzufassen.

¢ Die erhalten gebliebenen Reden an die Mitarbeiter sind die 0.a. «Rede uber
die Aufsicht» (vgl. PSW 21, S. 205-212), eine Rede von 1810 («Rede an die
Lehrer», vgl. PSW 22, S. 349-353), eine von 1811 («Rede an die Mitarbeiter»,
vgl. PSW 23, S. 39-49) sowie eine von 1816 («Rede an die versammelten
Lehrer der Anstalt», vgl. PSW 24B, S. 45-49). Wiewohl auch diese interessante
Aspekte im Hinblick auf Pestalozzis Selbstdarstellung und seine Beziehung zu
den Mitarbeitern spiegeln, sollen sie ebenfalls unbertcksichtigt bleiben, da sie
eher konkrete Sachthemen - die Aufsicht — oder problemhaltige Situationen -
die Kritik der Tagsatzungskommission — aufgreifen und auf diese eingehen.

¢ Gleichfalls unberucksichtigt bleiben die Karfreitagsrede von 1811, da sie nur
als Bruchstuck erhalten ist und ihr Vortrag infrage steht (vgl. PSW 23, S. 51-
37);

¢ ausserdem die Reden im Zusammenhang mit der kurzfristig gefiihrten
Armenerziehungsanstalt in Clindy, da diese ein Sonderthema der Pestalozzi-
schen Bemuihungen beriihren (vgl. PSW 26, S. 19-24, S. 155-168);

Numéro spécial 1/1995 61



¢ und schliesslich die Rede an sein Haus von 1818. Diese Ansprache, anlasslich
seines 72. Geburtstages gehalten, soll zwar nach Aussage einiger Zeugen sehr
bewegend gewesen sein. ® Dessen ungeachtet darf nicht iibersehen werden, dass
die vorliegende gedruckte Fassung tiber die miindlich vorgetragene in Umfang
und Inhalt weit hinausgeht und eine eigens zur Veroffentlichung bereitgestellte
Version darstellt. Insofern liessen sich von einer Interpretation derselben nur
unzuverldssige Riuckschlisse auf die eigentliche Institutsrede ziehen und
rechtfertigt sich die Ausserachtlassung auch dieser — zweifellos aufschlussrei-
chen - Rede (PSW 25, S. 261-364).

Zur Methode

Bislang wurden die hier untersuchten Reden von der Pestalozzi-Forschung
noch wenig beachtet. Es kann von daher als statthaft gelten, die Diskussion
dieser Seite des Padagogen mit einer mehr oder minder textimmanenten Inter-
pretation und Deutung zu erdffnen, wohl eingedenk der anstehenden Fragen
zur Wirkungsgeschichte.

Im Hinblick auf Pestalozzis Selbstdarstellung in den Reden interessieren
folgende drei Aspekte:

1. Wie benennt und beschreibt Pestalozzi sich selbst inhaltlich und im Ver-
haltnis dazu die Institutsangehorigen?

2. Um wessen Belange geht es vornehmlich in diesen Reden - die eigenen, die
der Mitarbeiter, die der Schuler? Dieser Aspekt bertihrt die Selbstdarstellung
im Sinne von Gewichtung der eigenen Person und der der anderen.

3. Wie spricht Pestalozzi daruber? Welches sind seine Wirkmittel (z.B. Wort-
wahl, Sprachstil)?

Diese drei Aspekte — inhaltlicher und formaler Art — sind jeweils miteinander
verwoben und lassen sich nur schwer auflosen. Wiewohl sie getrennt untersucht
wurden, sollen die Ergebnisse im Verbund prasentiert werden; Themen und Art
der Vermittlung dienen ja aus Sicht des Redners dem einen Ziel.

Was die quantitative Seite der Untersuchung anbetrifft, wurden - unter
Nutzung der Pestalozzi-Gesamtausgabe auf CD-ROM - diverse Zahlungen
vorgenommen, z.B. die Haufigkeit von bestimmten Begriffen oder Begriffs-
familien, das Auftreten von Begriffskombinationen und die Auffalligkeit von
Begriffskonglomeraten, aber auch - nach vorgehender Lektiire und Markierung
— durch zeilenweise Zuordnung von Textinhalten zu Bezugspersonen, d.h.:
Uber wessen Belange wird letztendlich an dieser Stelle gesprochen — Pestaloz-
zis, die der Mitarbeiter und/oder die der Schiiler?

Qualitativ wurden die Texte im Hinblick auf Leitmotive und Anspielungen
(z.B. auf Bibeltexte) interpretiert, ausserdem die quantitativen Ergebnisse aus-
gewertet.

Aufgrund stets wiederkehrender Themen und Motive sowie durchgingig
verwandter rhetorischer und sprachlicher Mittel ist es moglich, eine Gesamt-
schau der Reden vorzunehmen, wiewohl selbstverstindlich auch jede einzelne
von ihnen eine gesonderte Interpretation lohnt.

62 Beiheft 1/1995



Zum Aufbau

Der erste Teil der Untersuchung gilt den gangigen, im Titel angesprochenen
Pestalozzi-Bildern: Ist eines oder sind mehrere von ihnen Angelpunkt von
Pestalozzis Selbstdarstellung?

Zunichst soll der Verwendung der Pestalozzi-Bilder « Vater», « Lehrer» und
«Fuhrer» nachgegangen werden, ihrer zahlenméassigen Gewichtung ebenso wie
thren Nutzungszusammenhédngen; d.h. wann bezeichnet Pestalozzi sich wie
und zu welchem Zweck? Zur Vervollstindigung dieser Fragestellung werden
komplementir dazu die Rollenbezeichnungen fir die Zuhoérerschaft unter-
sucht, die ebenfalls mit unterschiedlicher Haufigkeit und in bestimmten
Zusammenhangen beispielsweise als « Freunde», « Briuder», «S6hne» u.a. ange-
sprochen werden. Diese Gegentuiberstellung soll zur Klarung von Pestalozzis
Selbstdarstellung ein tbriges beitragen.

Es wird bei der Interpretation dieser Passagen zu zeigen sein, dass die
Selbstdarstellung Pestalozzis sowie die entsprechenden Bezeichnungen fiir
seine Zuhorer — im wesentlichen fiir die Mitarbeiter — in eine andere Dimension
verweisen; dass Pestalozzi zwar einige der eben angefiithrten Selbst- und Mit-
arbeiterbezeichnungen verwendet, aber daruber hinausgeht, indem er das
Werk, an dessen Gelingen er arbeitet, als Auftrag Gottes darstellt sowie sich
selbst als zu dessen Durchfithrung von Gott bestimmt, und dass er dazu die
tatige Mithilfe einer berufenen geheiligten Vereinigung benotigt.

Dieser Dimension in der Darstellung seiner selbst und der Lehrer — «Der
Beauftragte Gottes und seine berufenen Mitarbeiter» — wird im zweiten Teil der
Untersuchung nachgegangen, sie sowohl entwickelt als auch in ihrer Bedeutung
fur die Wirkung der Reden interpretiert. Ein kleiner Exkurs gilt der Fille der
verwendeten religids besetzten Begriffe in ganz bestimmten Zusammenhén-
gen.

Der dritte Teil gilt einer besonderen Variante dieses Bildes, in der Pestalozzi
sich mit biblischen Gesandten Gottes vergleicht, namlich mit Mose und vor
allem mit Jesus. Entsprechend geraten die Mitarbeiter in die Rolle von Jiingern.
Viele dieser Anspielungen sind sehr indirekt; biblische Motive werden einge-
flochten, ohne die Herkunft zu benennen; Bibelstellen werden leicht umfor-
muliert und der Situation anverwandelt; sie verlieren auf diese Weise die Ein-
deutigkeit des Fremdzitates und eignen sich zur Selbstbezeichnung. Auch in
diesem Teil soll sowohl dargestellt als auch eine rezeptionsfunktionale Unter-
suchung der Vergleiche vorgenommen werden.

Ein weiterer Exkurs gilt einem der haufigsten Motive in diesen Reden, dem
Tod. Wie bezieht Pestalozzi das Sterben, insbesondere auch das eigene, in seine
Reden ein, und welche Funktion hat dieses Motiv fiir seine Wirkabsichten?

Zum Abschluss wird die Frage nach den Schiilern gestellt. Immerhin sind sie
bei all den infragekommenden Reden anwesend gewesen. An sie wendet sich
Pestalozzi selten. Welche Rolle fallt iznen zu in diesem gottlichen Werk - wie
begegnet er ihnen? Dabei ist insbesondere das Motiv der «Eltern» zu bertuck-
sichtigen.

Den Abschluss bildet eine knappe Bewertung.

Numeéro spécial 1/1995 63



Der Vater und sein Institut

Wie ist es nun zahlenmassig um die fraglichen Begriffe bestellt? Das Wort
«Vater» sowie Komposita und das Adjektiv «véterlich» finden sich in den
Institutsreden Pestalozzis tiber 200 mal, das Wort «Lehrer» in allen Varianten
22 mal, «Fuhrer», «fihren» etc. 12 mal.

Dies ist die Anzahl der Gesamtnennungen. Auf sich selbst bezogen spricht
Pestalozzl 68 mal vom Vatersein, moglicherweise einmal vom Lehrersein und
viermal - allerdings u.a. abwehrend — vom Fuhrersein.

Der Begriff «Lehrer» wird zumeist als Tatigkeitsbeschreibung der Mitarbei-
ter verwendet, der Begriff « Vater» am haufigsten im Hinblick auf Gott (78
mal).

Dennoch ist der deutliche Abstand zwischen der Verwendung dieser Bezeich-
nung fur sich selbst und den beiden anderen eindriicklich. Es scheint zumindest
darauf hinzudeuten, dass er dieses Bild fur seine Rolle in der Anstalt als das
treffendste angesehen hat. Es gilt nun zu untersuchen, wie und in welchen
Kontexten Pestalozzi sich als «Vater» bezeichnet.

Auffallig ist, dass viele der Textstellen, an denen Pestalozzi Gott als Vater
anredet oder beschreibt, zugleich solche sind, an denen er sic/ selbst so benennt,
d.h. es besteht wohl eine nicht nur zufillige, sondern eine gewollte Korrelation.
So wie Gott sein Vater ist, ist er es fur die Zuhorer.

So heisst es z.B. in der Neujahrsrede von 1809:

Ich wende mich an Euch, innig geliebte Junglinge und Madchen, ich
wende mich in dieser feyerlichen Stunde des angetretenen neuen Jahrs an
Euch, innig geliebte Kinder. In der Fulle meiner Vatergefiihle, was soll ich
zu Euch sagen? Ich mochte Euch alle an mein Herz driicken und weinen
vor Freude, und danken, dall mein Vater im Himmel mich zu Euerm
Vater gemacht. Ich mochte hinfallen auf meine Knie und zu ihm, mei-
nem Vater im Himmel, sagen: Herr, siehe, hier bin ich und die Kinder,
die du mir gegeben hast! Ich moéchte hinfallen auf meine Knie und zu ihm
sagen: Verzeih mir, Vater, ich war diesen Geliebten bey fernem nicht, was
ich ihnen hétte seyn sollen; verzeih mir, ich war nicht ihr Vater, wie ich
ihr Vater hatte seyn sollen. (PSW 21, S. 224.)

Er bekennt also vor den versammelten Kindern seinem Vater im Himmel
seine Versaumnisse in der Vaterschaft iinen gegenuber. Besonders intensiv
entfaltet wird dieser Zusammenhang in der Buss- und Bettagsrede von 1810, wo
der Begriff « Vater» insgesamt auch am haufigsten verwendet wird.

«Kinder, ich, Euer Vater, soll Euch die Stunde des Segens noch festhalten»,
beginnt er den an die Schiler gerichteten Teil. Ohne sichtliche Zasur spricht er
dann ein Gebet, in dem er den Vater im Himmel bittet, thm «Kréafte [zu] geben,
in dieser Stunde meinen Kindern Vater zu sein, wie du mir die Tage meines
Lebens Vater warst und noch Vater bist». (Vgl. PSW 22, S. 357.) Im Gefolge
bittet er Gott darum, er moge ihm den Kindern gegentiber « Vatersinn» geben.
(Vgl. ebd., S. 359.) Nach diesem — wiederum vor den Ohren der Kinder gespro-
chenen — Gebet nimmt die Thematik dann eine Wende:

64 Beiheft 1/1995



Meine Kinder! Ihr hortet mich eben Gott um den Vattersinn beten,
dessen ich flur Euch bedarf. Ihr hortet mich beten, dal3 ich Euer Vatter syn
kone. Betet Ihr jez Gott um den Kindersin, dessen Ihr bedorffet! Betet
Gott, da3 Thr meine Kinder syn konet, wie ich Gott bat, dal3 ich Euer
Vatter syn kone! Aber Euer Kindersinn gegen mich sy Kindersinn gegen
Euern himmlischen Vatter, wie mein Vattersinn Kindersin gegen meinen
himlischen Vatter syn soll. Kinder, Kinder, wenn je ein Mensch sein Herz
erhoben fuihlte, so fithle ich mein Herz erhoben, wenn ich als Euer Vatter
in Eurer Mitte dastehe und Euch Kinder meine Kinder heile. Und in
dieser feyerlichen Stunde, in der ich heute Gott bitte, dall er das hohe
Verheltnis, dal3 zwiischen mir und Euch stattfeindet, heilige und segne,
mochte ich hinfallen auf meine Knie vor Dank und Freude, daB3 er das
Band dieses Verheltnisses zwiischen Euch und mir geknupft. (PSW 22,
S. 361.)

Das Einfordern echten Kindersinns gegen ihn, was — wie der Zusammenhang
zeigt — einen Appell zum Gehorsam darstellt, wird in Relation zu Gott-Vater
gesetzt. Die Kinder sollen sozusagen bei Pestalozzis Vater, der nattrlich eben-
falls ihrer ist, also bei Gott, um Kindersinn gegentiber dem Vater Pestalozzi
bitten. Diese mehrfach vorgenommene Verbindung verleiht Pestalozzi gewis-
sermassen eine vaterliche Stellvertreterposition und damit eine erhebliche
Autoritatssteigerung. Wahrend die Kinder ihm seine Verfehlungen kaum vor-
werfen konnen, da er Gott sogar 6ffentlich um Vergebung bittet, sollen sie seine
Vaterrolle anerkennen, da sie thm von Gott verliehen ist.

Wesentlicher, als ein menschlich-liebevoller Vater sein zu wollen, scheint fur
Pestalozzi bei der Verwendung des Begriffes « Vater» also die Festigung seiner
Autoritatsposition zu sein; dies zeigt sich auch, wenn er die Kinder zum Gebet
auffordert: «Und da Ihr sehet, dal3 Thr nicht méachtig syt, Euch selber zu
besorgen, so betet Euren Vatter im Himmel: Mache du uns besser, wir konnen
es nicht ohne deine Hilfe, wir konnen es nicht ohne deinen heiligen Geist!»
(ebd.)

Eine Delegierung der Aufgabe sittlicher Erziehung, die ihm als Vater zuste-
hen wurde, an den nidchsthoheren?

Die einzige Textstelle, an der Pestalozzi sich moglicherweise als «Lehrer»
bezeichnet, ist ein Appell an die Mitarbeiterschaft zur neuen Festigung ihres
Bundes, namlich «im Angesicht der Zoglinge, deren Vater und Lehrer wir sind»
(NJ 16, PSW 24B, S. 40.). An dieser Stelle mag er aber ebensogut sich selbst als
Vater und die Mitarbeiter als Lehrer meinen; aufs Ganze gesehen kann sie
vernachlédssigt werden.

Was die Selbstdarstellung als Fuhrer anbetrifft, so beklagt Pestalozzi in der
Weihnachtsrede von 1810, die «Freunde» — also seine Mitarbeiter — stiinden da
«fast ohne einen Fuhrer» (PSW 22, S. 371), da seine Krafte nachliessen. Indi-
rekt sagt er damit zumindest aus, dass er zum einen in besseren Zeiten ihr
Fuhrer gewesen ist und es zum anderen noch zu sein versucht.

Wahrend im Hinblick auf die Kinder einige Male betont wird, dass Fiihrung
durch ihn und die Mitarbeiter notwendig sei, wobel «Fiuhren» hier als pad-

Numeéro spécial 1/1995 65



agogische Kategorie anzusehen ist (vgl. NJ 12, PSW 23, S, 179; NJ 15, PSW 23,
S. 322), bestreitet Pestalozzi in bezug auf das Institut und die Mitarbeiter
ansonsten, eine Fuhrerrolle zu beanspruchen; vielmehr mochte er als «Wek-
ker» verstanden werden (vgl. NJ 15, PSW 23, S. 318):

Es ist darum zu thun, in der Erziehung Gottes Wege zu gehen und nicht
der Menschen Wege. Es ist nicht darum zu thun, meinen Weg zu gehn, —
ich habe keinen -, es ist nicht darum zu thun, die Wege einzelner von
Euch zu gehn, wir haben keinen Menschen zum Herrn und Fuhrer, wir
suchen Gottes Wege zu betreten und nicht der Menschen Wege. (Pfi 11,
PSW 23, S. 67.)

Diese Aussage scheint zunichst im Widerspruch zu stehen zu der zuerst
zitierten, nach der Pestalozzi sich zumindest noch als schwachen Fihrer
bezeichnet. Die Rolle wird jedoch indirekt eingeholt, namlich dadurch, dass
Pestalozzi in der gerade zitierten Pfingstrede ebenso wie in anderen klarstellt,
dass Gott ihn berufen hat, um ihm den wahren Weg der Menschenerziehung —
theoretisch und praktisch — zu offenbaren. So ist Pestalozzi dann zwar nicht
Fuhrer aus eigener Anmassung, aber wenn die Mitarbeiter «Gottes Wege» in
der Erziehung gehen sollen und Pestalozzi Gottes Beauftragter ist, dann ist er
als Wecker der Vermittler des Willens eines héheren Fiihrers, so wie er Vater im
Dienst des hoheren Vaters ist.

Entsprechendes gilt fir die Selbstbezeichnung als «Leiter». Die Funktion des
«Leitens» wird von Pestalozzi 28 mal Gott zugeschrieben und 4 mal sich selbst;
6 mal wird der Begriff als padagogische Kategorie verwendet.

Die Textstellen tuber sein und Gottes Leiten weisen die gleiche scheinbar
widerspruchliche Spannung auf wie die Textpassagen zur «Fuhrung». Pesta-
lozzi beschreibt sich einerseits als mit Leitungsaufgaben betraut, denen er kaum
gewachsen ist. Im Riickblick auf die Anfange seines Instituts charakterisiert er
sich — 57jahrig — als «alten Mann», der «einem Werk vor[stand], dessen Lei-
tung in vielen Riicksichten meine Krafte weit tiberstieg» (vgl. NJ 12, PSW 23,
S. 174); entsprechend gilt aber auch fir die Mitarbeiter zum damaligen Zeit-
punkt, dass sie noch «ungeubt und unerfahren» in der Ausfithrung ihres Auf-
trages waren (vgl. ebd.). Diese Beschreibung der eigenen Schwache in der Lei-
tungsfunktion gilt auch zum Neujahr 1809, wo er sich — knapp 63jahrig — «dem
Grabe nahe» sieht und im Hinblick auf seine Aufgabe formuliert:

(...) das Bedurfnis der Ausruhung mehr als je fithlend, zum Gewohnli-
chen zu schwach, unruhig fast bey jedem Vorfall, unvorsichtig fast bey
jeder Gefahr, untberlegt fast in jedem Entschluf3, ungeschickt, unbehulf-
lich und ungewandt fast in allem, was ich anfangen und leiten sollte, sehe
ich mich bey Euch in Lagen hineingeworfen, die die hochste Ruhe, die
grof3te Vorsicht, die tiefste Uberlegung und die hochste Geschicklichkeit
und Gewandtheit, der je ein menschliches Werk bedurfte, ansprechen.
(NJ 09, PSW 221, S. 18.) |

Allerdings wird auch hier mitbedacht, dass die Mitarbeiter ihm die Leitung
erschweren.

66 Beiheft 1/1995



Fur Versaumnisse in dieser Position bittet er Gott ebenso offentlich um
Vergebung wie fiir Schwéchen in seiner Ausubung des Vatersinns (vgl. Buss 10,
PSW 22, S. 359).7 So haben die Mitarbeiter nur schwerlich die Méglichkeit, sie
ithm noch vorzuwerfen. Vielmehr sind sie selbst gefragt, um Vergebung zu
ringen.

Parallel zur Reklamierung der Leitungsposition, allerdings wie die Fiihrungs-
rolle nur indirekt aus der Klage uber ungentugende Ausibung ableitbar, weist
Pestalozzi den Anspruch auf Leitung weit von sich. Der Ansicht der
«Menschheit», es handele sich bei seinem Erziehungswerk um eine hervorra-
gende Leistung einzelner, widerspricht er vehement:

Was ist der Menschen Lob fiir uns? Im BewuBtseyn der Wahrheit unseres
Ganges, was will das sagen, was soll das uns sagen, dal3 sie uns Stifter, dal3
sie uns Schopfer eines Werks nannten, das Gott selber leitete, von seinem
Anfang bis auf diese Stunde? (...) Was waren wir in diesen Wundern
Gottes in unsrer Fihrung und unsrer Erhaltung, was waren wir im
Strome des Werks, in sofern er Gottes Strom ist, und in den Wassern
Gottes gewaltig daher fuhr zu seinem Ziel, zu Gottes Ziel? (NJ 10, PSW
22, S. 344; vgl. auch NJ 09, PSW 21, S. 221f.; Pfi 11, PSW 23, S. 67.)

Doch wie Pestalozzi seinen Fiithrungsanspruch indirekt aus der Beauftragung
durch Gott herleitet, so verbindet er auch im Hinblick auf «Leitung» das
Bekenntnis — «Du [Gott] hast es [das Werk] bisher geleitet, du wirst es ferner
leiten» (NJ 10, PSW 22, S. 346) — mit der Mitteilung an die Mitarbeiter, dass er
zur Verwaltung dieses Werkes eingesetzt ist. 8

Will er in den offentlichen Gottesdiensten mit autoritatsheischenden Begrif-
fen zuruckhaltend sein, oder sucht er dafur eine andere Basis?

Im Zusammenhang mit der Interpretation der Textstellen, an denen Pesta-
lozzi sich in Rollen darstellt, die ihm bis heute 1. allg. zugeschrieben werden,
insbesondere der des Vaters, wurde bereits deutlich, dass er diese Rollen als ihm
von Gott vermittelt ansieht und dass er deshalb als entscheidende Dimension
seiner Aufgabe beschreibt, ein von Gott Autorisierter zu sein. Dieser Darstel-
lung soll im zweiten Teil naher nachgegangen werden.

Zuvor gilt es aber noch aufzuzeigen, welche Rollen komplementar zu ihm
den Zuhorern zugedacht werden, und hier ebenfalls deutlich zu machen, dass
deren Funktionen eine entscheidende geistliche Dimension besitzen.

In bezug auf die Kinder wurde das wesentliche bereits im Zusammenhang mit
der Darstellung der Vaterrolle gesagt. Sie sind — komplementér zu ihm - eben
«Kinder» und werden durchgehend mit diesem Begriff angesprochen, die dlte-
ren unter ihnen auch als «Madchen» und «Junglinge».

Entscheidend im Hinblick auf die Kinder ist der Hinweis auf ihre doppelte
Kindschaft - Kinder Gottes und Kinder Pestalozzis — und damit die gedoppelte
Forderung des Gehorsams. '

Im Hinblick auf die Mitarbeiter liasst sich unterscheiden zwischen einer

Beschreibung ihrer Funktion im Institut, beispielsweise als «Lehrer» oder als
«Freunde», und der Anrede als solcher. Eine genaue Auszdhlung zeigt, dass

Numéro spécial 1/1995 67



sowohl bei Differenzierung dieser beiden Aspekte als auch bei ihrer Summie-
rung die Rangfolge die gleiche bleibt. Die Bezeichnungen «Freunde» (insge-
samt 239 mal) und «Bruder» (202 mal) weisen im Unterschied zu allen anderen
— an dritter Stelle steht «Méanner» mit 60 Nennungen — einen so grossen
Abstand auf, dass von der quantitativen Differenz auf eine qualitative geschlos-
sen werden darf.

Der Begriff « Freunde» wird sehr haufig verwandt im Zusammenhang mit
Begriffen wie « Vereinigung» und «Bund», d.h., dass bei dieser Bezeichnung der
Aspekt des freiwilligen, aber verbindlichen Zusammenschlusses im Vorder-
grund steht. Es gibt stark appellative Verwendungen, z.B.: «Stehet auf, Freunde!
es ist Gottes Werk! daB3 uns Gottes Werk wieder vereinige (...) wie Engel sich mit
Engeln vereinigen.» (NJ 08, PSW 21, S. 4.) Es gibt aber auch Passagen, in denen
der Begriff «Freunde» den Tenor der Dankbarkeit fiir gehaltene Treue zum
Ausdruck bringt:

Und wenn ich in Demuth und Zerknirschung der Schwache bewullt bin,
mit der ich der ob meinem Werk waltenden Vorsehung» — nota bene! -
«mehr entgegen wirkte, als in Ubereinstimmung handelte, wenn ich in
dieser feyerlichen Stunde dem himmlischen Retter meines Thuns vor
Euerm Angesichte gelobe, seiner Gute mehr wiirdig zu werden, so gelobe
ich auch Euch, vereinigte Freunde — mit vollem BewuBtseyn, daf3 ich mit
meiner Schwiche oft auch Euerm bessern Einflull fiir mein Werk mehr
im Wege stand, als dasselbe forderte — in dieser feyerlichen Stunde, gegen
meine Schwachen mehr auf meiner Hut zu seyn, mich taglich mehr zu
uberwinden und in allen Stucken in Ubereinstimmung mit Euch dem
grollen Ziel meines Lebens entgegen zu gehen.

Freunde, liebe edle Manner, wir sind durch Vereinigung, was wir sind.
Gott, der ob uns wachet, erhalte das Band unsrer vereinigten Treue! (INJ
09, PSW 21, S. 223.)

Ein Freund ist fur Pestalozzi einerseits offensichtlich jemand, der Beistand
leistet, andererseits aber auch jemand, an dessen Verlasslichkeit appelliert wer-
den kann (vgl. auch NJ 09, PSW 21, S. 224; NJ 16, PSW 25, S. 14).

Auch bei diesen Zitaten wird der enge Zusammenhang zwischen der Nen-
nung von «Freunden» einerseits und einem gottlichen Werk oder Vereinigungs-
zweck andererseits deutlich.?

Auch als «Bruder» bezeichnet Pestalozzi seine Mitarbeiter — wie bereits
erwahnt — haufig, in vielen Fillen in Verbindung mit der Anrede «Freunde»,
wie z.B. in der Weihnachtsansprache 1810:

Bruder, Freunde, umsonst suchen wir die Gemeinschaft irgendeiner
Freude, wenn uns die Gemeinschaft der Liebe mangelt. (...) Freunde,
Bruder, es ist kein Geringes, wenn Menschen zusammenstehen zu einem

heiligen Zweck; sie miussen sich selbst in ihrer Vereinigung heiligen.
(PSW 22, S. 371.)

Die religiosen Konnotationen durch entsprechende Begriffe im Umfeld von
«Bruder» legen die Assoziation der christlichen Versammlung nahe. Insbeson-

68 Beiheft 1/1995



dere im Bereich der pietistischen Gemeinschaften ist das wechselseitige Anre-
den als Bruder zum grossten Teil heute noch ublich. Ein «Bruder» ist in diesen
Gruppen ein ebenfalls von Gott erléster Mensch, von dem man eine sittliche
Lebensfuhrung und ein verlassliches Engagement in der Gemeinde — im
«Dienst am Reiche Gottes» — erwartet, da er nach seiner Bekehrung ein gehei-
ligtes Leben zu fliihren bemiiht ist. 10

In den hier untersuchten Institutsreden tritt Pestalozzi den Mitarbeitern
gegenuber nicht ausdracklich als « Vater» auf, vermutlich um deren Autoritéats-
stellung gegenuber den Kindern zu wahren. Wenn er mit ihnen alleine spricht,
werden sie allerdings durchaus auch zu «Séhnen», die er mit «Vaterrecht» —
wie er sagt — streng zurechtweist. (Vgl. «Rede an die versammelten Lehrer»,
PSW 24B, S. 48.)!!

Eine weitere signifikant haufig vorkommende Anrede ist — wie bereits ange-
fuhrt - « Manner»; sie wird von Pestalozzi meist verwandt, wenn es darum geht,
Starke und Ausdauer zu zeigen— z.B. die Mitarbeiter angesichts seiner Alters-
schwachheit oder die dlteren Zoglinge zum Vorbild der jingeren Kinder (vgl.
u.a. NJ 09, PSW 21, S.223; Weih 10, PSW 22, S. 372; NJ 12, PSW 23,
S. 177).

Zu selten, als dass sie hier besondere Aufmerksamkeit verdienten, sind
Begriffe wie «Gehilfen» (15 mal), «Mitarbeiter» (5 mal) und «Geliebte» (9
mal).

Letzteres gilt als Adjektiv immerhin 16 mal fur die Kinder, ist allerdings in
der Gesamtsumme ebenfalls bedeutungslos.

23 mal findet sich das Adjektiv «geliebt» im Zusammenhang mit der Anrede
seines «Hauses», das in einigen Reden explizit als ein drittes unter den
Ansprechpartnern auftritt, nidmlich in der Neujahrsrede von 1811 (48 mal
2. Person Singular fiir das Haus) und in der Neujahrsrede von 1815 (73 mal).
Dies fuhrt auf eine weitere interessante Spur.

Wird «mein Haus» oder das «geliebte Haus» angesprochen, so redet Pesta-
lozzi nicht zu den faktisch bei ihm lebenden Mitarbeitern und Kindern, son-
dern er redet zu seinem Werk — sowohl in seiner bereits konkret umgesetzten
Gestalt als auch in einer Vision von seiner endgultigen Verwirklichung. Die
Textstellen sind durch den Wechsel der Anrede deutlich von dem Sprechen zu
konkreten Personen abgegrenzt; zudem ldsst auch der Inhalt klar erkennen,
dass Pestalozzi hier in einer anderen Dimension spricht:

(...) in dir, geliebtes Haus, sehe ich eine Milchstralle, ferne Ahnungen,
deren GroBe den Schein deiner zeitigen Erscheinung zu nichts macht.
Geliebtes Haus, blicke auf diese MilchstraB3e der Zukunft, wenn an deiner
Feuersaule jetzt Lichter erléschen und Stellen dunkel werden, konkret:
Mitarbeiter fortgehen. — (NJ 11, PSW 23, S. 29.)

Pestalozzi verlasst bei diesem Sprechen gewissermassen die reale und fir ihn
oftmals belastende Umgebung, wendet sich ab von Menschen, die ihn ent-
tduscht haben, und fithrt, indem er sein Werk anspricht, eine Art von offent-
lichem Selbstgesprach. Im gerade zitierten Fall erhalten die Mitarbeiter indirekt
durchaus eine Mitteilung, aber eben vermittelt, sozusagen als Mithorer.

Numéro spécial 1/1995 69



Noch deutlicher den Charakter des Selbstgesprachs tragt allerdings die Rede
an das «geliebte Haus» am Neujahrstag 1815. Diese sehr pessimistische
Ansprache wird gar nicht erst — wie sonst ublich — an die Anwesenden gerichtet,
sondern beginnt direkt mit einer Klage tber die unerfillt gebliebenen vergan-
genen Jahre:

Was ist mir von euch tubriggeblieben? Du, mein Haus, bist mir ubrig
geblieben, und du, meine Hoffnung, und du, meine heilige Hoffnung zur
Armenanstalt, du bist mir ubrig geblieben. Sonst syt ihr verschwunden,
Jahre meines Lebens, eure FuBstapfen sind hingeschmolzen wie die Ful3-
stapfen des Wandrers im Schnee, tiber die der Stidwind in milden Frih-
lingstagen hinwehete. Nur du, mein Haus, bist mir tbrig geblieben, und
nur du, meine Hoffnung zur Armenanstalt. Sonst ist alles, alles in mir
verschwunden, wie das vergangene Jahr. Meine Krafte verschwinden, die
Welt um mich verschwindet, meine Theilnahm an allem ist verschwun-
den. Ich habe nichts mehr als mein Haus, und will nichts mehr als dich,
mein Haus, meine Armenanstalt. Ich blikke zuruk auf das vergangene
Jahr; die Gestalt der Erde hat sich in ihm verandert, es mir nichts. Ich
denke heute nur an dich, geliebtes Haus, und nur an dich, heilige, liebe,
einzige Hoffnung meines Lebens, einziges Zihl meines Strebens! (...)
Freuen mub ich mich tuber alles, was Gott dir gethan, geliebtes Haus, inig
geliebte Hoffnung; ich mochte auf die Knie fallen und ihm danken. Er hat
dich erhalten, geliebtes Haus. Ach, es schien, du solltest vergehen; es
schien, meine Hoffnung sollte vergehen. Wie wenn tiefer Schnee die
ganze Erde bedekt und das Gefieder des Himels und die Thiere des
Waldes ihre Nahrung kumerlich finden, also standest du da, geliebtes
Haus, und sorgtest nicht, aber der Himel sorgte. Ich vergieng vast in
meinem Elend, du sorgtest nicht, geliebtes Haus, der im Himel sorgte
allein. (PSW 23, S. 311f)!12

Nach vielen weiteren Klagen tiber das vergangene Jahr sieht er nun — mit der
Hoffnung auf eine 6konomisch erfreulichere Perspektive fir die Anstalt, wenn
Joseph Schmid zuriickkehrt — die Rettung des Hauses vor sich:

Aber der, der die Schicksahle der Menschen [leitet] und der in den
Threnen und in den Sorgen meiner Schwéche das Recht meines Strebens
und die Wahrheit meiner Liebe erkandte, er, der die Herzen der Men-
schen leitet, wie Wasserbache, wohin er will, er, vor dem Berge sinken
und Hugel wanken, machte hinschwinden, was mir im Weg stand. (...)
Du, mein Haus, bist gerettet! (...) Des freuen sich die Arbeiter am Wein-
berg und fassen Muth, den Berg zu reinigen von Unkraut, von wildem
Gestreuch, von bosem Gestein. (A.a.O., S. 318.)

An dieser Stelle spricht Pestalozzi mit aller Deutlichkeit aus, was sich im
Vorangehenden, in seiner Weise, mit den Mitarbeitern und den Kindern zu
reden, bereits angedeutet hatte:

70 Beiheft 1/1995



Seine Anstalt ist zwar eine konkrete Versammlung von Menschen aus Fleisch
und Blut, aber sie hat eine andere, hohere Dimension: « Weinberg des Herrn» —
das ist Missionsauftrag, wie im spateren noch deutlicher gezeigt werden
wird.

Unabhingig vom konkreten Geschehen scheint dieses Haus eine Bestands-
garantie aus anderer, gottlicher Quelle zu besitzen, die Anlass zum Aussprechen
hoffnungsvoller Entwicklungen gibt, ohne dass diese bereits konkret sichtbar
waren. 13

Und diese «Schopfung aus dem Nichts», wie er sie an anderer Stelle bezeich-
net, ist «sein Haus», d.h. er ist eingesetzt, fir ihre irdische Realisierung zu
sorgen.

Von seiner Rolle bei der Verwirklichung, aber auch Schwachung des Werkes
Gottes und von der Funktion der Mitarbeiter in diesem Zusammenhang han-
deln die Institutsreden Pestalozzis vor allen Dingen. Von daher wird es erklar-
lich, weshalb auf etwa 4000 von insgesamt knapp 5900 Zeilen Text in der
Kritischen Ausgabe Dinge und Ereignisse dargestellt werden in ihrer Bedeutung
fiar ihn und sein Werk, auf immerhin 2800 in ihrem Zusammenhang mit den
Mitarbeitern und auf nur 1140 in bezug auf die Kinder. Von daher wird es auch
verstandlich, dass die Personalpronomina der 1. Person Singular fast 2900 mal
vorkommen, die der 1. Person Plural und die der 2. Person Singular und Plural
zusammengenommen 3400 mal.

Es ware zumindest verfriaht, daraus zu schliessen, Pestalozzi sei im Grunde
genommen ein Egozentriker gewesen. Zumindest aber zeichnet sich in der
Darstellung seiner selbst sowie seiner Institutsangehorigen und bei der Unter-
suchung einiger sprachlicher Mittel ein Reden ab, das egozentrischen Charakter
tragt. Allerdings ist dieses Ego — Pestalozzi — nicht isoliert, sondern als von Gott
mit einem Werk beauftragt beschrieben.

Insofern scheint es gerechtfertigt, den zweiten Teil dieser Darstellung mit
dem Titel «Der Beauftragte Gottes und seine berufenen Mitarbeiter» zu iber-
schreiben.

Der Beauftragte Gottes und seine berufenen Mitarbeiter

Zwar finden sich - verstandlicherweise, immerhin ist Pestalozzi der menschli-
che Vollstrecker der gottlichen Aufgabe — etwa 200 Textstellen, wo der Redner
das Possessivpronomen der 1. Person Singular in Formulierungen wie «mein
Werk», «mein Haus», «meine Sache» verwendet. Doch in den meisten Féllen
wird zugleich eine Beziehung hergestellt zum eigentlichen Urheber, betet Pesta-
lozzi z.B. Neujahr 1810 in aller Deutlichkeit: «Mein Werk ist dein Werk.»
(PSW 22, S. 346.)

1804 hatte Pestalozzi einen gefahrlichen Unfall. Er geriet unter ein Pferde-
fuhrwerk und kam nur durch geistesgegenwartige rasche Reaktion mit dem
Leben davon. Er schildert seinen Mitarbeitern diese Rettung in der Neujahrs-
rede 1808 als ein «tausendfaches Wunder», das er geschehen glaubt, weil Gott

Numéro spécial 1/1995 71



mit thm noch etwas Besonderes vorhabe. Der so wunderbar Gerettete, im
Grunde ein schwacher Mensch, wird mit der Aufgabe betraut, zum einen die
Idee der Elementarbildung zu entwickeln, zum anderen in seiner Erziehungs-
anstalt die Umstiande zu schaffen, um die Realisierbarkeit dieser Idee zu
beweisen.

72

Am Neujahrstag 1810 beschreibt er seine Berufung wie folgt:

Ich blicke zurtick auf die frithern Jahre meines Lebens — sie sind meinem
Herzen heilig. Da umschattete mich das Dunkel der Welt; in tiefen
Nothen lebte ich einsam, vergessen, verachtet, gedruckt; aber mein Herz
seufzte nicht mehr nach meiner Rettung, als nach der Rettung derer, die
mich héhnten, und nach der Rettung ihrer Kinder. Das Elend des Lebens
war mir leicht. Ich war roh und trotzte dem Elend, aber ich verging fast
vor Jammer, da ich sterben sollte, ohne der Menschheit zu dienen. In mir
lag das Gefuhl: ich kann es, und Gott will, dass ich es thue. Aber der im
Himmel wohnt, kannte meine Stunde. Sie war verspatet bis in mein
nahendes Alter. Ich war friuher fur meine Winsche nicht reif, und meine
Umgebungen waren es auch nicht. Aber meine Zeit kam, ich fand meine
Erlosung, ich fand mein Werk, ich fand Euch, meine Freunde, Euch,
meine Bruder, ich fand, wonach mein Herz gelustete. Ich sterbe nun
nicht, ohne der Menschheit zu dienen. Das alles gab mir Gott. Wie
herrlich ist diese Stunde fir mich! Du, Gott, erhebest den Armen und
rettest den Elenden aus dem Koth! Mein Loos ist mir an einen schénen
Ort gefallen. Mich umgeben edle Menschen von nahem und fernem, und
bieten mir ithre Hand zu meinem Ziel. Kraftvolle, liebende Menschen
suchen mit mir das ndmliche Ziel. Ich habe Freunde gefunden, Freunde
nicht fir den Traum des Lebens und fur sein Spiel; ich habe Freunde
gefunden fur das Werk meines Lebens und zu allem seinem Dienst.
Sohne und Tochter mit edlem reinem Herzen nennen mich ihren Vater,
und Kinder in Unschuld umwallen mich in Schaaren mit ihrer Liebe. Ich
mochte vor Wonne zergehen in Eurer Mitte — was soll ich noch sagen?
Hinfallen soll ich, und danken, und schweigen. — Du, o Herr, hast Grof3es
an mir gethan! Mein Werk ist dein Werk. Du, o Herr, hast Grolles an mir
gethan! Ich schame mich, meine Augen aufzuheben und hinzublicken in
den Kreis, der mich umgiebt. Welche Gefiihle erregt sein Anblick, welche
Pflicht legt er mir auf! O Herr, o mein Vater, mein Werk ist dein Werk! Du
hast mich hingestellt auf einen Berg, den ich nicht selber erstiegen; du
hast mich hingesetzt an einen Platz, der mir nicht zu besitzen gebiihrt.
Aber du hast ausgefuhrt, was ich nicht anzufangen vermochte; du hast
gegrindet, was ich nicht zu bauen vermochte. Ich vergesse die Welt,
vergesse meine Winsche, und sinke hin mit Vertrauen auf dich. Ich
vergesse mein Werk, du hast es gegrundet, du hast es erhalten. Es ist dein
Werk. Du hast es bisher geleitet, du wirst es ferner leiten. Wie ein Schaff-
ner das Haus seines Herrn verwaltet, ohne Sorge fir die Mittel, die ihm
sein Herr dafiir selber verschafft, also will ich mein Haus, ohne Sorgen fir
die Mittel, die du mir bisher selber verschafft, verwalten. (NJ 10, PSW 22,
S. 3451f)

Beiheft 1/1995



Die Einsetzung Pestalozzis in dieses Amt wird durchaus als eine Tat gottli-
chen Erbarmens betrachtet; doch indem er seine eigene Unfédhigkeit beschreibt
und die Beauftragung als reinen Gnadenakt darstellt - «Da erbarmtest du dich
meiner, du, der dem Niedrigen aus dem Staub hilft, du erbarmtest dich meiner,
und mein Haus fiel aus deiner Hand in meine Arme, wie der Morgenthau auf
die dirstende Saat» (NJ 11, PSW 23, S. 28f.) —, so sucht er um so mehr, aus
dieser Darstellungsweise Autoritidt gegentuiber den Mitarbeitern zu gewinnen.

Pestalozzi ist davon uberzeugt, dass Gott ithm mit der Idee der Elementar-
bildung die Augen geoffnet hat fur die wahre Natur des Menschen, die neben
der sinnlichen eben auch eine gottliche Seite besitzt, und fur die geeigneten
Mittel, diese gottliche Seite des Menschen zu entfalten. !4

Im Umgang mit den Mitarbeitern verbindet er nun beispielsweise theoreti-
sche Belehrung tber den geistlichen Charakter der Unternehmung mit dem
Appell, der entsprechend grossen Aufgabe treu zu bleiben, zumal Unterstiit-
zung durch Gott gewiss ist.

Freunde, Briider! Das Band unsrer Vereinigung ist durch den Glauben an
das Gottliche, an das Ewige, das in unsrer Natur liegt, gekniipft. Was in
unserm Geiste, was in unserm Herzen, was in der menschlichen Kunst
ewig und unwandelbar ist, auf das und auf das allein suchen wir die
Erziehung des Menschen zu grunden. Unser Zweck ist grof3 — wir wollen
die Erziehung des Geschlechts von den Verirrungen im blo3 Menschli-
chen und Sinnlichen zum Goéttlichen und Ewigen erheben. Wir wollen in
der Bildung der Menschen von dem blo3 Wandelbaren seines wechseln-
den Seyns zu den ewigen Gesezen seiner gottlichen Natur hinaufsteigen,
und den Leitfaden unsers diesfalligen Thuns in diesen ewigen Gesetzen
erforschen. Wir wollen der Unnatur in der Erziehung und ihren Folgen,
der Oberflachlichkeit, der Einseitigkeit, der AnmaBung, der Kraftlosig-
keit unsers Geschlechts entgegenwirken, und es durch die Erziehung zum
Einklang seiner Kriffte, zur Vollendung seiner Anlagen, zur Selbststin-
digkeit in seinem Thun und Lassen erheben.

Freunde, Bruder! Unser Bund ist geeignet, das, was in unsrer Natur ewig
und unveranderlich ist, in der Erziehung als Fundament alles Verander-
lichen und Zeitlichen, das darin statt hat, zu erkennen und zu benutzen,
und so das Menschliche in der Erziehung dem Ewigen und Goéttlichen
unsrer Natur unterzuordnen; er ist geeignet, die Bildung unsers Ge-
schlechts mit dem Gang der Natur, mit dem ewigen, gottlichen Wesen,
das in unsrer Natur ist, in hohe heilige Ubereinstimmung zu bringen.
Freunde, Bruder! Unser Zweck ist grof3. aber auch unsre Mittel sind grof.
Alles Unveranderliche, alles Ewige, alles Gottliche, das in der Menschen-
natur ist, steht unter sich selber in einem ewigen, unzertrennlichen
Zusammenhang. (...) Gott (...) steht uns im Kampfe gegen das Nichtige,
gegen das Vergangliche in der Erziehung und allen ihren Trug und allen
ithren Tand mit der Kraft seiner Allmacht zur Seite. Gott ist in den
Schwachen, die das Gottliche suchen, machtig. Wir sind des Siegs tiber
das Vergingliche und Nichtige gewil3. (PSW 23, S. 24f))

Numeéro spécial 1/1995 73



Wenn also die Verbindung Pestalozzis mit seinen Mitarbeitern der Verbrei-
tung dieses Zweckes dient, so ist das Miteinander nicht menschlicher Natur,
wie er Pfingsten 1811 von seinem fiktiven Sterbebett aus erklért: «Ihr seid nicht
meine Schiiler, [hr wandelt mit mir Gottes hohen, heiligen Gang». Gerade die
Situation des Abschiednehmens, der Ubergabe des Werkes an die néchste
Generation bedarf der Losung der Zuhorer vom Wirken ihres Leiters und der
Mahnung an den gemeinsamen, hdheren Auftraggeber:

Werdet Priester des Gottlichen und Ewigen, lernet es suchen und feinden,
wo es 1m Verborgenen lige. (...) Erhebet Euch auf dem Wege des Glau-
bens, der Liebe und Demut zu der innern Hohe, die zu besizen es weder
Gelehrsamkeit, noch Kunst, noch irgend eine menschliche Kunst
braucht, sondern bloBe Hingebung an Gottes innere heilige Leitung!
Dann wird Euch gelingen, was die Welt jez noch fur umiglich helt, IThr
werdet in Euren pddagogischen Bestrebungen Euch téglich mehr der
absoluten und derjenigen Methode nehern, durch die Gott selber die
Menschheit erzieht, mag denn die Welt Euer spotten und sich Euer
schamen, daf3 IThr Eure Zeit mit Menschen verliert, die Roms und Grie-
chenlands feines Leben nie kenen. (A.a.O., S. 67.)

Das Bewusstsein, an dieser Aufgabe mitzuwirken, hat erhebenden Charakter.
Den Mitarbeitern wird deutlich vermittelt, dass sie nicht an irgendeiner Sache
stehen, sondern sich als Auserwéhlte fiir einen besonderen Auftrag ansehen
durfen: «Ihr strebet nicht nach irgend einem Wahn mentschlicher Erziehungs-
weisen, sondern ihr strebet danach, zu erkenen und zu begreiffen, wie Gott
selber das Menschengeschlecht erzieht.» (A.a.O., S. 69.)

Allerdings, so macht er in der gleichen Rede unmissverstandlich klar, unter-
mauert diese Sicht der Dinge natirlich zundchst und unbeirrbar seine eigene
Autoritat im Hause. Denn wirde er tatsidchlich auf dem Sterbebett dies alles
aussprechen, so sagt er, «(...) wiarde ich Euch hinweisen auf ihn, der in meiner
Schwache machtig war und mein Ende geseegnet, wie er weniger Mentschen
Ende gesegnet! (...) Gott hat ein Grof3es in meine Hand gelegt.» (A.a.0., S. 63.)
Und da er ja in Wirklichkeit noch nicht sterben wird, so liegt dieses Grosse nach
wie vor in seiner Hand!

Im Grunde bedeutet jeder Einzelanspruch von Mitarbeitern auf Autoritat
oder Anerkennung nicht unberechtigten Anspruch gegen ihn, sondern gegen
seinen Auftraggeber, gegen Gott. So heisst es in der Neujahrsrede von 1808:

Es war der Welt eine Thorheit, aber Gottes Hand wachte ob mir. Mein
Werk gelang. Ich fand Freunde fiir mein Herz und fir mein Werk. Ich
wuBte nicht, was ich that. Ich wullte kaum, was ich wollte. Aber es gelang.
Es entstand, wie die Schopfung, aus dem Nichts. Es ist Gottes Werk. Oder
wem gehort es? Wessen ist es? Wer steht auf und spricht das Wort aus: es
ist mein Werk? Einmal ich spreche es nicht aus; und auch Ihr sprecht es
nicht aus. Es ist nicht mein Werk; es ist nicht Euer Werk. Stehet auf,
Freunde! es ist Gottes Werk! (...) Ihr erstauntet, als [hr mich unter dem
FuBtritt der Pferde gerettet saht. Aber ist mein Werk nicht hoher gerettet

74 Beiheft 1/1995



als damals mein armer Leib? Es ist ein Wunder, dal3 ich noch bin. Es ist
ein Wunder, dall mein Werk die Gefahren in Burgdorf, daB es die Gefah-
ren in Buchsee, dal3 es die Gefahren in Iferten alle tiberstanden. (PSW 21,
S. 4f))

Es sind «hohe Entschlisse zum Wohle der Menschheit» (vgl. Buss 10, PSW
22, S. 362), an denen sie mitwirken. Entsprechend verurteilungswiirdig ist das
Zulassen von Schwichen; solches Verhalten riickt in die Kategorie von «Stin-
de» auf, weil Dienstverweigerung Weigerung gegen Gott ist:

Freunde, Bruder, Ihr gefihrdet durch Eure Schwache nicht mehr Euch,
nicht mehr das Meinige, Thr gefihrdet durch Eure Schwache, durch Eure
Leidenschafften die heilige Sache unsrer Vereinigung, die Sach des Men-
schengeschlechts und seiner hochsten Intressen, so wie Ihr in Selbstiiber-
windung, durch die Kriffte und Mittel, die in der Hand unserer Verei-
nigung sind, die Sach des Menschengeschlechts und seiner heiligsten
Intressen beférderen kdnet und zu beférderen auf eine ausgezeichnete
Art vor dem Angesicht Europas beruffen syt. Zérnet und stundiget nicht!
Wer Gutes thun kan und es nicht thut, dem ist es Siinde! Wer seine Hand
an den Pflug legt und wieder zuriikzieht, der ist nicht bequem zum Reich
Gottes. (NJ 15, PSW 23, S. 321f)

Und er macht thnen unmissverstandlich klar: Der tierische Sinn des Men-
schen, mit dem ja auch sie zu ringen haben, kann nur im Glauben an den
Erloser, an Jesus Christus uberwunden werden:

Nur in seiner Anbetung und im Glauben an ihn wird das heilige Band
unsrer Vereinigung zur Liebe in uns selber vollendet; nur in seiner Anbe-
tung wird der Zweck unsrer Vereinigung erreicht; nur in seiner Nachfolge
wird der Geist unsrer Methode ein reiner, ein erhabener, ein dem Ganzen
unsrer Natur genugthuender menschlicher Geist. (NJ 09, PSW 21,
S. 2301)

Besonders intensiv beschworen wird die zwingend geistliche Dimension die-
ser Vereinigung in der Weihnachtsrede von 1810. Ausgehend von einer Schil-
derung der Weihnacht in fritheren Zeiten, die idealisierend beschrieben wird als
Christfest, bei dem alle Menschen sich jeweils neu in einem gottlichen Bund
miteinander vereinigten, sich alle Fehler verziehen und gegenseitige Hilfe und
Erbarmen zeigten, zieht Pestalozzi eine Parallele zwischen dieser Gemeinschaft
der himmlischen Freude und derjenigen der Mitarbeit an seinem Werk. Dieser
sachlich etwas gewagte Sprung wird geleistet mittels paralleler Verwendung von
Begriffen, indem er zunachst die Vereinigung der Menschen beim Fest der
Gemeinschaft und dann iAre Vereinigung beschreibt.

Die Freude der Weihnacht war die «Freude des Menschengeschlechts» (PSW
22, S. 367):

Die Stunde der himmlischen Freude war die Stunde der himmlischen
Heiligung. Die Erde war in dieser Stunde eine himmlische Erde, und der

Numéro spécial 1/1995 75



Wohnsitz der sterblichen Menschen duftete Geriiche des unsterblichen
Lebens.» (A.a.0., S. 368.) Die «menschlichen Herzen» waren «in dieser
Stunde (...) voll des Heiligen Geistes, und ihre Hande voll menschlicher
Gaben fur ihre Bruder» (a.a.0., S. 369). «(...) die Gemeinheit der Liebe
ist die einzige wahre Quelle der Gemeinschaft der Freude; sie ist die
einzige wahre Quelle des Gottlichen, des Heiligen in der Liebe (a.a.O.,
S. 370).

Da nun die Mitarbeiter zu einem «heiligen Zweck» zusammenstehen, bedarf
ihre Gemeinschaft eben dieser Vereinigung in der géttlichen Liebe:

Bruder, Bruder, wenn uns nur das Menschliche, wenn uns nur das Zeit-
liche vereiniget, so sind wir in unserm Innern schon zerrissen, und unser
AuBeres wird und muf3 zusammenfallen, wie ein Spinnengewebe, das
eine Mucke durchbricht, und ein Windsto3 zernichtet.

Freunde, Bruder, es ist kein Geringes, wenn Menschen zusammenstehen
zu einem heiligen Zweck; sie miissen sich selbst in ihrer Vereinigung
heiligen, wenn ihr Zweck in ihnen ein heiliger Zweck bleiben, und durch
sie ein heiliges Werk werden soll. Aber die Menschen verderben sich weit
mehr durch ihre Vereinigung, als daB sie sich in derselben und durch sie
heiligen.

Freunde, Briider, laBt uns die Gefahren aller menschlichen Vereini-
gung nicht miBkennen. Wo immer nur das Menschliche im Menschen
mit dem Menschlichen in andern Menschen sich vereiniget, da heiliget
und reiniget sich der Mensch nicht durch seine Vereinigung. Nur wo das
Gottliche im Menschen mit dem Gottlichen in andern Menschen sich
vereiniget, nur da reiniget und heiliget sich der Mensch durch seine
Vereinigung mit andern Menschen, und das Gottliche im Menschen ver-
einiget sich mit dem Géttlichen in andern nur durch die Gemeinschaft
des Sinnes Jesu Christi und seines heiligen Geistes.» (A.a.0., S. 370f.)

Weihnachten und die innere Erneuerung der Vereinigung werden dann noch
einmal in ganz direkten Zusammenhang gestellt in der Aussage:

Bruder, sind wir fahig, das Weihnachtsfest im Geist der edelsten unsrer
Viter, im Geist wahrer Christen zu feyern, so sind wir auch fahig, unser
Werk zu vollenden. (...) Freunde, Briider! Unser Haus ist dann ein Haus
des Himmels, und der Wohnsitz unsrer Schwache duftet dann Geruche
des unsterblichen Lebens. (A.a.O., S. 378f.)

Zu Neujahr 1816, also ein gutes halbes Jahrzehnt spater, wird — auch ohne
das Pathos eines Weihnachtsgottesdienstes — wiederum der Bund der Mitar-
beiter als ein «in seiner urspringlichen Entstechung» heiliger Bund bezeichnet;
ein Bund, von dem es in der «Rede an die Mitarbeiter» von 1811 hiess, dass er
Pestalozzi von der «Vorsehung zur Erziehlung» seiner «Zwecke an die Hand
gegeben» sei (PSW 23, S. 42). Und wiederum wird zur Umkehr zur urspring-
lichen Unschuld aufgerufen, indem die Mitarbeiter sich erneut Gott unterwer-
fen sollen (vgl. PSW 24B, S. 39). In einem Jahresriickblick hat Pestalozzi zuvor
sowohl die positiven Entwicklungen im Institut als Gottes Rettung des Werkes

76 Beiheft 1/1995



beschrieben als auch die Trauer tber den Tod seiner Frau sowie eines Schiilers
der Anstalt genutzt, um zur inneren Erhebung zu wahren Werten aufzurufen.
Geradezu zwingend bindet Pestalozzi im Anschluss daran seine Mitarbeiter in
ein Gelobnis ein:

Also begeistert von unserer Rettung, erhoben von unserer Trauer, Gott,
unsern Retter, und unsere Gestorbene als unsere Beyspiele vor unsern
Augen, umarmen wir uns alle zum erneuerten Bunde und im Angesicht
des Hauses, in dem wir Gott und der Menschheit zu dienen gelobt haben,
im Angesicht der heiligen Unschuld dieser Kinder, die uns umgeben, im
Angesicht der Zoglinge, deren Vater und Lehrer wir sind, im Angesicht
der Zoglinge, deren Eltern das Liebste, das sie haben, in hohem, seligem
Vertrauen in unsere Hande gelegt haben, im Angesichte des Heiligen, des
Gottlichen, des Ewigen, das im Wesen unserer Vereinigung liegt: Freun-
de, Brider, schwort, den Zwecken unserer Vereinigung mit jeder Aufop-
ferung, jeder Hingebung treu zu seyn bis an das Grab! (NJ 16, PSW 24B,
S. 40.)

Die emotionale Wirkung eines solchen verbindlichen Versprechens in der
Atmosphire des Gottesdienstes kann nicht hoch genug eingeschatzt werden,
zumal es eben vor Goitt ausgesprochen wird.

Ein solches Gelobnis hat sein bindendes geistliches Gegenstick auf der
anderen, auf Gottes Seite. Es ist sozusagen die angemessene Antwort auf die
Beauftragung der Mitarbeiter durch Gott, was Pestalozzi auch zum Ausdruck
bringt in den Begriffen « Berufung» (vgl. NJ 09, PSW 21, S. 224) und «Bestim-
mung:

Euere Bestimmung [d.h. die der Kinder] ist das innere heilige Wesen
dieses Lebens, sie ist das innere heilige Wesen der menschlichen Natur
selbst. Unsere Bestimmung [d.h. seine und die der Mitarbeiter] ist: die
Unschuld, die Treue und die sich aufopfernde Kraft dieses Lebens zu
fordern. Freunde, Bruder, erkennt Eure Bestimmung, erkennt den Um-
fang Euerer Pflichten in der Wiirde Euerer Bestimmung! (NJ 16, PSW
24B, S. 38f)

Scheinbar im Widerspruch zu derlei dringenden Mahnungen an die Pflicht
durchzieht die Reden von Anfang bis Ende noch eine andere Sicht seines als des
gottlichen Werkes, ndmlich die seines Bestehens unabhdngig vom menschli-
chen Wirken. Ein gottliches Werk verlangt natiirlich zwingend diese Autarkie.
Es ware absurd, seine Realisierung ganz in Abhangigkeit vom menschlichen
Tun zu sehen. So heisst es Neujahr 1809 z.B.:

Wire mein Werk zu Grunde gegangen, ich schriebe es mir selbst zu, und
niemand anderm, ich kénnte es niemand anderm zuschreiben, Aber Gott
hat es errettet; er hat es mitten durch alle meine Schwachen, er hat es
mitten durch alle meine Verirrungen errettet. Es steht noch, ihm sey es
gedanket! Es steht noch als Gottes Werk; als solches ist es ein Wunder der
Vorsehung! (PSW 21, S. 222.)

Numeéro spécial 1/1995 77



Im Jahre 1817, im Ruckblick auf die vorangegangenen Jahre, wird dem
scheinbaren Untergang der menschlich-schwach scheinenden Anstalt die Erret-
tung durch Gott und dies in vélliger Unabhangigkeit vom menschlichen Ver-
mogen gegenibergestellt:

Jahre lang faBte vast jedermann, der meine Anstalt sah, sie wie eine
sterbende, die dem eigentlichen Ausathmen ganz nahe sy, ins Aug. Die
Rede war allgemein, es ist mit ihr aus! Ein Mann von der ersten Bedeu-
tung sagte vor sieben Jahren: Es ist das gro3te Wunder, das je geschehen,
wenn es sich noch ein Jahr erhalt; und die AuBlerungen: Das Haus 16st
sich zusehends auf, es geth allmahlig vollends auseinander! solche Aul3e-
rungen erneuerten sich sint vielen, vielen Jahren, oft mit jedem Monat,
oft mit jeder Wuchen. Es zweifelte an meinem Zugrundgehen, wenigstens
in meiner niachsten Umgebung, gar niemand. Die mehrern aber, bei
denen solche AuBerungen von Mund zu Mund [gingen], achteten sie fiir
eine gute Mahre, an der sie Freud hatten. Wenige andere sprachen sie mit
Trauer und Betrubnis fur mich aus.

Der Schein war ganz fur das, was mann aussprach. Aber Gott hat
gehulfen, es ist noch nicht mit mir aus. Mein Haus ist noch nicht aus-
einander. Noch bin ich nicht versunken, Gott hat mich gerettet. Es ist ein
Wunder selber auch in meinen Augen. Noch heute umschweben mich
frylich alle Gefahren, die den Lauf meines Strebens bis auf diese Stunde
begleitet. Ich sehe sie und achte sie nicht. Sie werden voriibergehen, wie
alle Stirme meines Lebens vorubergegangen. Was ich will, was ich eigent-
lich suche, was der Zwekk meines Lebens an sich, was das Heilige, das
Unverenderliche, das Ewige in meinem Streben ist, das ist nicht meine,
sondern Gottes Sache, das ist der Menschheit Sach. Und was bin ich, was
sind wir alle in diesem Streben? Ein Nichts, das voriibergeth in seiner
Stunde, wie ein Wurm, dessen Leben nur einen Tag dauert.

Wenn unser Thun in seiner dulBeren Erscheinung auch scheiterte, so
scheitert nicht Gottes, es scheitert nicht der Menschheit Sach. Es fallt nur
ein Stein, es fillt nur ein Sandkorn, das wir ungeschikt und thoricht an
die Mauer Gottes, die ewig ist, ankleisteren wollten, von ihr hinunter. (INJ
17, PSW 25, S. 7))

Pestalozzi stellt seine Mitarbeiter mit einer solchen Argumentation im
Grunde genommen in eine dusserst ambivalente Situation. Einerseits macht er
ithnen deutlich, dass es nicht isr, sondern Gottes Werk ist, an dem sie arbeiten.
Sie sind «unniitze Knechte», die tun, was sie zu tun schuldig sind, aber nicht
notwendig zum Gelingen der Sache (vgl. ebd.). Andererseits werden sie fur
besonders verantwortlich und - in Anbetracht des gewaltigen Auftrages, den es
zu erfullen gilt, — bei Versagen zu Sundern erklért.

Indem Pestalozzi sich als unmittelbar von Gott Beauftragter darstellt,
bekommt er selbst eine beachtliche, namlich Gott stellvertretende Autoritits-
position. Er selbst ist nur Gott Rechenschaft schuldig, und da - geistlich
interpretiert — Gott gerade in den Schwachen méchtig ist, da es gerade das
zerknickte Rohr ist, das er nicht zerbricht, sondern aufrichtet, sind auch Pesta-

78 Beiheft 1/19953



lozzis Schwéchen zwar beklagenswert — er tut dies ausfuhrlich —, aber im
Umkehrschluss auch besonderer Legitimationsgrund fir seine Erwahlung: sind
es doch nach der Bibel gerade diejenigen, die Gott emporhebt.

Die Mitarbeit an diesem Werk erhalt aufgrund seines gottlichen Ursprungs
sakralen Charakter. Die Mitarbeiter als «Priester» laufen nicht nur Gefahr,
thren Vater und Fuhrer Pestalozzi zu enttauschen, sondern Gott oder zumin-
dest seine Sache zu verraten, durch Anmassung ebenso wie durch Dienstver-
weigerung.

Es handelt sich bei dieser Argumentation um eine fiir den Pietismus !5 typi-
sche Denkweise. Einerseits ist der Mensch schwach und von sich aus zu nichts
Gutem fahig. Andererseits wird er, sofern er sich demutigt und der Gnade
Gottes anvertraut, von diesem geheiligt und zur Mitwirkung an der Verbreitung
des Reiches Gottes berufen. !6

Der Pietist steht immer in der Spannung zwischen tiefer Zerknirschung und
einem hohen Werigefiihl aufgrund seiner Erwahlung. Dieses fuhrt meist zu
einem Selbstwertgefihl - einer im Pietistmus wiederum nicht statthaften
Regung. Beim nichsten Scheitern wird reumiitig erkannt, dass dieses Versagen
auf eigenes Verschulden, namlich Selbstiiberhebung und Vertrauen in die
eigenen Kréfte zuruckgefithrt werden muss. Durch neuerliche Demutigung vor
Gott beginnt der Kreislauf von vorne.

In diese existentiell sehr aufreibende Spannung !7 sieht Pestalozzi sich offen-
sichtlich gestellt. Indem er allerdings uber sich selber in aller Offenheit Zeugnis
ablegt, steht ihm auch das Recht zu, die anderen Anwesenden ebenfalls zur
Infragestellung der eigenen Person aufzufordern. Auch dieses gegenseitige
«Outen» 1st Teil der pietistischen Gemeinschaftspraxis.

Die Berufung Pestalozzis durch Gott und die Erhabenheit seines Auftrages,
der ins Geistliche tiberhéht wird, verlangen Treue und Hingabe auch von den
Mitarbeitern.

Im direkten Umgang mit ihnen, z.B. bei Konferenzen, scheint Pestalozzi
Muhe gehabt zu haben, sich klar durchzusetzen. Blochmann beschreibt den
«Vater» in diesem Zusammenhang «bei nichts (...) seltsamer und wunderlicher
als bei zu treffenden Einrichtungen und Organisationen. Er hat eine nattrliche
Unbehulflichkeit zu Allem, was Direction angeht; es fehlt ihm dann der klare
Verstand und das Eintreten in die Details. Er spricht dann immer nur seine
Gefuhle aus, ohne irgend zu bestimmen, was und wie es nun werden soll. Wird
ihm dann widersprochen, so glaubt er, man sei gegen ihn und wolle ihn nicht
mehr wirken laBen — dann wird er oft hitzig und bittery. 8

Hebt Blochmann als Reaktion Pestalozzis auf Schwierigkeiten vor allem
dessen Verletzlichkeit hervor, so spricht Ramsauer sogar von Beschimpfungen
und Demuitigungen der Mitarbeiter: « Horte Pestalozzi von einer eingerissenen
Unordnung unter den Lehrern des Instituts, so rief er alle zu einer Versamm-
lung zusammen und schimpfte im Allgemeinen so tiber ihre Schlechtigkeit, wie
wenn kein Tropfen guten Blutes in uns floBe, wihrend doch ganz Europa auf
uns blicke. Er nannte aber selten eine specielle Unordnung, noch weniger einen
Einzelnen von uns, und that dadurch jedesmal dem Bessern unrecht, besonders
auch dadurch, daf3 er von der zu groen Freiheit, die er dem Einzelnen liel3, auf
das andere Extrem verfiel und uns alle, wie ganz kleine Kinder behandelte, und

Numéro spécial 1/1995 79



keinem mehr ohne specielle Erlaubni3 auch nur zum Hause hinaus gehen
lassen, oder ihm eine einzige freie Stunde gestatten wollte.» 1Y

Treue und Hingabe sind mit solchen Mitteln schwer zu erlangen. Sie zu
begrunden und zu sichern, scheint allerdings zentrales Anliegen der Instituts-
reden zu sein.

Exkurs: Die Fiille religioser Begriffe als Wirkmittel der Reden

Angesichts dieser geistlich befrachteten Charakterisierung des Wirkens aller
Beteiligten kann es nur als opportunes und wirksames Sprachmittel angesehen
werden, an entscheidenden Stellen moglichst viele religios besetzte Begriffe in
den Argumenten geltend zu machen.

Eine Recherche nach allen Textstellen, an denen die Begriffe «Gott» und
«gottlich» sowie «Jesus Christus» vorkommen, ausserdem «heiligyn, «Him-
mel» und «himmlisch» sowie Worter aus der Begriffsfamilie « Hingabe»/«hin-
gebeny, sofern sie in religioser Absicht verwendet werden, ergab bei den unter-
suchten Reden eine Gesamtfundstellenzahl von 1.027. In bezug gesetzt zu 5.873
untersuchten Zeilen in der Kritischen Ausgabe bedeutet dies in jeder 5. bis 6.
Zeile eine religiose Andeutung. Handelte es sich um ein normal-verteiltes Vor-
kommen der Begriffe, konnte man die Anzahl wohl dem Tatbestand zuschrei-
ben, dass es sich bei den dargestellten Reden um eine Art von Predigten han-
delt.

Eine solche Verteilung ist jedoch nicht der Fall. Wahrend man immer wieder
langere Abschnitte findet, in denen das Religiose - vorlaufig noch - keine

Bedeutung hat, beispielsweise Schilderungen von Misserfolgen und Fehlein-
schatzungen oder Klagen tuber mangelnde Einigkeit, sind andererseits be-
stimmte Abschnitte mit religiosen Begriffen stark angereichert.

Mit einigen Textpassagen soll verdeutlicht werden, dass das Religiose nicht
nur Hintergrund, sondern — angesichts der im ersten Teil entfalteten Darstel-
lung des Werkes durch Pestalozzi — Instrument ist, um eine Atmosphare zu
schaffen, in der eine Aufforderung weitaus appellativer und verpflichtender
wirken muss als bei einer nichternen Begegnung.

So versucht Pestalozzi beispielsweise durch monomanische Wiederholung
bestimmter religidser Begriffe eine Situation von hochster Eindringlichkeit zu
schaffen. In der schon mehrfach erwahnten Weihnachtsrede von 1810 ist es der
Aspekt des «Heiligen», der — bezogen auf die « Vereinigung» der Mitarbeiter —
fortwahrend wiederholt wird, allenfalls variiert mit «gottlich», und eine sug-
gestive, beinahe hypnotische Wirkung erzielt (siche oben).

Ebenfalls mit stindiger Wiederholung der immer gleichen religiosen Formu-
lierungen arbeitet Pestalozzi in der darauffolgenden Neujahrsrede von 1811, in
der er das «Gottliche, Ewige» zum Leitthema erhebt, wenn er etwa den Zweck
der - gottlich inspirierten - Elementarbildung wie folgt umreisst:

Freunde, Bruder, unser Bund ist geeignet, das, was in unsrer Natur ewig
und unverdnderlich ist, in der Erziehung als Fundament alles Verdnder-

80 Beiheft 1/1995



lichen und Zeitlichen, das darin statt hat, zu erkennen und zu benutzen,
und so das Menschliche in der Erziehung dem Ewigen und Géttlichen
unsrer Natur unterzuordnen; er ist geeignet, die Bildung unseres Ge-
schlechts mit dem Gang der Natur, mit dem ewigen, gottlichen Wesen,
das in unsrer Natur ist, in hohe, heilige Ubereinstimmung zu bringen.
Freunde, Bruder! Unser Zweck ist grof3, aber auch unsre Mittel sind groB.
Alles Unveranderliche, alles Ewige, alles Gottliche, das in der Menschen-
natur ist, steht unter sich selber in einem ewigen, unzertrennlichen
Zusammenhang. Wer im gro8en Umfang des menschlichen Vereins das
Ewige, das Unsichtbare, das Heilige, Gottliche in der Menschennatur
ehrt und sucht, der steht mit uns in einem unsichtbaren, aber ewigen und
heiligen Bunde. Er steht uns im Kampfe des Ewigen gegen das Nichtige,
der Wahrheit und Liebe gegen Irrthum und Selbstsucht zur Seite, und
Gott, der Vater des Lichts und die Quelle der Liebe, Gott, der ewige, der
unveranderliche Schopfer des Unverdanderlichen und Ewigen, das in uns-
rer Natur liegt, Gott widerspricht sich nicht. (PSW 23, S. 24f))

Auch die Pfingstrede von dem fingierten Sterbebett aus ruckt das Geistliche
in den Mittelpunkt, betont das Heilige der Vereinigung und des Zwecks (vgl.
PSW 23, S. 66).

Als besonderes Mittel zum indirekten Appell steht Pestalozzi bei der Predigt
zum Abschluss das Gebet zur Verfugung. Es macht moglicherweise zuvor
rational gefasste Zweifel an Inhalten der Rede oder Kritik an Pestalozzis
Sprechweise vergessen, wenn der Zuhorer im Geiste mit vor den Thron Gottes
geflihrt wird.

Was die gehaufte Verwendung von religiosen Begriffen an entscheidend
bewegenden Stellen anbetrifft, handelt es sich ebenfalls um eine fiir den Pie-
tismus typische Weise des Sprechens. Den Glaubigen gelingt es in einer solchen
Atmosphare leichter, sich in eine emotional bewegte Verfassung zu begeben, die
Sundenbekenntnis und Hingabe zu einer innerlich sehr aufwithlenden Angele-
genheit werden lassen. Solche Situationen tiefster Erregung hinterlassen einen
starken seelischen Eindruck. Mithin nutzt man die Sprache gewisserweise zur
Auto- und zur Fremdsuggestion.

Jesus und seine Jinger

Bei den bisherigen Zitaten, die zeigen sollten, wie Pestalozzi seine Autoritats-
position durch die Selbstdarstellung als von Gott Beauftragter religios zu stiit-
zen versucht, wurde eine besondere Gruppe ausgespart: Vergleiche seiner selbst
und seiner Mission mit dem Auftrag des Moses, das Volk Israel aus der
Knechtschaft zu fithren, sowie mit dem Auftrag Jesu Christi, ausserdem Ver-
gleiche seiner Mitarbeiter mit Jingern Jesu und Aposteln.

Im folgenden soll aufgezeigt werden, wie Pestalozzi diese Parallelen einfihrt
und welche Funktion ithnen zukommt.

Mit Moses wird die grosste Autoritatsperson des Alten Testaments bemiiht.
Sein Auftrag, das Volk der Juden aus der Sklaverei in Agypten herauszufiihren

Numéro spécial 1/1995 81



in das verheissene Land, wird wiederum héufig als Metapher verwandt fiir den
Auftrag Jesu Christi, die Menschen aus der Knechtschaft der Sunde zu einem
neuen, ewigen Leben zu befreien. Offensichtlich sieht Pestalozzi in seinem
gottlichen Auftrag eine Parallele: die Befreiung der Menschen aus ihrer Ver-
blendung tber das Wesen der Erziehung zur richtigen Erkenntnis und deren
praktischer Umsetzung. Es handelt sich hier um einen beachtlichen Ver-
gleich. _

Wie Moses fuihlt sich Pestalozzi von Gott zu seiner Aufgabe ausdriicklich
personlich berufen: «Es 1st die Stimme Gottes, die zu mir sagt: Der Ort, auf
dem du stehest, ist ein heiliger Ort», so teilt er seinen Zuhoérern mit (vgl. NJ 16,
PSW 24B, S. 36) und zitiert dabei — ohne expliziten Hinweis — die Berufungs-
geschichte des Moses am brennenden Dornbusch (2. Mose 3,5).

Und ebenso wie Moses unter der Last, die die Berufung mit sich brachte —
meist Ungehorsam des Volkes —, mitunter stohnte und sich ihr nicht gewachsen
fuhlte (vgl. 4. Mose 11, 11), so klagt auch Pestalozzi, die «Last» sei fur thn zu
«groB» (vgl. NJ 09, PSW 21, S. 225).

Doch Berufung bedeutet nicht nur Last, sondern verleiht eben auch Autori-
tat. Mit der gleichen Bestimmtheit, mit der Moses dem Volk Israel befahl, von
dem durch ihn vermittelten Gesetz Gottes «weder zur Rechten noch zur Lin-
ken» zu weichen (vgl. 4. Mose 20,17), fordert Pestalozzi von seinen Mitarbei-
tern:

«Haltet Euch fest in Euerem Beruff und weichet nicht weder zur Rechten
noch zur Linken! Es ist darum zu thun, in der Erziehung Gottes Wege zu gehen
und nicht der Menschen Wege.» (Pfi 11, PSW 23, S. 67.)

Bereits Moses hatte oft Probleme, seine Anerkennung durch das Volk zu
sichern. Noch mehr verkannt wurde das Wirken Jesu. Er, der in so erwartungs-
widrig niedriger Stellung geboren wurde und lebte, blieb als Gottessohn fur
viele Menschen ebenso verborgen, wie die Lehre von der Bedeutung seines
Leidens, Sterbens und Auferstehens dem nur rationalen oder philosophischen
Zugriff verborgen bleibt.

Auch Pestalozzi musste in seinem Leben sehr haufig die Erfahrung machen,
dass er verkannt und sein Werk kritisiert und missverstanden wurde. So greift
er in der Weihnachtsrede von 1810 zum direkten Vergleich:

Bruder! Gott ist in dem Schwachen maéchtig. Der Erloser der Welt
erschien uns ja, in der Krippe liegend, als ein unmundiges Kind, und die
Herrlichkeit des Eingebornen vom Vater war den armen Feldhirten, die
die Schafe hiiteten, von den Engeln verkindet.

Der Tag, den wir feyern, der Tag der heiligen Weihnacht, erhebe uns zu
einem hohen heiligen Muth fiir unser Werk. (PSW 22, S. 378.)

Da er, Pestalozzi, und seine Mitarbeiter die Grosse ihres Werkes, die auch
noch im Verborgenen liegt, kennen, so konnen sie sich dariber freuen: «wie wir
uns der Menschwerdung Jesu Christi freuen, also freuen wir uns der heiligen
Vereinigung unsrer selbst zu unserm Zweck.» (A.a.O., S. 375.) Wenige Zeilen
spater kann dann Pestalozzi bereits, ohne noch ausdricklich von einem Ver-
gleich zu sprechen, kithn formulieren: «wir konnen und wollen das Wohl der

82 Beiheft 1/1995



Welt, das Heil unsers Geschlechts (...) wahrhaft und zuverlassig beférdern.»
(A.a.0., S. 376.)

So muss es auch gar nicht als Schande gelten, wenn sein Werk «der Welt eine
Thorheit» ist (vgl. NJ 08, PSW 21, S. 4), denn vom Evangelium heisst es im
Ersten Brief an die Korinther: «Das Wort vom Kreuz ist zwar denen, die
verloren gehen, eine Torheit; uns aber, die wir gerettet werden, ist es eine Kraft
Gottes.» (1. Kor. 1,18.) «Denen, die verloren gehen» — so hart wird also das
implizit mitgedachte Urteil tiber diejenigen gesprochen, die die Idee der Ele-
mentarbildung nicht anerkennen und ihre Umsetzung ablehnen, wiahrend die
Forderer des Werkes Pestalozzis in der Kraft Gottes wirken. Weiter heisst es im
Korintherbrief: «Ein natirlicher Mensch aber nimmt die Dinge, die des Geistes
Gottes sind, nicht an; denn Torheit sind sie thm, und er kann sie nicht erken-
nen, weil sie geistlich beurteilt werden miussen.» (1. Kor. 2,24.) Wenn es gerade
auf solche Werke zutrifft, «die des Geistes Gottes» sind, dass sie verkannt
werden, dann kann die positive Umdeutung fiir das eigene Verkanntwerden
kaum hoher sein.

Damit wird nun die Mitarbeit am Werk Pestalozzis zur Mitarbeit im Wein-
berg Gottes — ein Gleichnis, das Jesus ausdrucklich fir die Mission verwendet,
das Pestalozzi jetzt aber gleichermassen fiir sein Erziehungswerk einsetzt -,
ohne Nennung des Bezugspunktes oder ein vergleichendes «so wie».

Die eigene Anstalt wird zum «gottlichen Weinberg» erklart, in dem die
Mitarbeiter wirken: «Ihr arbeitet am Weinberg des [Herrn], und wer immer
daran arbeitet, ist ein Mitglied der heiligen Vereinigung der Arbeiter im Dienst
des [Herrn].» (NJ 15, PSW 23, S. 319; vgl. Pfi 11, PSW 22, S. 64.)

Freilich ist dieser Weinberg bedroht von «Lohnknechten», die sich mitten
unter die unentgeltlich dort arbeitenden Knechte schleichen und den eigenen
Verdienst suchen (vgl. NJ 15, PSW 23, S. 313f)). Die indirekte Drohung an
solche Mitarbeiter und der Aufruf zur Wachsamkeit sind in dieser Abwandlung
des Gleichnisses unverkennbar.

Pestalozzi vergleicht aber nicht nur sein Werk mit der Mission Jesu, sondern
verwendet auch wortlich dessen Aufrufe an die Junger.

So bestatigt er die Grosse seiner Aufgabe mit den Worten: «Die Ernte ist
groB, aber der Arbeiter sind wenige!» (NJ 16, PSW 24B, S. 37; vgl. Matth.
9,37.)

Darum gilt fur diese wenigen, die ihn und sein Werk nicht verkennen, son-
dern daran mitarbeiten: «Briider, lasset uns wiirken, solange es noch Tag ist!
Helfet mir wurken, solange noch mein Tag ist!» (NJ 15, PSW 23, S. 322; vgl.
Joh. 9.,4.)

Sehr konkret auf sein Werk munzt Pestalozzi auch das Gleichnis Jesu von
den Baumen und ihren Frichten um, das in Matth. 7 folgendermassen wie-
dergegeben 1ist:

«So bringt jeder gute Baum gute Fruchte, der faule Baum aber bringt
schlechte Friichte. Ein guter Baum kann nicht schlechte Fruchte bringen, noch
[kann] ein fauler Baum gute Friichte bringen. Jeder Baum, der nicht gute Frucht
bringt, wird umgehauen und ins Feuer geworfen. Also werdet ihr sie an ihren
Fruchten erkennen.» (Matth. 7,17-20.)

Numeéro spécial 1/1995 83



Pestalozzi wendet sich mit diesem Gleichnis an die altesten der Schiler — die
zukunftigen Jinger:

Die Welt sieth auf Euch, Ihr syt die ersten Kinder unserer Schule. Werdet
Maner, zeigt Euch als Maner, mangelt der Welt in keiner Krafft! Sie
erkent den Baum an seinen Frichten, sie will ihn daran erkenen, sehet
also, daf3 Thr Frucht traget und Eure Frucht vollendet erscheine. (Pfi 11,
PSW 23, S.71.)

Und er fahrt fort mit dem Zitieren eines ahnlich ausgerichteten Bibel-
WOrts:

Junglinge, wenn Ihr sie [Eure Frucht] vollendet, wenn der Samen in Euch
reifet, der in Euch wie in einen bereiteten Akker hingelegt ist, so wird die
Welt die Wahrheit unsers Thuns erkenen und die Menschen, wenn sie
sehen werden Eure guten Werke, Euer untadelhafftes Thun, werden den
Vatter, der in den Himeln ist, preisen. (ebd.)

Vermutlich hat Pestalozzi ebenso wie seine Zuhorerschaft auch die Fortset-
zung in Matthdus 7 im Sinn, dass ndmlich nicht alle, die Jesus « Herr» nennen,
auch wirklich innerlich zu ihm gehéren. Und moglicherweise assoziiert man
auch die Aufforderung Jesu aus Joh. 15,4, an ihm, dem Weinstock zu bleiben,
weil es ohne ithn unmaoglich sei, Frucht zu bringen. Prophezeiung und Mahnung
liegen jedenfalls nahe beieinander. Bei Pestalozzi zu bleiben, verheisst frucht-
bringendes erzieherisches Wirken; ihm nur dem Scheine nach anzugehoéren,
fiihrt ins eigene Verderben.

Pestalozzi nutzt allerdings nicht nur Worte Jesu und damit in gewisser Weise
die Kraft von deren Autoritat, sondern er zieht auch Parallelen zwischen beider
Leben.

Als Jesus mit seinen Jungern beim Abendmahl zusammensass, entstand
unter den Juingern ein Streit dartiiber, wer von ihnen der Grosste sei. Er machte
ihnen klar, dass nicht der am Tisch Sitzende, der sich bedienen lasst, sondern
der Dienende im Grunde der Grosste ist. Und so spricht Pestalozzi zu den
Mitarbeitern:

Nicht Ihr, die Ihr mit mir zu Tisch sitzet, nein, nein, Ihr, die Ihr mit mir
die Menschlichkeit, Thr, die Ihr mit mir Wahrheit und Liebe suchet und
Eure Hingebung, Eure Aufopferung fiur Wahrheit und Liebe als Eure

Pflicht [erkennet], Ihr, Ihr allein syt mein Haus. (NJ 15, PSW 23,
S.1319.)

Nach dem Abendmahl rang Jesus im Garten Gethsemane um die innere
Entscheidung fir den Gehorsam gegentiber Gott bis zum Kreuzestod. Es war
ein auch physisch anstrengender Kampf, der dadurch noch an Schirfe zunahm,
dass die Junger es nicht fertigbrachten, mit ihm wachzubleiben, und er sie
immer wieder schlafend vorfand, wenn er bei ihnen Trost suchte.

R4 Beiheft 1/1995



Eine solche Kampfsituation sieht Pestalozzi offensichtlich unter den Anfein-
dungen seines Werkes von innen und von aussen auch fir sich, wenn er —
implizit — den ausserst starken Vergleich zieht:

(...) noch nie war die Stunde des Kampfs so nahe! Doch ist keiner von
Euch, der nicht gern, wenn ich krank wére, einige Nachte an meiner Seite
wachen wiirde. Wahrlich, ich habe lange fur Euch gewacht, ehe ich dahin
kam, Euch bitten zu mussen, da3 Ihr nun auch einmal eine Stunde fur
mich wachet. GewiB3, gewil3, ich habe es lange, lange gethan; ware es nicht
wabhr, Ihr hattet mich nie gesehen, Ihr stiindet jetz nicht an meiner Seite
und sahet mich in der tiefsten Noth meines Lebens, aufgefordert von
Guten und Bosen zu einem Kampf, den ich ohne Euch nicht zu bestehen
vermag. Es ist keiner von Euch, der sich hinlegen und schlafen will in der
Stunde meines Kampfs. Freunde! Es ist keiner von Euch, der sich nicht
seinem Herzen schuldig finde, den Kampf mit mir zu bestehen, zu dem
uns alles, was dem Menschen heilig seyn kann, auffordert. (PSW 23,
S. 45.)

Jesus wurde nach seiner Kreuzigung von vielen Vorubergehenden verspottet:
«Anderen hat er geholfen und kann sich selber nicht helfen.» (Matth. 27,42a.) -
Diese Situation wandelt Pestalozzi in bezug auf sich dahingehend ab, dass
selbst diejenigen, denen er geholfen Aat, ihn verschmahen, als es ihm schlecht
geht:

Menschen, denen ich treulich gehulfen, sprachen zu mir: Hilf Dir selber,
wir haben - wir sind - wir konen nicht; Du bist selber schuld, hilf Dir
selber! Selbstsucht und Undank flo3 iber meinem Haupte zusamen; ich
war verlassen, und der, so mich verlieB3, sprach noch aus: Es ist ihm
[nicht] zu helfen; wir verlieren unsere Zeit und unsre guten Jahre und
richten nichts aus, er ist zu schwach. (NJ 15, PSW 23, S. 313))

Er ist also nicht nur von Unverstdindnis, sondern auch von Undank umge-
ben.

Und wie es Jesus in seiner Sterbestunde ausrief, ruft Pestalozzi Gott an:
«Warum hast du mich verlassen?» (NJ 16, PSW 24B, S. 32.)

Wie Jesus «verworffen von der Welt» (NJ 15, PSW 23, S. 317), mag sich
Pestalozzi durchaus auch von Gott mitunter verlassen gefithlt haben. Aber dass
er etliche Worte aus der Leidensgeschichte Jesu selbstverstandlich seiner Situa-
tion anverwandelt, wirft ein Licht auf die Bedeutung, die er dem Gelingen oder
Misslingen seines eigenen Werkes beimisst. In dem Verworfenwerden durch die
Welt liegt allerdings auch wiederum deren Selbstverurteilung. Denn ihrem
Misskennen zum Trotz ist ja der «Stein, den die Bauleute verworffen, zum
Ekkstein» geworden (vgl. Pfi 11, PSW 22, S. 65). Mit dieser Anspielung auf den
1. Petrusbrief 2,4 vollzieht Pestalozzi die bekannte Kehre aus der absoluten
Schwiche zur absoluten Erhéhung,

Die Argumentationsfigur, Parallelen zwischen Moses sowie vor allem Jesus
und sich selber herzustellen, entspricht in der Anlage dem grundsatzlichen
Reden vom Beauftragten Gottes und von der Schwache und Erhohung dieses

Numéro spécial 1/1995 85



berufenen Werkzeuges. Auch sie dient der Herstellung von Autoritit, der
Unterstitzung von Erwartungsdruck gegentiber den Mitarbeitern.

Sie ist aber insofern etwas besonderes, als der Vergleich vor allem mit Jesus,
bis in die Leidensgeschichte hinein, iber die Selbstdarstellung irgend eines
Berufenen hinausgeht. Wer den Sohn Gottes mit seiner in der Sicht des Chri-
stentums, entscheidenden Mission, die Menschheit zu retten, zum Vergleich
heranzieht, setzt seine eigene Bedeutung wohl auch recht hoch an.

Auch diese Argumentationsfigur kann durchaus vom Pietismus herrihren;
denn durch die sehr intensive Thematisierung und Praktizierung einer person-
lichen Nachfolge Jesu sind Gefiithle der Gemeinschaft mit ihm bis hin zur
Identifikation in bestimmten Situationen durchaus haufig. Allerdings bezieht
sich das «Leiden mit Jesus» oder «Sterben mit Jesus» dann in der Regel auf
Negatives, das der Christ aufgrund der Treue zu seinem Glauben erfihrt. Inso-
fern ist die Figur der Identifikation verstdndlich, die Parallelisierung des
Inhalts dennoch gewagt.

Pestalozzi kann aber auch damit rechnen, dass zumindest pietistisch ge-
priagte Zuhorer — das durfte auf viele seiner langjdhrigen Mitarbeiter und Zog-
linge zutreffen — von diesen Vergleichen stark angertihrt werden. Fir den Pie-
tisten ist der « Herr Jesus» wohl einerseits Gottes Sohn, andererseits aber auch
eine sehr konkret genommene Gestalt, eine Person, der man sich ganz indivi-
duell hingibt, der man nachfolgt, mit der man jeden Lebensschritt im Gebet
bedenkt, von der man abhéngt. Eine solche Beziehung zwischen Pestalozzi und
seinen Mitarbeitern zu stutzen, kann durchaus auch in der Wirkabsicht der
Vergleiche gelegen haben.

Sicher ausgehen kann man davon, dass bei der guten Bibelkenntnis von
vielen der Anwesenden — allein durch die zahlreichen Andachten, aber auch das
fiir Pietisten obligatorische eigene Bibelstudium - nicht nur die eingeflochtenen
biblischen Bezuge sofort erkannt, sondern auch damit zusammenhédngende
Bibelstellen assoziiert werden, wie z.B. bei faulen Fruchten das Abholzen des
schlechten Baumes.

Vor allem darf auch nicht der Autoritatsgewinn unterschitzt werden, der
einem Reden zuwachst, das biblisch argumentiert, also als Autoritat aner-
kannte Worte nutzt, um andere Botschaften zu transportieren.

Exkurs: Der Tod des Beauftragten

Die Parallelen zu Jesu Leidensgeschichte enden notwendig an einer ganz ent-
scheidenden Stelle. Der physische Tod wird fur Pestalozzi das endgultige Ende
seines Wirkens bedeuten. Es ist nicht ungewohnlich, dass ein Mann in seinem
siebten Lebensjahrzehnt auch seinen nahenden Tod vor Augen hat und dass er
sich Gedanken uber den Zustand des Erreichten, tuiber Mittel, dem zu Lebzeiten

noch etwas hinzuzufiigen, und tber den Forthestand nach seinem Ende
macht.

86 Beiheft 1/1995



Es darf aber mehr als ein gelegentliches Erwahnen und Bedenken darin
gesechen werden, dass Pestalozzi in den Institutsreden knapp 200 mal von
Sterben und Tod, davon ca. zur Hélfte von seinem eigenen spricht. 20

Es ist vielfach belegt, dass bereits der junge Pestalozzi sein Ende nahen sah 2!,
bevor er in den Stand versetzt worden ware, etwas fur die Menschheit zu tun,
wozu er sich ja bereits in sehr frithen Jahren berufen fithlte. Dennoch sollte ein
solches Reden vom drohenden Tod nicht bloss als simple Manie betrachtet
werden. Wer mit einem solchen Inhalt immer wieder die Offentlichkeit sucht,
der hat auch eine Botschaft.

Ein haufig wiederkehrendes Motiv ist der Todeswunsch. Romantische Todes-
sehnsucht ist es nicht, die aus Pestalozzi spricht. Selbst an Stellen, wo er das
Sterben ausdrucklich herbeiwiinscht, hat dies nicht den Charakter des Sehnens
nach Auflosung und Vereinigung.

Todessehnsucht demonstriert Pestalozzi seinem Institut in der Neujahrsrede
von 1808, wo er den offenen Sarg und den Totenschadel postiert und vor diesen
Symbolen die Ansprache eréftnet:

Das alte Jahr ist verflossen; das neue ist da. Ich bin in Eurer Mitte, aber
nicht mit dem Frohsinn, den meine Umgebungen zu erfordern scheinen.
Es ist mir, ich sehe auch meine Stunde nahen. Es ist mir, ich hore die
Stimme ob meinem Haupte: gieb Rechnung von Deiner Haushaltung,
denn Du muflt sterben! —

Kann ich mir sie geben? War ich ein Haushalter? War ich einer fur
Gott? War ich einer fur die Menschen? War ich einer fiir mich selbst?

Ich bin gliucklich. Das Gerdausch meines Glickes umsumset mich, wie
ein Bienenschwarm, der einen neuen Sitz sucht, die Ohren des nahenden
Wanderers umsumset. Aber ich werde sterben. Was ist dieses Sumsen fur
mich? Ich verdiene mein Glick nicht. Ich bin nicht gliucklich. Das ver-
flossene Jahr war nicht glicklich. Das Eis brach unter meinen Fiien, wo
ich immer festen Schrittes auftreten wollte. Das Werk meines Lebens
zeigte Licken, die ich nicht ahndete. Das Band, das uns alle bindet, zeigte
sich an Stellen, wo es am festesten gekniipft seyn sollte, locker. Ich sah
Verderben einreiflen, wo ich das Heil tief gegriindet glaubte. Ich sah
MiBmuth sich entfalten, wo ich die Ruhe sicher achtete. Ich sah die Liebe
erkalten, wo ich sie lodernd hei3 glaubte. Ich sah das Vertrauen schwin-
den, wo ich es brauchte, um leben und athmen zu kénnen. Ich sah mich
dem Herzen von Menschen entrissen, die ich bis an mein Grab mit dem
meinigen eng vereinigt glaubte. Eine Freundin starb mir. Seht hier ihren
Schadel. — Seht hier meinen Sarg. Was bleibt mir tbrig? Die Hoffnung
meines Grabes. Mein Herz ist zerrissen. Ich bin nicht mehr, was ich
gestern war. Ich habe die Liebe nicht mehr, die ich gestern genossen. Ich
habe die Hoffnung nicht mehr, die ich gestern hatte. Was soll ich mehr
leben? Woflr bin ich unter dem Ful3tritt der Pferde gerettet? Das Band ist
zerrissen, das meinem Leben einen Werth gab. Der Traum ist verschwun-
den, der meine Sinne uber meinen Werth und mein Gluck tduschte. Was
soll ich mehr in einer Welt thun, in der ich mich nur tduschte? (NJ 08,
PSW 21, S. 3.)

Numéro spécial 1/1995 87



Die Todessehnsucht, die aus diesen Worten zu sprechen scheint, ist zugleich
Klage uber Versdumtes, uber Verluste und Enttiduschungen. Pestalozzi will, so
zeigt ja auch der weitere Verlauf der Rede, im Grunde genommen dazu auf-
rufen, dass die Mitarbeiter ihr Verhalten im gegentiber und untereinander
andern; damit ware der Grund fur sein Sterbenwollen ausgeraumt. 22

Eine ganz dhnliche Richtung verfolgt die Schilderung seines Sterbewunsches
in der Neujahrsrede von 1815:

Tausendmahl sprach ich es aus: Konte ich doch sterben, eh alles verloh-
ren! Mein Gefuhl ruffte den Tod, meine Nerven waren erschuttert, ich
fand keine Ruh weder Tag noch Nacht, und doch konte ich nicht sterben!
Ich sollte nicht sterben, aber ich beneidete den, der sterben konte, ich
beneidete den, der starb, ich beneidete, wen ich ins Grab tragen sah! Ich
folgte dem Leichnahm meiner Tochter wie ein Verwirrter, dessen Seele
nicht mehr da ist; sie war nicht mehr da. (PSW 23, S. 315))

Pestalozzi beschreibt im Anschluss daran, wie Gott sein Werk dennoch vor
dem Untergang errettet hat, und miindet dann wiederum in einen Appell an die
Mitarbeiter, ihm eben noch vor seinem Tode bei dem Vollfithren seines Auf-
trags beizustehen:

Freunde, Bruder, betet, da3 unser Haus sich erhalte, daB3 es sich durch
Euch erhebe, daB es sich aufne durch Euch, und auch, daB sich meine
Hoffnung erfulle und das Jahr meiner Rettung auch das Jahr der Erfiil-
lung meiner Hoffnungen werde und ich, eh ich sterbe, noch Ruhe feinde,
in meinem einzigen Himel auf Erden, im Kreis armer Kinder! (A.a.O.,
S 322)

Was hier zum Ausdruck kommt, ist an etlichen Stellen belegt: Die Mitar-
beiter werden in die Pflicht genommen, dafiir zu sorgen, dass er in Frieden
sterben kann, weil er sein Werk zuvor — soweit es an ihm liegt — vollenden bzw.
es schliesslich getrost und zuversichtlich in ihre Hinde legen kann. So sagt er
beispielsweise Neujahr 1811:

Freunde, wenn ich am Rande meines Grabes noch zu Euch hinblicken
und zu mir selber sagen kann: Ich habe keinen von Euch verloren, so
strahlt noch Heiterkeit aus meinem sterbenden Auge. Ich sehe den Geist
meines Strebens in Euch lebendig fortwirken. Mein Tod ist mir dann
leicht; er ist mir dann lautrer Schein. Ich sehe mein Leben in Euch
fortwirken. (PSW 23, S. 32.)23

Vergleichbares dussert Pestalozzi auch in der «Rede zum Gedéachtnis an Frau
Pestalozzix»: ‘

Ich vermag nichts mehr ohne Ruhe und Frieden; aber mit Ruhe und
Frieden vermag ich etwas; ich vermag noch das, was ich bedarf, um
befriedigt in meine Grube zu sinken. Kinder, Freunde, Bruder, schenket
mir Ruh fur Arbeiten, an die ich meine leste Hand anlege! (PSW 24B,
S. 83))

88 Beiheft 1/1995



Mit der Rede vom baldigen Tod wird also ein Szenarium heraufbeschworen,
aus dem erkennbar wird, welche Gefahren fir den Fortbestand des gottlichen
Werkes das Sterben des Erwéhlten nach sich ziehen wirde. Der von Gott
Beauftragte ist eigentlich noch unverzichtbar, sein Weiterleben Bedingung
dafir, dass Gottes Auftrag ganz erfullt wird. Das heisst aber auch, dass die
Mitarbeiter durch unterstitzendes Verhalten oder aber Abkehr von ihm in die
Verantwortung fir die Vollendung oder das Scheitern des gottlichen Auftrages
hineingenommen werden.

Diese Verbindung zieht Pestalozzi auch sehr ausdrucklich, wenn er das Bild
vom eigenen Sterben zur Bedrohung des Werkes wendet; eben vor dem Sarg
fordert er:

Noch einmal, werfet Euren Blick auf meinen Sarg. Vielleicht enthélt er in
diesem Jahr meine Gebeine oder die Gebeine eines Weibes, das um
meinetwillen alles Gluck des Lebens mifte. Wenn wir sterben, so geden-
ket meines Kindes, wie meines Werkes. Es sagte mir Einer von Euch: Es
1st wahrscheinlich das letzte Jahr, daB wir solche Freude feyern. Ich
glaube es selbst. Ich denke mir die Wande, die heute in Lichtstrahlen
Leben und Wonne reden, das nachste Jahr mit Trauertiichern belegt, weil
dieser Sarg, der jezt da liegt, in die Erde gesenkt und ich oder mein Weib
oder vielleicht beyde zu Grabe gebracht werden. Dann modgen unsere
Gebeine ruhn und die Thranen Eurer Liebe und Eurer Verzeihung mein
Grab benetzen; und Gottes Segen ruhe auf Euch. Ich gehe meinem Ende
mit Ruhe und Hoffnung entgegen. Aber ich denke mir noch einen andern
Trauerfall, dem ich mit Entsetzen entgegensehe. Ich denke mir den Fall,
daf ich leben und mein Werk durch meine Fehler sinken und in sich
selbst verfallen sehn muBte - - ich konnte es nicht ertragen; ich wiirde
dann auch die Wande meiner Stube mit der Farbe der Trauer belegen und
mich von dem Menschengeschlechte, dessen ich mich nicht mehr werth
fuhlen wurde, fur immer verbergen. (NJ 08, PSW 21, S. 8f.)

Doch es geht auch hier nicht wirklich um die Furcht des Erwahlten, aus
eigenem Verschulden konne das Werk zugrunde gehen. Wieder handelt es sich
um die Figur der Selbsterniedrigung und der Erhéhung durch Gott, und wieder
wird die Verantwortung den Mitarbeitern zugeteilt, denn die Rede lautet wei-
ter:

Doch ich ende das Bild meiner menschlichen Ansicht. Du, o Gott, bist
hoher als jede menschliche Ansicht. Mein Werk ist durch Dich ein Wun-
der in meinen Handen. Du hast es unter tausend Trubsalen errettet, Du
wirst es auch unter dem gegenwartigen, unter dem ich leide, erretten. Du,
o Gott! wirst mir das Herz meiner Freunde wieder geben. Du wirst sie
uber alle Selbsttauschung und tuber alle Selbstsucht, die mich an den
Rand des Verderbens brachten, erheben. Du wirst in ihnen méchtig und
ihnen gnadig seyn, dal3 meine Gebeine in meinem Grabe frohlocken und
mein Geschlecht, nachdem ich die Folgen meiner Verwirrung bestanden,
meiner mit Dank und Nachsicht gedenke. (A.a.O., S. 9.)

Numéro spécial 1/1995 89



Memento Mori in neuer Fassung: «Bedenket, dass ich sterben muss, auf dass
Ihr klug werdet!»

Dieses rezeptionsfunktionale Mittel — vielleicht konnte man auch sagen:
didaktische Mittel — fihrt Pestalozzi in der Tat so weit, dass er — wie bereits
mehrfach erwdhnt — die Rede zum Pfingstfest 1811 als fingierte Rede vom
Totenbett aus abhélt. Er empfangt die Institutsangehorigen mit den Worten:

«Ich trette am Pfingstfest in Eurer Mitte auf, Freunde. Wenn ich einen
Todestag wehlen kénte, um noch vor meinem Sterben Euer Herz fur
unsre Vereinigung zu ruhren und Eure Entschliisse, den Endzwekken
unserer Vereinigung bis an unser Grab getreu zu syn, zu bevestnen, so
wahlte ich den Tag dieses Fests. Ich kan ihn als meinen Todestag nicht
wahlen, aber ich kan mir denken, er sy es; — was hintert mich, in dieser
Stunde mit Euch zu reden, als wenn ich morgen stiirbe, und wozu kan
dann mein Herz mich heute erheben, was kan dann meinen Geist
umschweben, wohin muf3 dann der Drang meiner Gefiihlen mich hin-
lenken, wovon kan ich in disem Augenblik voll syn als von dem Wort:
Gottes heiliger Geist sy mit Euch allen? Was kan [ich] denn dem Wort
hinzusetzen, als meine Threnen und meine Bitte: Weichet nicht von der
Wahrheit, weichet nicht von der Liebe, weichet nicht von Gott? Und was
soll ich Euch mehr sagen als: Gottes heiliger Geist sy mit Euch? Weichet
nicht von der Wahrheit, weichet nicht von der Liebe, weichet nicht von
Gott?

Mochte mein Herz sich erheben, daf3 ich wurklich dachte, ich rede in
meiner letzten [Stunde] mit Euch. Mochte ich in diesem Augenblik ahn-
den und glauben, morgen, morgen sy ich nicht mehr in Eurer Mitte, also,
daB mein lester Vatterdrang mich anwandelte und mich weit, weit iber
mein gewohntes Syn und Thun erhobe, dal meine Worte noch den lesten
Funken des gottlichen Lichts ausdriikten, das am Ende des Lebens so oft
bym Menschen zu einem hohern Gefihl sich hebt und die Herzen der
Umstehenden wie Gottes heiliges Wort selber anspricht! Mochte Gott
mich erheben, daf3 ich im Geist dieser Stunde, dal3 ich in aller ihrer Liebe,
in ihrer Treu mit Euch reden konte! Mochte Gott Euer Herz erheben, daf3
auch Ihr diese Stunde als die leste meines Lebens und mein jeziges Wort
als das leste an Euch ansehen mochtet!

Doch ich fordere von Euch keine Teuschung! Werde ich mich zum
Sinn des sterbenden Vaters erheben, Ihr werdet den Sinn liebender Kin-
der nicht manglen!» (PSW 23, S. 61.)

Pestalozzi nutzt dieses Szenarium in der Tat zu Abschiedsworten, insbeson-
dere appellativen Charakters, an die einzelnen Gruppen des Hauses, die Kin-
der, die herangewachsenen Zoglinge und die Lehrer. 24

Neben diesen inszenierten « Memento-Mori-Situationen» lasst sich im An-
schluss an den Tod seiner Frau sowie eines Mitschiilers aufzeigen, dass Pesta-
lozzi Sterben und Trauern als Bildungsmittel ansieht, um die — emotional tief
gerithrten — Kinder zu héherer Menschlichkeit anzureizen: « Wen das Todtbett
von geliebten Menschen nicht weise macht, den macht nichts auf Erden mehr
weise.» (NJ 16, PSW 24B, S. 42))

90 Beiheft 1/1995



Letztlich erinnern auch die vielen Hinweise auf den Tod und die Appelle
angesichts der Begrenztheit des Lebens an etliche Reden Jesu. Zumindest kann
auch im Zusammenhang mit der Verwendung dieses Motives wieder angenom-
men werden, dass viele der Anwesenden mit pietistischem Gedankengut sehr
vertraut waren, dass thnen die Rede von der Endlichkeit und Verganglichkeit
Angelpunkt téglicher Selbstprufung darstellte und dass aus diesem Grunde in
solche Zusammenhénge gebrachte Ausserungen auch auf stark emotionaler,
irrationaler Ebene ihre Wirkung — zumindest voribergehend - zeigen wiir-
den. '

Die Bedeutung der Schiilerschaft

Welche Beachtung kam ihr eigentlich zu bei diesen Institutsreden? Wenn man
das bisher Dargestellte betrachtet, war von den Schulern selten die Rede. Weder
die «heilige Vereinigung» noch die «Arbeiter im Weinberg» schlossen sie mit
ein.

Im Zusammenhang mit der Rede vom «egozentrischen Sprechen» Pestaloz-
zis wurde bereits erwihnt, dass lediglich auf rund 1.100 Zeilen von knapp 6.000
die Schiilerschaft angesprochen wird. Davon sind es etwa 600, in denen Pesta-
lozzi nur zu ihnen spricht, ihre Belange und Entwicklung thematisiert, sie lobt
oder mahnt. Das sind 10 % der gesamten Redezeit. Es ist nicht unerheblich zu
sehen, dass der grosste Teil der Zuhorer — diejenigen, um derentwillen das Werk
Pestalozzis eigentlich bestehen sollte — wahrend 80-90 % der Redezeit die Rolle
der Statisten einnehmen.

Wortiber spricht Pestalozzi nun zu den Kindern?

Das Bruchstick der Neujahrsrede von 1807 gilt nach erfolgter Vereinigung
der Gruppen aus Miunchenbuchsee und Yverdon vornehmlich der Schiler-
schaft und thematisiert die Freude tiber das Zusammensein. In der Neujahrs-
rede von 1810 spricht Pestalozzi die Kinder in verschiedenen Altersklassen
gesondert an und versucht, ihnen padagogische Ratschlage fur das kommende
Jahr mitzugeben: Die Kleineren sollen ihr Kindsein geniessen, insbesondere
viele Eindriicke der Natur aufnehmen; die etwas Alteren — zwischen 8 und 11
Jahren - sollen versuchen, noch «der Unmundigkeit nahe» zu bleiben (vgl.
PSW 22, S. 337), um ihre Unschuld nicht zu verlieren; die 11- bis 14-Jahrigen
werden ermahnt, den Keimen «fleischlicher Begierden und irdischer Wiin-
sche» (a.a.0., S. 339) zu widerstehen, und die Jiinglinge werden insbesondere
aufgefordert, nach all den Mihen, die an sie verwendet wurden, den jingeren
Kindern Vorbild zu sein und nach ihrem Ausscheiden gutes Zeugnis von ihrer
Erziehung abzulegen. Je alter die Kinder sind, desto dringlicher werden die
Ermahnungen.

Auch in den anderen Reden hat das Ansprechen der Kinder meist ermah-
nenden Charakter. Die von Besuchern und Kritikern der Anstalt bezeugten
Autoritatsprobleme Pestalozzis und seiner Mitarbeiter?’ finden hier insofern

Numéro spécial 1/1995 91



Bestatigung, als der Redner den Kindern Ungehorsam und Aufsassigkeit vor-
wirft, die sie ihren Eltern gegeniiber nicht wagen wiirden (vgl. Pfi 11, PSW 23,
S. 73).

Allerdings wird ithnen klarzumachen versucht, dass die Eltern sie dem Insti-
tut ubergeben und damit ithrem Willen Ausdruck verliehen haben, dass nun
Pestalozzi und die Lehrer die Elternrolle fir sie einnehmen. Die Kinder sind
also Pestalozzi und seinen Mitarbeitern den Gehorsam schuldig, der von ihnen
in der Bibel gegeniiber den Eltern gefordert wird. Im Hinblick auf das Gebot,
Vater und Mutter zu ehren, wird ithnen vorgehalten, dass sie «nicht gesegnet»,
«nicht gliucklich» leben kénnen, wenn sie ihre Eltern und damit das Gehor-
samsein vergessen (vgl. NJ 12, PSW 23, S. 183).

Auch die Forderungen an die Kinder erhalten ihr Gewicht durch das Bemu-
hen gottlicher Autoritit:

Wiisset Thr, was Euch Eure Eltern das vergangene Jahr und alle Zeit Euers
Lebens waren? Wiisset Ihr, was Gott Euch durch sie gethan? Seyt Ihr ihre
Kinder, wie Ihr Kinder Gottes syn sollet? Habt Ihr ihre Wohlthaten
genossen, wie IThr Gottes Wohlthaten genieBen sollet? Syt Ihr an ihrer
Hand, syt Ihr durch ihre Wohlthaten, syt Ihr durch ihr Byspill und durch
ihre Lehren geworden, was Ihr als Kinder Gottes werden sollt? Erscheint
Euch das Leben an der Hand Eurer Elteren und an der Hand derer, die an
ihrer Statt sind, als ein gottliches Leben? (...) Kinder, wem viel gegeben
ist, von dem wird viel gefodert werden. (NJ 15, PSW 23, S. 323.)

Wenngleich dieses direkte Ansprechen der Kinder unter dem Gesichtspunkt
«Pestalozzi als Padagoge» interessant ist und z.B. im Hinblick auf seine Auf-
fassung der Vaterrolle hin untersucht werden konnte, so lohnt die Betrachtung
kaum im Rahmen der Beschreibung dieser Institutsreden. Dazu sollten dann
die anderen an die Kinder gerichteten Ansprachen mit herangezogen werden.
Im Hinblick auf die hier untersuchten Texte nimmt das Ansprechen der Kinder
- wenn man die Redeteile an die Jinglinge noch abzieht — so geringen Raum
ein, dass eher dieser Tatbestand — Vernachlassigung dieser Zuhorergruppe —
interpretationsbedurftig erscheint.

Pestalozzi war sich wohl dessen bewusst, dass grosse Teile der Reden fiir die
Kinder nicht nachvollziehbar waren. An einer Stelle (NJ 15, PSW 23, S. 322)
thematisiert er dies ausdrucklich:

«Und Ihr, Kinder unsers Hauses, hingerissen von den Begegnissen der
Zeit und von den Geflihlen, die der Rukblik auf das vergangene Jahr, die
Erscheinung des heutigen Tags und der Hinblik auf das koémftige Jahr in
mir rege gemacht, war meine Rede bis jez nicht an Euch gerichtet und ist
sie Euch in vielen Stukken unverstandlich, — ich wende mich jez an Euch,
Kinder! Auch Euch ist das alte Jahr vergangen, auch Ihr trettet ein neues
an. Kinder, Geliebte, auch Euch geburet ein Riikblik auf die Vergangen-
heit, auch Euch gebiiret Erhebung Euer selbst fiir den heiligen Augenblik
der Gegenwart, auch Euch gebiihret ein ernster Hinblik auf das komende
Jahr und auf die komenden Jahre des Lebens!»

92 Beiheft 1/1995



Aufs Ganze gesehen, scheint die Anwesenheit der Kinder bei diesen Reden
von untergeordneter Bedeutung gewesen zu sein. Im wesentlichen ging es bei
ihrer Ansprache um das Einfordern von Gehorsam zum reibungsloseren Ablauf
des Institutslebens.

Den Junglingen hingegen kam immerhin schon Gewicht zu fiir den Fortgang
der Mission, die Ausbreitung des gottlichen Werks.

Ihnen gilt zumeist der Appell, sich ihrer Erziehung in Pestalozzis Anstalt
wiirdig zu erweisen und fortan selber «im Dienste Gottes und der Menschheit»
anderen «zum Segen» zu werden (vgl. NJ 16, PSW 24B, S. 41f)). Ein dabei
besonders haufig verwandtes sprachliches Mittel ist das suggestiv eingesetzte
«Ihr werdet», «lhr kénnt» bzw. «Ihr wollt»:

«Junglinge, mein Herz erhebt sich in der Hoffnung, Ihr werdet in diesem
Jahr der Segen meines Hauses werden. Ihr konnet es und Ihr wollet es, Ihr
kénnet und wollet unter unsern jungern Zoglingen dastehen, als ihre
altern Bruder, als Vollendete in dem, wo diese noch unvollendet, als
erzogen, wo diese noch unerzogen, als gebildet, wo diese noch ungebildet,
als der Liebe gewohnt, wo diese noch in der Liebe zu tuben sind, als der
Wahrheit kundig, wo diese ihrer noch unkundig, und als in der Sorgfalt
geiibt, wo diese noch der Sorgfalt bedurfen. Junglinge, das kénnet und das
wollet Thr in dieser Ricksicht uns seyn, so lange Thr in unserm Hause
weilet! Wenn Ihr einst daraus scheidet, welch ein Segen werdet Ihr uns
werden, wenn einst, wenn Ihr zuriucktretet in den School3 der geliebten
Euern, sie in Euerer Umarmung das Wort aussprechen, Ihr habet an
unsrer Seite zugenommen an Alter, Weisheit und Gnade bey Gott und
den Menschen.» (NJ 10, PSW 22, S. 341.)

Mit diesen Themen also befasst sich Pestalozzi in den 10% der Redezeit, die
unmittelbar den Kindern gelten. Dennoch waren diese natiirlich Zuhorer der
gesamten Reden. Zumindest indirekt wurde ihnen sowohl durch Pestalozzis
Selbstdarstellung als auch durch sein Reden zu den Mitarbeitern eine Ahnung
von der Besonderheit und Heiligkeit ihrer Anstalt vermittelt. Fraglich ist, ob sie
dies uberhaupt schon verstanden, zumindest die kleineren unter ihnen.

Anzunehmen ist jedoch, dass die Atmosphére der Reden sie nicht ungerihrt
lassen konnte. Dann muss allerdings gefragt werden, ob es padagogisch tber-
haupt zu verantworten war, solches vor Kindern zu inszenieren. Dazu zdhlen
z.B. die Rede vor dem offenen Sarg und die fingierte Sterbeansprache mit ihren
dusteren, bedrohlichen Aspekten. Konnten die Mitarbeiter sich des Eindrucks,
den diese Wirkmittel zu hinterlassen suchten, vermutlich langst nicht immer
entziehen, so ist um so eher anzunehmen, dass das kindliche Gemiit zwischen
Fiktion und Realitéat, zwischen rhetorisch eingesetzter Metapher und Wirklich-
keit nicht unterscheiden konnte. Pestalozzi war dann in ihrer Wahrnehmung
tatsachlich schwer krank, vom Tode bedroht.

Die Frage nach dem padagogisch Verantwortbaren ist gleichermassen zu
stellen im Hinblick auf die deutliche Offenlegung der Differenzen im Hause. Ist
das permanente Reden von Uneinigkeit und Schwache, auch der eigenen, und
der grossen Hilfsbediirftigkeit nicht eher geeignet, bei Kindern die eigene Auto-
ritit zu untergraben?

Numeéro spécial 1/1995 93



Schluss

Die Institutsreden scheinen tiberwiegend, wie gezeigt wurde, an die Mitarbeiter
gerichtet gewesen zu sein, sowohl in den ausfiihrlichen Passagen von Pestalozzis
Selbstdarstellung als auch in den stark appellativ ausgerichteten Teilen.

Pestalozzi hatte zeit seines Lebens Autoritiatsprobleme. An einer Stelle klagt
er, er habe geglaubt, es gentige, die Mitarbeiter durch Liebe zu leiten, und habe
versaumt, Gehorsam zu fordern. 26

Wo weder vaterliche Liebe noch belehrende Unterweisung noch eigene Fuh-
rungsqualitdten auszureichen scheinen, um eine Anstalt von der Grosse und
Heterogenitat des Pestalozzischen Instituts zu vereinigen, wird die gottliche
Autoritat bemiiht. Mit dieser Feststellung soll Pestalozzis Selbstsicht als Aus-
erwahlter Gottes nicht in Zweifel gezogen werden, auch nicht der Wert vieler
seiner Schriften sowie die Beharrlichkeit und der Mut, ein solches Institut zu
grinden und zu leiten, in Abrede gestellt werden.

Auffillig 1st es aber, dass der Aspekt, Werkzeug Gottes zu sein, dermassen
breit entfaltet und der religiose Kontext so massiv beschworen wird. Dies
scheint aus den dargelegten Grinden der Wirkabsicht zu dienen, Pestalozzis
Autoritatsposition zu stirken und die Treue zu ihm und die Einigkeit unter-
einander einzufordern.

Mit pietistischen Denkfiguren und Sprachmitteln ist er bemiiht, seine Fiih-
rungsposition trotz seiner Schwichen oder gerade aus diesen heraus zu legiti-
mieren. Unter Verwendung religioser Begriffe und explizit biblischer Beziige
versucht er, eine Atmosphare zu schaffen, in der Demiitigung vor Gott und
Neuhingabe an den Auftrag evoziert werden. Das Einbinden bekannter Bibel-
worte, insbesondere von Aussprichen Jesu, erschwert die Distanzierung der
Glaubigen unter den Zuhorern. Autorititen verschmelzen.

Als sozusagen «letztes Mittel», um zum Gehorsam zuriickzurufen und
Gemeinschaft wiederherzustellen, dient die Erwahnung, bisweilen auch Insze-
nierung der Bedrohung durch den Tod, der das Scheitern der gottlichen Mission
bedeuten konnte.

Die geistliche Uberhohung des Werkes als unmittelbar von Gott, der Funk-
tion Pestalozzis als mit der Durchfilhrung dieses Werkes von Gott beaufiragt
und der Verantwortung der Mitarbeiter als von Gott Berufene, deren Schwiche
oder Auflehnung zur Sunde erklart wird, entheben Pestalozzi, seine Idee und
sein Institut gewissermassen der rational begriindeten Kritik.

Padagogisch wie auch ethisch muss eine solche Umfunktionierung religioser
Kategorien und pastoralen Sprechens zur Untermauerung eines Erziehungs-
werks und der eigenen Autoritidtsposition als sehr fragwirdig angesehen wer-
den.

Dass die Reden Pestalozzis unmittelbare Wirkung zeigten, ist durch Zeug-
nisse wie das eingangs zitierte von Blochmann belegt. Doch Blochmann verliess
das Institut nach langem Ringen.

Die Geschichte des Instituts — (rotz dieser Reden - zeigt, dass sie als langer-
fristiges Wirkmittel nicht taugten. Sie waren nicht geeignet zu verhindern, dass
aus der innig erflehten «heiligen Vereinigung» eine «unheilige Allianz» wurde.

94 Beiheft 1/1995



Doch sie werfen ein erhellendes Licht auf den Redner und seine Selbstdarstel-
lung, mit der er unter den Institutsangehorigen lebte und zu wirken suchte.

Tragisch ist, dass Johannes Niederer - von Pestalozzi geliebt, umworben und
umstritten — seine Trennung von Pestalozzis Institut Pfingsten 1817 ebenfalls
im Rahmen einer solchen Hauspredigt bekannt gab. 27

Notes

—_

Dieser Beitrag wurde am 10.02.1995 im Rahmen des « Padagogischen Kolloquiums»
Zurich vorgetragen.
I PSW = Johann Heinrich Pestalozzi: Samtliche Werke. Hrsg. von Artur Buchenau,
Eduard Spranger und Hans Stettbacher. Berlin 1927ff und Zirich 1946 ff. Die Ziffer
hinter der Angabe PSW bezeichnet die entsprechende Bandnummer.
Stuttgart 1840, S. 40. Aus literaturwissenschaftlicher Sicht urteilt J.E. Morikofer: Diese
Reden «geben uns das eigentiimlichste und ergreifendste Sittenbild von Pestalozzi. Es
thut sich darin eine seltene Beredsamkeit des Herzens kund, wo kindliche Demut und
uberwiltigende Liebe mit dem Siegesjubel genialen Thatendranges, wo innere Zerris-
senheit und erschutternde Selbstanklage mit der Erhabenheit einer groBen Seele und
eines edlen Willens wechseln.» (Die schweizerische Literatur des 18. Jahrhunderts.
Leipzig 1861.)
Vgl. August Israel: Pestalozzis Institut in Iferten. Gotha 1900, S. 82f.
Diese Feststellung ist vollig wertfrei gemeint. Wer bewusst Reden halt, redet bewusst. Er
nutzt sprachliche Mittel, um Atmosphéare herzustellen und Inhalte zu vermitteln, er
weiss Gefithl und/oder Verstand anzusprechen, wo und wie es ihm geboten erscheint,
und dies alles fir seinen beabsichtigten Zweck.
Man findet in der Sekundarliteratur zu Pestalozzi — wenn tiberhaupt — punktuell solche
positiven Beschreibungen wie die von Blochmann. Den Kritikern Pestalozzis oder
zumindest Skeptikern — z.B. dem deutschen Mineralogen Karl von Raumer, der 1809~
1810 die Anstalt in Yverdon besuchte und sich im Ruckblick sehr differenziert dussert
(vgl. Karl von Raumer: Geschichte der Padagogik vom Wiederaufblithen klassischer
Studien bis auf unsere Zeit. 3. Aufl. Stuttgart 1857, Band 2, S. 419-460) — wird in der
Pestalozzi-Forschung weniger Beachtung geschenkt. Dabei konnten vielleicht gerade
deren Zeugnisse einiges Erhellende beitragen zu den Ursachen des vermeintlichen
«Scheiterns» von Pestalozzi — vielleicht gerade sie, die sich der begeisternden Botschaft
seiner Erziehungsphilosophie, der Idee der Elementarbildung, anschlossen und den
Menschen Pestalozzi bewunderten und die in Yverdon erleben mussten, welche per-
sonlichen Hindernisse der Realisierung im Wege standen, ohne deshalb dem Wert von
Pestalozzis Schriften Abbruch zu tun. i
6 Im Stuttgarter « Morgenblatt» (Nr. 21, 1818) wird in einem Artikel «Uber die Feier des
Geburtstages Pestalozzis im Jahre 1818» berichtet, dal wahrend der «Vorlesung (...)
manches Auge in Trinen schwamm», als Pestalozzi seinem Institut «mit bewegter
Seele seinen Willen, seine Hoffnungen und Winsche» mitteilte. (Vgl. August Israel:
Pestalozzi-Bibliographie. Band 1. Berlin 1903, S. 384f.)
7 «lIch trug Euch nicht, wie ich Euch hette tragen sollen, ich leitete Euch nicht, wie ich
Euch hette leiten sollen. So oft und viel ich gegen den Vattersin fehlte, in dem ich
tiglich und stiindlich unter meinen Kindern hette stehen sollen, so oft und viel fehlte
ich gegen die Brudertreu und Bruderliebe, mit der ich Euch alle tiglich Gott dankend
umfassen sollte» (ebd.).

o

oW

W

Numéro spécial 1/1995 95



8

13

96

Die Begriffe «lenken», «Lenkung» etc. werden in den untersuchten Reden 3 mal in
padagogischer Absicht und 1 mal im Hinblick auf das Wirken Gottes verwendet.
«Regieren» und «Vorstehen» mit allen Ableitungen kommen gar nicht vor. Dal3
Pestalozzi nicht einmal von sich als «Vorsteher» spricht, verwundert angesichts der
Tatsache, dal er in Publikationen diese Positionsbeschreibung durchaus fir sich in
Anspruch nimmt, so u.a. in seiner autobiographischen Schrift « Meine Lebensschick-
sale als Vorsteher meiner Erziehungsinstitute in Burgdorf und Iferten» (Leipzig
1826). ‘

Vgl. die Aussage Jesu: «Ihr seid meine Freunde, wenn ihr tut, was ich euch gebiete!»
(Joh. 15,14)

Wenn hier und im folgenden Beziige zum Pietismus hergestellt werden, so deshalb,
weil im religiosen Sprechen Pestalozzis seine Beeinflussung durch diese theologische
Richtung (seinen Grossvater, seine Braut und Frau, vor allem aber Johann Caspar
Lavater) besonders deutlich erkennbar wird.

Zwar lassen sich in seinen Schriften vermeintliche oder wirkliche Widerspriiche zu
biblischen Positionen feststellen; vgl. dazu z.B. die Kritik von Johannes Ramsauer in
seiner « Autobiographie» (in: Das padagogische Deutschland der Gegenwart. Oder:
Sammlung von Selbstbiographien jetzt lebender, deutscher Erzieher und Lehrer. Fur
Erzichende. Hrsg. von Diesterweg. Band 1. Berlin 1835, S. 105-127), vor allem aber die
vernichtende Streitschrift des Zircher Theologen Johann Heinrich Bremi: «Beschei-
dene Fragen an das Pestalozzische Institut, veranlaBt durch dessen Appellation an das
Publicum» (in: Zircher Freitags-Zeitung, Nr. 39, 40 und 41, 1811), der Pestalozzi u.a.
vorwirft, dem Kind das «elementarische BewuBtseyn seiner hohern Natur zu geben».
Andererseits legt beispielsweise der preussische Eleve Johann Wilhelm Mattias Hen-
ning genau dieses Argumentation Pestalozzis biblisch aus: «Die Bibel hat die rechte
Ansicht vom Menschen, von seinem Wesen, seiner Bildung, seinem Reifen fur den
Himmel, — die Bibel allein, was denn auch die ganze Geschichte bis auf den gegen-
wartigen Augenblick bestatigt. Wer nach einer andern Ansicht das Kind behandelt,
erzieht, unterrichtet — behandelt, erzieht, unterrichtet nicht naturgemaB, im hohern
und eigentlichen Sinn. — Biblisch - christlich im Geiste Jesus — erziehen — verdient
allein den hohen Namen: naturgemal erziehen und unterrichten.» (J.W.M. Henning:
Mitteilungen Uber Pestalozzis Eigenthumlichkeit, Leben und Erziehungs-Anstalten.
In: Der Schulrath an der Oder, 14. Lieferung, 1817, S. 95.)

Was hier durch eine Analyse des Sprechens und Argumentierens Pestalozzis vor dem
Hintergrund des Pietismus gezeigt werden kann, ist die Pragung seiner Denk- und
Verhaltensmuster durch pietistische Strukturen und Erfahrungsweisen. Selbst bei
moglicher inhaltlicher Distanzierung ist die starke Beeinflussung der Psyche durch die
jahrelange Praxis — z.B. des Bibellesens und der Gewissenspriifung — unverkennbar.
Eine kritische Analyse pietistischer Denk- und Lebensstrukturen bietet z.B. Martin
Scharfe: Die Religion des Volkes: Kleine Kultur- und Sozialgeschichte des Pietismus.
Gutersloh 1980.

Allerdings ist auch der grosse Altersabstand von vielfach etwa 40 Jahren nicht zu
iibersehen, der also etwa zwei Generationen umfasst. Da diese Dimension das hier
behandelte Thema iiberschreitet, sei das Problem nur angedeutet.

Die einleitenden Sitze erinnern stark an den Topos der «Weltklage». Zu den von
Pestalozzi verwandten Argumentationsfiguren und Topoi vgl. auch: Heinrich Laus-
berg: Handbuch der literarischen Rhetorik. 2 Bande. 2. Aufl. Minchen 1973.

Karl von Raumer spricht in bezug auf Pestalozzis Darstellung «seines Hauses» von
«Selbsttauschung des Enthusiasmus»: «Bei einer hochst regen Phantasie ward von
ihm das, wonach er sich sehnte, was er auch uber kurz oder lang realisirt zu sehen
hoffte, als in der Anstalt schon existirend gedacht und beschrieben. Im gegenwirtig
Geleisteten sah seine ahnende und hoffende Seele kiinftige Entwicklungen voraus und

Beiheft 1/1995



14

9]
(5%}

muthete auch Andern zu, solche Entwicklungen wohlwollend schon im Gegebenen zu
schauen. Die kithne Zumuthung wirkte auf Viele, besonders auf die Lehrer des Insti-
tuts.» (Geschichte der Padagogik, Band 2, S. 432.)

Dieser Gedanke ist im ubrigen — trotz zahlreicher diesbeztiglicher Vorwurfe gegen
Pestalozzi — keineswegs zwingend unpietistisch. August Hermann Francke, nach Phi-
lipp Jakob Spener zweite Hauptfigur des deutschen Pietismus, hat eine ganze Schrift
der Frage gewidmet, ob das kleine Kind sich bekehren musse, und er verneint diese
Frage fir den Fall, daB} die Eltern von Anfang an das Kind im Glauben erzogen und
damit seine Seite der Gottebenbildlichkeit entfaltet haben. Vgl. Bill Widén: Bekehrung
und Erziehung bei August Hermann Francke. Abo 1967. Zu den entsprechenden
erzieherischen Konsequenzen bei Francke siehe insbesondere: Peter Menck: Die
Erziehung der Jugend zur Ehre Gottes und zum Nutzen des Nichsten. Wuppertal
1969.

Zum Pietismus vgl. als grundlegende theologische Einfithrung: Martin Schmidt: Der
Pietismus als theologische Erscheinung. Gottingen 1984. Als Einfihrung aus pietisti-
scher Sicht siehe u.a. Erich Beyreuther: Geschichte des Pietismus. Stuttgart 1978. Vgl.
ausserdem das in Anmerkung 10 erwahnte Buch von Martin Scharfe.

Der Gedanke der Vollendung der Schopfung durch den Menschen mit Hilfe der
Gnade, der auch bei Augustinus deutlich ist, klingt hier an.

Vgl. u.a. die autobiographische (Psycho-)Analyse von Tilman Moser: Gottesvergif-
tung. Frankfurt/Main 1989, in der er die psychischen Konsequenzen einer solchen
selbstquélerischen Religiositat aufzeigt.

Karl Justus Blochmann an Renate Eibler. Yverdon 8. November 1812, In: Zentralbi-
bliothek Ziirich, Ms. Pestal. 970 a, Blatt 248 zitiert in: Gerhard Kuhlemann: Pesta-
lozzis Erziehungsinstitut in Burgdorf und Yverdon. Frankfurt/Main 1972, S. 125.
Johannes Ramsauer: Kurze Skizze meines piddagogischen Lebens. Mit besonderer
Berticksichtigung auf Pestalozzi und seine Anstalten. Oldenburg 1928, S. 267.
Pestalozzi bedient sich hier des Topos «Moribundus».

Von seinem moglicherweise frithen Tod schreibt er u.a. in einigen der Brautbriefe an
Anna Schulthess. So heisst es z.B. in einem Brief vom Sommer 1767: «Der Zustand
meiner Gesundheit ist ein neuer Punkt, meine Teure, der Ihre Aufmerksamkeit for-
dert. (...) Bei alledem diinkt mich (...) sehr wahrscheinlich, daf} Sie mich weit iiberleben
werden und ich verhehle IThnen nicht einmal dieses.» (Johann Heinrich Pestalozzi:
Samtliche Briefe. Herausgegeben vom Pestalozzianum und der Zentralbibliothek
Zurich. Band 1. Zurich 1946, S. 31.)

In diesem Sinne gleicht das Reden vom Sterbenwollen jenen Selbstmorddrohungen,
die so offensichtlich ausgestossen werden, dass die Tat in jedem Fall verhindert wird,
der Drohende aber Aufmerksamkeit und Zuwendung gewinnt.

Der Zusammenhang zwischen dem eigenen Tod und im Kontrast dazu der Hoffnung
auf weiteres Wirkenkonnen wird beispielsweise auch schon deutlich in einem Braut-
brief an Anna Schulthess: «Das Leben ist mit seinen grof3ten Schonheiten ein Spill der
Kindheit — und, o Gott, wenn keine Ewigkeit wire, wie nichtig, wie klein ware die
Bestimmung des Mentschen! O meine Frindin, laB uns offt vom Tod, wie von allen
unseren Hoffnungen reden.» (Johann Heinrich Pestalozzi: Samtliche Briefe. A.a.O.,
S. 289)

Ganz selbstverstandlich wird auch hier ein Vers aus dem hohepriesterlichen Gebet
Jesu - Joh. 17,12 — umformuliert und eingeflochten.

Treibt ihn moglicherweise auch die Sorge, an seinem Lebensende werde niemand seine
Abschiedsworte horen wollen?

Vgl. z.B. das Urteil von Johannes Ramsauer, einem ehemaligen Mitarbeiter Pestaloz-
zis: «Je groBer aber die Anstalt ward, desto groBer und verschiedenartiger und wider-
sprechender wurden auch die Forderungen der Eltern und desto ungleichartiger

Numeéro spécial 1/1995 97



98

die Lehrer, wihrend Pestalozzi selber auffallend alter und schwacher wurde und dem
Ganzen um so weniger vorstehen konnte, da er tiberhaupt gar nicht zu regieren ver-
stand und ebenso wenig Organisator als Administrator war». (Memorabilien. Ein
Vortrag, gehalten am Pestalozzi-Feste zu Oldenburg am 12. Januar 1846. In: Pesta-
lozzische Blatter. Hrsg. von Ramsauer und Zahn. 1. Heft. Elberfeld und Meurs 1846,
S. 14)) '

«Ich bedurfte in meiner Stellung Gehorsam, aber ich liebte und glaubte nur, ich wuBte
nichts anderes, und wuBte nicht, daB die Liebe nur den Edlen, daB3 sie nicht den
Menschen gehorsam macht.» (NJ 15, PSW 23, S. 314.) Auch diese Aussage beinhaltet
einen Vorwurf an die Mitarbeiter — nicht edel zu sein — und entledigt Pestalozzi damit
wiederum der Verantwortung.

Blochmann beschreibt diesen Vorgang wie folgt: «Er that dief3 6ffentlich, indem er die
im Betsaale des Schlosses von ithm zu vollziehende feierliche Confirmationshandlung
dazu gebrauchte, oder vielmehr auf eine unverzeihliche Weise milbrauchte, um in das
Heilige der Weihe das Unheilige leidenschaftlicher Ausbriiche zu mischen und den
armen, von seiner Absicht nichts ahnenden Pestalozzi in seinem Hause mit so krin-
kenden Worten zu tiberhdufen, dall dieser mitten in der Predigt empdrt aufstand,
Niederer zurief, er sei da, die Zéglinge zu confirmiren und die Anwesenden durch
diese Handlung christlich zu erbauen, aber nicht feindselige Verhaltnisse zu berithren,
und sofort die Versammlung verlieB.» (Karl Justus Blochmann: Heinrich Pestalozzi.
Zuge aus dem Bilde seines Lebens und Wirkens nach Selbstzeugnissen, Anschauungen
und Mittheilungen. Leipzig 1846, S. 106.)

Wenngleich Pestalozzis Emporung Verstindnis verdient, so driangt sich doch die
Frage auf, auf welchem Umgangsniveau sich das Miteinander im «heiligen Werk»
befand, daB Auseinandersetzungen nicht im personlichen Gesprach zu klaren waren,
sondern auf die Kanzel «gehoben» wurden.

Anhang: Aufstellung
der untersuchten Institutsreden Pestalozzis

Neujahrsrede 1807 veroffentlicht 1807 in «Isis»,
1823 be1i Cotta
Neujahrsrede 1808 veroffentlicht 1823 bei Cotta244
Neujahrsrede 1809 veroffentlicht 1812/13
in «Einige meiner Reden»
Neujahrsrede 1810 verdffentlicht 1812/13
in «Einige meiner Reden»
Rede am BuB3tage 1810 Handschrift Pestalozzis,

veroffentlicht 1841

von Fr.C.K. Burkhart
Rede zu Weihnachten 1810 veroffentlicht 1812/13

in «Einige meiner Reden»

Neujahrsrede 1811 veroffentlicht 1812/13
in «Einige meiner Reden»
Rede zu Pfingsten 1811 Handschrift Pestalozzis,

nicht veroffentlicht
Rede zu Weihnachten 1811 verofffentlicht 1812/13
in «Einige meiner Reden»

Beiheft 1/1995



10. Neujahrsrede 1812 verOffentlicht 1812/13
in «Einige meiner Reden»
11." Neujahrsrede 1815 Handschrift Pestalozzis,
nicht veroffentlicht

12. Neujahrsrede 1816 Handschrift Pestalozzis, veroffentlicht 1828 in
«Rossels Allgemeine Monatsschrift fur Erzie-

hung und Unterricht»
13. Rede zum Gedichtnis von handschriftlicher Entwurf Pestalozzis
Frau Anna Pestalozzi

14. Neujahrsrede 1817 Handschrift Pestalozzis, veroffentlicht 1828 in
«Rossels Allgemeine Monatsschrift fur Erzie-

hung und Unterricht»

«Reden Pestalozzis» =J.H. Pestalozzi: Einige meiner Reden an mein Haus in den Jahren
1809, 1810, 1811 und 1812, und Bruchsticke einer Rede am Weihnachtstage 1811.
Yverdon 1812/13

Cotta = Pestalozzis Sammtliche Schriften. Stuttgart und Tubingen: J.G. Cottaische Buch-
handlung 1823

«Peére», «maitre», «directeur» — 1’autoreprésentation
de Pestalozzi dans le miroir de ses instituts a Yverdon

Résumé

J.-H. Pestalozzi en tant que directeur de ses instituts est une figure controversée.
Dans cette contribution sont analysés les discours que Pestalozzi a adressés a
ses éléves et collaborateurs & Yverdon, afin de mettre les mythes du «pére»,
«maitre» et «directeur» Pestalozzi en relation avec la réalité de la vie en ins-
titution. La question pincipale est de savoir par lesquelles de ces positions
Pestalozzi se décrit lui-méme le plus fréquemment. Il s’avére que celui-ci pré-
sente son ceuvre avant tout comme une mission divine et lui-méme comme un
envoyé de Dieu. Un des buts principaux de cette interprétation personnelle
parait I’aspiration au renforcement de sa position d’autorité a I'institut.

Numéro spécial 1/1995 99



«Father», «teacher», «leader» — Pestalozzi’s self-presenta-
tion 1n the mirror of his addresses to his institute»

Summary

Johann Heinrich Pestalozzi is a controversial figure as a head of his institutes.
In order to bring the myths about the «father», the «teacher» and the «leader»
Pestalozzi in relation to the reality of institutional life, this treatise analyzes
Pestalozzis addresses to his pupils and his instructors in Yverdon; attention is
focussed on how above all Pestalozzi described his position himself. It becomes
obvious that Pestalozzi presents his work mainly as a divine mission and
himself as God’s delegate. One decisive aim of this self-interpretation might be
to strengthen his authority in the institute.

«Padre», «maestro», «guida» — I’autorappresentazione
di Pestalozzi nei discorsi all’istituto di Yverdon

Riassunto

In quanto direttore dei suoi istituti Johann Heinrich Pestalozzi ¢ una figura
controversa. I discorsi fatti da Pestalozzi ai suoi allievi e collaboratori di Yver-
don vengono percio analizzati nell’intento di mettere in relazione i miti del
«padre», del «maestro» e della «guida» con la realta della vita di istituto. Un
interrogativo centrale mira a sapere con quale di questi ruoli Pestalozzi descrive
sé stesso piu frequentemente. Dall’analisi appare come Pestalozzi cerchi di
mostrare la sua opera come una missione divina e di rappresentare sé stesso
come un emissario divino. Uno scopo essenziale di questa autorappresenta-

zione sembra essere il rafforzamento della propria autorita all’interno dell’isti-
tuto.

100 Beiheft 1/1995



	Vater, Lehrer, Führer - Pestalozzis Selbstdarstellung im Spiegel seiner Institutsreden in Yverdon

