
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 17 (1995)

Heft: 1: Denk-mal Pestalozzi

Artikel: Vater, Lehrer, Führer - Pestalozzis Selbstdarstellung im Spiegel seiner
Institutsreden in Yverdon

Autor: Springer, Sylvia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vater, Lehrer, Führer -
Pestalozzis Selbstdarstellung im Spiegel

seiner Institutsreden in Yverdon1

Sylvia Springer

Johann Heinrich Pestalozzi ist als Leiter seiner Institute eine umstrittene Gestalt.
Um die Mythen vom « Vater», «Lehrer» und «Führer» Pestalozzi in bezug zur
Wirklichkeit des Anstaltslebens zu setzen, werden in diesem Beitrag die Reden
Pestalozzis an seine Schüler und Mitarbeiter in Yverdon analysiert; im Mittelpunkt
steht die Frage, mit welcher dieser Positionen Pestalozzi sich selbst besonders

häufig beschreibt. Dabei wird deutlich, daß Pestalozzi vor allem anderen sein
Werk als eine göttliche Mission und sich selbst als Beauftragten Gottes darstellt.
Ein wesentlicher Zweck dieser Selbstinterpretation scheint das Ringen um eine
Festigung seiner Autoritätsposition im Institut zu sein.

Einführung

Das Thema

«Vater, Lehrer, Führer - Pestalozzis Selbstdarstellung im Spiegel seiner Institutsreden

in Yverdon» - so lautet das Thema dieser Untersuchung.
In welcher dieser Positionen sah Pestalozzi sich am ehesten, bzw. in welcher

stellte er sich dar? Und zu welchem Zweck?
Es soll Ziel dieser Ausführungen sein, aufzuzeigen, mit welchem Selbstverständnis

Pestalozzi seinen Mitarbeitern und Schülern in seinen öffentlichen
Ansprachen begegnet ist - sowohl in als auch zwischen den Zeilen.

Gemeingut ist der Vergleich Pestalozzis mit einem Vater, sowohl den Kindern
als auch den Lehrern gegenüber. So wird er abgebildet, so wird er beschrieben, so
wird er bezeichnet und angeredet. «Mit dem Feuer seines großen herrlichen
Gemüths sprach der edle Vater diese Worte», berichtet z.B. 1812 Karl Justus
Blochmann in einem Brief von einer Grabrede Pestalozzis (vgl. PSW'23,
S. 438).

Spricht er väterlich? Als ein gestrenger oder - wie er häufiger dargestellt wird -
als ein milder, liebevoller Vater? Kommt väterliche Sorge um die Anvertrauten in
seinen Reden zum Ausdruck, väterliche Leitung, vielleicht auch väterlicher Stolz?
Stellt er sich selbst vor allem als Vater dar?

Oder ist es der Lehrer Pestalozzi, der aus seinen Reden spricht? Der die
Institutsreden zum Anlass nimmt, um zu unterweisen, Mitarbeitern und Zöglingen

56 Beiheft 1/1995



etwas Neues mitzuteilen oder etwas schon Bekanntes zu vertiefen? Vermittelt er
vor allem den Eindruck, Lehrer der Institutsangehörigen zu sein?

Ist es eher die Aufgabe des Entwicklers der Elementarbildung und des Anstaltsleiters,

die in diesen Reden zum Ausdruck kommt - des «Führers» seiner
Anhängerschaft?

Oder ist es möglicherweise - daneben oder darüberhinaus - eine andere Position,

in der Pestalozzi sich vor allem darstellen möchte?

Die Textsorte

Dieser Fragestellung nachzugehen, ist Ziel der Untersuchung; als Material bieten
sich die Reden an: Pestalozzi tritt seinen Institutsangehörigen hier unvermittelt
gegenüber. Wie er sie anspricht - so lässt sich zumindest vermuten -, wirft ein
Licht auf seine grundsätzliche Stellung ihnen gegenüber, vermittelt Umgangsatmosphäre,

zumindest eher als nur schriftliche Berichte.
Dass er selber diesen Reden - gehalten aus öffentlichen Anlässen wie

Jahreswechseln und hohen christlichen Feiertagen, im Rahmen des Hausgottesdienstes
- grosse didaktische Bedeutung beigemessen hat, ist von ihm selbst belegt (vgl.
PSW 22, S. 552): In der Regel legte er den Inhalt vorher schriftlich nieder, und die
Tatsache, dass er 1812/13 bereits «einige meiner Reden an mein Haus in den
Jahren 1809, 1810, 1811 und 1812, und Bruchstücke einer Rede am Weihnachtstage

1811» veröffentlichen liess, zeigt, dass er diese Texte keineswegs für eine
Verschlussache hielt, sondern die Öffentlichkeit durchaus Anteil nehmen lassen
wollte am Vortragsgeschehen in seinem Institut.

Nicht alle der hier berücksichtigten Reden wurden zu Lebzeiten Pestalozzis
veröffentlicht (vgl. Anhang). Es ist durchaus bedenkenswert, dass er einige Texte
dem breiteren Publikum vorenthalten hat; beispielsweise liess er die Neujahrsrede
von 1808, die er - in äusserst negativer Verfassung - vor seinem eigenen, offenen
Sarg und einem Totenschädel abhielt, erst 1823 im Rahmen der Cotta-Ausgabe
drucken. Die darin geäusserte pessimistische Beurteilung der Situation im Institut
wollte er in Anbetracht des noch relativ positiven öffentlichen Rufes um 1812
nicht einem grösseren Publikum bekannt machen. Allerdings lässt sich zwischen
den zu Lebzeiten Pestalozzis veröffentlichten und nicht veröffentlichten Reden
keine so signifikante Differenz ausmachen, wie man zunächst vielleicht vermuten
würde.

Die nicht veröffentlichten Reden liegen noch als Originalhandschriften Pestalozzis

vor, so dass man nicht etwa auf halbverlässliche Mitschriften zurückgreifen
muss wie z.B. die Herausgeber der Rudolf-Steiner-Gesamtausgabe.

Die Frage, ob und inwieweit Johannes Niederer, der vielfach Pestalozzis Texte
redigierte und modifizierte, als Mitverfasser in Frage kommen muss, kann mit
einiger Sicherheit verneint werden. Immerhin hat Hermann Krüsi, der bis 1816
als Lehrer bei Pestalozzi wirkte und aufgrund seiner positiven Parteinahme für
Niederer dessen Wirken sicher einigermassen zutreffend beurteilen konnte, in
seinen «Erinnerungen» festgehalten, dass Niederer zwischen 1810 und 1815 zwar
sämtliche Schriften Pestalozzis korrigierte, allerdings «die Reden beim häuslichen

Numéro spécial 1/1995 57



Gottesdienst ausgenommen, die damals wenigstens ein reiner Ausfluß seines
[Pestalozzis, d.V.] vollen Herzens waren und seine jeweilige Gemütsstimmung am
reinsten bekundeten.»2

Weitere Zeugnisse von Lehrern der Anstalt bestätigen diese Aussage. Der
bereits erwähnte K.J. Blochmann z.B. schreibt weiterhin u.a., er habe «fast noch
nie den Vater so erhaben, so ergreifend, so menschlich sprechen hören»3, den
«Vater» - als der er freilich von Blochmann wenig später nicht mehr angesehen
werden kann. 1816 wird Blochmann von Pestalozzi des Hauses verwiesen, weil er
einen neueingetretenen Lehrer beleidigt hat, der sich ohne kritische Prüfung der
Sachlage im Lehrerstreit umgehend auf die Seite von Joseph Schmid und damit
Pestalozzi gestellt hat. Blochmann ist nicht der einzige, der dieses Ereignis zum
Anlass für einen Schlusstrich nimmt. Mit ihm verlassen etliche Mitarbeiter Pestalozzis

das Institut.
So ist seine o.a. Äusserung also Momentaufnahme. Sie gibt sicher ein wesentliches

Merkmal der Reden Pestalozzis wieder: Er wusste zu rühren, und er tat
es.4

Den Wirkungen der Reden Pestalozzis auf einzelne Zuhörer nachzugehen,
bedarf eines beträchtlichen, aber sicher lohnenswerten Forschungsaufwandes.5
Was hier zunächst versucht werden soll, ist die Aufdeckung der möglichen
momentanen Wirkung auf einen Kreis von Zuhörern - einer Wirkung, die natürlich

nicht einfach nachgestellt und nachempfunden werden kann. Doch warum
soll man nicht einmal versuchen, sich dem Reden Pestalozzis auszusetzen? Wenn
Pestalozzi gelesen wird, so gesteht man seinen Texten - bei einer gewissen
distanzierenden Reflexion - durchaus Wirkung auf sich zu - etwa dem autobiographischen

Bericht über den Aufenthalt in der Anstalt von Stans oder den Briefen an
seine Braut bzw. Frau und seine Freunde. Insofern sollte man zumindest versuchen,

Pestalozzi auch durch seine Reden wirken zu lassen, wenngleich vermittelt,
gelesen |zu einem späteren Zeitpunkt. Dazu gehört es, Texte zunächst einmal
unmittelbar wirken zu lassen. Längere Zitate sind deshalb unerlässlich. Ziel ist es,

Wortwahl, Sprachduktus und Argumentationsfiguren zu vermitteln, ohne als

Interpret zu intervenieren. Ein gewisses Sich-Einlassen ist dabei gefragt.
Allerdings wird auch ein zweites Ziel verfolgt: diese Reden zu analysieren.

Gerade weil der Text der Rede dem Rezipienten nur momentan verfügbar ist und
die Botschaft weniger reflektiert werden kann als beim Lesen, verdient die Textsorte

Rede eine sorgfältige Entschlüsselung ihrer Wirkfaktoren.
Pestalozzi war überzeugt von seinem Ziel und suchte verständlicherweise

Wirkung. Keineswegs hat er völlig unbedacht gesprochen. Er hat - wie bereits erwähnt
- die Texte zuvor schriftlich fixiert, und er hat seine «Auftritte» - die Metapher sei

gestattet, u.U. ist sie keine - inszeniert. Die Präsentation von Sarg und
Totenschädel wurde bereits angesprochen. Eine andere dramaturgisch wirksame Form
war es, die Anwesenden zu bedrängen, sie möchten sich ihn in seiner Sterbestunde
vorstellen, und ihnen dann «letzte Worte» zu verlesen, wie Pestalozzi es Pfingsten
1811 tat. Solche Reden waren keine spontanen Äusserungen, sondern sie waren
gut vorbereitet. D.h. der Redner konnte auf die beabsichtigte Wirkung hinarbeiten,

der Zuhörer war ihr sozusagen «ausgeliefert». Insofern verdient sein Reden -
hier: seine Selbstdarstellung - auch unter dem Gesichtspunkt pädagogischer Mittel

Beachtung.

58 Beiheft 1/1995



Die untersuchten Reden

Es ist im Rahmen dieser Darstellung erlässlich, die untersuchten Reden ausführlich

zu beschreiben und in einen umfassenden Zusammenhang der Institutsgeschichte

zu stellen. In einem kurzen Überblick sollen die fraglichen Texte vorgestellt

und schlaglichtartig mit der jeweiligen Situation im Institut Pestalozzis
korreliert werden.

• Die Neujahrsrede von 1807 - bereits im gleichen Jahr in der Zeitschrift «Isis»
veröffentlicht - stellt nur einen Auszug dar. Diese Rede spiegelt insbesondere
die Freude über die Vereinigung der Pestalozzischen Institute in Yverdon und
hat einen optimistisch-erwartungsfrohen Duktus. (Vgl. PSW 20, S. 9-13,
S. 422f.; im folgenden abgekürzt: NJ 07.)

• Die Neujahrsrede von 1808 hingegen, wie bereits mehrfach angedeutet vor den
Insignien des Todes gehalten, lässt Pestalozzi schwer bedrückt erscheinen. Eine
Ursache mag darin zu suchen sein, dass das vorangegangene Jahr erste ernsthafte

Auseinandersetzungen zwischen ihm und den Hauptlehrern Krüsi und
Niederer um den Stellenwert der theoretischen Durchdringung der Methode
gebracht hat. (Vgl. PSW 21, S. 1-9, S. 390; im folgenden abgekürzt: NJ 08.)

• Im Jahr 1808 erlebte, dessen ungeachtet, die Anstalt einen beträchtlichen
Aufschwung. Das Ausland, insbesondere Preussen, zeigte deutliches Interesse. So

ringt Pestalozzi in seiner Neujahrsrede von 1809 intensiv um Einigkeit der
Mitarbeiter, um die in ihn und sein Werk gesetzten Erwartungen auch erfüllen
zu können. (Vgl. PSW 21, S. 217-230, S. 412; im folgenden abgekürzt: NJ
09.)

• Im Laufe des Jahres 1809 war die Zahl der Schüler auf ca. 150 Personen
angestiegen (1805 waren es etwa 70); daneben wuchs auch die Töchteranstalt.
Entsprechend gehoben scheint Pestalozzis Grundstimmung bei der Neujahrsrede

1810 zu sein. Die ersten preussischen Eleven waren eingetroffen. Der
Bericht der Helvetischen Tagsatzungskommission, deren Besuch Ende 1809
erfolgt war und von dem Pestalozzi sich viel erhoffte, stand noch aus. (Vgl.
PSW 22, S. 329-347, S. 412; im folgenden abgekürzt: NJ 10.)

• Hingegen entwickelten sich die Ereignisse im Jahre 1810 für Pestalozzis
Bemühungen negativ. Der Bericht der Tagsatzungskommission war kritischer
ausgefallen, als man es sich in Yverdon erhofft hatte; es kam zu entsprechenden
Auseinandersetzungen im Hause und einigen Abgängen von Mitarbeitern. Der
alten Buss- und Bettagstradition folgend, versucht Pestalozzi, den Gottesdienst
insbesondere zum Aufruf zur Umkehr zu nutzen. Wenn dieser Text auch nicht
zu Lebzeiten gedruckt wurde, so lässt das vollständig erhalten gebliebene
Manuskript - aufbewahrt von der Schwiegertochter Anna Magdalena Custer -
das Verlesen dieses Textes im Gottesdienst als äusserst wahrscheinlich ansehen.

(Vgl. PSW 22, S. 355-363, S. 467; im folgenden abgekürzt: Buss 10.)

• In der Weihnachtsrede von 1810 greift Pestalozzi die Mühen des Jahres nicht
nochmals auf; vielmehr bemüht er sich hier um ein idealisiertes Bild des
Weihnachtsfestes in vermeintlich unschuldigeren Jahren der Menschheit. (Vgl.
PSW 22, 365-381, S. 557; im folgenden abgekürzt: Weih 10.)

Numéro spécial 1/1995 59



• In der Neujahrsrede von 1811 hingegen werden die Schwierigkeiten des

vergangenen Jahres erneut angesprochen, um den Zeitpunkt des Jahreswechsels
für einen Appell zur Neubesinnung zu nutzen. Einige Mitarbeiter, wie z.B.
Niederer sowie die preussischen Eleven, werden gesondert auf spezielle
Aufgaben hingewiesen. (Vgl. PSW 23, S. 19-37, S. 400f.; im folgenden abgekürzt:
NJ 1 iL)

• Die zu Pestalozzis Lebzeiten nicht veröffentlichte Rede zum Pfmgstfest 1811

scheint, da sie vollständig erhalten und sauber geschrieben vorliegt, ebenfalls
verlesen worden zu sein. Es ist dies die Rede, für die Pestalozzi die barocke
Form der Ansprache vom Sterbebett aus an die Hausgemeinde gewählt hat. Im
Sinne sogenannter «letzter Worte» trägt sie besonders appellativen Charakter.
(Vgl. PSW 23, S. 59-74, S. 405; im folgenden abgekürzt: Pfi 11.)

• Die Weihnachtsrede von 1811 weist unter den Ansprachen am deutlichsten die
Merkmale einer Predigt aufund ist für den Aspekt der Selbstdarstellung Pestalozzis1

eher irrelevant, da sie beispielsweise die wenigsten direkten Bezugnahmen

auf das Anstaltsleben und die Menschen im Institut aufweist. Um
Untersuchungsergebnisse - beispielsweise von Auszählungen bestimmter Begriffe in
den Reden - nicht zu verfälschen, wurde diese Rede dennoch einbezogen.
Allerdings ist die Feststellung interessant, dass Pestalozzi durchaus auch in
Absehung von persönlichen und institutsbezogenen Befindlichkeiten geistliche
Reden halten konnte und dies gelegentlich tat. (Vgl. PSW 23, S. 75-83; im
folgenden abgekürzt: Weih 11.)

• Zur Neujahrsfeier 1812 wird Pestalozzi heftiger als im Jahr zuvor. Die
Enthaltsamkeit von persönlichen Belangen in der vorangegangenen Weihnachtsansprache

erhält damit im Rückblick beinahe etwas Unheimliches, Bedrohliches.

Jetzt - zum Jahreswechsel - lassen Pestalozzi die negativen Erfahrungen
des Jahres 1811, die nicht nur Streitigkeiten und Abgänge von Mitarbeitern,
sondern auch öffentliche Attacken wie die des Chorherrn Bremi umfassen, zu
intensiveren Appellen greifen als zuvor. (Vgl. PSW 23, S. 172-184, S. 437; im
folgenden abgekürzt: NJ 12.)

• Neujahrsreden von 1813 und 1814 sind leider nicht erhalten geblieben.
Diejenige von 1815 liegt als vollständige Handschrift vor und dürfte in dieser
Fassung verlesen worden sein. Es handelt sich um eine sehr pessimistische
Ansprache, was wiederum auf negative Ereignisse im vorausgegangenen Jahr
zurückzuführen ist. Dazu zählt zum einen die zugespitzte Wirtschaftskrise des

Instituts, nach dem Einmarsch ausländischer Truppen in die Schweiz noch
verschärft und Ursache für die demütigende Unterstellung unter eine Ökonomische

Kommission. Ausserdem glaubte Pestalozzi im Laufe des Jahres 1814,
es def wirtschaftlichen Situation seiner Anstalt schuldig zu sein, die vermeintlichen

Kostgänger Lisabeth Krüsi sowie seine Frau Anna zum Neuhof
zurückzuschicken. Im Herbst starb zudem seine Schwiegertochter Custer. Alles das

spiegelt sich in der Stimmung der Neujahrsansprache wider. (Vgl. PSW 23,
S. 309-325, S. 458; im folgenden abgekürzt: NJ 15.)

• Hingegen klingt die Rede von 1816 wieder deutlich positiver. Immerhin scheint
die Anstalt ökonomisch gerettet und vor neue Perspektiven gestellt, zumal
Joseph Schmid als Hoffnungsträger ins Institut zurückgekehrt ist. Selbst dem
Tod seiner Frau im vorangegangenen Jahr wird von Pestalozzi eine für alle

60 Beiheft 1/1995



Institutsangehörigen heilsam bildende Wirkung zugesprochen. (Vgl. PSW 24B,
S. 31-43, S. 303; im folgenden abgekürzt: NJ 16.)
Leider ist die «Rede zum Gedächtnis von Frau Pestalozzi» nur in Bruchstük-
ken erhalten. Sie zeugt vor allem vom tiefbewegten Dank im Rückblick auf das

gemeinsame Leben, nimmt aber neuerlich ihren Tod zum Anlass für dringliche
Appelle an die Mitarbeiter und Schüler sowie insbesondere an den Enkel
Gottlieb. (Vgl. PSW 24B, S. 79-83, S. 314; im folgenden abgekürzt: Ged.
16.)
Trotz weiterer Rückschläge im Jahre 1816, des sich zuspitzenden Lehrerstreits
und des Weggangs u.a. von Hermann Rrüsi, hat die Neujahrsrede von 1817

wiederum einige hoffnungsvolle Anklänge. Sie beklagt zwar Verluste und
Uneinigkeit, beschwört aber auch positive Perspektiven wie die endliche Aussicht
auf Realisierung der Armenerziehungsanstalt, nicht zuletzt dank zu erwartender

Zahlungen aus dem Subskriptionsvertrag mit Cotta. (Vgl. PSW 25, S. 1-17,
S. 404; im folgenden abgekürzt: NJ 17.)

So schliesst sich der Reigen der betrachteten Reden keineswegs in Trauer,
sondern das Wechselspiel der Anstalt hat sein Spiegelbild im emotionalen Wechselbad

der Reden. Es ist keine kontinuierliche Linie zum Positiven oder Negativen
festzustellen.

Ebenfalls kurz zu begründen ist, welche Reden im Rahmen dieser Untersuchung

nicht berücksichtigt wurden, wiewohl sie unter der Kategorie «Institutsreden»

in einem weiteren Sinne durchaus zu betrachten sein könnten: Es sind dies
die Reden, die nicht an das gesamte Institut, sondern jeweils nur an die Lehreroder

Schülerschaft gerichtet waren, sowie Reden, deren Vortrag unwahrscheinlich
ist.

Vornehmlich den Schülern galten die sogenannten Morgen- und Abendandachten.

Wiewohl auch diese institutsöffentlich waren - in seiner «Rede über
die Aufsicht» an die Mitarbeiter beklagt sich Pestalozzi über deren mangelnde
Anwesenheit (vgl. PSW 21, S. 208) -, so tragen sie doch explizit den Charakter
der religiös-sittlichen Unterweisung und sind eher als eine Form des kateche-
tisierenden Unterrichts aufzufassen.
Die erhalten gebliebenen Reden an die Mitarbeiter sind die o.a. «Rede über
die Aufsicht» (vgl. PSW 21, S. 205-212), eine Rede von 1810 («Rede an die
Lehrer», vgl. PSW 22, S. 349-353), eine von 1811 («Rede an die Mitarbeiter»,
vgl. PSW 23, S. 39-49) sowie eine von 1816 («Rede an die versammelten
Lehrer der Anstalt», vgl. PSW 24B, S. 45-49). Wiewohl auch diese interessante
Aspekte im Hinblick auf Pestalozzis Selbstdarstellung und seine Beziehung zu
den Mitarbeitern spiegeln, sollen sie ebenfalls unberücksichtigt bleiben, da sie
eher konkrete Sachthemen - die Aufsicht - oder problemhaltige Situationen -
die Kritik der Tagsatzungskommission - aufgreifen und auf diese eingehen.
Gleichfalls unberücksichtigt bleiben die Karfreitagsrede von 1811, da sie nur
als Bruchstück erhalten ist und ihr Vortrag infrage steht (vgl. PSW 23, S. 51-
57);
ausserdem die Reden im Zusammenhang mit der kurzfristig geführten
Armenerziehungsanstalt in Clindy, da diese ein Sonderthema der Pestalozzi-
schen Bemühungen berühren (vgl. PSW 26, S. 19-24, S. 155-168);

Numéro spécial 1/1995 61



und schliesslich die Rede an sein Haus von 1818. Diese Ansprache, anlässlich
seines 72. Geburtstages gehalten, soll zwar nach Aussage einiger Zeugen sehr
bewegend gewesen sein.6 Dessen ungeachtet darf nicht übersehen werden, dass
die vorliegende gedruckte Fassung über die mündlich vorgetragene in Umfang
und Inhalt weit hinausgeht und eine eigens zur Veröffentlichung bereitgestellte
Version darstellt. Insofern liessen sich von einer Interpretation derselben nur
unzuverlässige Rückschlüsse auf die eigentliche Institutsrede ziehen und
rechtfertigt sich die Ausserachtlassung auch dieser - zweifellos aufschlussreichen

- Rede (PSW 25, S. 261-364).

Zur Methode

Bislang wurden die hier untersuchten Reden von der Pestalozzi-Forschung
noch wenig beachtet. Es kann von daher als statthaft gelten, die Diskussion
dieser Seite des Pädagogen mit einer mehr oder minder textimmanenten
Interpretation und Deutung zu eröffnen, wohl eingedenk der anstehenden Fragen
zur Wirkungsgeschichte.

Im Hinblick auf Pestalozzis Selbstdarstellung in den Reden interessieren
folgende drei Aspekte:

1. Wie benennt und beschreibt Pestalozzi sich selbst inhaltlich und im
Verhältnis dazu die Institutsangehörigen?

2. Um vfessen Belange geht es vornehmlich in diesen Reden - die eigenen, die
der Mitarbeiter, die der Schüler? Dieser Aspekt berührt die Selbstdarstellung
im Sinne von Gewichtung der eigenen Person und der der anderen.

3. Wie spricht Pestalozzi darüber? Welches sind seine Wirkmittel (z.B. Wortwahl,

Sprachstil)?

Diese drei Aspekte - inhaltlicher und formaler Art - sind jeweils miteinander
verwoben und lassen sich nur schwer auflösen. Wiewohl sie getrennt untersucht
wurden, sollen die Ergebnisse im Verbund präsentiert werden; Themen und Art
der Vermittlung dienen ja aus Sicht des Redners dem einen Ziel.

Was die quantitative Seite der Untersuchung anbetrifft, wurden - unter
Nutzung der Pestalozzi-Gesamtausgabe auf CD-ROM - diverse Zählungen
vorgenommen, z.B. die Häufigkeit von bestimmten Begriffen oder
Begriffsfamilien, das Auftreten von Begriffskombinationen und die Auffälligkeit von
Begriffskonglomeraten, aber auch - nach vorgehender Lektüre und Markierung
- durch zeilenweise Zuordnung von Textinhalten zu Bezugspersonen, d.h.:
Über wessen Belange wird letztendlich an dieser Stelle gesprochen - Pestalozzis,

die der Mitarbeiter und/oder die der Schüler?
Qualitativ wurden die Texte im Hinblick auf Leitmotive und Anspielungen

(z.B. auf Bibeltexte) interpretiert, ausserdem die quantitativen Ergebnisse
ausgewertet.

Aufgrund stets wiederkehrender Themen und Motive sowie durchgängig
verwandter rhetorischer und sprachlicher Mittel ist es möglich, eine Gesamtschau

der Reden vorzunehmen, wiewohl selbstverständlich auch jede einzelne
von ihnen eine gesonderte Interpretation lohnt.

62 Beiheft 1/1995



Zum Aufbau

Der erste Teil der Untersuchung gilt den gängigen, im Titel angesprochenen
Pestalozzi-Bildern: Ist eines oder sind mehrere von ihnen Angelpunkt von
Pestalozzis Selbstdarstellung?

Zunächst soll der Verwendung der Pestalozzi-Bilder «Vater», «Lehrer» und
«Führer» nachgegangen werden, ihrer zahlenmässigen Gewichtung ebenso wie
ihren Nutzungszusammenhängen; d.h. wann bezeichnet Pestalozzi sich wie
und zu welchem Zweck? Zur Vervollständigung dieser Fragestellung werden
komplementär dazu die Rollenbezeichnungen für die Zuhörerschaft untersucht,

die ebenfalls mit unterschiedlicher Häufigkeit und in bestimmten
Zusammenhängen beispielsweise als «Freunde», «Brüder», «Söhne» u.a.
angesprochen werden. Diese Gegenüberstellung soll zur Klärung von Pestalozzis
Selbstdarstellung ein übriges beitragen.

Es wird bei der Interpretation dieser Passagen zu zeigen sein, dass die
Selbstdarstellung Pestalozzis sowie die entsprechenden Bezeichnungen für
seine Zuhörer - im wesentlichen für die Mitarbeiter - in eine andere Dimension
verweisen; dass Pestalozzi zwar einige der eben angeführten Selbst- und
Mitarbeiterbezeichnungen verwendet, aber darüber hinausgeht, indem er das
Werk, an dessen Gelingen er arbeitet, als Auftrag Gottes darstellt sowie sich
selbst als zu dessen Durchführung von Gott bestimmt, und dass er dazu die
tätige Mithilfe einer berufenen geheiligten Vereinigung benötigt.

Dieser Dimension in der Darstellung seiner selbst und der Lehrer - «Der
Beauftragte Gottes und seine berufenen Mitarbeiter» - wird im zweiten Teil der
Untersuchung nachgegangen, sie sowohl entwickelt als auch in ihrer Bedeutung
für die Wirkung der Reden interpretiert. Ein kleiner Exkurs gilt der Fülle der
verwendeten religiös besetzten Begriffe in ganz bestimmten Zusammenhängen.

Der dritte Teil gilt einer besonderen Variante dieses Bildes, in der Pestalozzi
sich mit biblischen Gesandten Gottes vergleicht, nämlich mit Mose und vor
allem mit Jesus. Entsprechend geraten die Mitarbeiter in die Rolle von Jüngern.
Viele dieser Anspielungen sind sehr indirekt; biblische Motive werden
eingeflochten, ohne die Herkunft zu benennen; Bibelstellen werden leicht
umformuliert und der Situation anverwandelt; sie verlieren auf diese Weise die
Eindeutigkeit des Fremdzitates und eignen sich zur Selbstbezeichnung. Auch in
diesem Teil soll sowohl dargestellt als auch eine rezeptionsfunktionale
Untersuchung der Vergleiche vorgenommen werden.

Ein weiterer Exkurs gilt einem der häufigsten Motive in diesen Reden, dem
Tod. Wie bezieht Pestalozzi das Sterben, insbesondere auch das eigene, in seine
Reden ein, und welche Funktion hat dieses Motiv für seine Wirkabsichten?

Zum Abschluss wird die Frage nach den Schülern gestellt. Immerhin sind sie
bei all den infragekommenden Reden anwesend gewesen. An sie wendet sich
Pestalozzi selten. Welche Rolle fällt ihnen zu in diesem göttlichen Werk - wie
begegnet er ihnen? Dabei ist insbesondere das Motiv der «Eltern» zu
berücksichtigen.

Den Abschluss bildet eine knappe Bewertung.

Numéro spécial 1/1995 63



Der Vater und sein Institut

Wie ist es nun zahlenmässig um die fraglichen Begriffe bestellt? Das Wort
«Vater» sowie Komposita und das Adjektiv «väterlich» finden sich in den
Institutsreden Pestalozzis über 200 mal, das Wort «Lehrer» in allen Varianten
22 mal, «Führer», «führen» etc. 12 mal.

Dies ist die Anzahl der Gesamtnennungen. Auf sich selbst bezogen spricht
Pestalozzi 68 mal vom Vatersein, möglicherweise einmal vom Lehrersein und
viermal - allerdings u.a. abwehrend - vom Führersein.

Der Begriff «Lehrer» wird zumeist als Tätigkeitsbeschreibung der Mitarbeiter

verwendet, der Begriff «Vater» am häufigsten im Hinblick auf Gott (78
mal).

Dennoch ist der deutliche Abstand zwischen der Verwendung dieser Bezeichnung

für sich selbst und den beiden anderen eindrücklich. Es scheint zumindest
darauf hinzudeuten, dass er dieses Bild für seine Rolle in der Anstalt als das
treffendste angesehen hat. Es gilt nun zu untersuchen, wie und in welchen
Kontexten Pestalozzi sich als «Vater» bezeichnet.

Auffällig ist, dass viele der Textstellen, an denen Pestalozzi Gott als Vater
anredet oder beschreibt, zugleich solche sind, an denen er sich selbst so benennt,
d.h. es besteht wohl eine nicht nur zufällige, sondern eine gewollte Korrelation.
So wie Gott sein Vater ist, ist er es für die Zuhörer.

So heisst es z.B. in der Neujahrsrede von 1809:

Ich wende mich an Euch, innig geliebte Jünglinge und Mädchen, ich
wende mich in dieser feyerlichen Stunde des angetretenen neuen Jahrs an
Euch, innig geliebte Kinder. In der Fülle meiner Vatergefühle, was soll ich
zu Euch sagen? Ich möchte Euch alle an mein Herz drücken und weinen
vor Freude, und danken, daß mein Vater im Himmel mich zu Euerm
Vater gemacht. Ich möchte hinfallen auf meine Knie und zu ihm, meinem

Vater im Himmel, sagen: Herr, siehe, hier bin ich und die Kinder,
die du mir gegeben hast! Ich möchte hinfallen auf meine Knie und zu ihm
sagen: Verzeih mir,Vater, ich war diesen Geliebten bey fernem nicht, was
ich ihnen hätte seyn sollen; verzeih mir, ich war nicht ihr Vater, wie ich
ihr Vater hätte seyn sollen. (PSW 21, S. 224.)

Er bekennt also vor den versammelten Kindern seinem Vater im Himmel
seine Versäumnisse in der Vaterschaft ihnen gegenüber. Besonders intensiv
entfaltet wird dieser Zusammenhang in der Buss- und Bettagsrede von 1810, wo
der Begriff «Vater» insgesamt auch am häufigsten verwendet wird.

«Kinder, ich, Euer Vater, soll Euch die Stunde des Segens noch festhalten»,
beginnt er den an die Schüler gerichteten Teil. Ohne sichtliche Zäsur spricht er
dann ein Gebet, in dem er den Vater im Himmel bittet, ihm «Kräfte [zu] geben,
in dieser Stunde meinen Kindern Vater zu sein, wie du mir die Tage meines
LebensjVater warst und noch Vater bist». (Vgl. PSW 22, S. 357.) Im Gefolge
bittet er Gott darum, er möge ihm den Kindern gegenüber «Vatersinn» geben.
(Vgl. ebd., S. 359.) Nach diesem - wiederum vor den Ohren der Kinder gesprochenen

- Gebet nimmt die Thematik dann eine Wende:

64 Beiheft 1/1995



Meine Kinder! Ihr hörtet mich eben Gott um den Vattersinn beten,
dessen ich für Euch bedarf. Ihr hörtet mich beten, daß ich Euer Vatter syn
köne. Betet Ihr jez Gott um den Kindersin, dessen Ihr bedörffet! Betet
Gott, daß Ihr meine Kinder syn könet, wie ich Gott bat, daß ich Euer
Vatter syn köne! Aber Euer Kindersinn gegen mich sy Kindersinn gegen
Euern himmlischen Vatter, wie mein Vattersinn Kindersin gegen meinen
himlischen Vatter syn soll. Kinder, Kinder, wenn je ein Mensch sein Herz
erhoben fühlte, so fühle ich mein Herz erhoben, wenn ich als Euer Vatter
in Eurer Mitte dastehe und Euch Kinder meine Kinder heiße. Und in
dieser feyerlichen Stunde, in der ich heute Gott bitte, daß er das hohe
Verheltnis, daß zwüschen mir und Euch stattfeindet, heilige und segne,
möchte ich hinfallen auf meine Knie vor Dank und Freude, daß er das
Band dieses Verheltnisses zwüschen Euch und mir geknüpft. (PSW 22,
S. 361.)

Das Einfordern echten Kindersinns gegen ihn, was - wie der Zusammenhang
zeigt - einen Appell zum Gehorsam darstellt, wird in Relation zu Gott-Vater
gesetzt. Die Kinder sollen sozusagen bei Pestalozzis Vater, der natürlich ebenfalls

ihrer ist, also bei Gott, um Kindersinn gegenüber dem Vater Pestalozzi
bitten. Diese mehrfach vorgenommene Verbindung verleiht Pestalozzi gewis-
sermassen eine väterliche Stellvertreterposition und damit eine erhebliche
Autoritätssteigerung. Während die Kinder ihm seine Verfehlungen kaum
vorwerfen können, da er Gott sogar öffentlich um Vergebung bittet, sollen sie seine
Vaterrolle anerkennen, da sie ihm von Gott verliehen ist.

Wesentlicher, als ein menschlich-liebevoller Vater sein zu wollen, scheint für
Pestalozzi bei der Verwendung des Begriffes «Vater» also die Festigung seiner
Autoritätsposition zu sein; dies zeigt sich auch, wenn er die Kinder zum Gebet
auffordert: «Und da Ihr sehet, daß Ihr nicht mächtig syt, Euch selber zu
besorgen, so betet Euren Vatter im Himmel: Mache du uns besser, wir können
es nicht ohne deine Hülfe, wir können es nicht ohne deinen heiligen Geist!»
(ebd.)

Eine Delegierung der Aufgabe sittlicher Erziehung, die ihm als Vater zustehen

würde, an den nächsthöheren?

Die einzige Textstelle, an der Pestalozzi sich möglicherweise als «Lehrer»
bezeichnet, ist ein Appell an die Mitarbeiterschaft zur neuen Festigung ihres
Bundes, nämlich «im Angesicht der Zöglinge, deren Vater und Lehrer wir sind»
(NJ 16, PSW 24B, S. 40.). An dieser Stelle mag er aber ebensogut sich selbst als
Vater und die Mitarbeiter als Lehrer meinen; aufs Ganze gesehen kann sie
vernachlässigt werden.

Was die Selbstdarstellung als Führer anbetrifft, so beklagt Pestalozzi in der
Weihnachtsrede von 1810, die «Freunde» - also seine Mitarbeiter - stünden da
«fast ohne einen Führer» (PSW 22, S. 371), da seine Kräfte nachliessen. Indirekt

sagt er damit zumindest aus, dass er zum einen in besseren Zeiten ihr
Führer gewesen ist und es zum anderen noch zu sein versucht.

Während im Hinblick auf die Kinder einige Male betont wird, dass Führung
durch ihn und die Mitarbeiter notwendig sei, wobei «Führen» hier als päd-

Numéro spécial 1/1995 65



agogische Kategorie anzusehen ist (vgl. NJ 12, PSW 23, S. 179; NJ 15, PSW 23,
S. 322), bestreitet Pestalozzi in bezug auf das Institut und die Mitarbeiter
ansonsten, eine Führerrolle zu beanspruchen; vielmehr möchte er als «Wek-
ker» verstanden werden (vgl. NJ 15, PSW 23, S. 318):

Es ist darum zu thun, in der Erziehung Gottes Wege zu gehen und nicht
der Menschen Wege. Es ist nicht darum zu thun, meinen Weg zu gehn, -
ich habe keinen -, es ist nicht darum zu thun, die Wege einzelner von
Euch zu gehn, wir haben keinen Menschen zum Herrn und Führer, wir
suchen Gottes Wege zu betreten und nicht der Menschen Wege. (Pfi 11,
PSW 23, S. 67.)

Diese Aussage scheint zunächst im Widerspruch zu stehen zu der zuerst
zitierten, nach der Pestalozzi sich zumindest noch als schwachen Führer
bezeichnet. Die Rolle wird jedoch indirekt eingeholt, nämlich dadurch, dass
Pestalozzi in der gerade zitierten Pfmgstrede ebenso wie in anderen klarstellt,
dass Gott ihn berufen hat, um ihm den wahren Weg der Menschenerziehung -
theoretisch und praktisch - zu offenbaren. So ist Pestalozzi dann zwar nicht
Führer aus eigener Anmassung, aber wenn die Mitarbeiter «Gottes Wege» in
der Erziehung gehen sollen und Pestalozzi Gottes Beauftragter ist, dann ist er
als Wecker der Vermittler des Willens eines höheren Führers, so wie er Vater im
Dienst des höheren Vaters ist.

Entsprechendes gilt für die Selbstbezeichnung als «Leiter». Die Funktion des
«Leitens» wird von Pestalozzi 28 mal Gott zugeschrieben und 4 mal sich selbst;
6 mal wird der Begriff als pädagogische Kategorie verwendet.

Die Textstellen über sein und Gottes Leiten weisen die gleiche scheinbar
widersprüchliche Spannung auf wie die Textpassagen zur «Führung». Pestalozzi

beschreibt sich einerseits als mit Leitungsaufgaben betraut, denen er kaum
gewachsen ist. Im Rückblick auf die Anfänge seines Instituts charakterisiert er
sich - 57jährig - als «alten Mann», der «einem Werk vor[stand], dessen
Leitung in vielen Rücksichten meine Kräfte weit überstieg» (vgl. NJ 12, PSW 23,
S. 174); entsprechend gilt aber auch für die Mitarbeiter zum damaligen
Zeitpunkt, dass sie noch «ungeübt und unerfahren» in der Ausführung ihres
Auftrages waren (vgl. ebd.). Diese Beschreibung der eigenen Schwäche in der
Leitungsfunktion gilt auch zum Neujahr 1809, wo er sich - knapp 63jährig - «dem
Grabe nahe» sieht und im Hinblick auf seine Aufgabe formuliert:

das Bedürfnis der Ausruhung mehr als je fühlend, zum Gewöhnlichen

zu schwach, unruhig fast bey jedem Vorfall, unvorsichtig fast bey
jeder Gefahr, unüberlegt fast in jedem Entschluß, ungeschickt, unbehülf-
lich und ungewandt fast in allem, was ich anfangen und leiten sollte, sehe
ich mich bey Euch in Lagen hineingeworfen, die die höchste Ruhe, die
größte Vorsicht, die tiefste Überlegung und die höchste Geschicklichkeit
und Gewandtheit, der je ein menschliches Werk bedurfte, ansprechen.
(NJ 09, PSW 221, S. 18.)

Allerdings wird auch hier mitbedacht, dass die Mitarbeiter ihm die Leitung
erschweren.

66 Beiheft 1/1995



Für Versäumnisse in dieser Position bittet er Gott ebenso öffentlich um
Vergebung wie für Schwächen in seiner Ausübung des Vatersinns (vgl. Buss 10,
PSW 22, S. 359).7 So haben die Mitarbeiter nur schwerlich die Möglichkeit, sie
ihm noch vorzuwerfen. Vielmehr sind sie selbst gefragt, um Vergebung zu
ringen.

Parallel zur Reklamierung der Leitungsposition, allerdings wie die Führungsrolle

nur indirekt aus der Klage über ungenügende Ausübung ableitbar, weist
Pestalozzi den Anspruch auf Leitung weit von sich. Der Ansicht der
«Menschheit», es handele sich bei seinem Erziehungswerk um eine hervorragende

Leistung einzelner, widerspricht er vehement:

Was ist der Menschen Lob für uns? Im Bewußtseyn der Wahrheit unseres
Ganges, was will das sagen, was soll das uns sagen, daß sie uns Stifter, daß
sie uns Schöpfer eines Werks nannten, das Gott selber leitete, von seinem
Anfang bis auf diese Stunde? Was waren wir in diesen Wundern
Gottes in unsrer Führung und unsrer Erhaltung, was waren wir im
Strome des Werks, in sofern er Gottes Strom ist, und in den Wassern
Gottes gewaltig daher fuhr zu seinem Ziel, zu Gottes Ziel? (NJ 10, PSW
22, S. 344; vgl. auch NJ 09, PSW 21, S. 221 f.; Pfi 11, PSW 23, S. 67.)

Doch wie Pestalozzi seinen Führungsanspruch indirekt aus der Beauftragung
durch Gott herleitet, so verbindet er auch im Hinblick auf «Leitung» das
Bekenntnis - «Du [Gott] hast es [das Werk] bisher geleitet, du wirst es ferner
leiten» (NJ 10, PSW 22, S. 346) - mit der Mitteilung an die Mitarbeiter, dass er
zur Verwaltung dieses Werkes eingesetzt ist.8

Will er in den öffentlichen Gottesdiensten mit autoritätsheischenden Begriffen

zurückhaltend sein, oder sucht er dafür eine andere Basis?
Im Zusammenhang mit der Interpretation der Textstellen, an denen Pestalozzi

sich in Rollen darstellt, die ihm bis heute i. allg. zugeschrieben werden,
insbesondere der des Vaters, wurde bereits deutlich, dass er diese Rollen als ihm
von Gott vermittelt ansieht und dass er deshalb als entscheidende Dimension
seiner Aufgabe beschreibt, ein von Gott Autorisierter zu sein. Dieser Darstellung

soll im zweiten Teil näher nachgegangen werden.
Zuvor gilt es aber noch aufzuzeigen, welche Rollen komplementär zu ihm

den Zuhörern zugedacht werden, und hier ebenfalls deutlich zu machen, dass
deren Funktionen eine entscheidende geistliche Dimension besitzen.

In bezug auf die Kinder wurde das wesentliche bereits im Zusammenhang mit
der Darstellung der Vaterrolle gesagt. Sie sind - komplementär zu ihm - eben
«Kinder» und werden durchgehend mit diesem Begriff angesprochen, die älteren

unter ihnen auch als «Mädchen» und «Jünglinge».
Entscheidend im Hinblick auf die Kinder ist der Hinweis auf ihre doppelte

Kindschaft - Kinder Gottes und Kinder Pestalozzis - und damit die gedoppelte
Forderung des Gehorsams.

Im Hinblick auf die Mitarbeiter lässt sich unterscheiden zwischen einer
Beschreibung ihrer Funktion im Institut, beispielsweise als «Lehrer» oder als

«Freunde», und der Anrede als solcher. Eine genaue Auszählung zeigt, dass

Numéro spécial 1/1995 67



sowohl bei Differenzierung dieser beiden Aspekte als auch bei ihrer Summierung

die Rangfolge die gleiche bleibt. Die Bezeichnungen «Freunde» (insgesamt

239 mal) und «Brüder» (202 mal) weisen im Unterschied zu allen anderen

- an dritter Stelle steht «Männer» mit 60 Nennungen - einen so grossen
Abstand auf, dass von der quantitativen Differenz auf eine qualitative geschlossen

werden darf.
Der Begriff «Freunde» wird sehr häufig verwandt im Zusammenhang mit

Begriffen wie «Vereinigung» und «Bund», d.h., dass bei dieser Bezeichnung der
Aspekt des freiwilligen, aber verbindlichen Zusammenschlusses im Vordergrund

steht. Es gibt stark appellative Verwendungen, z.B. : «Stehet auf, Freunde!
es ist Gottes Werk! daß uns Gottes Werk wieder vereinige wie Engel sich mit
Engeln vereinigen.» (NJ 08, PSW 21, S. 4.) Es gibt aber auch Passagen, in denen
der Begriff «Freunde» den Tenor der Dankbarkeit für gehaltene Treue zum
Ausdruck bringt:

Und wenn ich in Demuth und Zerknirschung der Schwäche bewußt bin,
mit der ich der ob meinem Werk waltenden Vorsehung» - nota bene! -
«mehr entgegen wirkte, als in Übereinstimmung handelte, wenn ich in
dieser feyerlichen Stunde dem himmlischen Retter meines Thuns vor
Euerm Angesichte gelobe, seiner Güte mehr würdig zu werden, so gelobe
ich auch Euch, vereinigte Freunde - mit vollem Bewußtseyn, daß ich mit
meiner Schwäche oft auch Euerm bessern Einfluß für mein Werk mehr
im Wege stand, als dasselbe förderte - in dieser feyerlichen Stunde, gegen
meine Schwächen mehr auf meiner Hut zu seyn, mich täglich mehr zu
überwinden und in allen Stücken in Übereinstimmung mit Euch dem
großen Ziel meines Lebens entgegen zu gehen.
Freunde, liebe edle Männer, wir sind durch Vereinigung, was wir sind.
Gott, der ob uns wachet, erhalte das Band unsrer vereinigten Treue! (NJ
09, PSW 21, S. 223.)

Ein Freund ist für Pestalozzi einerseits offensichtlich jemand, der Beistand
leistet, andererseits aber auch jemand, an dessen Verlässlichkeit appelliert werden

kann (vgl. auch NJ 09, PSW 21, S. 224; NJ 16, PSW 25, S. 14).
Auch bei diesen Zitaten wird der enge Zusammenhang zwischen der

Nennung von «Freunden» einerseits und einem göttlichen Werk oder Vereinigungszweck

andererseits deutlich.9
Auch als «Brüder» bezeichnet Pestalozzi seine Mitarbeiter - wie bereits

erwähnt - häufig, in vielen Fällen in Verbindung mit der Anrede «Freunde»,
wie z.B. in der Weihnachtsansprache 1810:

Brüder, Freunde, umsonst suchen wir die Gemeinschaft irgendeiner
Freude, wenn uns die Gemeinschaft der Liebe mangelt. Freunde,
Brüder, es ist kein Geringes, wenn Menschen zusammenstehen zu einem
heiligen Zweck; sie müssen sich selbst in ihrer Vereinigung heiligen.
(PSW 22, S. 371.)

Die religiösen Konnotationen durch entsprechende Begriffe im Umfeld von
«Brüder» legen die Assoziation der christlichen Versammlung nahe. Insbeson-

68 Beiheft 1/1995



dere im Bereich der pietistischen Gemeinschaften ist das wechselseitige Anreden

als Brüder zum grössten Teil heute noch üblich. Ein «Bruder» ist in diesen
Gruppen ein ebenfalls von Gott erlöster Mensch, von dem man eine sittliche
Lebensführung und ein verlässliches Engagement in der Gemeinde - im
«Dienst am Reiche Gottes» - erwartet, da er nach seiner Bekehrung ein geheiligtes

Leben zu führen bemüht ist.10
In den hier untersuchten Institutsreden tritt Pestalozzi den Mitarbeitern

gegenüber nicht ausdrücklich als «Vater» auf, vermutlich um deren Autoritätsstellung

gegenüber den Kindern zu wahren. Wenn er mit ihnen alleine spricht,
werden sie allerdings durchaus auch zu «Söhnen», die er mit «Vaterrecht» -
wie er sagt - streng zurechtweist. (Vgl. «Rede an die versammelten Lehrer»,
PSW 24B, S. 48.)11

Eine weitere signifikant häufig vorkommende Anrede ist - wie bereits angeführt

- «Männer» ; sie wird von Pestalozzi meist verwandt, wenn es darum geht,
Stärke und Ausdauer zu zeigen- z.B. die Mitarbeiter angesichts seiner
Altersschwachheit oder die älteren Zöglinge zum Vorbild der jüngeren Kinder (vgl.
u.a. NJ 09, PSW 21, S. 223; Weih 10, PSW 22, S. 372; NJ 12, PSW 23,
S. 177).

Zu selten, als dass sie hier besondere Aufmerksamkeit verdienten, sind
Begriffe wie «Gehilfen» (15 mal), «Mitarbeiter» (5 mal) und «Geliebte» (9
mal).

Letzteres gilt als Adjektiv immerhin 16 mal für die Kinder, ist allerdings in
der Gesamtsumme ebenfalls bedeutungslos.

23 mal findet sich das Adjektiv «geliebt» im Zusammenhang mit der Anrede
seines «Hauses», das in einigen Reden explizit als ein drittes unter den
Ansprechpartnern auftritt, nämlich in der Neujahrsrede von 1811 (48 mal
2. Person Singular für das Haus) und in der Neujahrsrede von 1815 (73 mal).
Dies führt auf eine weitere interessante Spur.

Wird «mein Haus» oder das «geliebte Haus» angesprochen, so redet Pestalozzi

nicht zu den faktisch bei ihm lebenden Mitarbeitern und Kindern,
sondern er redet zu seinem Werk - sowohl in seiner bereits konkret umgesetzten
Gestalt als auch in einer Vision von seiner endgültigen Verwirklichung. Die
Textstellen sind durch den Wechsel der Anrede deutlich von dem Sprechen zu
konkreten Personen abgegrenzt; zudem lässt auch der Inhalt klar erkennen,
dass Pestalozzi hier in einer anderen Dimension spricht:

in dir, geliebtes Haus, sehe ich eine Milchstraße, ferne Ahnungen,
deren Größe den Schein deiner zeitigen Erscheinung zu nichts macht.
Geliebtes Haus, blicke aufdiese Milchstraße der Zukunft, wenn an deiner
Feuersäule jetzt Lichter erlöschen und Stellen dunkel werden, konkret:
Mitarbeiter fortgehen. - (NJ 11, PSW 23, S. 29.)

Pestalozzi verlässt bei diesem Sprechen gewissermassen die reale und für ihn
oftmals belastende Umgebung, wendet sich ab von Menschen, die ihn
enttäuscht haben, und führt, indem er sein Werk anspricht, eine Art von
öffentlichem Selbstgespräch. Im gerade zitierten Fall erhalten die Mitarbeiter indirekt
durchaus eine Mitteilung, aber eben vermittelt, sozusagen als Mithörer.

Numéro spécial 1/1995 69



Noch deutlicher den Charakter des Selbstgesprächs trägt allerdings die Rede
an das «geliebte Haus» am Neujahrstag 1815. Diese sehr pessimistische
Ansprache wird gar nicht erst - wie sonst üblich - an die Anwesenden gerichtet,
sondern beginnt direkt mit einer Klage über die unerfüllt gebliebenen vergangenen

Jahre:

Was ist mir von euch übriggeblieben? Du, mein Haus, bist mir übrig
geblieben, und du, meine Hoffnung, und du, meine heilige Hoffnung zur
Armenanstalt, du bist mir übrig geblieben. Sonst syt ihr verschwunden,
Jahre meines Lebens, eure Fußstapfen sind hingeschmolzen wie die
Fußstapfen des Wandrers im Schnee, über die der Südwind in milden
Frühlingstagen hinwehete. Nur du, mein Haus, bist mir übrig geblieben, und
nur du, meine Hoffnung zur Armenanstalt. Sonst ist alles, alles in mir
verschwunden, wie das vergangene Jahr. Meine Kräfte verschwinden, die
Welt um mich verschwindet, meine Theilnahm an allem ist verschwunden.

Ich habe nichts mehr als mein Haus, und will nichts mehr als dich,
mein Haus, meine Armenanstalt. Ich blikke zurük auf das vergangene
Jahr; die Gestalt der Erde hat sich in ihm verändert, es mir nichts. Ich
denke heute nur an dich, geliebtes Haus, und nur an dich, heilige, liebe,
einzige Hoffnung meines Lebens, einziges Zihl meines Strebens!
Freuen muß ich mich über alles, was Gott dir gethan, geliebtes Haus, inig
geliebte Hoffnung; ich möchte auf die Knie fallen und ihm danken. Er hat
dich erhalten, geliebtes Haus. Ach, es schien, du solltest vergehen; es

schien, meine Hoffnung sollte vergehen. Wie wenn tiefer Schnee die
ganze Erde bedekt und das Gefieder des Himels und die Thiere des
Waldes ihre Nahrung kümerlich finden, also standest du da, geliebtes
Haus, und sorgtest nicht, aber der Himel sorgte. Ich vergieng vast in
meinem Elend, du sorgtest nicht, geliebtes Haus, der im Himel sorgte
allein. (PSW 23, S. 311 f.)12

Nach vielen weiteren Klagen über das vergangene Jahr sieht er nun - mit der
Hoffnung auf eine ökonomisch erfreulichere Perspektive für die Anstalt, wenn
Joseph Schmid zurückkehrt - die Rettung des Hauses vor sich:

Aber der, der die Schicksahle der Menschen [leitet] und der in den
Threnen und in den Sorgen meiner Schwäche das Recht meines Strebens
und die Wahrheit meiner Liebe erkandte, er, der die Herzen der
Menschen leitet, wie Wasserbäche, wohin er will, er, vor dem Berge sinken
und Hügel wanken, machte hinschwinden, was mir im Weg stand.
Du, mein Haus, bist gerettet! Des freuen sich die Arbeiter am Weinberg

und fassen Muth, den Berg zu reinigen von Unkraut, von wildem
Gestreuch, von bösem Gestein. (A.a.O., S. 318.)

An dieser Stelle spricht Pestalozzi mit aller Deutlichkeit aus, was sich im
Vorangehenden, in seiner Weise, mit den Mitarbeitern und den Kindern zu
reden, bereits angedeutet hatte:

70 Beiheft 1/1995



Seine Anstalt ist zwar eine konkrete Versammlung von Menschen aus Fleisch
und Blut, aber sie hat eine andere, höhere Dimension: «Weinberg des Flerrn» -
das ist Missionsauftrag, wie im späteren noch deutlicher gezeigt werden
wird.

Unabhängig vom konkreten Geschehen scheint dieses Haus eine Bestandsgarantie

aus anderer, göttlicher Quelle zu besitzen, die Anlass zum Aussprechen
hoffnungsvoller Entwicklungen gibt, ohne dass diese bereits konkret sichtbar
wären.13

Und diese «Schöpfung aus dem Nichts», wie er sie an anderer Stelle bezeichnet,

ist «sein Haus», d.h. er ist eingesetzt, für ihre irdische Realisierung zu
sorgen.

Von seiner Rolle bei der Verwirklichung, aber auch Schwächung des Werkes
Gottes und von der Funktion der Mitarbeiter in diesem Zusammenhang handeln

die Institutsreden Pestalozzis vor allen Dingen. Von daher wird es erklärlich,

weshalb auf etwa 4000 von insgesamt knapp 5900 Zeilen Text in der
Kritischen Ausgabe Dinge und Ereignisse dargestellt werden in ihrer Bedeutung
für ihn und sein Werk, auf immerhin 2800 in ihrem Zusammenhang mit den
Mitarbeitern und auf nur 1140 in bezug auf die Kinder. Von daher wird es auch
verständlich, dass die Personalpronomina der 1. Person Singular fast 2900 mal
vorkommen, die der 1. Person Plural und die der 2. Person Singular und Plural
zusammengenommen 3400 mal.

Es wäre zumindest verfrüht, daraus zu schliessen, Pestalozzi sei im Grunde
genommen ein Egozentriker gewesen. Zumindest aber zeichnet sich in der
Darstellung seiner selbst sowie seiner Institutsangehörigen und bei der
Untersuchung einiger sprachlicher Mittel ein Reden ab, das egozentrischen Charakter
trägt. Allerdings ist dieses Ego - Pestalozzi - nicht isoliert, sondern als von Gott
mit einem Werk beauftragt beschrieben.

Insofern scheint es gerechtfertigt, den zweiten Teil dieser Darstellung mit
dem Titel «Der Beauftragte Gottes und seine berufenen Mitarbeiter» zu
überschreiben.

Der Beauftragte Gottes und seine berufenen Mitarbeiter

Zwar finden sich - verständlicherweise, immerhin ist Pestalozzi der menschliche

Vollstrecker der göttlichen Aufgabe - etwa 200 Textstellen, wo der Redner
das Possessivpronomen der 1. Person Singular in Formulierungen wie «mein
Werk», «mein Haus», «meine Sache» verwendet. Doch in den meisten Fällen
wird zugleich eine Beziehung hergestellt zum eigentlichen Urheber, betet Pestalozzi

z.B. Neujahr 1810 in aller Deutlichkeit: «Mein Werk ist dein Werk.»
(PSW 22, S. 346.)

1804 hatte Pestalozzi einen gefährlichen Unfall. Er geriet unter ein
Pferdefuhrwerk und kam nur durch geistesgegenwärtige rasche Reaktion mit dem
Leben davon. Er schildert seinen Mitarbeitern diese Rettung in der Neujahrsrede

1808 als ein «tausendfaches Wunder», das er geschehen glaubt, weil Gott

Numéro spécial 1/1995 71



mit ihm noch etwas Besonderes vorhabe. Der so wunderbar Gerettete, im
Grunde ein schwacher Mensch, wird mit der Aufgabe betraut, zum einen die
Idee der Elementarbildung zu entwickeln, zum anderen in seiner Erziehungsanstalt

die Umstände zu schaffen, um die Realisierbarkeit dieser Idee zu
beweisen.

Am Neujahrstag 1810 beschreibt er seine Berufung wie folgt:

Ich blicke zurück auf die frühern Jahre meines Lebens - sie sind meinem
Herzen heilig. Da umschattete mich das Dunkel der Welt; in tiefen
Nöthen lebte ich einsam, vergessen, verachtet, gedrückt; aber mein Herz
seufzte nicht mehr nach meiner Rettung, als nach der Rettung derer, die
mich höhnten, und nach der Rettung ihrer Kinder. Das Elend des Lebens
war mir leicht. Ich war roh und trotzte dem Elend, aber ich verging fast
vor Jammer, da ich sterben sollte, ohne der Menschheit zu dienen. In mir
lag das Gefühl: ich kann es, und Gott will, dass ich es thue. Aber der im
Himmel wohnt, kannte meine Stunde. Sie war verspätet bis in mein
nahendes Alter. Ich war früher für meine Wünsche nicht reif, und meine
Umgebungen waren es auch nicht. Aber meine Zeit kam, ich fand meine
Erlösung, ich fand mein Werk, ich fand Euch, meine Freunde, Euch,
meine Brüder, ich fand, wonach mein Herz gelüstete. Ich sterbe nun
nicht, ohne der Menschheit zu dienen. Das alles gab mir Gott. Wie
herrlich ist diese Stunde für mich! Du, Gott, erhebest den Armen und
rettest den Elenden aus dem Koth! Mein Loos ist mir an einen schönen
Ort gefallen. Mich umgeben edle Menschen von nahem und fernem, und
biéten mir ihre Hand zu meinem Ziel. Kraftvolle, liebende Menschen
suchen mit mir das nämliche Ziel. Ich habe Freunde gefunden, Freunde
nicht für den Traum des Lebens und für sein Spiel; ich habe Freunde
gefunden für das Werk meines Lebens und zu allem seinem Dienst.
Söhne und Töchter mit edlem reinem Herzen nennen mich ihren Vater,
und Kinder in Unschuld umwallen mich in Schaaren mit ihrer Liebe. Ich
möchte vor Wonne zergehen in Eurer Mitte - was soll ich noch sagen?
Hinfallen soll ich, und danken, und schweigen. - Du, o Herr, hast Großes
an mir gethan! Mein Werk ist dein Werk. Du, o Herr, hast Großes an mir
gethan! Ich schäme mich, meine Augen aufzuheben und hinzublicken in
den Kreis, der mich umgiebt. Welche Gefühle erregt sein Anblick, welche
Pflicht legt er mir auf! O Herr, o mein Vater, mein Werk ist dein Werk! Du
hast mich hingestellt auf einen Berg, den ich nicht selber erstiegen; du
hast mich hingesetzt an einen Platz, der mir nicht zu besitzen gebührt.
Aber du hast ausgeführt, was ich nicht anzufangen vermochte; du hast
gegründet, was ich nicht zu bauen vermochte. Ich vergesse die Welt,
vergesse meine Wünsche, und sinke hin mit Vertrauen auf dich. Ich
vergesse mein Werk, du hast es gegründet, du hast es erhalten. Es ist dein
Werk. Du hast es bisher geleitet, du wirst es ferner leiten. Wie ein Schaffner

das Haus seines Herrn verwaltet, ohne Sorge für die Mittel, die ihm
sein Herr dafür selber verschafft, also will ich mein Haus, ohne Sorgen für
die Mittel, die du mir bisher selber verschafft, verwalten. (NJ 10, PSW 22,
S. 345 ff.)

72 Beiheft 1/1995



Die Einsetzung Pestalozzis in dieses Amt wird durchaus als eine Tat göttlichen

Erbarmens betrachtet; doch indem er seine eigene Unfähigkeit beschreibt
und die Beauftragung als reinen Gnadenakt darstellt - «Da erbarmtest du dich
meiner, du, der dem Niedrigen aus dem Staub hilft, du erbarmtest dich meiner,
und mein Haus fiel aus deiner Hand in meine Arme, wie der Morgenthau auf
die dürstende Saat» (NJ 11, PSW 23, S. 28 f.) -, so sucht er um so mehr, aus
dieser Darstellungsweise Autorität gegenüber den Mitarbeitern zu gewinnen.

Pestalozzi ist davon überzeugt, dass Gott ihm mit der Idee der Elementarbildung

die Augen geöffnet hat für die wahre Natur des Menschen, die neben
der sinnlichen eben auch eine göttliche Seite besitzt, und für die geeigneten
Mittel, diese göttliche Seite des Menschen zu entfalten.14

Im Umgang mit den Mitarbeitern verbindet er nun beispielsweise theoretische

Belehrung über den geistlichen Charakter der Unternehmung mit dem
Appell, der entsprechend grossen Aufgabe treu zu bleiben, zumal Unterstützung

durch Gott gewiss ist.

Freunde, Brüder! Das Band unsrer Vereinigung ist durch den Glauben an
das Göttliche, an das Ewige, das in unsrer Natur liegt, geknüpft. Was in
unserm Geiste, was in unserm Herzen, was in der menschlichen Kunst
ewig und unwandelbar ist, auf das und auf das allein suchen wir die
Erziehung des Menschen zu gründen. Unser Zweck ist groß - wir wollen
die Erziehung des Geschlechts von den Verirrungen im bloß Menschlichen

und Sinnlichen zum Göttlichen und Ewigen erheben. Wir wollen in
der Bildung der Menschen von dem bloß Wandelbaren seines wechselnden

Seyns zu den ewigen Gesezen seiner göttlichen Natur hinaufsteigen,
und den Leitfaden unsers diesfälligen Thuns in diesen ewigen Gesetzen
erforschen. Wir wollen der Unnatur in der Erziehung und ihren Folgen,
der Oberflächlichkeit, der Einseitigkeit, der Anmaßung, der Kraftlosigkeit

unsers Geschlechts entgegenwirken, und es durch die Erziehung zum
Einklang seiner Kräffte, zur Vollendung seiner Anlagen, zur Selbstständigkeit

in seinem Thun und Lassen erheben.
Freunde, Brüder! Unser Bund ist geeignet, das, was in unsrer Natur ewig
und unveränderlich ist, in der Erziehung als Fundament alles Veränderlichen

und Zeitlichen, das darin statt hat, zu erkennen und zu benutzen,
und so das Menschliche in der Erziehung dem Ewigen und Göttlichen
unsrer Natur unterzuordnen; er ist geeignet, die Bildung unsers
Geschlechts mit dem Gang der Natur, mit dem ewigen, göttlichen Wesen,
das in unsrer Natur ist, in hohe heilige Übereinstimmung zu bringen.
Freunde, Brüder! Unser Zweck ist groß, aber auch unsre Mittel sind groß.
Alles Unveränderliche, alles Ewige, alles Göttliche, das in der Menschennatur

ist, steht unter sich selber in einem ewigen, unzertrennlichen
Zusammenhang. Gott steht uns im Kampfe gegen das Nichtige,
gegen das Vergängliche in der Erziehung und allen ihren Trug und allen
ihren Tand mit der Kraft seiner Allmacht zur Seite. Gott ist in den
Schwachen, die das Göttliche suchen, mächtig. Wir sind des Siegs über
das Vergängliche und Nichtige gewiß. (PSW 23, S. 24f.)

Numéro spécial 1/1995 "73



Wenn also die Verbindung Pestalozzis mit seinen Mitarbeitern der Verbreitung

dieses Zweckes dient, so ist das Miteinander nicht menschlicher Natur,
wie er Pfingsten 1811 von seinem fiktiven Sterbebett aus erklärt: «Ihr seid nicht
meine Schüler, Ihr wandelt mit mir Gottes hohen, heiligen Gang». Gerade die
Situation des Abschiednehmens, der Übergabe des Werkes an die nächste
Generation bedarf der Lösung der Zuhörer vom Wirken ihres Leiters und der
Mahnung an den gemeinsamen, höheren Auftraggeber:

Werdet Priester des Göttlichen und Ewigen, lernet es suchen und feinden,
wo es im Verborgenen lige. Erhebet Euch auf dem Wege des Glaubens,

der Liebe und Demut zu der innern Höhe, die zu besizen es weder
Gelehrsamkeit, noch Kunst, noch irgend eine menschliche Kunst
braucht, sondern bloße Hingebung an Gottes innere heilige Leitung!
Dann wird Euch gelingen, was die Welt jez noch für umüglich helt, Ihr
werdet in Euren pädagogischen Bestrebungen Euch täglich mehr der
absoluten und derjenigen Methode nehern, durch die Gott selber die
Menschheit erzieht, mag denn die Welt Euer spotten und sich Euer
schämen, daß Ihr Eure Zeit mit Menschen verliert, die Roms und
Griechenlands feines Leben nie kenen. (A.a.O., S. 67.)

Das Bewusstsein, an dieser Aufgabe mitzuwirken, hat erhebenden Charakter.
Den Mitarbeitern wird deutlich vermittelt, dass sie nicht an irgendeiner Sache
stehen, sondern sich als Auserwählte für einen besonderen Auftrag ansehen
dürfen: «Ihr strebet nicht nach irgend einem Wahn mentschlicher Erziehungsweisen,

sondern ihr strebet danach, zu erkenen und zu begreiffen, wie Gott
selber das Menschengeschlecht erzieht.» (A.a.O., S. 69.)

Allerdings, so macht er in der gleichen Rede unmissverständlich klar,
untermauert diese Sicht der Dinge natürlich zunächst und unbeirrbar seine eigene
Autorität im Hause. Denn würde er tatsächlich auf dem Sterbebett dies alles
aussprechen, so sagt er, «(...) würde ich Euch hinweisen auf ihn, der in meiner
Schwäche mächtig war und mein Ende geseegnet, wie er weniger Mentschen
Ende gesegnet! Gott hat ein Großes in meine Hand gelegt.» (A.a.O., S. 63.)
Und da er ja in Wirklichkeit noch nicht sterben wird, so liegt dieses Grosse nach
wie vor in seiner Hand

Im Grunde bedeutet jeder Einzelanspruch von Mitarbeitern auf Autorität
oder Anerkennung nicht unberechtigten Anspruch gegen ihn, sondern gegen
seinen Auftraggeber, gegen Gott. So heisst es in der Neujahrsrede von 1808:

Es war der Welt eine Thorheit, aber Gottes Hand wachte ob mir. Mein
Werk gelang. Ich fand Freunde für mein Herz und für mein Werk. Ich
wußte nicht, was ich that. Ich wußte kaum, was ich wollte. Aber es gelang.
Es entstand, wie die Schöpfung, aus dem Nichts. Es ist Gottes Werk. Oder
wem gehört es? Wessen ist es? Wer steht auf und spricht das Wort aus: es
ist mein Werk? Einmal ich spreche es nicht aus; und auch Ihr sprecht es
nicht aus. Es ist nicht mein Werk; es ist nicht Euer Werk. Stehet auf,
Freunde! es ist Gottes Werk! Ihr erstauntet, als Ihr mich unter dem
Fußtritt der Pferde gerettet saht. Aber ist mein Werk nicht höher gerettet

74 Beiheft 1/1995



als damals mein armer Leib? Es ist ein Wunder, daß ich noch bin. Es ist
ein Wunder, daß mein Werk die Gefahren in Burgdorf, daß es die Gefahren

in Buchsee, daß es die Gefahren in Iferten alle überstanden. (PSW 21,
S. 4f.)

Es sind «hohe Entschlüsse zum Wohle der Menschheit» (vgl. Buss 10, PSW
22, S. 362), an denen sie mitwirken. Entsprechend verurteilungswürdig ist das
Zulassen von Schwächen; solches Verhalten rückt in die Kategorie von «Sünde»

auf, weil Dienstverweigerung Weigerung gegen Gott ist:

Freunde, Brüder, Ihr gefährdet durch Eure Schwäche nicht mehr Euch,
nicht mehr das Meinige, Ihr gefährdet durch Eure Schwäche, durch Eure
Leidenschafften die heilige Sache unsrer Vereinigung, die Sach des
Menschengeschlechts und seiner höchsten Intressen, so wie Ihr in Selbstüberwindung,

durch die Kräffte und Mittel, die in der Eland unserer
Vereinigung sind, die Sach des Menschengeschlechts und seiner heiligsten
Intressen beförderen könet und zu beförderen auf eine ausgezeichnete
Art vor dem Angesicht Europas beruffen syt. Zörnet und sündiget nicht!
Wer Gutes thun kan und es nicht thut, dem ist es Sünde! Wer seine Hand
an den Pflug legt und wieder zurükzieht, der ist nicht bequem zum Reich
Gottes. (NJ 15, PSW 23, S. 321 f.)

Und er macht ihnen unmissverständlich klar: Der tierische Sinn des
Menschen, mit dem ja auch sie zu ringen haben, kann nur im Glauben an den
Erlöser, an Jesus Christus überwunden werden:

Nur in seiner Anbetung und im Glauben an ihn wird das heilige Band
unsrer Vereinigung zur Liebe in uns selber vollendet; nur in seiner Anbetung

wird der Zweck unsrer Vereinigung erreicht; nur in seiner Nachfolge
wird der Geist unsrer Methode ein reiner, ein erhabener, ein dem Ganzen
unsrer Natur genugthuender menschlicher Geist. (NJ 09, PSW 21,
S. 230f.)

Besonders intensiv beschworen wird die zwingend geistliche Dimension dieser

Vereinigung in der Weihnachtsrede von 1810. Ausgehend von einer
Schilderung der Weihnacht in früheren Zeiten, die idealisierend beschrieben wird als
Christfest, bei dem alle Menschen sich jeweils neu in einem göttlichen Bund
miteinander vereinigten, sich alle Fehler verziehen und gegenseitige Hilfe und
Erbarmen zeigten, zieht Pestalozzi eine Parallele zwischen dieser Gemeinschaft
der himmlischen Freude und derjenigen der Mitarbeit an seinem Werk. Dieser
sachlich etwas gewagte Sprung wird geleistet mittels paralleler Verwendung von
Begriffen, indem er zunächst die Vereinigung der Menschen beim Fest der
Gemeinschaft und dann ihre Vereinigung beschreibt.

Die Freude der Weihnacht war die «Freude des Menschengeschlechts» (PSW
22, S. 367):

Die Stunde der himmlischen Freude war die Stunde der himmlischen
Heiligung. Die Erde war in dieser Stunde eine himmlische Erde, und der

Numéro spécial 1/1995 75



Wohnsitz der sterblichen Menschen duftete Gerüche des unsterblichen
Lebens.» (A.a.O., S. 368.) Die «menschlichen Herzen» waren «in dieser
Stunde voll des Heiligen Geistes, und ihre Hände voll menschlicher
Gaben für ihre Brüder» (a.a.O., S. 369). «(...) die Gemeinheit der Liebe
ist die einzige wahre Quelle der Gemeinschaft der Freude; sie ist die
einzige wahre Quelle des Göttlichen, des Heiligen in der Liebe (a.a.O.,
s. J370).

Da nun die Mitarbeiter zu einem «heiligen Zweck» zusammenstehen, bedarf
ihre Gemeinschaft eben dieser Vereinigung in der göttlichen Liebe:

Brüder, Brüder, wenn uns nur das Menschliche, wenn uns nur das Zeitliche

vereiniget, so sind wir in unserm Innern schon zerrissen, und unser
Äußeres wird und muß zusammenfallen, wie ein Spinnengewebe, das
eine Mücke durchbricht, und ein Windstoß zernichtet.
Freunde, Brüder, es ist kein Geringes, wenn Menschen zusammenstehen
zu einem heiligen Zweck; sie müssen sich selbst in ihrer Vereinigung
heiligen, wenn ihr Zweck in ihnen ein heiliger Zweck bleiben, und durch
sië ein heiliges Werk werden soll. Aber die Menschen verderben sich weit
mehr durch ihre Vereinigung, als daß sie sich in derselben und durch sie

heiligen.
Freunde, Brüder, laßt uns die Gefahren aller menschlichen Vereinigung

nicht mißkennen. Wo immer nur das Menschliche im Menschen
mit dem Menschlichen in andern Menschen sich vereiniget, da heiliget
und reiniget sich der Mensch nicht durch seine Vereinigung. Nur wo das
Göttliche im Menschen mit dem Göttlichen in andern Menschen sich
vereiniget, nur da reiniget und heiliget sich der Mensch durch seine

Vereinigung mit andern Menschen, und das Göttliche im Menschen
vereiniget sich mit dem Göttlichen in andern nur durch die Gemeinschaft
des Sinnes Jesu Christi und seines heiligen Geistes.» (A.a.O., S. 370f.)

Weihnachten und die innere Erneuerung der Vereinigung werden dann noch
einmal in ganz direkten Zusammenhang gestellt in der Aussage:

Brüder, sind wir fähig, das Weihnachtsfest im Geist der edelsten unsrer
Väter, im Geist wahrer Christen zu feyern, so sind wir auch fähig, unser
Werk zu vollenden. Freunde, Brüder! Unser Haus ist dann ein Haus
des Himmels, und der Wohnsitz unsrer Schwäche duftet dann Gerüche
des unsterblichen Lebens. (A.a.O., S. 378f.)

Zu Neujahr 1816, also ein gutes halbes Jahrzehnt später, wird - auch ohne
das Pathos eines Weihnachtsgottesdienstes - wiederum der Bund der Mitarbeiter

als ein «in seiner ursprünglichen Entstehung» heiliger Bund bezeichnet;
ein Bund, von dem es in der «Rede an die Mitarbeiter» von 1811 hiess, dass er
Pestalozzi von der «Vorsehung zur Erziehlung» seiner «Zwecke an die Hand
gegeben» sei (PSW 23, S. 42). Und wiederum wird zur Umkehr zur ursprünglichen

Unschuld aufgerufen, indem die Mitarbeiter sich erneut Gott unterwerfen
sollen (vgl. PSW 24B, S. 39). In einem Jahresrückblick hat Pestalozzi zuvor

sowohl die positiven Entwicklungen im Institut als Gottes Rettung des Werkes

76 Beiheft 1/1995



beschrieben als auch die Trauer über den Tod seiner Frau sowie eines Schülers
der Anstalt genutzt, um zur inneren Erhebung zu wahren Werten aufzurufen.
Geradezu zwingend bindet Pestalozzi im Anschluss daran seine Mitarbeiter in
ein Gelöbnis ein:

Also begeistert von unserer Rettung, erhoben von unserer Trauer, Gott,
unsern Retter, und unsere Gestorbene als unsere Beyspiele vor unsern
Augen, umarmen wir uns alle zum erneuerten Bunde und im Angesicht
des Hauses, in dem wir Gott und der Menschheit zu dienen gelobt haben,
im Angesicht der heiligen Unschuld dieser Kinder, die uns umgeben, im
Angesicht der Zöglinge, deren Vater und Lehrer wir sind, im Angesicht
der Zöglinge, deren Eltern das Liebste, das sie haben, in hohem, seligem
Vertrauen in unsere Hände gelegt haben, im Angesichte des Heiligen, des

Göttlichen, des Ewigen, das im Wesen unserer Vereinigung liegt: Freunde,

Brüder, schwört, den Zwecken unserer Vereinigung mit jeder Aufopferung,

jeder Hingebung treu zu seyn bis an das Grab! (NJ 16, PSW 24B,
S. 40.)

Die emotionale Wirkung eines solchen verbindlichen Versprechens in der
Atmosphäre des Gottesdienstes kann nicht hoch genug eingeschätzt werden,
zumal es eben vor Gott ausgesprochen wird.

Ein solches Gelöbnis hat sein bindendes geistliches Gegenstück auf der
anderen, auf Gottes Seite. Es ist sozusagen die angemessene Antwort auf die
Beauftragung der Mitarbeiter durch Gott, was Pestalozzi auch zum Ausdruck
bringt in den Begriffen «Berufung» (vgl. NJ 09, PSW 21, S. 224) und «Bestimmung»;

Euere Bestimmung [d.h. die der Kinder] ist das innere heilige Wesen
dieses Lebens, sie ist das innere heilige Wesen der menschlichen Natur
selbst. Unsere Bestimmung [d.h. seine und die der Mitarbeiter] ist: die
Unschuld, die Treue und die sich aufopfernde Kraft dieses Lebens zu
fördern. Freunde, Brüder, erkennt Eure Bestimmung, erkennt den Umfang

Euerer Pflichten in der Würde Euerer Bestimmung! (NJ 16, PSW
24B, S. 38f.)

Scheinbar im Widerspruch zu derlei dringenden Mahnungen an die Pflicht
durchzieht die Reden von Anfang bis Ende noch eine andere Sicht seines als des
göttlichen Werkes, nämlich die seines Bestehens unabhängig vom menschlichen

Wirken. Ein göttliches Werk verlangt natürlich zwingend diese Autarkie.
Es wäre absurd, seine Realisierung ganz in Abhängigkeit vom menschlichen
Tun zu sehen. So heisst es Neujahr 1809 z.B.:

Wäre mein Werk zu Grunde gegangen, ich schriebe es mir selbst zu, und
niemand anderm, ich könnte es niemand anderm zuschreiben, Aber Gott
hat es errettet; er hat es mitten durch alle meine Schwächen, er hat es
mitten durch alle meine Verirrungen errettet. Es steht noch, ihm sey es

gedanket! Es steht noch als Gottes Werk; als solches ist es ein Wunder der
Vorsehung! (PSW 21, S. 222.)

Numéro spécial 1/1995 77



Im Jahre 1817, im Rückblick auf die vorangegangenen Jahre, wird dem
scheinbaren Untergang der menschlich-schwach scheinenden Anstalt die Errettung

durch Gott und dies in völliger Unabhängigkeit vom menschlichen
Vermögen gegenübergestellt:

Jahre lang faßte vast jedermann, der meine Anstalt sah, sie wie eine
sterbende, die dem eigentlichen Ausathmen ganz nahe sy, ins Aug. Die
Rede war allgemein, es ist mit ihr aus! Ein Mann von der ersten Bedeutung

sagte vor sieben Jahren: Es ist das größte Wunder, das je geschehen,
wenn es sich noch ein Jahr erhält; und die Äußerungen: Das Haus löst
sich zusehends auf, es geth allmählig vollends auseinander! solche
Äußerungen erneuerten sich sint vielen, vielen Jahren, oft mit jedem Monat,
oft mit jeder Wuchen. Es zweifelte an meinem Zugrundgehen, wenigstens
in meiner nächsten Umgebung, gar niemand. Die mehrern aber, bei
denen solche Äußerungen von Mund zu Mund [gingen], achteten sie für
eine gute Mähre, an der sie Freud hatten. Wenige andere sprachen sie mit
Trauer und Betrübnis für mich aus.

Der Schein war ganz für das, was mann aussprach. Aber Gott hat
gehulfen, es ist noch nicht mit mir aus. Mein Haus ist noch nicht
auseinander. Noch bin ich nicht versunken, Gott hat mich gerettet. Es ist ein
Wunder selber auch in meinen Augen. Noch heute umschweben mich
frylich alle Gefahren, die den Lauf meines Strebens bis auf diese Stunde
begleitet. Ich sehe sie und achte sie nicht. Sie werden vorübergehen, wie
alle Stürme meines Lebens vorübergegangen. Was ich will, was ich eigentlich

suche, was der Zwekk meines Lebens an sich, was das Heilige, das

Unverenderliche, das Ewige in meinem Streben ist, das ist nicht meine,
sondern Gottes Sache, das ist der Menschheit Sach. Und was bin ich, was
sind wir alle in diesem Streben? Ein Nichts, das vorübergeth in seiner
Stunde, wie ein Wurm, dessen Leben nur einen Tag dauert.

Wenn unser Thun in seiner äußeren Erscheinung auch scheiterte, so
scheitert nicht Gottes, es scheitert nicht der Menschheit Sach. Es fällt nur
ein Stein, es fällt nur ein Sandkorn, das wir ungeschikt und thöricht an
die Mauer Gottes, die ewig ist, ankleisteren wollten, von ihr hinunter. (NJ
17, PSW 25, S. 7.)

Pestalozzi stellt seine Mitarbeiter mit einer solchen Argumentation im
Grunde genommen in eine äusserst ambivalente Situation. Einerseits macht er
ihnen deutlich, dass es nicht ihr, sondern Gottes Werk ist, an dem sie arbeiten.
Sie sind «unnütze Knechte», die tun, was sie zu tun schuldig sind, aber nicht
notwendig zum Gelingen der Sache (vgl. ebd.). Andererseits werden sie für
besonders verantwortlich und - in Anbetracht des gewaltigen Auftrages, den es

zu erfüllen gilt, - bei Versagen zu Sündern erklärt.
Indem Pestalozzi sich als unmittelbar von Gott Beauftragter darstellt,

bekommt er selbst eine beachtliche, nämlich Gott stellvertretende Autoritätsposition.

Er selbst ist nur Gott Rechenschaft schuldig, und da - geistlich
interpretiert - Gott gerade in den Schwachen mächtig ist, da es gerade das
zerknickte Rohr ist, das er nicht zerbricht, sondern aufrichtet, sind auch Pesta-

78 Beiheft 1/1995



lozzis Schwächen zwar beklagenswert - er tut dies ausführlich -, aber im
Umkehrschluss auch besonderer Legitimationsgrund für seine Erwählung: sind
es doch nach der Bibel gerade diejenigen, die Gott emporhebt.

Die Mitarbeit an diesem Werk erhält aufgrund seines göttlichen Ursprungs
sakralen Charakter. Die Mitarbeiter als «Priester» laufen nicht nur Gefahr,
ihren Vater und Führer Pestalozzi zu enttäuschen, sondern Gott oder zumindest

seine Sache zu verraten, durch Anmassung ebenso wie durch
Dienstverweigerung.

Es handelt sich bei dieser Argumentation um eine für den Pietismus15 typische

Denkweise. Einerseits ist der Mensch schwach und von sich aus zu nichts
Gutem fähig. Andererseits wird er, sofern er sich demütigt und der Gnade
Gottes anvertraut, von diesem geheiligt und zur Mitwirkung an der Verbreitung
des Reiches Gottes berufen.16

Der Pietist steht immer in der Spannung zwischen tiefer Zerknirschung und
einem hohen Wertgefühl aufgrund seiner Erwählung. Dieses führt meist zu
einem Selbstwertgefühl - einer im Pietistmus wiederum nicht statthaften
Regung. Beim nächsten Scheitern wird reumütig erkannt, dass dieses Versagen
auf eigenes Verschulden, nämlich Selbstüberhebung und Vertrauen in die
eigenen Kräfte zurückgeführt werden muss. Durch neuerliche Demütigung vor
Gott beginnt der Kreislauf von vorne.

In diese existentiell sehr aufreibende Spannung17 sieht Pestalozzi sich
offensichtlich gestellt. Indem er allerdings über sich selber in aller Offenheit Zeugnis
ablegt, steht ihm auch das Recht zu, die anderen Anwesenden ebenfalls zur
Infragestellung der eigenen Person aufzufordern. Auch dieses gegenseitige
«Outen» ist Teil der pietistischen Gemeinschaftspraxis.

Die Berufung Pestalozzis durch Gott und die Erhabenheit seines Auftrages,
der ins Geistliche überhöht wird, verlangen Treue und Hingabe auch von den
Mitarbeitern.

Im direkten Umgang mit ihnen, z.B. bei Konferenzen, scheint Pestalozzi
Mühe gehabt zu haben, sich klar durchzusetzen. Blochmann beschreibt den
«Vater» in diesem Zusammenhang «bei nichts seltsamer und wunderlicher
als bei zu treffenden Einrichtungen und Organisationen. Er hat eine natürliche
Unbehülflichkeit zu Allem, was Direction angeht; es fehlt ihm dann der klare
Verstand und das Eintreten in die Details. Er spricht dann immer nur seine
Gefühle aus, ohne irgend zu bestimmen, was und wie es nun werden soll. Wird
ihm dann widersprochen, so glaubt er, man sei gegen ihn und wolle ihn nicht
mehr wirken laßen - dann wird er oft hitzig und bitter».18

Hebt Blochmann als Reaktion Pestalozzis auf Schwierigkeiten vor allem
dessen Verletzlichkeit hervor, so spricht Ramsauer sogar von Beschimpfungen
und Demütigungen der Mitarbeiter: «Hörte Pestalozzi von einer eingerissenen
Unordnung unter den Lehrern des Instituts, so rief er alle zu einer Versammlung

zusammen und schimpfte im Allgemeinen so über ihre Schlechtigkeit, wie
wenn kein Tropfen guten Blutes in uns flöße, während doch ganz Europa auf
uns blicke. Er nannte aber selten eine specielle Unordnung, noch weniger einen
Einzelnen von uns, und that dadurch jedesmal dem Bessern unrecht, besonders
auch dadurch, daß er von der zu großen Freiheit, die er dem Einzelnen ließ, auf
das andere Extrem verfiel und uns alle, wie ganz kleine Kinder behandelte, und

Numéro spécial 1/1995 79



keinem mehr ohne specielle Erlaubniß auch nur zum Hause hinaus gehen
lassen, oder ihm eine einzige freie Stunde gestatten wollte.»19

Treue und Hingabe sind mit solchen Mitteln schwer zu erlangen. Sie zu
begründen und zu sichern, scheint allerdings zentrales Anliegen der Institutsreden

zu sein.

Exkurs: Die Fülle religiöser Begriffe als Wirkmittel der Reden

Angesichts dieser geistlich befrachteten Charakterisierung des Wirkens aller
Beteiligten kann es nur als opportunes und wirksames Sprachmittel angesehen
werden, an entscheidenden Stellen möglichst viele religiös besetzte Begriffe in
den Argumenten geltend zu machen.

Eine Recherche nach allen Textstellen, an denen die Begriffe «Gott» und
«göttlich» sowie «Jesus Christus» vorkommen, ausserdem «heilig», «Himmel»

und «himmlisch» sowie Wörter aus der Begriffsfamilie «Hingabe»/«hin-
geben», sofern sie in religiöser Absicht verwendet werden, ergab bei den
untersuchten Reden eine Gesamtfundstellenzahl von 1.027. In bezug gesetzt zu 5.873
untersuchten Zeilen in der Kritischen Ausgabe bedeutet dies in jeder 5. bis 6.

Zeile eine religiöse Andeutung. Handelte es sich um ein normal-verteiltes
Vorkommen der Begriffe, könnte man die Anzahl wohl dem Tatbestand zuschreiben,

dass es sich bei den dargestellten Reden um eine Art von Predigten handelt.

Eine solche Verteilung ist jedoch nicht der Fall. Während man immer wieder
längere Abschnitte findet, in denen das Religiöse - vorläufig noch - keine
Bedeutung hat, beispielsweise Schilderungen von Misserfolgen und
Fehleinschätzungen oder Klagen über mangelnde Einigkeit, sind andererseits
bestimmte Abschnitte mit religiösen Begriffen stark angereichert.

Mit einigen Textpassagen soll verdeutlicht werden, dass das Religiöse nicht
nur Hintergrund, sondern - angesichts der im ersten Teil entfalteten Darstellung

des Werkes durch Pestalozzi - Instrument ist, um eine Atmosphäre zu
schaffen, in der eine Aufforderung weitaus appellativer und verpflichtender
wirken muss als bei einer nüchternen Begegnung.

So versucht Pestalozzi beispielsweise durch monomanische Wiederholung
bestimmter religiöser Begriffe eine Situation von höchster Eindringlichkeit zu
schaffen. In der schon mehrfach erwähnten Weihnachtsrede von 1810 ist es der
Aspekt des «Heiligen», der - bezogen auf die «Vereinigung» der Mitarbeiter -
fortwährend wiederholt wird, allenfalls variiert mit «göttlich», und eine
suggestive, beinahe hypnotische Wirkung erzielt (siehe oben).

Ebenfalls mit ständiger Wiederholung der immer gleichen religiösen
Formulierungen arbeitet Pestalozzi in der darauffolgenden Neujahrsrede von 1811, in
der er das «Göttliche, Ewige» zum Leitthema erhebt, wenn er etwa den Zweck
der - göttlich inspirierten - Elementarbildung wie folgt umreisst:

Freunde, Brüder, unser Bund ist geeignet, das, was in unsrer Natur ewig
und unveränderlich ist, in der Erziehung als Fundament alles Veränder-

80 Beiheft 1/1995



lichen und Zeitlichen, das darin statt hat, zu erkennen und zu benutzen,
und so das Menschliche in der Erziehung dem Ewigen und Göttlichen
unsrer Natur unterzuordnen; er ist geeignet, die Bildung unseres
Geschlechts mit dem Gang der Natur, mit dem ewigen, göttlichen Wesen,
das in unsrer Natur ist, in hohe, heilige Übereinstimmung zu bringen.
Freunde, Brüder! Unser Zweck ist groß, aber auch unsre Mittel sind groß.
Alles Unveränderliche, alles Ewige, alles Göttliche, das in der Menschennatur

ist, steht unter sich selber in einem ewigen, unzertrennlichen
Zusammenhang. Wer im großen Umfang des menschlichen Vereins das
Ewige, das Unsichtbare, das Heilige, Göttliche in der Menschennatur
ehrt und sucht, der steht mit uns in einem unsichtbaren, aber ewigen und
heiligen Bunde. Er steht uns im Kampfe des Ewigen gegen das Nichtige,
der Wahrheit und Liebe gegen Irrthum und Selbstsucht zur Seite, und
Gott, der Vater des Lichts und die Quelle der Liebe, Gott, der ewige, der
unveränderliche Schöpfer des Unveränderlichen und Ewigen, das in unsrer

Natur liegt, Gott widerspricht sich nicht. (PSW 23, S. 24 f.)

Auch die Pfmgstrede von dem fingierten Sterbebett aus rückt das Geistliche
in den Mittelpunkt, betont das Heilige der Vereinigung und des Zwecks (vgl.
PSW 23, S. 66).

Als besonderes Mittel zum indirekten Appell steht Pestalozzi bei der Predigt
zum Abschluss das Gebet zur Verfügung. Es macht möglicherweise zuvor
rational gefasste Zweifel an Inhalten der Rede oder Kritik an Pestalozzis
Sprechweise vergessen, wenn der Zuhörer im Geiste mit vor den Thron Gottes
geführt wird.

Was die gehäufte Verwendung von religiösen Begriffen an entscheidend
bewegenden Stellen anbetrifft, handelt es sich ebenfalls um eine für den
Pietismus typische Weise des Sprechens. Den Gläubigen gelingt es in einer solchen
Atmosphäre leichter, sich in eine emotional bewegte Verfassung zu begeben, die
Sündenbekenntnis und Hingabe zu einer innerlich sehr aufwühlenden Angelegenheit

werden lassen. Solche Situationen tiefster Erregung hinterlassen einen
starken seelischen Eindruck. Mithin nutzt man die Sprache gewisserweise zur
Auto- und zur Fremdsuggestion.

Jesus und seine Jünger

Bei den bisherigen Zitaten, die zeigen sollten, wie Pestalozzi seine Autoritätsposition

durch die Selbstdarstellung als von Gott Beauftragter religiös zu stützen

versucht, wurde eine besondere Gruppe ausgespart: Vergleiche seiner selbst
und seiner Mission mit dem Auftrag des Moses, das Volk Israel aus der
Knechtschaft zu führen, sowie mit dem Auftrag Jesu Christi, ausserdem
Vergleiche seiner Mitarbeiter mit Jüngern Jesu und Aposteln.

Im folgenden soll aufgezeigt werden, wie Pestalozzi diese Parallelen einführt
und welche Funktion ihnen zukommt.

Mit Moses wird die grösste Autoritätsperson des Alten Testaments bemüht.
Sein Auftrag, das Volk der Juden aus der Sklaverei in Ägypten herauszuführen

Numéro spécial 1/1995 81



in das verheissene Land, wird wiederum häufig als Metapher verwandt für den
Auftrag Jesu Christi, die Menschen aus der Knechtschaft der Sünde zu einem
neuen, ewigen Leben zu befreien. Offensichtlich sieht Pestalozzi in seinem
göttlichen Auftrag eine Parallele: die Befreiung der Menschen aus ihrer
Verblendung über das Wesen der Erziehung zur richtigen Erkenntnis und deren
praktischer Umsetzung. Es handelt sich hier um einen beachtlichen
Vergleich.

Wie Moses fühlt sich Pestalozzi von Gott zu seiner Aufgabe ausdrücklich
persönlich berufen: «Es ist die Stimme Gottes, die zu mir sagt: Der Ort, auf
dem du stehest, ist ein heiliger Ort», so teilt er seinen Zuhörern mit (vgl. NJ 16,
PSW 24B, S. 36) und zitiert dabei - ohne expliziten Hinweis - die Berufungsgeschichte

des Moses am brennenden Dornbusch (2. Mose 3,5).
Und ebenso wie Moses unter der Last, die die Berufung mit sich brachte -

meist Ungehorsam des Volkes -, mitunter stöhnte und sich ihr nicht gewachsen
fühlte (vgl. 4. Mose 11, 11), so klagt auch Pestalozzi, die «Last» sei für ihn zu
«groß» (vgl. NJ 09, PSW 21, S. 225).

Doch Berufung bedeutet nicht nur Last, sondern verleiht eben auch Autorität.

Mit der gleichen Bestimmtheit, mit der Moses dem Volk Israel befahl, von
dem durch ihn vermittelten Gesetz Gottes «weder zur Rechten noch zur
Linken» zu weichen (vgl. 4. Mose 20,17), fordert Pestalozzi von seinen Mitarbeitern:

«Haltet Euch fest in Euerem Beruff und weichet nicht weder zur Rechten
noch zupLinken! Es ist darum zu thun, in der Erziehung Gottes Wege zu gehen
und nicht der Menschen Wege.» (Pfi 11, PSW 23, S. 67.)

Bereits Moses hatte oft Probleme, seine Anerkennung durch das Volk zu
sichern. Noch mehr verkannt wurde das Wirken Jesu. Er, der in so erwartungswidrig

niedriger Stellung geboren wurde und lebte, blieb als Gottessohn für
viele Menschen ebenso verborgen, wie die Lehre von der Bedeutung seines
Leidens, Sterbens und Auferstehens dem nur rationalen oder philosophischen
Zugriff verborgen bleibt.

Auch Pestalozzi musste in seinem Leben sehr häufig die Erfahrung machen,
dass er verkannt und sein Werk kritisiert und missverstanden wurde. So greift
er in der Weihnachtsrede von 1810 zum direkten Vergleich:

Brüder! Gott ist in dem Schwachen mächtig. Der Erlöser der Welt
erschien uns ja, in der Krippe liegend, als ein unmündiges Kind, und die
Herrlichkeit des Eingebornen vom Vater war den armen Feldhirten, die
die Schafe hüteten, von den Engeln verkündet.
Der Tag, den wir feyern, der Tag der heiligen Weihnacht, erhebe uns zu
einem hohen heiligen Muth für unser Werk. (PSW 22, S. 378.)

Da er, Pestalozzi, und seine Mitarbeiter die Grösse ihres Werkes, die auch
noch im Verborgenen liegt, kennen, so können sie sich darüber freuen: «wie wir
uns der Menschwerdung Jesu Christi freuen, also freuen wir uns der heiligen
Vereinigung unsrer selbst zu unserm Zweck.» (A.a.O., S. 375.) Wenige Zeilen
später kann dann Pestalozzi bereits, ohne noch ausdrücklich von einem
Vergleich zu sprechen, kühn formulieren: «wir können und wollen das Wohl der

82 Beiheft 1/1995



Welt, das Heil unsers Geschlechts wahrhaft und zuverlässig befördern.»
(A.a.O., S. 376.)

So muss es auch gar nicht als Schande gelten, wenn sein Werk «der Welt eine
Thorheit» ist (vgl. NJ 08, PSW 21, S. 4), denn vom Evangelium heisst es im
Ersten Brief an die Korinther: «Das Wort vom Kreuz ist zwar denen, die
verloren gehen, eine Torheit; uns aber, die wir gerettet werden, ist es eine Kraft
Gottes.» (1. Kor. 1,18.) «Denen, die verloren gehen» - so hart wird also das
implizit mitgedachte Urteil über diejenigen gesprochen, die die Idee der
Elementarbildung nicht anerkennen und ihre Umsetzung ablehnen, während die
Förderer des Werkes Pestalozzis in der Kraft Gottes wirken. Weiter heisst es im
Korintherbrief: «Ein natürlicher Mensch aber nimmt die Dinge, die des Geistes
Gottes sind, nicht an; denn Torheit sind sie ihm, und er kann sie nicht erkennen,

weil sie geistlich beurteilt werden müssen.» (1. Kor. 2,24.) Wenn es gerade
auf solche Werke zutrifft, «die des Geistes Gottes» sind, dass sie verkannt
werden, dann kann die positive Umdeutung für das eigene Verkanntwerden
kaum höher sein.

Damit wird nun die Mitarbeit am Werk Pestalozzis zur Mitarbeit im Weinberg

Gottes - ein Gleichnis, das Jesus ausdrücklich für die Mission verwendet,
das Pestalozzi jetzt aber gleichermassen für sein Erziehungswerk einsetzt -,
ohne Nennung des Bezugspunktes oder ein vergleichendes «so wie».

Die eigene Anstalt wird zum «göttlichen Weinberg» erklärt, in dem die
Mitarbeiter wirken: «Ihr arbeitet am Weinberg des [Herrn], und wer immer
daran arbeitet, ist ein Mitglied der heiligen Vereinigung der Arbeiter im Dienst
des [Herrn].» (NJ 15, PSW 23, S. 319; vgl. Pfi 11, PSW 22, S. 64.)

Freilich ist dieser Weinberg bedroht von «Lohnknechten», die sich mitten
unter die unentgeltlich dort arbeitenden Knechte schleichen und den eigenen
Verdienst suchen (vgl. NJ 15, PSW 23, S. 313 f.). Die indirekte Drohung an
solche Mitarbeiter und der Aufrufzur Wachsamkeit sind in dieser Abwandlung
des Gleichnisses unverkennbar.

Pestalozzi vergleicht aber nicht nur sein Werk mit der Mission Jesu, sondern
verwendet auch wörtlich dessen Aufrufe an die Jünger.

So bestätigt er die Grösse seiner Aufgabe mit den Worten: «Die Ernte ist
groß, aber der Arbeiter sind wenige!» (NJ 16, PSW 24B, S. 37; vgl. Matth.
9,37.)

Darum gilt für diese wenigen, die ihn und sein Werk nicht verkennen,
sondern daran mitarbeiten: «Brüder, lasset uns würken, solange es noch Tag ist!
Helfet mir würken, solange noch mein Tag ist!» (NJ 15, PSW 23, S. 322; vgl.
Joh. 9,4.)

Sehr konkret auf sein Werk münzt Pestalozzi auch das Gleichnis Jesu von
den Bäumen und ihren Früchten um, das in Matth. 7 folgendermassen
wiedergegeben ist:

«So bringt jeder gute Baum gute Früchte, der faule Baum aber bringt
schlechte Früchte. Ein guter Baum kann nicht schlechte Früchte bringen, noch
[kann] ein fauler Baum gute Früchte bringen. Jeder Baum, der nicht gute Frucht
bringt, wird umgehauen und ins Feuer geworfen. Also werdet ihr sie an ihren
Früchten erkennen.» (Matth. 7,17-20.)

Numéro spécial 1/1995 83



Pestalozzi wendet sich mit diesem Gleichnis an die ältesten der Schüler - die
zukünftigen Jünger:

Die Welt sieth auf Euch, Ihr syt die ersten Kinder unserer Schule. Werdet
Mäner, zeigt Euch als Mäner, mangelt der Welt in keiner Krafft! Sie
erkent den Baum an seinen Früchten, sie will ihn daran erkenen, sehet
also, daß Ihr Frucht traget und Eure Frucht vollendet erscheine. (Pfi 11,
PSW 23, S. 71.)

Und er fährt fort mit dem Zitieren eines ähnlich ausgerichteten
Bibelworts:

Jünglinge, wenn Ihr sie [Eure Frucht] vollendet, wenn der Samen in Euch
reifet, der in Euch wie in einen bereiteten Akker hingelegt ist, so wird die
Welt die Wahrheit unsers Thuns erkenen und die Menschen, wenn sie
sehen werden Eure guten Werke, Euer untadelhafftes Thun, werden den
Vatter, der in den Himeln ist, preisen, (ebd.)

Vermutlich hat Pestalozzi ebenso wie seine Zuhörerschaft auch die Fortsetzung

in Matthäus 7 im Sinn, dass nämlich nicht alle, die Jesus «Herr» nennen,
auch wirklich innerlich zu ihm gehören. Und möglicherweise assoziiert man
auch die Aufforderung Jesu aus Joh. 15,4, an ihm, dem Weinstock zu bleiben,
weil es ohne ihn unmöglich sei, Frucht zu bringen. Prophezeiung und Mahnung
liegen jedenfalls nahe beieinander. Bei Pestalozzi zu bleiben, verheisst
fruchtbringendes erzieherisches Wirken; ihm nur dem Scheine nach anzugehören,
führt ins eigene Verderben.

Pestalozzi nutzt allerdings nicht nur Worte Jesu und damit in gewisser Weise
die Kraft von deren Autorität, sondern er zieht auch Parallelen zwischen beider
Leben.

Als Jesus mit seinen Jüngern beim Abendmahl zusammensass, entstand
unter den Jüngern ein Streit darüber, wer von ihnen der Grösste sei. Er machte
ihnen klar, dass nicht der am Tisch Sitzende, der sich bedienen lässt, sondern
der Dienende im Grunde der Grösste ist. Und so spricht Pestalozzi zu den
Mitarbeitern:

Nicht Ihr, die Ihr mit mir zu Tisch sitzet, nein, nein, Ihr, die Ihr mit mir
die Menschlichkeit, Ihr, die Ihr mit mir Wahrheit und Liebe suchet und
Eure Hingebung, Eure Aufopferung für Wahrheit und Liebe als Eure
Pflicht [erkennet], Ihr, Ihr allein syt mein Haus. (NJ 15, PSW 23,
S. 319.)

Nach dem Abendmahl rang Jesus im Garten Gethsemane um die innere
Entscheidung für den Gehorsam gegenüber Gott bis zum Kreuzestod. Es war
ein auch physisch anstrengender Kampf, der dadurch noch an Schärfe zunahm,
dass die Jünger es nicht fertigbrachten, mit ihm wachzubleiben, und er sie
immer wieder schlafend vorfand, wenn er bei ihnen Trost suchte.

84 Beiheft 1/1995



Eine solche Kampfsituation sieht Pestalozzi offensichtlich unter den Anfeindungen

seines Werkes von innen und von aussen auch für sich, wenn er -
implizit - den äusserst starken Vergleich zieht:

noch nie war die Stunde des Kampfs so nahe! Doch ist keiner von
Euch, der nicht gern, wenn ich krank wäre, einige Nächte an meiner Seite
wachen würde. Wahrlich, ich habe lange für Euch gewacht, ehe ich dahin
kam, Euch bitten zu müssen, daß Ihr nun auch einmal eine Stunde für
mich wachet. Gewiß, gewiß, ich habe es lange, lange gethan ; wäre es nicht
wahr, Ihr hättet mich nie gesehen, Ihr stündet jetz nicht an meiner Seite
und sähet mich in der tiefsten Noth meines Lebens, aufgefordert von
Guten und Bösen zu einem Kampf, den ich ohne Euch nicht zu bestehen
vermag. Es ist keiner von Euch, der sich hinlegen und schlafen will in der
Stunde meines Kampfs. Freunde! Es ist keiner von Euch, der sich nicht
seinem Herzen schuldig finde, den Kampf mit mir zu bestehen, zu dem
uns alles, was dem Menschen heilig seyn kann, auffordert. (PSW 23,
S. 45.)

Jesus wurde nach seiner Kreuzigung von vielen Vorübergehenden verspottet:
«Anderen hat er geholfen und kann sich selber nicht helfen.» (Matth. 27,42a.) -
Diese Situation wandelt Pestalozzi in bezug auf sich dahingehend ab, dass
selbst diejenigen, denen er geholfen hat, ihn verschmähen, als es ihm schlecht
geht:

Menschen, denen ich treulich gehulfen, sprachen zu mir: Hilf Dir selber,
wir haben - wir sind - wir könen nicht; Du bist selber schuld, hilf Dir
selber! Selbstsucht und Undank floß über meinem Haupte zusamen; ich
war verlassen, und der, so mich verließ, sprach noch aus: Es ist ihm
[nicht] zu helfen; wir verlieren unsere Zeit und unsre guten Jahre und
richten nichts aus, er ist zu schwach. (NJ 15, PSW 23, S. 313.)

Er ist also nicht nur von UnVerständnis, sondern auch von Undank umgeben.

Und wie es Jesus in seiner Sterbestunde ausrief, ruft Pestalozzi Gott an:
«Warum hast du mich verlassen?» (NJ 16, PSW 24B, S. 32.)

Wie Jesus «verworffen von der Welt» (NJ 15, PSW 23, S. 317), mag sich
Pestalozzi durchaus auch von Gott mitunter verlassen gefühlt haben. Aber dass
er etliche Worte aus der Leidensgeschichte Jesu selbstverständlich seiner Situation

anverwandelt, wirft ein Licht auf die Bedeutung, die er dem Gelingen oder
Misslingen seines eigenen Werkes beimisst. In dem Verworfenwerden durch die
Welt liegt allerdings auch wiederum deren Selbstverurteilung. Denn ihrem
Misskennen zum Trotz ist ja der «Stein, den die Bauleute verworffen, zum
Ekkstein» geworden (vgl. Pfi 11, PSW 22, S. 65). Mit dieser Anspielung auf den
1. Petrusbrief 2,4 vollzieht Pestalozzi die bekannte Kehre aus der absoluten
Schwäche zur absoluten Erhöhung.

Die Argumentationsfigur, Parallelen zwischen Moses sowie vor allem Jesus
und sich selber herzustellen, entspricht in der Anlage dem grundsätzlichen
Reden vom Beauftragten Gottes und von der Schwäche und Erhöhung dieses

Numéro spécial 1/1995 85



berufenen Werkzeuges. Auch sie dient der Herstellung von Autorität, der
Unterstützung von Erwartungsdruck gegenüber den Mitarbeitern.

Sie ist aber insofern etwas besonderes, als der Vergleich vor allem mit Jesus,
bis in die Leidensgeschichte hinein, über die Selbstdarstellung irgend eines
Berufenen hinausgeht. Wer den Sohn Gottes mit seiner in der Sicht des
Christentums entscheidenden Mission, die Menschheit zu retten, zum Vergleich
heranzieht, setzt seine eigene Bedeutung wohl auch recht hoch an.

Auch diese Argumentationsfigur kann durchaus vom Pietismus herrühren;
denn durch die sehr intensive Thematisierung und Praktizierung einer persönlichen

Nachfolge Jesu sind Gefühle der Gemeinschaft mit ihm bis hin zur
Identifikation in bestimmten Situationen durchaus häufig. Allerdings bezieht
sich das «Leiden mit Jesus» oder «Sterben mit Jesus» dann in der Regel auf
Negatives, das der Christ aufgrund der Treue zu seinem Glauben erfährt. Insofern

ist die Figur der Identifikation verständlich, die Parallelisierung des
Inhalts dennoch gewagt.

Pestalozzi kann aber auch damit rechnen, dass zumindest pietistisch
geprägte Zuhörer - das dürfte auf viele seiner langjährigen Mitarbeiter und
Zöglinge zutreffen - von diesen Vergleichen stark angerührt werden. Für den
Pietisten ist der «Herr Jesus» wohl einerseits Gottes Sohn, andererseits aber auch
eine sehr konkret genommene Gestalt, eine Person, der man sich ganz individuell

hingibt, der man nachfolgt, mit der man jeden Lebensschritt im Gebet
bedenkt, von der man abhängt. Eine solche Beziehung zwischen Pestalozzi und
seinen Mitarbeitern zu stützen, kann durchaus auch in der Wirkabsicht der
Vergleiche gelegen haben.

Sicher ausgehen kann man davon, dass bei der guten Bibelkenntnis von
vielen der Anwesenden - allein durch die zahlreichen Andachten, aber auch das
für Pietisten obligatorische eigene Bibelstudium - nicht nur die eingeflochtenen
biblischen Bezüge sofort erkannt, sondern auch damit zusammenhängende
Bibelstellen assoziiert werden, wie z.B. bei faulen Früchten das Abholzen des
schlechten Baumes.

Vor allem darf auch nicht der Autoritätsgewinn unterschätzt werden, der
einem Reden zuwächst, das biblisch argumentiert, also als Autorität
anerkannte Worte nutzt, um andere Botschaften zu transportieren.

Exkurs: Der Tod des Beauftragten

Die Parallelen zu Jesu Leidensgeschichte enden notwendig an einer ganz
entscheidenden Stelle. Der physische Tod wird für Pestalozzi das endgültige Ende
seines Wirkens bedeuten. Es ist nicht ungewöhnlich, dass ein Mann in seinem
siebten Lebensjahrzehnt auch seinen nahenden Tod vor Augen hat und dass er
sich Gedanken über den Zustand des Erreichten, über Mittel, dem zu Lebzeiten
noch etwas hinzuzufügen, und über den Fortbestand nach seinem Ende
macht.

86 Beiheft 1/1995



Es darf aber mehr als ein gelegentliches Erwähnen und Bedenken darin
gesehen werden, dass Pestalozzi in den Institutsreden knapp 200 mal von
Sterben und Tod, davon ca. zur Hälfte von seinem eigenen spricht.20

Es ist vielfach belegt, dass bereits der junge Pestalozzi sein Ende nahen sah21,
bevor er in den Stand versetzt worden wäre, etwas für die Menschheit zu tun,
wozu er sich ja bereits in sehr frühen Jahren berufen fühlte. Dennoch sollte ein
solches Reden vom drohenden Tod nicht bloss als simple Manie betrachtet
werden. Wer mit einem solchen Inhalt immer wieder die Öffentlichkeit sucht,
der hat auch eine Botschaft.

Ein häufig wiederkehrendes Motiv ist der Todeswunsch. Romantische
Todessehnsucht ist es nicht, die aus Pestalozzi spricht. Selbst an Stellen, wo er das
Sterben ausdrücklich herbeiwünscht, hat dies nicht den Charakter des Sehnens
nach Auflösung und Vereinigung.

Todessehnsucht demonstriert Pestalozzi seinem Institut in der Neujahrsrede
von 1808, wo er den offenen Sarg und den Totenschädel postiert und vor diesen
Symbolen die Ansprache eröffnet:

Das alte Jahr ist verflossen; das neue ist da. Ich bin in Eurer Mitte, aber
nicht mit dem Frohsinn, den meine Umgebungen zu erfordern scheinen.
Es ist mir, ich sehe auch meine Stunde nahen. Es ist mir, ich höre die
Stimme ob meinem Haupte: gieb Rechnung von Deiner Haushaltung,
denn Du mußt sterben! -

Kann ich mir sie geben? War ich ein Haushalter? War ich einer für
Gott? War ich einer für die Menschen? War ich einer für mich selbst?

Ich bin glücklich. Das Geräusch meines Glückes umsumset mich, wie
ein Bienenschwarm, der einen neuen Sitz sucht, die Ohren des nahenden
Wanderers umsumset. Aber ich werde sterben. Was ist dieses Sumsen für
mich? Ich verdiene mein Glück nicht. Ich bin nicht glücklich. Das
verflossene Jahr war nicht glücklich. Das Eis brach unter meinen Füßen, wo
ich immer festen Schrittes auftreten wollte. Das Werk meines Lebens
zeigte Lücken, die ich nicht ahndete. Das Band, das uns alle bindet, zeigte
sich an Stellen, wo es am festesten geknüpft seyn sollte, locker. Ich sah
Verderben einreißen, wo ich das Heil tief gegründet glaubte. Ich sah
Mißmuth sich entfalten, wo ich die Ruhe sicher achtete. Ich sah die Liebe
erkalten, wo ich sie lodernd heiß glaubte. Ich sah das Vertrauen schwinden,

wo ich es brauchte, um leben und athmen zu können. Ich sah mich
dem Herzen von Menschen entrissen, die ich bis an mein Grab mit dem
meinigen eng vereinigt glaubte. Eine Freundin starb mir. Seht hier ihren
Schädel. - Seht hier meinen Sarg. Was bleibt mir übrig? Die Hoffnung
meines Grabes. Mein Herz ist zerrissen. Ich bin nicht mehr, was ich
gestern war. Ich habe die Liebe nicht mehr, die ich gestern genossen. Ich
habe die Hoffnung nicht mehr, die ich gestern hatte. Was soll ich mehr
leben? Wofür bin ich unter dem Fußtritt der Pferde gerettet? Das Band ist
zerrissen, das meinem Leben einen Werth gab. Der Traum ist verschwunden,

der meine Sinne über meinen Werth und mein Glück täuschte. Was
soll ich mehr in einer Welt thun, in der ich mich nur täuschte? (NJ 08,
PSW 21, S. 3.)

Numéro spécial 1/1995 87



Die Tèdessehnsucht, die aus diesen Worten zu sprechen scheint, ist zugleich
Klage über Versäumtes, über Verluste und Enttäuschungen. Pestalozzi will, so
zeigt ja auch der weitere Verlauf der Rede, im Grunde genommen dazu
aufrufen, dass die Mitarbeiter ihr Verhalten im gegenüber und untereinander
ändern; damit wäre der Grund für sein Sterbenwollen ausgeräumt.22

Eine ganz ähnliche Richtung verfolgt die Schilderung seines Sterbewunsches
in der Neujahrsrede von 1815:

Tausendmahl sprach ich es aus: Könte ich doch sterben, eh alles verloh-
ren! Mein Gefühl raffte den Tod, meine Nerven waren erschüttert, ich
fand keine Ruh weder Tag noch Nacht, und doch konte ich nicht sterben!
Ich sollte nicht sterben, aber ich beneidete den, der sterben konte, ich
beneidete den, der starb, ich beneidete, wen ich ins Grab tragen sah! Ich
folgte dem Leichnahm meiner Tochter wie ein Verwirrter, dessen Seele
nicht mehr da ist; sie war nicht mehr da. (PSW 23, S. 315.)

Pestalozzi beschreibt im Anschluss daran, wie Gott sein Werk dennoch vor
dem Untergang errettet hat, und mündet dann wiederum in einen Appell an die
Mitarbeiter, ihm eben noch vor seinem Tode bei dem Vollführen seines
Auftrags beizustehen:

Freunde, Brüder, betet, daß unser Haus sich erhalte, daß es sich durch
Euch erhebe, daß es sich äufne durch Euch, und auch, daß sich meine
Hoffnung erfülle und das Jahr meiner Rettung auch das Jahr der Erfüllung

meiner Hoffnungen werde und ich, eh ich sterbe, noch Ruhe feinde,
in meinem einzigen Himel auf Erden, im Kreis armer Kinder! (A.a.O.,
S. 322.)

Was hier zum Ausdruck kommt, ist an etlichen Stellen belegt: Die Mitarbeiter

werden in die Pflicht genommen, dafür zu sorgen, dass er in Frieden
sterben kann, weil er sein Werk zuvor - soweit es an ihm liegt - vollenden bzw.
es schliesslich getrost und zuversichtlich in ihre Hände legen kann. So sagt er
beispielsweise Neujahr 1811:

Freunde, wenn ich am Rande meines Grabes noch zu Euch hinblicken
und zu mir selber sagen kann: Ich habe keinen von Euch verloren, so
strahlt noch Heiterkeit aus meinem sterbenden Auge. Ich sehe den Geist
meines Strebens in Euch lebendig fortwirken. Mein Tod ist mir dann
leicht; er ist mir dann lautrer Schein. Ich sehe mein Leben in Euch
fortwirken. (PSW 23, S. 32.)22

Vergleichbares äussert Pestalozzi auch in der «Rede zum Gedächtnis an Frau
Pestalozzi»:

Ich vermag nichts mehr ohne Ruhe und Frieden; aber mit Ruhe und
Frieden vermag ich etwas; ich vermag noch das, was ich bedarf, um
befriedigt in meine Grube zu sinken. Kinder, Freunde, Brüder, schenket
mir Ruh für Arbeiten, an die ich meine leste Hand anlege! (PSW 24B,
S. 83.)

88 Beiheft 1/1995



Mit der Rede vom baldigen Tod wird also ein Szenarium heraufbeschworen,
aus dem erkennbar wird, welche Gefahren für den Fortbestand des göttlichen
Werkes das Sterben des Erwählten nach sich ziehen würde. Der von Gott
Beauftragte ist eigentlich noch unverzichtbar, sein Weiterleben Bedingung
dafür, dass Gottes Auftrag ganz erfüllt wird. Das heisst aber auch, dass die
Mitarbeiter durch unterstützendes Verhalten oder aber Abkehr von ihm in die
Verantwortung für die Vollendung oder das Scheitern des göttlichen Auftrages
hineingenommen werden.

Diese Verbindung zieht Pestalozzi auch sehr ausdrücklich, wenn er das Bild
vom eigenen Sterben zur Bedrohung des Werkes wendet; eben vor dem Sarg
fordert er:

Noch einmal, werfet Euren Blick auf meinen Sarg. Vielleicht enthält er in
diesem Jahr meine Gebeine oder die Gebeine eines Weibes, das um
meinetwillen alles Glück des Lebens mißte. Wenn wir sterben, so gedenket

meines Kindes, wie meines Werkes. Es sagte mir Einer von Euch : Es
ist wahrscheinlich das letzte Jahr, daß wir solche Freude feyern. Ich
glaube es selbst. Ich denke mir die Wände, die heute in Lichtstrahlen
Leben und Wonne reden, das nächste Jahr mit Trauertüchern belegt, weil
dieser Sarg, der jezt da liegt, in die Erde gesenkt und ich oder mein Weib
oder vielleicht beyde zu Grabe gebracht werden. Dann mögen unsere
Gebeine ruhn und die Thränen Eurer Liebe und Eurer Verzeihung mein
Grab benetzen; und Gottes Segen ruhe auf Euch. Ich gehe meinem Ende
mit Ruhe und Hoffnung entgegen. Aber ich denke mir noch einen andern
Trauerfall, dem ich mit Entsetzen entgegensehe. Ich denke mir den Fall,
daß ich leben und mein Werk durch meine Fehler sinken und in sich
selbst verfallen sehn müßte - - ich könnte es nicht ertragen; ich würde
dann auch die Wände meiner Stube mit der Farbe der Trauer belegen und
mich von dem Menschengeschlechte, dessen ich mich nicht mehr werth
fühlen würde, für immer verbergen. (NJ 08, PSW 21, S. 8 f.)

Doch es geht auch hier nicht wirklich um die Furcht des Erwählten, aus
eigenem Verschulden könne das Werk zugrunde gehen. Wieder handelt es sich
um die Figur der Selbsterniedrigung und der Erhöhung durch Gott, und wieder
wird die Verantwortung den Mitarbeitern zugeteilt, denn die Rede lautet weiter:

Doch ich ende das Bild meiner menschlichen Ansicht. Du, o Gott, bist
höher als jede menschliche Ansicht. Mein Werk ist durch Dich ein Wunder

in meinen Händen. Du hast es unter tausend Trübsalen errettet, Du
wirst es auch unter dem gegenwärtigen, unter dem ich leide, erretten. Du,
o Gott! wirst mir das Herz meiner Freunde wieder geben. Du wirst sie
über alle Selbsttäuschung und über alle Selbstsucht, die mich an den
Rand des Verderbens brachten, erheben. Du wirst in ihnen mächtig und
ihnen gnädig seyn, daß meine Gebeine in meinem Grabe frohlocken und
mein Geschlecht, nachdem ich die Folgen meiner Verwirrung bestanden,
meiner mit Dank und Nachsicht gedenke. (A.a.O., S. 9.)

Numéro spécial 1/1995 89



Memento Mori in neuer Fassung: «Bedenket, dass ich sterben muss, auf dass
Ihr klug werdet!»

Dieses rezeptionsfunktionale Mittel - vielleicht könnte man auch sagen:
didaktische Mittel - führt Pestalozzi in der Tat so weit, dass er - wie bereits
mehrfach erwähnt - die Rede zum Pfingstfest 1811 als fingierte Rede vom
Totenbett aus abhält. Er empfängt die Institutsangehörigen mit den Worten:

«Ich trette am Pfingstfest in Eurer Mitte auf, Freunde. Wenn ich einen
Todestag wehlen könte, um noch vor meinem Sterben Euer Herz für
unsre Vereinigung zu rühren und Eure Entschlüsse, den Endzwekken
unserer Vereinigung bis an unser Grab getreu zu syn, zu bevestnen, so
wählte ich den Tag dieses Fests. Ich kan ihn als meinen Todestag nicht
wählen, aber ich kan mir denken, er sy es; - was hintert mich, in dieser
Stunde mit Euch zu reden, als wenn ich morgen stürbe, und wozu kan
dann mein Herz mich heute erheben, was kan dann meinen Geist
umschweben, wohin muß dann der Drang meiner Gefühlen mich
hinlenken, wovon kan ich in disem Augenblik voll syn als von dem Wort:
Gottes heiliger Geist sy mit Euch allen? Was kan [ich] denn dem Wort
hinzusetzen, als meine Threnen und meine Bitte: Weichet nicht von der
Wahrheit, weichet nicht von der Liebe, weichet nicht von Gott? Und was
soll ich Euch mehr sagen als: Gottes heiliger Geist sy mit Euch? Weichet
nicht von der Wahrheit, weichet nicht von der Liebe, weichet nicht von
Gott?

Möchte mein Herz sich erheben, daß ich würklich dächte, ich rede in
meiner letzten [Stunde] mit Euch. Möchte ich in diesem Augenblik ahnden

und glauben, morgen, morgen sy ich nicht mehr in Eurer Mitte, also,
daß mein lester Vatterdrang mich anwandelte und mich weit, weit über
mein gewohntes Syn und Thun erhöbe, daß meine Worte noch den lesten
Funken des göttlichen Lichts ausdrükten, das am Ende des Lebens so oft
bym Menschen zu einem höhern Gefühl sich hebt und die Herzen der
Umstehenden wie Gottes heiliges Wort selber anspricht! Möchte Gott
mich erheben, daß ich im Geist dieser Stunde, daß ich in aller ihrer Liebe,
in ihrer Treu mit Euch reden könte! Möchte Gott Euer Herz erheben, daß
auch Ihr diese Stunde als die leste meines Lebens und mein jeziges Wort
als das leste an Euch ansehen möchtet!

Doch ich fordere von Euch keine Teuschung! Werde ich mich zum
Sinn des sterbenden Vaters erheben, Ihr werdet den Sinn liebender Kinder

nicht manglen!» (PSW 23, S. 61.)

Pestalozzi nutzt dieses Szenarium in der Tat zu Abschiedsworten, insbesondere

appellativen Charakters, an die einzelnen Gruppen des Hauses, die Kinder,

die herangewachsenen Zöglinge und die Lehrer.24
Neben diesen inszenierten «Memento-Mori-Situationen» lässt sich im

Anschluss an den Tod seiner Frau sowie eines Mitschülers aufzeigen, dass Pestalozzi

Sterben und Trauern als Bildungsmittel ansieht, um die - emotional tief
gerührten - Kinder zu höherer Menschlichkeit anzureizen: «Wen das Todtbett
von geliebten Menschen nicht weise macht, den macht nichts auf Erden mehr
weise.» (NJ 16, PSW 24B, S. 42.)

90 Beiheft 1/1995



Letztlich erinnern auch die vielen Hinweise auf den Tod und die Appelle
angesichts der Begrenztheit des Lebens an etliche Reden Jesu. Zumindest kann
auch im Zusammenhang mit der Verwendung dieses Motives wieder angenommen

werden, dass viele der Anwesenden mit pietistischem Gedankengut sehr
vertraut waren, dass ihnen die Rede von der Endlichkeit und Vergänglichkeit
Angelpunkt täglicher Selbstprüfung darstellte und dass aus diesem Grunde in
solche Zusammenhänge gebrachte Äusserungen auch auf stark emotionaler,
irrationaler Ebene ihre Wirkung - zumindest vorübergehend - zeigen würden.

Die Bedeutung der Schülerschaft

Welche Beachtung kam ihr eigentlich zu bei diesen Institutsreden? Wenn man
das bisher Dargestellte betrachtet, war von den Schülern selten die Rede. Weder
die «heilige Vereinigung» noch die «Arbeiter im Weinberg» schlössen sie mit
ein.

Im Zusammenhang mit der Rede vom «egozentrischen Sprechen» Pestalozzis

wurde bereits erwähnt, dass lediglich auf rund 1.100 Zeilen von knapp 6.000
die Schülerschaft angesprochen wird. Davon sind es etwa 600, in denen Pestalozzi

nur zu ihnen spricht, ihre Belange und Entwicklung thematisiert, sie lobt
oder mahnt. Das sind 10% der gesamten Redezeit. Es ist nicht unerheblich zu
sehen, dass der grösste Teil der Zuhörer - diejenigen, um derentwillen das Werk
Pestalozzis eigentlich bestehen sollte - während 80-90 % der Redezeit die Rolle
der Statisten einnehmen.

Worüber spricht Pestalozzi nun zu den Rindern?
Das Bruchstück der Neujahrsrede von 1807 gilt nach erfolgter Vereinigung

der Gruppen aus Münchenbuchsee und Yverdon vornehmlich der Schülerschaft

und thematisiert die Freude über das Zusammensein. In der Neujahrsrede

von 1810 spricht Pestalozzi die Kinder in verschiedenen Altersklassen
gesondert an und versucht, ihnen pädagogische Ratschläge für das kommende
Jahr mitzugeben: Die Kleineren sollen ihr Kindsein geniessen, insbesondere
viele Eindrücke der Natur aufnehmen; die etwas Älteren - zwischen 8 und 11

Jahren - sollen versuchen, noch «der Unmündigkeit nahe» zu bleiben (vgl.
PSW 22, S. 337), um ihre Unschuld nicht zu verlieren; die 11- bis 14-Jährigen
werden ermahnt, den Keimen «fleischlicher Begierden und irdischer Wünsche»

(a.a.O., S. 339) zu widerstehen, und die Jünglinge werden insbesondere
aufgefordert, nach all den Mühen, die an sie verwendet wurden, den jüngeren
Kindern Vorbild zu sein und nach ihrem Ausscheiden gutes Zeugnis von ihrer
Erziehung abzulegen. Je älter die Kinder sind, desto dringlicher werden die
Ermahnungen.

Auch in den anderen Reden hat das Ansprechen der Kinder meist
ermahnenden Charakter. Die von Besuchern und Kritikern der Anstalt bezeugten
Autoritätsprobleme Pestalozzis und seiner Mitarbeiter25 finden hier insofern

Numéro spécial 1/1995 91



Bestätigung, als der Redner den Kindern Ungehorsam und Aufsässigkeit
vorwirft, die sie ihren Eltern gegenüber nicht wagen würden (vgl. Pfi 11, PSW 23,
S. 73).

Allerdings wird ihnen klarzumachen versucht, dass die Eltern sie dem Institut

übergeben und damit ihrem Willen Ausdruck verliehen haben, dass nun
Pestalozzi und die Lehrer die Elternrolle für sie einnehmen. Die Kinder sind
also Pestalozzi und seinen Mitarbeitern den Gehorsam schuldig, der von ihnen
in der Bibel gegenüber den Eltern gefordert wird. Im Hinblick auf das Gebot,
Vater und Mutter zu ehren, wird ihnen vorgehalten, dass sie «nicht gesegnet»,
«nicht glücklich» leben können, wenn sie ihre Eltern und damit das
Gehorsamsein vergessen (vgl. NJ 12, PSW 23, S. 183).

Auch die Forderungen an die Kinder erhalten ihr Gewicht durch das Bemühen

göttlicher Autorität:

Wüsset Ihr, was Euch Eure Eltern das vergangene Jahr und alle Zeit Euers
Lebens waren? Wüsset Ihr, was Gott Euch durch sie gethan? Seyt Ihr ihre
Kinder, wie Ihr Kinder Gottes syn sollet? Habt Ihr ihre Wohlthaten
genossen, wie Ihr Gottes Wohlthaten genießen sollet? Syt Ihr an ihrer
Hand, syt Ihr durch ihre Wohlthaten, syt Ihr durch ihr Byspill und durch
ihre Lehren geworden, was Ihr als Kinder Gottes werden sollt? Erscheint
Euch das Leben an der Hand Eurer Elteren und an der Hand derer, die an
ihrer Statt sind, als ein göttliches Leben? Kinder, wem viel gegeben
ist, von dem wird viel gefodert werden. (NJ 15, PSW 23, S. 323.)

Wenngleich dieses direkte Ansprechen der Kinder unter dem Gesichtspunkt
«Pestalozzi als Pädagoge» interessant ist und z.B. im Hinblick auf seine
Auffassung der Vaterrolle hin untersucht werden könnte, so lohnt die Betrachtung
kaum im Rahmen der Beschreibung dieser Institutsreden. Dazu sollten dann
die anderen an die Kinder gerichteten Ansprachen mit herangezogen werden.
Im Hinblick auf die hier untersuchten Texte nimmt das Ansprechen der Kinder
- wenn man die Redeteile an die Jünglinge noch abzieht - so geringen Raum
ein, dass eher dieser Tatbestand - Vernachlässigung dieser Zuhörergruppe -
interpretationsbedürftig erscheint.

Pestalozzi war sich wohl dessen bewusst, dass grosse Teile der Reden für die
Kinder nicht nachvollziehbar waren. An einer Stelle (NJ 15, PSW 23, S. 322)
thematisiert er dies ausdrücklich:

«Und Ihr, Kinder unsers Hauses, hingerissen von den Begegnissen der
Zeit und von den Gefühlen, die der Rükblik auf das vergangene Jahr, die
Erscheinung des heutigen Tags und der Hinblik auf das kömftige Jahr in
mir rege gemacht, war meine Rede bis jez nicht an Euch gerichtet und ist
sie Euch in vielen Stükken unverständlich, - ich wende mich jez an Euch,
Kinder! Auch Euch ist das alte Jahr vergangen, auch Ihr trettet ein neues
an. Kinder, Geliebte, auch Euch gebüret ein Rükblik auf die Vergangenheit,

auch Euch gebüret Erhebung Euer selbst für den heiligen Augenblik
der Gegenwart, auch Euch gebühret ein ernster Hinblik auf das körnende
Jahr und auf die körnenden Jahre des Lebens!»

92 Beiheft 1/1995



Aufs Ganze gesehen, scheint die Anwesenheit der Kinder bei diesen Reden
von untergeordneter Bedeutung gewesen zu sein. Im wesentlichen ging es bei
ihrer Ansprache um das Einfordern von Gehorsam zum reibungsloseren Ablauf
des Institutslebens.

Den Jünglingen hingegen kam immerhin schon Gewicht zu für den Fortgang
der Mission, die Ausbreitung des göttlichen Werks.

Ihnen gilt zumeist der Appell, sich ihrer Erziehung in Pestalozzis Anstalt
würdig zu erweisen und fortan selber «im Dienste Gottes und der Menschheit»
anderen «zum Segen» zu werden (vgl. NJ 16, PSW 24B, S. 41 f.). Ein dabei
besonders häufig verwandtes sprachliches Mittel ist das suggestiv eingesetzte
«Ihr werdet», «Ihr könnt» bzw. «Ihr wollt»;

«Jünglinge, mein Herz erhebt sich in der Hoffnung, Ihr werdet in diesem
Jahr der Segen meines Hauses werden. Ihr könnet es und Ihr wollet es, Ihr
könnet und wollet unter unsern jüngern Zöglingen dastehen, als ihre
altern Brüder, als Vollendete in dem, wo diese noch unvollendet, als

erzogen, wo diese noch unerzogen, als gebildet, wo diese noch ungebildet,
als der Liebe gewohnt, wo diese noch in der Liebe zu üben sind, als der
Wahrheit kundig, wo diese ihrer noch unkundig, und als in der Sorgfalt
geübt, wo diese noch der Sorgfalt bedürfen. Jünglinge, das könnet und das
wollet Ihr in dieser Rücksicht uns seyn, so lange Ihr in unserm Hause
weilet! Wenn Ihr einst daraus scheidet, welch ein Segen werdet Ihr uns
werden, wenn einst, wenn Ihr zurücktretet in den Schooß der geliebten
Euern, sie in Euerer Umarmung das Wort aussprechen, Ihr habet an
unsrer Seite zugenommen an Alter, Weisheit und Gnade bey Gott und
den Menschen.» (NJ 10, PSW 22, S. 341.)

Mit diesen Themen also befasst sich Pestalozzi in den 10% der Redezeit, die
unmittelbar den Kindern gelten. Dennoch waren diese natürlich Zuhörer der
gesamten Reden. Zumindest indirekt wurde ihnen sowohl durch Pestalozzis
Selbstdarstellung als auch durch sein Reden zu den Mitarbeitern eine Ahnung
von der Besonderheit und Heiligkeit ihrer Anstalt vermittelt. Fraglich ist, ob sie
dies überhaupt schon verstanden, zumindest die kleineren unter ihnen.

Anzunehmen ist jedoch, dass die Atmosphäre der Reden sie nicht ungerührt
lassen konnte. Dann muss allerdings gefragt werden, ob es pädagogisch
überhaupt zu verantworten war, solches vor Kindern zu inszenieren. Dazu zählen
z.B. die Rede vor dem offenen Sarg und die fingierte Sterbeansprache mit ihren
düsteren, bedrohlichen Aspekten. Konnten die Mitarbeiter sich des Eindrucks,
den diese Wirkmittel zu hinterlassen suchten, vermutlich längst nicht immer
entziehen, so ist um so eher anzunehmen, dass das kindliche Gemüt zwischen
Fiktion und Realität, zwischen rhetorisch eingesetzter Metapher und Wirklichkeit

nicht unterscheiden konnte. Pestalozzi war dann in ihrer Wahrnehmung
tatsächlich schwer krank, vom Tode bedroht.

Die Frage nach dem pädagogisch Verantwortbaren ist gleichermassen zu
stellen im Hinblick aufdie deutliche Offenlegung der Differenzen im Hause. Ist
das permanente Reden von Uneinigkeit und Schwäche, auch der eigenen, und
der grossen Hilfsbedürftigkeit nicht eher geeignet, bei Kindern die eigene Autorität

zu untergraben?

Numéro spécial 1/1995 93



Schluss

Die Institutsreden scheinen überwiegend, wie gezeigt wurde, an die Mitarbeiter
gerichtet gewesen zu sein, sowohl in den ausführlichen Passagen von Pestalozzis
Selbstdarstellung als auch in den stark appellativ ausgerichteten Teilen.

Pestalozzi hatte zeit seines Lebens Autoritätsprobleme. An einer Stelle klagt
er, er habe geglaubt, es genüge, die Mitarbeiter durch Liebe zu leiten, und habe
versäumt, Gehorsam zu fordern.26

Wo weder väterliche Liebe noch belehrende Unterweisung noch eigene
Führungsqualitäten auszureichen scheinen, um eine Anstalt von der Grösse und
Heterogenität des Pestalozzischen Instituts zu vereinigen, wird die göttliche
Autorität bemüht. Mit dieser Feststellung soll Pestalozzis Selbstsicht als
Auserwählter Gottes nicht in Zweifel gezogen werden, auch nicht der Wert vieler
seiner Schriften sowie die Beharrlichkeit und der Mut, ein solches Institut zu
gründen und zu leiten, in Abrede gestellt werden.

Auffällig ist es aber, dass der Aspekt, Werkzeug Gottes zu sein, dermassen
breit entfaltet und der religiöse Kontext so massiv beschworen wird. Dies
scheint aus den dargelegten Gründen der Wirkabsicht zu dienen, Pestalozzis
Autoritätsposition zu stärken und die Treue zu ihm und die Einigkeit
untereinander einzufordern.

Mit pietistischen Denkfiguren und Sprachmitteln ist er bemüht, seine
Führungsposition trotz seiner Schwächen oder gerade aus diesen heraus zu
legitimieren. Unter Verwendung religiöser Begriffe und explizit biblischer Bezüge
versucht er, eine Atmosphäre zu schaffen, in der Demütigung vor Gott und
Neuhingabe an den Auftrag evoziert werden. Das Einbinden bekannter
Bibelworte, insbesondere von Aussprüchen Jesu, erschwert die Distanzierung der
Gläubigen unter den Zuhörern. Autoritäten verschmelzen.

Als sozusagen «letztes Mittel», um zum Gehorsam zurückzurufen und
Gemeinschaft wiederherzustellen, dient die Erwähnung, bisweilen auch
Inszenierung der Bedrohung durch den Tod, der das Scheitern der göttlichen Mission
bedeuten könnte.

Die geistliche Überhöhung des Werkes als unmittelbar von Gott, der Funktion

Pestalozzis als mit der Durchführung dieses Werkes von Gott beauftragt
und der Verantwortung der Mitarbeiter als von Gott Berufene, deren Schwäche
oder Auflehnung zur Sünde erklärt wird, entheben Pestalozzi, seine Idee und
sein Institut gewissermassen der rational begründeten Kritik.

Pädagogisch wie auch ethisch muss eine solche Umfunktionierung religiöser
Kategorien und pastoralen Sprechens zur Untermauerung eines Erziehungswerks

und der eigenen Autoritätsposition als sehr fragwürdig angesehen werden.

Dass die Reden Pestalozzis unmittelbare Wirkung zeigten, ist durch Zeugnisse

wie das eingangs zitierte von Blochmann belegt. Doch Blochmann verliess
das Institut nach langem Ringen.

Die Geschichte des Instituts - trotz dieser Reden - zeigt, dass sie als
längerfristiges Wirkmittel nicht taugten. Sie waren nicht geeignet zu verhindern, dass
aus der innig erflehten «heiligen Vereinigung» eine «unheilige Allianz» wurde.

94 Beiheft 1/1995



Doch sie werfen ein erhellendes Licht auf den Redner und seine Selbstdarstellung,

mit der er unter den Institutsangehörigen lebte und zu wirken suchte.
Tragisch ist, dass Johannes Niederer - von Pestalozzi geliebt, umworben und

umstritten - seine Trennung von Pestalozzis Institut Pfingsten 1817 ebenfalls
im Rahmen einer solchen Hauspredigt bekannt gab.27

Notes

1 Dieser Beitrag wurde am 10.02.1995 im Rahmen des «Pädagogischen Kolloquiums»
Zürich vorgetragen.

1 PSW Johann Heinrich Pestalozzi: Sämtliche Werke. Hrsg. von Artur Buchenau,
Eduard Spranger und Hans Stettbacher. Berlin 1927ff und Zürich 1946 ff. Die Ziffer
hinter der Angabe PSW bezeichnet die entsprechende Bandnummer.

2 Stuttgart 1840, S. 40. Aus literaturwissenschaftlicher Sicht urteilt J.E. Mörikofer: Diese
Reden «geben uns das eigentümlichste und ergreifendste Sittenbild von Pestalozzi. Es
thut sich darin eine seltene Beredsamkeit des Herzens kund, wo kindliche Demut und
überwältigende Liebe mit dem Siegesjubel genialen Thatendranges, wo innere
Zerrissenheit und erschütternde Selbstanklage mit der Erhabenheit einer großen Seele und
eines edlen Willens wechseln.» (Die schweizerische Literatur des 18. Jahrhunderts.
Leipzig 1861.)

3 Vgl. August Israel: Pestalozzis Institut in Iferten. Gotha 1900, S. 82f.
4 Diese Feststellung ist völlig wertfrei gemeint. Wer bewusstRezfe« hält, redet bewusst. Er

nutzt sprachliche Mittel, um Atmosphäre herzustellen und Inhalte zu vermitteln, er
weiss Gefühl und/oder Verstand anzusprechen, wo und wie es ihm geboten erscheint,
und dies alles für seinen beabsichtigten Zweck.

5 Man findet in der Sekundärliteratur zu Pestalozzi - wenn überhaupt - punktuell solche
positiven Beschreibungen wie die von Blochmann. Den Kritikern Pestalozzis oder
zumindest Skeptikern - z.B. dem deutschen Mineralogen Karl von Raumer, der 1809—

1810 die Anstalt in Yverdon besuchte und sich im Rückblick sehr differenziert äussert
(vgl. Karl von Raumer: Geschichte der Pädagogik vom Wiederaufblühen klassischer
Studien bis auf unsere Zeit. 3. Aufl. Stuttgart 1857, Band 2, S. 419-460) - wird in der
Pestalozzi-Forschung weniger Beachtung geschenkt. Dabei könnten vielleicht gerade
deren Zeugnisse einiges Erhellende beitragen zu den Ursachen des vermeintlichen
«Scheiterns» von Pestalozzi - vielleicht gerade sie, die sich der begeisternden Botschaft
seiner Erziehungsphilosophie, der Idee der Elementarbildung, anschlössen und den
Menschen Pestalozzi bewunderten und die in Yverdon erleben mussten, welche
persönlichen Hindernisse der Realisierung im Wege standen, ohne deshalb dem Wert von
Pestalozzis Schriften Abbruch zu tun.

6 Im Stuttgarter «Morgenblatt» (Nr. 21,1818) wird in einem Artikel «Über die Feier des

Geburtstages Pestalozzis im Jahre 1818» berichtet, daß während der «Vorlesung
manches Auge in Tränen schwamm», als Pestalozzi seinem Institut «mit bewegter
Seele seinen Willen, seine Hoffnungen und Wünsche» mitteilte. (Vgl. August Israel:
Pestalozzi-Bibliographie. Band 1. Berlin 1903, S. 384f.)

7 «Ich trug Euch nicht, wie ich Euch hette tragen sollen, ich leitete Euch nicht, wie ich
Euch hette leiten sollen. So oft und viel ich gegen den Vattersin fehlte, in dem ich
täglich und stündlich unter meinen Kindern hette stehen sollen, so oft und viel fehlte
ich gegen die Brudertreu und Bruderliebe, mit der ich Euch alle täglich Gott dankend
umfassen sollte» (ebd.).

Numéro spécial 1/1995 95



8 Die Begriffe «lenken», «Lenkung» etc. werden in den untersuchten Reden 3 mal in
pädagogischer Absicht und 1 mal im Hinblick auf das Wirken Gottes verwendet.
«Regieren» und «Vorstehen» mit allen Ableitungen kommen gar nicht vor. Daß
Pestalozzi nicht einmal von sich als «Vorsteher» spricht, verwundert angesichts der
Tatsache, daß er in Publikationen diese Positionsbeschreibung durchaus für sich in
Anspruch nimmt, so u.a. in seiner autobiographischen Schrift «Meine Lebensschicksale

als Vorsteher meiner Erziehungsinstitute in Burgdorf und Iferten» (Leipzig
1826).

9 Vgl. die Aussage Jesu: «Ihr seid meine Freunde, wenn ihr tut, was ich euch gebiete!»
(Joh. 15,14)

10 Wenn hier und im folgenden Bezüge zum Pietismus hergestellt werden, so deshalb,
weil im religiösen Sprechen Pestalozzis seine Beeinflussung durch diese theologische
Richtung (seinen Grossvater, seine Braut und Frau, vor allem aber Johann Caspar
Lavater) besonders deutlich erkennbar wird.
Zwar lassen sich in seinen Schriften vermeintliche oder wirkliche Widersprüche zu
biblischen Positionen feststellen; vgl. dazu z.B. die Kritik von Johannes Ramsauer in
seiner «Autobiographie» (in: Das pädagogische Deutschland der Gegenwart. Oder:
Sammlung von Selbstbiographien jetzt lebender, deutscher Erzieher und Lehrer. Für
Erziehende. Hrsg. von Diesterweg. Band 1. Berlin 1835, S. 105-127), vor allem aber die
vernichtende Streitschrift des Zürcher Theologen Johann Heinrich Bremi: «Bescheidene

Fragen an das Pestalozzische Institut, veranlaßt durch dessen Appellation an das
Publicum» (in: Zürcher Freitags-Zeitung, Nr. 39, 40 und 41, 1811), der Pestalozzi u.a.
vorwirft, dem Kind das «elementarische Bewußtseyn seiner höhern Natur zu geben».
Andererseits legt beispielsweise der preussische Eleve Johann Wilhelm Mattias Henning

genau dieses Argumentation Pestalozzis biblisch aus: «Die Bibel hat die rechte
Ansicht vom Menschen, von seinem Wesen, seiner Bildung, seinem Reifen für den
Himmel, - die Bibel allein, was denn auch die ganze Geschichte bis auf den
gegenwärtigen Augenblick bestätigt. Wer nach einer andern Ansicht das Kind behandelt,
erzieht, unterrichtet - behandelt, erzieht, unterrichtet nicht naturgemäß, im höhern
und eigentlichen Sinn. - Biblisch - christlich im Geiste Jesus - erziehen - verdient
allein den hohen Namen: naturgemäß erziehen und unterrichten.» (J.W.M. Henning:
Mitteilungen über Pestalozzis Eigenthümlichkeit, Leben und Erziehungs-Anstalten.
In: Der Schulrath an der Oder, 14. Lieferung, 1817, S. 95.)
Was hier durch eine Analyse des Sprechens und Argumentierens Pestalozzis vor dem
Hintergrund des Pietismus gezeigt werden kann, ist die Prägung seiner Denk- und
Verhaltensmuster durch pietistische Strukturen und Erfahrungsweisen. Selbst bei
möglicher inhaltlicher Distanzierung ist die starke Beeinflussung der Psyche durch die
jahrelange Praxis - z.B. des Bibellesens und der Gewissensprüfung - unverkennbar.
Eine kritische Analyse pietistischer Denk- und Lebensstrukturen bietet z.B. Martin
Scharfe: Die Religion des Volkes: Kleine Kultur- und Sozialgeschichte des Pietismus.
Gütersloh 1980.

11 Allerdings ist auch der grosse Altersabstand von vielfach etwa 40 Jahren nicht zu
übersehen, der also etwa zwei Generationen umfasst. Da diese Dimension das hier
behandelte Thema überschreitet, sei das Problem nur angedeutet.

12 Die einleitenden Sätze erinnern stark an den Topos der «Weltklage». Zu den von
Pestalozzi verwandten Argumentationsfiguren und Topoi vgl. auch: Heinrich Lausberg:

Handbuch der literarischen Rhetorik. 2 Bände. 2. Aufl. München 1973.
13 Karl von Raumer spricht in bezug auf Pestalozzis Darstellung «seines Hauses» von

«Selbsttäuschung des Enthusiasmus»: «Bei einer höchst regen Phantasie ward von
ihm das, wonach er sich sehnte, was er auch über kurz oder lang realisirt zu sehen
hoffte, als in der Anstalt schon existirend gedacht und beschrieben. Im gegenwärtig
Geleisteten sah seine ahnende und hoffende Seele künftige Entwicklungen voraus und

96 Beiheft 1/1995



muthete auch Andern zu, solche Entwicklungen wohlwollend schon im Gegebenen zu
schauen. Die kühne Zumuthung wirkte auf Viele, besonders auf die Lehrer des
Instituts.» (Geschichte der Pädagogik, Band 2, S. 432.)

14 Dieser Gedanke ist im übrigen - trotz zahlreicher diesbezüglicher Vorwürfe gegen
Pestalozzi - keineswegs zwingend unpietistisch. August Hermann Francke, nach Philipp

Jakob Spener zweite Hauptfigur des deutschen Pietismus, hat eine ganze Schrift
der Frage gewidmet, ob das kleine Kind sich bekehren müsse, und er verneint diese
Frage für den Fall, daß die Eltern von Anfang an das Kind im Glauben erzogen und
damit seine Seite der Gottebenbildlichkeit entfaltet haben. Vgl. Bill Widén: Bekehrung
und Erziehung bei August Hermann Francke. Abo 1967. Zu den entsprechenden
erzieherischen Konsequenzen bei Francke siehe insbesondere: Peter Menck: Die
Erziehung der Jugend zur Ehre Gottes und zum Nutzen des Nächsten. Wuppertal
1969.

15 Zum Pietismus vgl. als grundlegende theologische Einführung: Martin Schmidt: Der
Pietismus als theologische Erscheinung. Göttingen 1984. Als Einführung aus pietistischer

Sicht siehe u.a. Erich Beyreuther: Geschichte des Pietismus. Stuttgart 1978. Vgl.
ausserdem das in Anmerkung 10 erwähnte Buch von Martin Scharfe.

16 Der Gedanke der Vollendung der Schöpfung durch den Menschen mit Hilfe der
Gnade, der auch bei Augustinus deutlich ist, klingt hier an.

17 Vgl. u.a. die autobiographische (Psycho-)Analyse von Tilman Moser: Gottesvergiftung.

Frankfurt/Main 1989, in der er die psychischen Konsequenzen einer solchen
selbstquälerischen Religiosität aufzeigt.

18 Karl Justus Blochmann an Renate Eibler. Yverdon 8. November 1812. In: Zentralbibliothek

Zürich, Ms. Pestai. 970 a, Blatt 248; zitiert in: Gerhard Kuhlemann: Pestalozzis

Erziehungsinstitut in Burgdorf und Yverdon. Frankfurt/Main 1972, S. 125.
19 Johannes Ramsauer: Kurze Skizze meines pädagogischen Lebens. Mit besonderer

Berücksichtigung auf Pestalozzi und seine Anstalten. Oldenburg 1928, S. 267.
20 Pestalozzi bedient sich hier des Topos «Moribundus».
21 Von seinem möglicherweise frühen Tod schreibt er u.a. in einigen der Brautbriefe an

Anna Schulthess. So heisst es z.B. in einem Brief vom Sommer 1767: «Der Zustand
meiner Gesundheit ist ein neuer Punkt, meine Teure, der Ihre Aufmerksamkeit
fordert. Bei alledem dünkt mich sehr wahrscheinlich, daß Sie mich weit überleben
werden und ich verhehle Ihnen nicht einmal dieses.» (Johann Heinrich Pestalozzi:
Sämtliche Briefe. Herausgegeben vom Pestalozzianum und der Zentralbibliothek
Zürich. Band 1. Zürich 1946, S. 31.)

22 In diesem Sinne gleicht das Reden vom Sterbenwollen jenen Selbstmorddrohungen,
die so offensichtlich ausgestossen werden, dass die Tat in jedem Fall verhindert wird,
der Drohende aber Aufmerksamkeit und Zuwendung gewinnt.
Der Zusammenhang zwischen dem eigenen Tod und im Kontrast dazu der Hoffnung
auf weiteres Wirkenkönnen wird beispielsweise auch schon deutlich in einem Brautbrief

an Anna Schulthess: «Das Leben ist mit seinen größten Schönheiten ein Spill der
Kindheit - und, o Gott, wenn keine Ewigkeit wäre, wie nichtig, wie klein wäre die
Bestimmung des Mentschen! O meine Fründin, laß uns offt vom Tod, wie von allen
unseren Hoffnungen reden.» (Johann Heinrich Pestalozzi: Sämtliche Briefe. A.a.O.,
S. 289)

23 Ganz selbstverständlich wird auch hier ein Vers aus dem hohepriesterlichen Gebet
Jesu - Joh. 17,12 - umformuliert und eingeflochten.

24 Treibt ihn möglicherweise auch die Sorge, an seinem Lebensende werde niemand seine
Abschiedsworte hören wollen?

25 Vgl. z.B. das Urteil von Johannes Ramsauer, einem ehemaligen Mitarbeiter Pestalozzis:

«Je größer aber die Anstalt ward, desto größer und verschiedenartiger und
widersprechender wurden auch die Forderungen der Eltern und desto ungleichartiger

Numéro spécial 1/1995 97



die Lehrer, während Pestalozzi selber auffallend älter und schwächer wurde und dem
Ganzen um so weniger vorstehen konnte, da er überhaupt gar nicht zu regieren
verstand und ebenso wenig Organisator als Administrator war». (Memorabilien. Ein
Vortrag, gehalten am Pestalozzi-Feste zu Oldenburg am 12. Januar 1846. In: Pesta-
lozzische Blätter. Hrsg. von Ramsauer und Zahn. 1. Heft. Elberfeld und Meurs 1846,
S. 14.)

26 «Ich bedurfte in meiner Stellung Gehorsam, aber ich liebte und glaubte nur, ich wußte
nichts anderes, und wußte nicht, daß die Liebe nur den Edlen, daß sie nicht den
Menschen gehorsam macht.» (NJ 15, PSW 23, S. 314.) Auch diese Aussage beinhaltet
einen Vorwurf an die Mitarbeiter - nicht edel zu sein - und entledigt Pestalozzi damit
wiederum der Verantwortung.

27 Blochmann beschreibt diesen Vorgang wie folgt: «Er that dieß öffentlich, indem er die
im Betsaale des Schlosses von ihm zu vollziehende feierliche Confirmationshandlung
dazu gebrauchte, oder vielmehr auf eine unverzeihliche Weise mißbrauchte, um in das
Heilige der Weihe das Unheilige leidenschaftlicher Ausbrüche zu mischen und den
armen, von seiner Absicht nichts ahnenden Pestalozzi in seinem Hause mit so
kränkenden Worten zu überhäufen, daß dieser mitten in der Predigt empört aufstand,
Niederer zurief, er sei da, die Zöglinge zu confirmiren und die Anwesenden durch
diese Handlung christlich zu erbauen, aber nicht feindselige Verhältnisse zu berühren,
und sofort die Versammlung verließ.» (Karl Justus Blochmann: Heinrich Pestalozzi.
Züge aus dem Bilde seines Lebens und Wirkens nach Selbstzeugnissen, Anschauungen
und Mittheilungen. Leipzig 1846, S. 106.)

Wenngleich Pestalozzis Empörung Verständnis verdient, so drängt sich doch die
Frage auf, auf welchem Umgangsniveau sich das Miteinander im «heiligen Werk»
befand, daß Auseinandersetzungen nicht im persönlichen Gespräch zu klären waren,
sondern auf die Kanzel «gehoben» wurden.

Anhang: Aufstellung
der untersuchten Institutsreden Pestalozzis

1. Neujahrsrede 1807

2. Neujahrsrede 1808
3. Neujahrsrede 1809

4. Neujahrsrede 1810

5. Rede am Bußtage 1810

6. Rede zu Weihnachten 1810

7. Neujahrsrede 1811

8. Rede zu Pfingsten 1811

9. Rede zu Weihnachten 1811

veröffentlicht 1807 in «Isis»,
1823 bei Cotta
veröffentlicht 1823 bei Cotta244
veröffentlicht 1812/13
in «Einige meiner Reden»
veröffentlicht 1812/13
in «Einige meiner Reden»
Handschrift Pestalozzis,
veröffentlicht 1841

von Fr.C.K. Burkhart
veröffentlicht 1812/13
in «Einige meiner Reden»
veröffentlicht 1812/13
in «Einige meiner Reden»
Handschrift Pestalozzis,
nicht veröffentlicht
veröfffentlicht 1812/13
in «Einige meiner Reden»

98 Beiheft 1/1995



10. Neujahrsrede 1812

11. Neujahrsrede 1815

12. Neujahrsrede 1816

13. Rede zum Gedächtnis
Frau Anna Pestalozzi

14. Neujahrsrede 1817

von

veröffentlicht 1812/13
in «Einige meiner Reden»
Handschrift Pestalozzis,
nicht veröffentlicht
Handschrift Pestalozzis, veröffentlicht 1828 in
«Rossels Allgemeine Monatsschrift für Erziehung

und Unterricht»
handschriftlicher Entwurf Pestalozzis

Handschrift Pestalozzis, veröffentlicht 1828 in
«Rossels Allgemeine Monatsschrift für Erziehung

und Unterricht»

«Reden Pestalozzis» J.H. Pestalozzi: Einige meiner Reden an mein Haus in den Jahren
1809, 1810, 1811 und 1812, und Bruchstücke einer Rede am Weihnachtstage 1811.
Yverdon 1812/13

Cotta Pestalozzis Sämmtliche Schriften. Stuttgart und Tübingen: J.G. Cottaische
Buchhandlung 1823

«Père», «maître», «directeur» - l'autoreprésentation
de Pestalozzi dans le miroir de ses instituts à Yverdon

Résumé

J.-H. Pestalozzi en tant que directeur de ses instituts est une figure controversée.
Dans cette contribution sont analysés les discours que Pestalozzi a adressés à
ses élèves et collaborateurs à Yverdon, afin de mettre les mythes du «père»,
«maître» et «directeur» Pestalozzi en relation avec la réalité de la vie en
institution. La question pincipale est de savoir par lesquelles de ces positions
Pestalozzi se décrit lui-même le plus fréquemment. Il s'avère que celui-ci
présente son œuvre avant tout comme une mission divine et lui-même comme un
envoyé de Dieu. Un des buts principaux de cette interprétation personnelle
paraît l'aspiration au renforcement de sa position d'autorité à l'institut.

Numéro spécial 1/1995 99



«Father», «teacher», «leader» - Pestalozzis self-presentation

in the mirror of his addresses to his institute»

Summary

Johann Heinrich Pestalozzi is a controversial figure as a head of his institutes.
In order to bring the myths about the «father», the «teacher» and the «leader»
Pestalozzi in relation to the reality of institutional life, this treatise analyzes
Pestalozzis addresses to his pupils and his instructors in Yverdon; attention is
focussed on how above all Pestalozzi described his position himself. It becomes
obvious that Pestalozzi presents his work mainly as a divine mission and
himself as God's delegate. One decisive aim of this self-interpretation might be
to strengthen his authority in the institute.

«Padre», «maestro», «guida» - l'autorappresentazione
di Pestalozzi nei discorsi all'istituto di Yverdon

Riassunto

In quanta direttore dei suoi istituti Johann Heinrich Pestalozzi è una figura
controversa. I discorsi fatti da Pestalozzi ai suoi allievi e collaboratori di Yverdon

vengono perciô analizzati nell'intento di mettere in relazione i miti del
«padre», del «maestro» e délia «guida» con la realtà délia vita di istituto. Un
interrogativo centrale mira a sapere con quale di questi ruoli Pestalozzi descrive
sé stesso più frequentemente. Dall'analisi appare corne Pestalozzi cerchi di
mostrare la sua opera come una missione divina e di rappresentare sé stesso
come un emissario divino. Uno scopo essenziale di questa autorappresenta-
zione sembra essere il rafforzamento délia propria autorità all'interno dell'isti-
tuto.

100 Beiheft 1/1995


	Vater, Lehrer, Führer - Pestalozzis Selbstdarstellung im Spiegel seiner Institutsreden in Yverdon

