
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 17 (1995)

Heft: 1: Denk-mal Pestalozzi

Artikel: Staatsgewalt und Kindsmord

Autor: Tröhler, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Staatsgewalt und Kindsmord

Zum sozialphilosophischen Hintergrund von Pestalozzis
Schrift: «Über Gesetzgebung und Kindermord» (1780/83)1

Daniel Tröhler

Das Thema des Kindsmords und damit das Problem der Todesstrafe der
Kindsmörderinnen ist in den 70er Jahren des ausgehenden Ancien Régime nach einer
langen Zeit der Tabuisierung virulent geworden, nachdem insbesondere die
Literatur des «Sturm und Drang» sich dieser Thematik annahm. 1780 wurde
ein Preisausschreiben ausgesetzt, welches die Frage beantworten sollte, welches
die geeignetsten Mittel seien, dem Kindsmord abzuhelfen.

Pestalozzis Ausführlichkeit der Antwort wie auch ihr komplexerAufbau bieten
sich für verschiedene Zugänge der Interpretation an, allen voran für den straf-
rechtstheoretischen, dann auch für den (kriminal-)pädagogischen und für den
sexualtheoretischen. Diesen Ansätzen gegenüber werden Pestalozzis sozialethische

bzw. politisch-ethische Grundsätze in bezug auf die Gesetzgebung und
damit die ethische Legitimation der Staatsgewalt thematisiert.

Die Arbeit Pestalozzis beginnt - ganz dem Denken der progressiven Reformkräfte

im 18. Jahrhundert verpflichtet - mit der Verschiebung des Blickwinkels
vom strafrechtlichen Tatbestand auf die Ursachen des Kindsmords, die Pestalozzi

im ungerechten politischen (gesetzgeberischen), sozialen und ökonomischen

Kontext der Frauen erkennt. Daher sind die Kindsmörderinnen mehr
Opfer als Täterinnen, die nicht bestraft werden sollen, sondern denen durch ein
staatliches Sozialprogramm geholfen werden muss. Die dadurch ausgelöste
vertiefte Auseinandersetzung mit dem Staat und seinem Lenkungsorgan, den
Gesetzen, führt Pestalozzi letztlich zu einem umfassenden, politisch-pädagogischen

Reformprogramm, das sich an der Vervollkommnung der menschlichen
Naturanlagen zum Zwecke der Glückseligkeit zu orientieren hat. Damit erhält
die Politik ihren letzten Sinn im Telos der menschlichen Natur und damit eine
grundsätzliche pädagogische Dimension. Christliche Ethik, Politik und Pädagogik

schmelzen in ein Staatsverständnis zusammen, das freilich in sich nicht
konsistent ist, sondern konkurrierende moderne und restaurative Momente
enthält.

34 Beiheft 1/1995



1. Einleitung

Das Thema des Kindsmords und damit das Problem der strafrechtlichen
Verfolgung der Kindsmörderinnen ist in den siebziger Jahren des 18. Jahrhunderts
nach einer langen Zeit der Tabuisierung in der Öffentlichkeit virulent geworden.

Voraussetzungen dieser Problematisierung sind sowohl die unter der
aufklärerischen Reformbewegung einsetzende Kritik an den (Straf-)Gesetzen des
Absolutismus im Allgemeinen, als auch eine spezifische Auseinandersetzung
der Literatur - insbesondere des Sturm und Drangs - mit dem Kindsmord im
Speziellen. Prägnanter Ausdruck des erzeugten Problembewusstseins war 1780
ein Preisausschreiben mit der Frage nach den geeignetsten Mitteln, dem Kindsmord

vorzubeugen. Durch dieses Preisausschreiben wurde auch Pestalozzi
angeregt, sich mit dem Thema zu beschäftigen.

Das Strafrecht und die damit verbundene Kriminaljustiz des 18. Jahrhunderts

steht am Ende einer äusserst harten Straftradition. Diese wurde
insbesondere durch die von Kaiser Karl V. auf dem Reichstag in Regensburg 1532
zum Reichsgesetz erhobene «Peinliche Gerichtsordnung» (Constitutio Crimi-
nalis Carolina) begründet und setzte mit Todesstrafen in verschiedensten
Varianten, Prügelstrafen und Galeerenstrafen auf Abschreckung. Die Folter
war legitimes Mittel der Verhörpraxis wie der Inquisitionsprozess in katholischen

Staaten.2 Diese legitimierte Praxis der Strafverfolgung war eingebettet in
das Politikverständnis des Absolutismus unter dem Oberbegriff der Staatsräson,

der Lehre des unbedingten Vorrechts des Machtstaates, wie sie bereits von
Niccolö Macchiavelli 1532 in «II Principe» und - viel systematischer und
philosophisch tiefer begründet - von Thomas Hobbes im «Leviathan» 1651
entwickelt worden war. Dem absolutistischen Staat und seiner politisch-philosophischen

Grundlegung und dessen (straf-)gesetzgeberischen Praxis galt -
neben der Kritik an der orthodoxen Theologie - die Kritik der Aufklärung.
Diese Kritik entwickelte sich, um mit Koselleck zu sprechen, aus dem
«moralischen Innenraum» der Privatpersonen heraus, der für den absolutistischen
Staat irrelevant war, sofern er sich nicht öffentlich äusserte.3 Den gesamten
Prozess der Aufklärung deutet Koselleck gerade als langsame Grenzüberschreitung

der vom absolutistischen Souverän zugelassenen Grenzen moralischer
Freiheit für die Privatperson zum öffentlichen, politisch-sozialen Umfeld durch
die Sozietäten der entstehenden bürgerlichen Gesellschaft.4

Diese generelle Kritik erfasste im 18. Jahrhundert das Strafrecht und die
Strafrechtspraxis, die für den aufgeklärten Geist als Ausgeburt des finstersten
Mittelalters gedeutet werden mussten und keiner Vernunft standhalten konnten.

1740 hatte Friedrich II., soeben König von Preussen geworden, für seine
Staaten die Tortur aufgehoben, und sein berühmter Freund, Voltaire, lehnte
1766 die Todesstrafe öffentlich und grundsätzlich ab. Diese Ablehnung erfolgte
in einem Kommentar zu einer Schrift, welche ihrerseits die Strafrechtsdebatte
im Sinne der Aufklärung entscheidend beeinflusst hat: Cesare Beccarias «Dei
delitti e delle pene» (1764), zu deutsch unter dem Titel «Über Verbrechen und
Strafen» erstmals 1765 in Prag erschienen.5 Beccaria argumentiert ganz im
Stile der Reformkräfte in jener Zeit, indem er einerseits die Weisheit der «auf-

Numéro spécial 1/1995 35



geklärten Fürsten» lobt, und andererseits politische Postulate kaschiert, die
letztlich auf Überwindung des Absolutismus zielen. Schon in der Einleitung
wird dies deutlich, indem Beccaria auf der einen Seite die «erlauchten
Herrscher, Wohltäter der Menschheit, die uns regieren» preist, wenn sie «einem
schlichten Philosophen in nachdrücklicher Rede, aber ohne Fanatismus» erlauben,

im Namen der Vernunft die «Mängel des gegenwärtigen Rechtszustandes»
zu erläutern (Beccaria [1764] 1905, S. 106 f.). Indes baut Beccaria auf der anderen

Seite seine Kritik, ohne die Person oder das Werk namentlich zu nennen,
auf den Grundsätzen von Rousseaus «Contrat social» (1762) auf. Beccaria ist
sich der sozialen und politischen Relevanz seines Anliegens bewusst, denn er
will «die Seufzer der Schwachen, die der Grausamkeit der Unwissenden oder
der Gleichgültigkeit der Reichen geopfert werden, die barbarischen Martern,
die durch eine nutzlose und übergrosse Strenge wegen unerwiesener und aus der
Luft gegriffener Verbrechen vervielfältigt werden» an die Öffentlichkeit bringen
und die grundsätzlichen, am Interesse der Allgemeinheit orientierten Fragen
stellen und beantworten. Beccaria bleibt auf dem sozialen bzw. strafrechtlich-
humanitären Gebiet, ohne die politische Sphäre direkt zu erwähnen, greift aber
durch die Ablehnung wesentlicher Instrumente der Durchsetzung absoluter
Herrschaftsansprüche indirekt in die politische Ordnung und Gewalt ein:
«Aber welche Strafen sind jenen Verbrechen angemessen? Ist die Todesstrafe
wirklich für die Sicherheit und gute Ordnung der Gesellschaft nützlich und
nötig? Sind Folter und peinliche Frage gerecht und erreichen sie den Zweck,
den die Gesetze vor Augen haben?» (Beccaria [1764] 1905, S. 66 f.). Beccaria
verurteilt die Marter und die Inquisition und stellt selbst die Todesstrafe in
Frage: «Woher können die Menschen die Berechtigung ableiten, ihresgleichen
zu töten?» Und etwas später folgt der Schluss, der als repräsentativ für die
gesamte Opposition der Aufklärer gegen den Absolutismus betrachtet werden
kann: «Aus diesen Ausführungen geht hervor, dass die Todesstrafe kein Recht
sein kann und demgemäss auch kein solches Recht ist; sie ist vielmehr ein
Kampf des Staates gegen einen einzelnen Bürger,...» (Beccaria [1764] 1905,
S. 106 f.). Politisch noch brisanter als diese Analyse ist die nach Im Hof
revolutionäre Erkenntnis, dass Beccaria das «Strafrecht als Folge einer schlecht
eingerichteten Gesellschaft erkannte» (Im Hof 1993, S. 163)6 und in der
Prävention den «Hauptzweck einer guten Gesetzgebung» sieht, die sämtliche
sozialen Privilegien abschafft (Beccaria [1764] 1905, S. 162f.); also die politisch
bestimmte Gesellschaftstruktur des Absolutismus überwindet. Neben verschiedenen

Präventionsmassnahmen ragt, gut aufklärerisch und Rousseau erneut
verpflichtet, «die Verbesserung der Erziehung» heraus. Auf dieser Grundlage
der Bevorzugung von Prävention vor Vergeltung bzw. Orientierung am
Gemeinwohl vor den Interessen der Macht behandelt Beccaria auch das Thema
des Kindsmords, wobei sein Verständnis für die Tat der Kindsmörderin unter
den schwierigen sozialen und persönlichen Verhältnissen beeindruckender ist
als der Präventionsvorschlag, der recht unbestimmt ausfällt: «Das beste Mittel
zur Verhütung dieses Verbrechens besteht darin, dass man durch Gesetze die
Schwäche [d.h. den Sexualtrieb, DT] wirksam vor der Tyrannei schützt, die alle
Laster vergrössert, die sich nicht unter dem Deckmantel der Tugend verüben
lassen» (Beccaria [1764] 1905, S. 153).

36 Beiheft 1/1995



Beccaria darf durch seine Schrift eine herausragende Stellung in der
rechtsphilosophischen und strafrechtsethischen Debatte seiner Zeit beanspruchen.
Für das spezifische Thema des Kindsmords sind es aber keine Juristen oder
Philosophen, sondern vor allem Dichter, welche animiert durch die komplexe
subjektive Seite des strafrechtlichen Tatbestandes und der schauerlichen Tragik
der Kindsmörderinnen die öffentliche Debatte prägten. Insbesondere die
Vertreter des Sturm und Drangs behandelten fast ausnahmslos dieses Thema (vgl.
Rameckers 1927, S. 3 ff., S. 142). Berühmt geworden ist etwa Heinrich Leopold
Wagners Trauerspiel «Die Kindermörderin», erschienen und uraufgeführt
1776, das freilich - was ihm einen Plagiatsvorwurf einbringen sollte - Anleihen
an Goethes fragmentarische Faust-Szenen macht, die Wagner anlässlich einer
Lesung des Dichters kennengelernt hatte. Die Tragödie um Gretchen im
«Faust» ist wohl auch die berühmteste literarische Auseinandersetzung um das
Schicksal der Kindsmörderinnen geworden, wobei Wächtershäuser nachgewiesen

hat, dass dem Dichter Goethe der Jurist und Staatsbeamte Goethe oft in die
Quere kam und er sich tatsächlich an ein Todesurteil gegen die Kindsmörderin
Johanna Höhn - noch 1783! - anschloss (vgl. Wächtershäuser 1973, S. 32ff.).
Schiller, um einen weiteren berühmten Weimarer zu nennen, verfasste 1781 ein
15-strophiges Gedicht unter dem Titel «Die Kindsmörderin» (Schiller [1781]
1980, S. 19ff.). Die letzte lautet:

«Trauet nicht den Rosen eurer Jugend,
Trauet, Schwestern Männerschwüren nie!
Schönheit war die Falle meiner Tugend,
Auf der Richtstatt hier verfluch ich sie!
Zähren? Zähren in des Würgers Blicken?
Schnell die Binde um mein Angesicht!
Henker, kannst du keine Lilien knicken?
Bleicher Henker, zittre nicht!»

Nebst der engagierten Teilnahme am Schicksal der Kindsmörderin, die als
Opfer und nicht als Straftäterin gesehen wird, deutet Schillers Gedicht auf eine
veränderte Bestrafung der Kindsmörderinnen hin. Das Strafmass des Artikels
131 der Carolina hatte zwei mögliche Todesstrafen vorgesehen. Die eine griff
auf frühere Strafformen zurück, nach welchen die Kindsmörderinnen lebendig
begraben und anschliessend mit einem Pfahl durch das Herz getötet werden
sollten, die andere, um die «verzweiffelung zu verhüten», wollte die Frauen
bloss noch ertränken. Freilich sollte diese zweite, als milder eingestufte
Tötungsart nur in jenen Gegenden angewandt werden, in denen kaum
Kindsmörderinnen vorkamen; würde sich jedoch das Verbrechen häufen, so musste
«umb mehr forcht willen» entweder auf die alte Tötungsart zurückgegriffen
werden oder, es sollten die Frauen vor dem Ertränken «mit glüenden zangen
gerissen» werden - ganz nach dem «radt der rechtverstendigen».7 Ob je und
wie lange die Strafpraxis so gehandhabt wurde, oder ob schon bald die Tötung
durch das Schwert erfolgt ist, wie bei Schiller, ist regional sehr verschieden.
Wehrli jedenfalls behauptet - leider ohne Quellenangabe -, dass bald auch das
Ertränken als zu brutal erkannt und seit Ende des 17. Jahrhunderts fast überall

Numéro spécial 1/1995 37



durch das Schwert dem Leben der Kindsmörderin ein Ende gesetzt worden sei

(Wehrli 1889, S. 36).
Sichtlich angeregt sowohl durch Beccaria und die grundsätzliche Strafrechtsdebatte

als auch durch die öffentliche Anteilnahme um das Schicksal der
Kindsmörderinnen, welche durch die Literatur des Sturm und Drangs ausgelöst

worden war, rief der Mannheimer Regierungsrat und Richter am
Oberappellationsgericht Ferdinand Adrian von Lamezan 1742-1817) 1780 eine
Preisaufgabe aus, die nach Mitteln gegen den Kindsmord fragte. Lamezan war 1761
in den Staatsdienst getreten und beendete seine Laufbahn als Hofgerichtspräsident

in Bamberg. Als Repräsentant der Aufklärungsbewegung zeichnete er
sich durch eine humanistische und sozial-aktive Lebensgrundhaltung aus und
stand im Kontakt mit literarischen und philosophischen Kreisen und berühmten

Zeitgenossen.8 Die Preisfrage beginnt denn auch ganz im Zeichen der
reformatorischen und philanthropischen Aufklärungsbewegung: «Wenn es uns
Ernst ist, dass wir da sagen, lasset uns Weltbürger seyn, uns lieben, und besser
werden, Aufklärung in unsern Tagen verbreiten, und den Samen ausstreuen für
künftige bessere Nachkommenschaft,...». Lamezan beschreibt die bisher
gemachten Vorschläge zur Bekämpfung des Kindsmords und weist auf deren
Unzulänglichkeit, auf deren Oberflächlichkeit («unphilosophisch») und auf
deren Irreligiosität («gottlos») hin. Alle diese Vorschläge indes müssten untauglich

bleiben, «oder es muss gezeiget werden, wie sie in der Anwendung geleitet
werden könten, um der menschlichen Gesellschaft auf der andern Seite nicht
gefährlich und schädlich zu seyn. Wenn die Frage ist, welches sind die beste
ausführbare Mittel dem Kindermorde Einhalt zu thun?»9

Die Virulenz des Themas zeigt sich an der grossen Anzahl der eingegangenen
Antwortenl0, wobei nach dem Urteil von Krünitz 1786 die Quantität offenbar
nicht der Qualität entsprach: «Wie viel leeres Stroh darunter, ohne Plan und
Gedanken!»11 Pestalozzis Untersuchung war nicht unter den eingegangenen
Schriften, was angesichts seiner Gewinnchancen auf die 100 Dukaten Preisgeld
schade war. Jedenfalls sind sich die Urteile - auch von Nicht-Pestalozzianern -
einig; stellvertretend sei folgendes erwähnt: «Das zweifellos bedeutendste
Ergebnis der Preisfrage Lamezans überhaupt ist Pestalozzis 1781 erschienene
Schrift 'Über Gesetzgebung und Kindermord'» (Wächtershäuser 1973, S. 48),
auch wenn die Schrift tatsächlich erst 1783 erschienen ist.

Aufmerksam auf das Preisausschreiben ist Pestalozzi durch den Basler
Ratsschreiber Isaak Iselin im Sommer oder Herbst 1780 gemacht worden. Dieser
hatte durch einen Brief des Heidelberger Kirchenrats Johann Friedrich Mieg
Lamezans Absichten erfahren12 und womöglich Pestalozzi direkt informiert13.
Pestalozzi nahm sich dieser Frage an, nicht ohne an das Preisgeld zu denken,
war er doch nach dem doppelten Ruin in der Landwirtschaft und mit seiner
Armenerziehungsanstalt in den siebziger Jahren ökonomisch in einer sehr
heiklen Lage. Er besorgte sich Protokolle über Verhöre mit Kindsmörderinnen
in Zürich, «um in diesem Fach practischer zu schreiben» (PSB III, S. 116). Das
bedeutet, dass Pestalolzzi - zunächst - Zürich als juristischen, sozialen und
politischen Hintergrund nimmt, was für die Ausführungen indes von sekundärer

Bedeutung ist. Bis Pfingsten 1781 hätte die Schrift eingereicht werden
sollen, wobei Pestalozzi es vorgezogen hat, seine Untersuchung «nicht als

38 Beiheft 1/1995



Preisschrifft einzusenden, sonder wo müglich... an einen Buchhendler zu
verkauften», weil er meinte, dass seine Ergebnisse «der allgemeinen Aufmerksamkeit»

wert seien, und weil er so bald wie möglich Geld benötigte (PSB III,
S. 110). Die Schrift erschien indes erst 1783 im Eigenverlag.14

Die Ausführlichkeit der Schrift wie auch ihr komplexer Aufbau bieten sich
für verschiedene Fragestellungen und Zugänge der Interpretation an, allen
voran für strafrechtstheoretische15, dann für (kriminal-)pädagogische16 und für
sexualtheoretische17. Diesen Ansätzen gegenüber hat Stadler betont, dass
Pestalozzis Schrift «Elemente einer ganzen Philosophie der Ordnung» enthalte
(Stadler, S. 303) und bedauert, dass Hans Barth in der einzigen grösseren
Monographie zur politischen Philosophie Pestalozzis nicht ausführlicher darauf

eingegangen ist. Bedauerlich mag man diesen Umstand deshalb nennen,
weil Pestalozzi - wie er in einer Selbstreflexion erläutert - den engen
Gegenstandsbezug aufgibt (vgl. PSW XI, S. 113 f.) und sozialethische bzw. politisch-
ethische Grundsätze18 in bezug auf die Gesetzgebung thematisiert und damit
die ethische Legitimation der Staatsgewalt problematisiert.

Der Erläuterung dieser Problematisierung aufgrund der konkreten Ausgangslage

des Kindsmords und Pestalozzis Auseinandersetzung mit der Preisfrage ist
dieser Artikel gewidmet. Die Schrift «Über Gesetzgebung und Kindermord»
umfasst drei relativ selbständige Teile. Der erste und grösste Teil beantwortet
die Preisfrage sowohl in einem engeren als auch in einem weiteren Sinn und
wird hier in einem ersten Schritt dargestellt. Der zweite Teil beinhaltet die
Auszüge aus den Verhörsprotokollen, die hier nicht näher zur Darstellung
gelangen. Der dritte Teil19 enthält Pestalozzis sozialethisches, durch Gesetze
und Erziehung zu verwirklichendes Reformprogramm, das dem Staat den Auftrag

der Verbrechensprävention zuweist. Dieser dritte Teil der Schrift soll in
einem zweiten Schritt dargestellt werden. Im letzten und dritten Schritt soll
Pestalozzis Legitimationskonzept der Staatsgewalt kritisch geprüft und in den
Zusammenhang seiner eigenen geistigen Entwicklung eingebunden werden.

Um den quantitativen Rahmen dieses Artikels nicht zu sprengen, kann auf
die ausführliche Analyse des komplexen inneren Aufbaus der Schrift, der
Ausdruck von Pestalozzis «Kreisdenkform» (Wiesendanger 1963, S. 84) ist, nicht
eingegangen werden - doch sei hierzu ausdrücklich auf die Arbeit Wiesendangers

verwiesen.20 Folgende terminologische Klärung sei zudem vorausgeschickt:

Unter Kindsmord wird im weiteren und hier nicht gemeinten Sinn die
Tötung der Kinder durch ihre Eltern verstanden, während das damals und hier
diskutierte Phänomen enger die «Tötung eines unehelichen Kindes bald nach
seiner Geburt durch die Mutter» (Wehrli 1889, S. 7) meint.

2. Pestalozzis Antwort auf die Preisfrage

2.1. Die Ursachen des Kindsmords

Pestalozzi beginnt seine Abhandlung sogleich mit der wichtigen Verschiebung
des Blickwinkels vom strafrechtlichen Tatbestand auf die Ursachen des
Kindsmords, ähnlich wie Schiller in seinem Gedicht. Die Ursachen erkennt Pesta-

Numéro spécial 1/1995 39



lozzi - generell gesagt - im ungerechten politischen (gesetzgeberischen), sozialen

und ökonomischen Umfeld der Frauen, welche die unehelich schwangeren
Frauen derart zur Verzweiflung führe, dass ihnen für die Tat keine Urteilsfähigkeit21

zugesprochen werden könne, was eine strafrechtliche Verfolgung
obsolet mache. Folglich müssten die Bemühungen dahin gehen, die Ursachen
zu erkennen und zu verhindern: «Vergebens fliesst das Blut deiner Kindermörderinnen

Europa! Lass deine Herrscher aufheben die Ursache ihrer Verzweiflung,

so wirst du ihre Kinder erretten».22
Den Hintergrund der Ursachenerörterung bilden die Straf- und Sittengesetze

mit den Verboten der «Hurerey» (ausserehelicher Geschlechtsverkehr) und der
vorehelichen Schwangerschaft, welche vom Ehegericht23 mit Geldstrafe, und
für mittellose Frauen mit Gefängnisstrafe geahndet wurden und soziale Ächtung

nach sich zogen.24 Pestalozzi zählt zunächst acht Gründe für den Kindsmord

auf, wobei diese derart «unendlich unter sich verwebt» (PSW IX, S. 111)
sind, dass der eine immer wieder auf den anderen verweist. Auf die wichtigsten
vier sei hier eingegangen.

1. Den ersten Grund sieht Pestalozzi - wie schon Schiller in seinem Gedicht
- im gebrochenen Heiratsversprechen junger Männer, weil diese durch die
Verlobung sexuellen Kontakt zur Frau erschleichen würden. Eine entsprechende

Klage auf Einhaltung des Eheversprechens der gesetzlich verpflichtenden
Verlobung beim Ehegericht sei, so Pestalozzi, für die Frauen deshalb fast

sinnlos, weil die Gerichtspraxis zugunsten der Männer angelegt sei und
entsprechende Anzeigen der Frauen als Phantasien betrachtet würden. Die Justiz,
so Pestalozzi, verstösst indes gegen ihre ersten Pflichten, wenn sie «bey Klagen
dieser Art zum Präjudiz der Mädchen schwach und gegen den Jüngling
nachsichtig handelt» (PSW IX, S. 72).

2. Wage sich eine Frau dennoch vor Gericht, um sich und ihren Sexualpartner

wegen dem vorehelichen Sexualverkehr anzuzeigen, folgt ein «Prozedere»,
welches «auf ihre systematische Ausplünderung durch Gerichtsinstanzen und
privilegierte Schmarotzer aller Amtsstufen» hinausläuft (Stadler, S. 300), weil
die Mitglieder des Ehegerichts unter anderem durch die Strafgebühren bezahlt
wurden (Wirz 1794, 2. Teil, S. 12f.). Die Frauen aus der armen Unterschicht
waren besonders hart betroffen, weil sie als Zahlungsunfähige ins Gefängnis
mussten - womit ihre soziale und ökonomische Lage vollständig ruiniert war.
Er dürfe, so Pestalozzi, fast nicht beschreiben, was mit den Frauen passiere,
wenn sie in das Halseisen gestellt würden, zum Spott der Stadt die Strassen
reinigen müssten, bis ihre Busse abbezahlt sei, und «eine Stunde lang [mit]
Koth und Hüner-Eyer» (PSW IX, S. 14) beworfen würden.

3. Ein weiteres, zentrales Problem sieht Pestalozzi im Umstand, dass die
mittellosen Menschen keine Erlaubnis hatten, zu heiraten (vgl. Wirz 1794, 2.

Teil, S. 29f.), weil die Obrigkeit befürchtete, dass arme Menschen ihre Kinder
nicht versorgen könnten und dem Bettel verfallen würden - und Bettel war ein
Tatbestand, der in der Zwingli-Stadt nicht geduldet werden konnte (vgl. Wirz
1794, 1. Teil, S. 438 ff.). Das Eheverbot für Arme lief deshalb auf ein Sexualverbot

hinaus, das aber im Gegensatz zum Eheverbot schwierig zu kontrollieren
ist. Unehelich schwangere Frauen waren in der Unterschicht deshalb besonders
zahlreich.

40 Beiheft 1/1995



4. Besonders beklagt Pestalozzi den Umstand, dass die Eltern ob der
«Schande» ihrer Tochter diese nicht im christlichen Sinne brüderlich behandeln,

sondern verständnislos und unmenschlich. Dieser Umgang sei Ausdruck
innerer Rohheit und stamme - und dabei weist Pestalozzi schon auf den
grundsätzlicheren dritten Teil hin - von der fehlenden «Nationalbildung» ab,
und diese hat ihren Ursprung wiederum im Vorbild des obrigkeitlichen
Umgangs mit dem Volk (vgl. PSW IX, S. 95). Von den Nachbarn allgemein sei
ebensowenig zu erwarten, da sich die «Landesehrbarkeit... nicht auf innere
Reinigkeit des Herzens gründet», sondern eine Maske für die «heimliche
Geniessungen der Wohllust» und die innere Härte ist (PSW IX, S. 100). Wo
Mitmenschlichkeit gegenüber den unehelich Schwangeren fehle, da ist der Weg
zur Verdeckung der Schwangerschaft und damit zum Kindsmord frei.

5. Alle aufgezählten und miteinander zusammenhängenden Ursachen führen

also dazu, dass unverheiratete Frauen illegal schwanger werden und dann
dem Gericht ihre verbotene Schwangerschaft nicht melden - womit sie ein
weiteres Delikt begehen.25 Weil aber Schwangerschaften im allgemeinen gut
sichtbar sind und allen Aufsichtspersonen, aber auch «allen rechtschafnen
Leuten ernstlich anbefohlen» wurde, «die sich im Verdacht der Schwangerschaft»

befindlichen Frauen dem Ehegericht zu melden (Wirz 1794, S. 82f.),
folgte für die unehelich Schwangeren bis zur Geburt eine mehrmonatige Zeit
der sozialen Isolation. «Die Verwirrung, die Beunruhigung, das Entsezen, die
unmenschliche Verlassung, Verstossung und Vernachlässigung dieser Elenden,
vor, während, und gerade nach ihrer Geburtsstund, ist in den weit meisten
Fällen die entscheidende Quelle des Kindermords» (PSW IX, S. 106). Diesen
Frauen unter diesen Umständen Urteilsfähigkeit zuzusprechen ist nach Pestalozzi

sinnlos, sie handeln «immer mit einem Gefühl von Selbstvertheidigung
und Nothwehr» (PSW IX, S. 31) - und jede Bestrafung der Tat sei deshalb
unangebracht.

2.2. Exkurs:
Von der Straftäterin zum Opfer mit Anspruch auf staatliche Hilfe

Die Fokussierung des Blickwinkels auf die Frau als Opfer anstelle der Straftäterin

hat Konsequenzen für den Handlungsbedarf des Staates: Er soll die
Frauen nicht bestrafen, sondern ihnen helfen. Pestalozzi fordert - und hier ist
er erstaunlich modern - für verlassene schwangere Frauen ein Sozialprogramm.
Nach diesem sollen - hierarchisch zuoberst - ein zentrales und geheimes
«Sittentribunal» und in den Provinzen einzelne Administrationen sich der Sache
der schwangeren Frauen in juristischer Hinsicht annehmen (Überführung der
jungen Männer, die unter dem Vorwand des Eheversprechens zum Sexualkontakt

kamen, Beratungen usw.). In jedem Dorf sollten «Gewissensräte» unter
Schweigepflicht Anlaufstelle für unehelich Schwangere sein, die dafür Sorge
tragen müssen, dass die Frauen an privaten, geheimgehaltenen Orten gut
betreut gebären können. Für die Zeit der Niederkunft sollen ihnen Hebammen
zur Seite stehen. Doch auch nach der Geburt bedürfen die alleinerziehenden
Mütter der (finanziellen) Hilfe des Staates, und der wahre Staat hat auch alles

Numéro spécial 1/1995 41



Interesse daran: «Für den Staat ist ein uneheliches Kind nur in so fern ein
Schaden, als es nicht recht erzogen wird. - Für die Menschheit ist ein uneheliches

Kind unzweydeutig ein Gewinnst, wenn es recht erzogen wird» (PSW IX,
S. 52). Der Staat ist «Vater» der unehelichen Kinder (vgl. PSW IX, S. 39).
Überdies sollten schwangere Frauen unter weiteren besonderen gesetzlichen
Schutz gegenüber Dritten gestellt werden, so zum Beispiel mit dem Verbot der
Wegweisung aus einer Herberge, mit dem Schutz vor Wegweisung aus einer
fremden Gemeinde, mit der Verpflichtung der Väter für die ökonomische
Versorgung der Frau und des Kindes unter Androhung harter Strafen, mit einem
Kündigungsschutz und mit einer allgemeinen, gesetzlich verordneten
Hilfspflicht (vgl. PSW IX, S. 106f.).

2.3. Politisch-pädagogisches Reformprogramm

Pestalozzi hätte sich mit diesen Erläuterungen zufrieden geben können. Erstens
hat er die Schuld- und Straflosigkeit der Kindsmörderinnen plausibel gemacht,
weil die Ursachenerörterung gezeigt hat, dass «conventioneile Nebenumstände»

(PSW IX, S. 28) am Kindsmord schuld sind und nicht «das Mädchen», das
«in Beziehung auf den Staat nichts anders [tut], als dass es sucht,
kinderlos zu bleiben, weil der Staat will, dass es kinderlos sey, und ihm drohet, weil
es nicht kinderlos ist» (PSW IX, S. 29). Zweitens hat Pestalozzi den Staat zum
sozialen Handeln verpflichtet, indem er gezeigt hat, dass durch Hilfeleistung an
die nicht verheirateten schwangeren Frauen und Mütter weder die Sittlichkeit
des Volks noch die Glückseligkeit der Gesellschaft leide, wie das oft befürchtet
wurde, und drittens hat er konsequenterweise noch gefordert, die «Unzuchtsgesetze»

abzuschaffen. Diese sind seiner Meinung nach zwar einem echten
kirchlichen Geist entsprungen, der aber zwischenzeitlich durch die Geistlichkeit
selber längst zerstört worden sei, was daher diese Gesetze unzeitgemäss
mache.26

Gerade aber seine Auseinandersetzung mit den Gesetzen hat Pestalozzi
immer tiefer zu einem umfassenden, politisch-pädagogischen Reformprogramm

geführt, weil es für ihn evident war, dass Kindsmord nicht ein
strafrechtliches Problem, sondern Ausdruck einer grundsätzlich falschen Politik sei,
unter der eine ganze Klasse von Menschen - die mittellosen Frauen aus der
Unterschicht - zu leiden habe. Diese sozialkritische Erkenntnis führt Pestalozzi

- noch im ersten Teil der Schrift - zu einer fundamentalen Kritik der Politik.

Zunächst bestimmt Pestalozzi das Verhältnis von Politik und Moral so, dass
der Staat kein Recht hat, von den Bürgern Moral zu verlangen, selber aber die
Pflicht hat, diese zu fördern. Es könne also in bezug auf die Sexualität weder im
Aufgabenbereich des Staates liegen, sexuelle Kontakte zwischen unverheirateten

Menschen zu verbieten, noch könne er fordern, dass die jungen unverheirateten

Frauen seinetwegen nicht schwanger werden sollen. Das Problem der
«Hurerey» sei nicht strafrechtlich zu lösen, sondern durch eine präventiv
wirkende Tugend: «Ich... meyne, der Staat müsse freylich die Reinigkeit der Sitten
begünstigen und beschüzen, aber nicht durch Hinterung des befruchtenden

42 Beiheft 1/1995



Beyschlafs bey Leuthen, die geil sind, sonder durch allgemeine Emporbildung
der Nation zu den edlern und höhern Gesinnungen, die immer nur eine Folge
einer stillen ausgebildeten häuslichen Weisheit sind» (PSW IX, S. 30). Moralische

und bürgerliche Bildung als die präventive Aufgabe des Staates - «Aber
dann Punktum Der Staat darf seine Saiten gar nicht so hoch spannen, als der
Sittenlehrer, und am wenigsten als der christliche Sittenlehrer» (PSW IX,
S. 31).

Pestalozzi orientiert seine politischen Grundsätze ganz an der menschlichen
Natur und seinem Glauben an den göttlichen Kern im Menschen. Der
strafrechtliche Fundamentalsatz, dass «... nicht die Strafen der Verbrechen, sondern
vielmehr die Bildung der Menschen zum Guten,... das ist, was das Land im
allgemeinen vor Greuelthaten bewahret» (PSW IX, S. 20), findet seinen Ankerpunkt

«tief im Innern der menschlichen Natur» (PSW IX, S. 36). Das Ziel der
Politik sieht er - entgegen der Orientierung an der Staatsräson - gut aristotelisch

in der Eudämonie der Menschen. «Die menschliche Glükseligkeit, dieser
ewige innere Endzwek aller Gesezgebung, fordert die Veredlung aller
Grundtrieben, Grundlagen und Kräften der Menschheit» (PSW IX, S. 21)27. Die
Politik erhält ihren Sinn im Telos der menschlichen Natur und damit eine
grundsätzliche pädagogische Dimension.

Die Ausbildung der menschlichen Grundanlagen zum Guten meint zweierlei.

Erstens negativ die Vermeidung jeglicher Ungerechtigkeitsgefühle im Volk,
weil «das Gefühl Unrecht zu leiden verderbt mehr als alles in der Welt den
Menschen» (PSW IX, S. 22) und zweitens positiv die «Aufmerksamkeit auf die
wahren Bedürfnisse der Menschheit,... das sanfte väterliche Einlenken euerer
Forderungen in das Gefühl des Menschenherzens, das in jeder Brust schlägt; -
das ist, was zur Bildung eueres Volk, welches ihr immer mehr leiten, als richten
sollet; - euerer Strafgesetzgebung vorgehen soll» (PSW IX, S. 22). Weil «jede
gute Gesezgebung den Realbedürfnissen des Menschen genugthun» muss
(PSW IX, S. 35) - und damit meint Pestalozzi auch den Geschlechtsverkehr -,
sind Heiratsverbote und damit der «Unfruchtbarkeitszwang» (PSW IX, S. 49)
für mittellose Leute Gesetze, die der menschlichen Natur nicht entsprechen
und so direkt zum Kindsmord führen, staatlich verschuldet durch eine sinnlose
Gesetzgebung. Pestalozzi nennt dies «Staatskindermord» (PSW IX, S. 49).
Anstatt einem befürchteten Bettel mit Strafgesetzen zu begegnen sollte der Staat
viel eher die ökonomische Kraft im Sinne einer Berufsbildung der Menschen
befördern.

Diese Pädagogisierung betrifft aber nicht nur die Sexualität oder die
Ökonomie, sondern die gesamte Palette strafrechtlicher Tatbestände: «Die Folgen
der geschehenen Verbrechen im Verbrecher selbst auszulöschen, soll um so
mehr ein wesentliches Ziel des Gesezgebers seyn, als die bürgerliche Genug-
thuung, um welcher willen er den Verbrechern eine Strafe auflegt» (PSW IX,
S. 104). Pestalozzi wendet sich damit gegen eine Kanonisierung der
alttestamentarischen Strafidee der Vergeltung und sieht das Ziel in der Resozialisation:
Sie ist die Genugtuung, die der Verbrecher dem Staat schuldet. Die «sittliche
Besserung, und die daraus fliessende Hoffnung seiner bürgerlichen Wiederherstellung»

ist der Sinn der Strafe, die «mit Behutsamkeit, Schonung, mehr
bildend, hütend, und im Geheim zurecht weisend, als öffentlich bestrafend zu

Numéro spécial 1/1995 43



Werk zu gehen» (PSW IX, S. 104) soll. Gedanken, die auch heute noch von
einem Strafrechtstheoretiker wie Peter Noll vertreten werden.28

Die Sexualität und damit der voreheliche Geschlechtsverkehr gehört aber
nicht vor die Justiz, sondern vor das Ehegericht. Dieses sollte aber keine
Bestrafungsinstanz sein, sondern die ethisch-pädagogische Aufgabe erfüllen,
das Gute menschlich zu fördern, anstatt Menschen öffentlich zu kränken (vgl.
PSW IX, S. 72). Pestalozzi fordert zwar nicht gerade eine Frauenquote in der
Legislative dieses Ehegerichts, macht sich aber «kein Bedenken, hier im gemeinen

Menschenton beyzufügen, wenn die Compilateurs der Codices, die
uns richten, sich in diesem Fach mehr mit Weibern besprächet hätten, wir
wären solider bedient» (PSW IX, S. 77).29

3. Die ethische Legitimation der Staatsgewalt

Pestalozzi ist sich bewusst, dass er mit dem Rekurs auf den politischen Auftrag
der Tugendförderung den eigentlichen Gegenstandsbezug überschritten hat:
«Aber man wird mir hier einwerfen, es sey eigentlich iezt nicht die Frage von
allgemeinen Beförderungsmitteln der Sittlichkeit, sonder von eigentlich und
bestimmten Hilfsmitteln, um dem Kindermord ein abhelfliches Mass zu schaffen»

(PSW IX, S. 113 f.). Das mag ein inhaltlicher Grund dafür gewesen sein,
die Schrift nicht als Antwort auf die Preisaufgabe einzureichen, sondern daran
weiterzuarbeiten. An den ersten Teil reiht er unter dem Titel «Nubes Testium»
Auszüge aus den Protokollen der Verhöre mit Kindsmörderinnen30, deren
Stellenwert umstritten ist. Mit Sicherheit will Pestalozzi mit dem Einschub die
Sensibilität der Lesenden erhöhen, den Weg von der engeren Behandlung des

Gegenstandes in die grundsätzlicheren Reflexionen im dritten Teil mitzuvoll-
ziehen. Weil Pestalozzi entscheidende Teile dieser Erörterung bereits im ersten
Teil ausgeführt hat, die hier dargestellt wurden, kann sich die Darstellung des
dritten Teils verhältnismässig kurz ausnehmen.

Pestalozzi beginnt diesen dritten Teil mit dem bezeichnenden Titel
«Vorschritt zu einem grössern und noch entferntem Ideal»31 in welchem christliche
Ethik, Politik und Pädagogik, wie sie am Ende des ersten Teils angesprochen
wurden, verschmolzen werden. Dieses Ideal wird nun durch einen Fürsten
repräsentiert, der seine Gesetzgebung «im Ganzen den wesentlichsten Bedürfnissen

der menschlichen Natur» anpasst und mit der Ausbildung und Veredlung

der guten Anlagen die menschliche Glückseligkeit fördert und so das
Laster verhindert: «das ist der oberste Endzwek seiner Gesezgebung» (PSW IX,
S. 131). Drei fundamentale Grundsätze leiten ihn: Erstens hält Pestalozzi fest,
dass sämtliche Genüsse und die Befriedigung der Realbedürfnisse ohne Liebe
zu Gott und zum Nächsten nicht der wahren Glückseligkeit nützten, zweitens
würde menschliches Leiden in der Liebe zu Gott nicht verderbend wirken,
sondern die inneren Kräfte stärken, und drittens sei die Liebe zu Gott und zum
Nächsten ein unumgängliches Naturbedürfnis, das am ehesten im glücklichen
Familienleben entfaltet und befriedigt werde. Aus diesen Grundsätzen folgert
Pestalozzi die Aufgabe des Gesetzgebers, die Naturbahn der Liebesentwicklung
zur Liebe Gottes und des Nächsten im Familienzusammenhang zu fördern.

44 Beiheft 1/1995



Pestalozzi argumentiert im folgenden am konkreten Beispiel. Hier zeigt sich
deutlich, dass er einerseits die realen sozialen und politischen Strukturverhältnisse

des Absolutismus übernimmt - diese verglichen zu den Schweizer
Verhältnissen sogar noch verstärkt - aber andererseits ganz entgegen der
politischphilosophischen Grundlegung des Absolutismus sozialethisch argumentiert.
Auf den Hintergrund dieser widersprüchlichen Ausgangslage wird im vierten
Abschnitt eingegangen - hier die einzelnen Ausführungen.

Konkret fängt der ideale Fürst seine Aufgabe auf der einen Seite restriktiv
«bey den höhern Ständen an. - Er sezt feste und starke Gränzen den ausschweifenden

Sitten der Edeln, der Krieger, und ihrer bürgerlichen Affen», dann aber
auch den Gesellen, Bürgersöhnen und insbesondere den «Ausschweifungen...
des Akademiewesens» (PSW IX, S. 137). Auf der anderen, pädagogischen Seite
muss das Werk schon «bey den ersten Stuffen des menschlichen Alters» beginnen

(PSW IX, S. 138). Dabei geht es nicht primär um gute Schulen, die im
wesentlichen als Berufsbildung gedacht sind, sondern um die früheste elterliche
Erziehung, in welcher die Weichen für ein stilles, frommes und tugendhaftes
Leben gelegt werden. In sexueller Hinsicht fordert er eine Verzögerung der
Entwicklung des Geschlechtstriebes durch Spiele, harte Arbeit und natürliches
Vorbild der Eltern. Der Sohn der Mutter, die sich beim Stillen des Säuglings in
eine Kammer sperrt, um ihre Brust zu verdecken, «zahlt frühe die Kammerjungfer

für die Öfnung des Mieders, siehet die Brüst einer Hure, und ist
verloren» (PSW IX, S. 143). Die besonders gefährdeten Dienstmädchen sollen
durch «erfahrne und erlauchte Männer» (PSW IX, S. 142), die als Vaterfiguren
über sie wachen, bei ihrer Arbeit begleitet werden.

Im Rückgriff auf die Anthropologie erkennt Pestalozzi im heranwachsenden
Menschen ein Streben, «Unabhängigkeit und Freyheit» zu entwickeln (PSW
IX, S. 148) und formuliert die für die politische Philosophie und Pädagogik so
wichtige Tatsache des Selbstgefühls der Anlagen, der Kräfte und der Rechte des
Menschen. In diesem Zusammenhang fordert er die «Aufhebung der
Leibeigenschaft», damit - als unabdingbare Voraussetzung jeglicher Bildung der
Menschen zur «Nationalsittlichkeit» - «das Gefühl der innern Würde und
Hohheit unsrer Natur» nicht zerstört werde (PSW IX, S. 152).

Als Kontrast zu diesem Ideal beschreibt Pestalozzi den gegenwärtigen
Zustand der Politik und des Staates. Dieser sei durch eine unselige Gier nach
Reichtum und sozialem Ansehen, aber auch durch unvernünftige Aufwendungen

für den Prunk des Staates geprägt.32 Die «Staatseitelkeiten» - auf Kosten
des Volkes - hätten zur erbärmlichsten Vetternwirtschaft geführt. In dieser
durch Egoismus, Materialismus und Korruption geprägten Staatsführung sieht
Pestalozzi «die wahre Quelle des Elends unsers Volks und seiner Verbrechen» -
und den Verbrechen Einhalt tun zu wollen, heisst, die «Macht, in deren Hand
der gesezgeberische Wille gelegt ist» (PSW IX, S. 157), innerlich zu veredeln.
«Ohne innere Veredlung der höhern Ständen, und ohne äussere gute Hausordnung

der Höfen und der Personen, welche den Willen und die Macht des
Gesetzgebers in ihrer Hand haben, hat keine ernste Aufmerksamkeit auf die
erste Bedürfnisse der Menschheit, folglich keine wahre Befriedigung derselben
statt» (PSW IX, S. 157f.), - und jegliche Reform ist bloss Scheinreform.

Numéro spécial 1/1995 45



Pestalozzi kommt zu folgendem Schluss: «Die Ausbildung des gemeinen
Manns zu der frommen Weisheit eines reinen und glüklichen Hauslebens, ist
das einzige Mittel, den Verbrechen des Volks Innhalt zu thun - Diese aber ist
nur durch die innere Veredlung der höhern Ständen und der Macht, in deren
Hand der gesezgeberische Wille gelegt ist, zu erzielen möglich» (PSW IX,
S. 181). 33

4. Ausblick: «Über Gesetzgebung und Kindermord» als Ringen
um eine Sozialphilosophie

«Über Gesetzgebung und Kindermord» ist nicht nur deshalb eine höchst
interessante Schrift, weil sie einerseits modern anmutende und andererseits
wieder restaurative Momente in sich aufnimmt und mit der ethischen
Legitimation der Staatsgewalt ein permanentes Thema der politischen Philosophie
problematisiert, sondern auch, weil sie Pestalozzis Ringen um eine Sozialphilosophie

wie keine andere (gedruckte) Frühschrift enthüllt. Politisch modern
oder progressiv - selbst wenn Pestalozzi damit auf die alte Tradition eines
ethischen Politikbegriffes zurückgreift - sind dabei gewiss die Ausführungen
über die ethische Pflicht der Politik sozial Benachteiligten gegenüber, die sich
nicht auf ein Minimum an ökonomischer Versorgung beschränkt, sondern im
Waisen, in der Witwe und im unehelichen Kind, aber auch im Verbrecher einen
Menschen sehen, den es in seinem Selbstgefühl zu stärken und im vollen
Umfang zu integrieren gilt. Das bedingt Reformen in der gesamten sozialen
Struktur - man könnte fast von einem kritisch-emanzipatorischen Ansatz
sprechen. Damit hängt sowohl die Überwindung eines auf Sühne abzielenden
Strafgesetzes zusammen als auch die pädagogische Aufgabe der Politik.

Pestalozzi sieht nun den Weg der Verwirklichung seiner Reform nicht in
einer neuen Verfassung im Sinne eines Rousseauschen «Contrat social», durch
welchen die Regierung demokratisch legitimiert wäre, und schon gar nicht in
einem liberal-demokratischen Konzept eines Staates, in welchem die selbständigen

Bürger für ihr ökonomisches, moralisches und politisches Schicksal allein
auf sich gestellt sind. Er weiss zwar, dass die «oberen Stände» sich durch
Egoismus, Materialismus und Korruption auszeichnen - und trotzdem vertraut
er für die Reformen dem «wahren» Adel, den er in einer überdimensionierten
Fürstfigur findet, wie sie schon im Volksroman «Lienhard und Gertrud» in der
Person Arners gezeichnet ist34, einer politisch-moralischen Führerfigur, die
sich väterlich dem Volk zuwendet und dessen «Ehrenfestigkeit» und Sitten
hütet. In einer pathetischen Metapher sieht Pestalozzi seinen Idealfürsten als
Hirten der Menschen, «aber auch hier ist sein Hüten nicht Herrscherhut, welche

die Menschheit nicht bildet; nein, das Hüten meines Gesezgebers ist das
muntere Hüten eines Hirten, der seinen Schaafen auf der sanftesten Flöte
vorspielt». Diese Szene spitzt sich zu, denn wenn der Hirte mit dem Flötenspielen

einhält, «drängen sie sich enger an ihn, läken ihm seine Hand und Stab,
und Flöte und Aaser. Mein Gesezgeber sizet mitten unter seinem Volk, wie
mein Schäfer, und singt ihm Lieder» (PSW IX, S. 153). Dieser Zentralisierung
und Hierarchisierung der politisch-moralischen Instanz auf eine oberste poli-

46 Beiheft 1/1995



tische Person entspricht konsequenterweise die politisch-moralische Irrelevanz
des Volks, das als Schafherde gesehen wird - ein krasser Widerspruch zum
geforderten Selbstgefühl der Rechte im Zusammenhang mit Freiheit und
Selbständigkeit, die Pestalozzi in dieser Schrift ebenfalls anstrebt.

In diesem Widerspruch kommt die Konkurrenz zweier Konzepte von
Sozialphilosophie zum Vorschein, die man mit Tönnies «Gemeinschaft» und
«Gesellschaft» 35 benennen kann. Im ersten und durchaus dominierenden Konzept
wird ein familienähnliches Modell menschlichen Zusammenlebens gesehen, in
welchem die einzelnen aufgehoben sind und ihr zwischenmenschliches Verhalten

horizontal durch Sitten und vertikal durch einen Fürst-Vater reguliert wird.
Das zweite Konzept weist auf eine differenzierte Sozialstruktur mit freien und
selbständigen, insbesondere durch Rechtsverhältnisse integrierte Menschen
hin. Aber das sind erst Hinweise. Pestalozzi versteht Freiheit und Selbständigkeit

zu dieser Zeit primär in bezug auf die Ökonomie und findet im Begriff des
«Realbedürfnisses» deren anthropologische Begründung. Die Pädagogik, die
aufgrund der sozialen (und ökonomischen) Veränderungen primäre Aufgabe
des Staates wird, zielt nebst der Notwendigkeit einer geordneten Berufsbildung
auf die Moral, aber nicht auf eine individuelle Moral, sondern auf eine soziale
Moral, auf die Sitten. Pestalozzi kennt also zu diesem Zeitpunkt bloss die eine
Seite des Moralbegriffs, den sozial-integrativen; der individuell-kritische ist
ihm (noch) unbekannt. Die Pädagogik ist dementsprechend primär Sozialpädagogik

und (noch) nicht Individualpädagogik.36 Wäre die starke Anlehnung an
die Führerfigur nicht, so könnte man Pestalozzi mit seinem Versuch, Gesetzgebung

und Sitten, bzw. die rechtliche und ethische Integration der Menschen
zu vereinigen, als Kommunitaristen - um eine moderne Debatte anzusprechen
- bezeichnen. Diesen Begriff gilt es indes auf seine späteren Modelle von
politischer bzw. sozialer Philosophie zu untersuchen.

Pestalozzi sieht die Verwirklichung der Reformen (noch) nicht in einer durch
gebildete Individuen geprägten demokratischen Gesellschaft, die ihre Reform
selber durchführen könnte, weil er erstens der Masse gundsätzlich nicht traut,
zweitens aufgrund des Bildungsdefizits im Volk keine Grundlage sieht und
drittens noch keine Individualethik entwickelt hat. Er wird, ausgehend vom
sozialen Problem des Verbrechens (und des Eigentums), zunächst noch Jahre
um die Ablösung des Gemeinschaftskonzeptes durch das Konzept der Gesellschaft

ringen müssen; ein Vorgang, der freilich nicht nur in Pestalozzis Denken
stattfindet, sondern realgeschichtlich in der Französischen Revolution ihren
prägnantesten Ausdruck findet.37 Erst mit dieser sozialphilosophischen
Entscheidung werden Individualität, Individualethik und eine Individualpädagogik

Gegenstand von Pestalozzis Denken. «Über Gesetzgebung und Kindermord»

darf aber als die Schrift betrachtet werden, in der anhand der Erörterung
des sozialen Phänomens des Kindsmords diese Entwicklung Pestalozzis zum
ersten Mal sichtbar wird.

Numéro spécial 1/1995 47



Notes

1 Johann Heinrich Pestalozzi: «Über Gesetzgebung und Kindermord». Geschrieben
1780, herausgegeben. 1783. In: Artur Buchenau, Eduard Spranger, Hans Stettbacher
(Hrsg.), Pestalozzis Sämtliche Werke, Kritische Ausgabe, Berlin und Leipzig 1927 ff.
Band IX, S. 1-181. Wird zitiert als PSW IX, S. ,1-181. Die Briefreihe Pestalozzis,
Zürich 1946 ff., wird mit PSB zitiert.

2 Vgl. Im Hof 1993, S. 162. Zur besonderen Stellung des Kindsmords in der «Carolina»
wie auch der Vorgeschichte des Kindsmords in juristischer Hinsicht vgl. Handke 1937,
S. 2-26, insbesondere S. 15-26.

3 Inwiefern man Macchiavellis «Principe» als Hauptwerk betrachten darfund damit als
erste legitimierende Begründung für einen absoluten Staat, ist umstritten, hat doch
Macchiavelli selbst dieses Werk als «Phantastereien» bezeichnet. Immerhin erfährt
mit Macchiavelli der bis dahin auf Aristoteles zurückgehende inhaltlich-ethische
Politikbegriff, der aufdas Gemeinwohl gerichtet ist, einen konkurrierenden Neuansatz, der
mit dem alten bis in die Gegenwart wirkt: Dieser neue Politikbegriff orientiert sich an
der Machtergreifung und -erhaltung in Absehung jeglicher Moral unter dem Oberbegriff

der Staatsräson. Hobbes' Werk mit seiner gegenüber Aristoteles völlig neuen
Anthropologie und neuen Methode in Absehung der metaphysisch begründeten Teleo-
logie ist für die philosophische und moralische Begründung des Absolutismus wohl als
bedeutsamer einzustufen. Entscheidend ist, dass im 18. Jahrhundert das im Absolutismus

dominierende Politikverständnis der Staatsräson durch inhaltlich-moralische
Forderungen der Aufklärungsbewegung bzw. durch die Träger der entstehenden
bürgerlichen Gesellschaft selber wieder konkurriert wird. Vgl. Mittermaier 1990, S. 287-
301; Sellin 1978, S. 789-874, insbesondere S. 808ff.; Koselleck 19927, S. 18-32,
insbesondere S. 22 ff. und S. 29 ff. Eine prägnante Stelle für den geschützten Innenraum
des Menschen in Hobbes Staatsphilosophie findet sich im 40. Kapitel des «Leviathan»:

«Was das innere Denken und den inneren Glauben der Menschen betrifft, die
die menschlichen Herrscher nicht erkennen können..., so sind sie weder freiwillig noch
die Wirkung von Gesetzen, sondern die Wirkung des unerforschlichen Willens und der
Macht Gottes, und fallen folglich unter keine Verpflichtung», Hobbes (1651) 1966,
S. 360.

4 Vgl. Koselleck 19927, S. 41 und S. 49-103. Zu den Trägern der Aufklärung, den Sozietäten,

siehe auch Im Hof 1993, S. 95-138.
5 Die erste Übersetzung war ebenfalls 1765 in französischer Sprache erschienen, welche

ihrerseits als Vorlage für eine weitere deutsche Übersetzung diente, die 1766 in Hamburg

erschien. 1767, also wiederum nur ein Jahr später, erschien bereits die dritte
Übersetzung in Ulm. Vgl. Esselborn 1905, S. 28 ff.

6 Im Hof 1993, S. 163. Freilich sollte man nach Im Hof den Begriff «revolutionär» im
Vergleich zum Begriff«reformerisch» bis etwa 1770 nicht zu stark unterscheiden, beide
zielen auf gewaltlose Veränderung, vgl. S. 140 f.

7 Vgl. den gesamten Text bei Wehrli 1889, S. 28, Anmerkung.
8 Vgl. Hoof 1987, S. 270f. Zur Person Lamezans gibt ein anonym erschienener Nekrolog

weitere Auskunft, erschienen am 31. Januar 1818 in der Augsburger Allgemeinen
Zeitung, abgedruckt in den «Mannheimer Geschichtsblätter», Heft XXVI (1925); und
Sudhof 1957, S. 30 ff.

9 In: Ephemeriden der Menschheit, Hrsg. Iselin, Isaak, November 1780, S. 610ff. Der
Text wurde ein paar Monate früher in den «Rheinischen Beiträgen zur Gelehrsamkeit»
1780, 2. Band, S. 84, erstmals veröffentlicht. Abgedruckt ist diese Originalfassung, die
kaum von jener Iselins abweicht, sprachlich aber etwas korrekter abgefasst ist, in Hoof
1987, S. 271 f.

48 Beiheft 1/1995



10 Die meisten Quellen sprechen von rund 200 eingegangenen Antworten, vgl. etwa
Brauneck 1936, S. 42. Die neueren Arbeiten wie die von Hoof nehmen gegen 400
Beiträge an, wobei er zugibt, dass die genaue Zahl nicht eruiert werden kann, so lange
der Nachlass Lamezans nicht zugänglich ist (Hoof 1987, S. 272 und S. 552). Krünitz
(1786, S. 767) spricht von «beynahe 400 Abhandlungen» und Wächtershäuser stützt
sich auf diese Angabe, während Rameckers, mit dem Verweis auf Angaben aus der
«Allgemeinen deutschen Bibliothek» sogar von über 400 Arbeiten spricht (Rameckers
1917, S. 83).

11 Krünitz 1786, S. 768. Krünitz gibt in der Folge eine Zusammenfassung der Preis¬
schriften wieder, die Wächtershäuser übernimmt (Wächtershäuser 1793, vgl. S. 36ff.).
Rameckers gibt eine Zusammenfassung der drei preisgekrönten Schriften (1927,
S. 84ff.), und Schwarz behandelt auf S. 155-208 24 ausgewählte Schriften (Schwarz
1935).

12 Datiert vom 14. Juli 1780, vgl. Keller 1884, S. 191 f.
13 Die Briefe Iselins an Pestalozzi sind nicht mehr erhalten, so dass diese These nicht

erhärtet werden kann. Spätestens durch die im November erschienene Nummer von
Iselins Ephemeriden (s.o.) hat Pestalozzi vom Preisausschreiben erfahren.

14 Zur Entstehungsgeschichte vgl. Walter Guyers textkritische Einleitung zu «Über
Gesetzgebung und Kindermord» (Guyer 1930).

15 Etwa Brauneck 1936.
16 Insbesondere Wiesendanger 1963.
17 Insbesondere Hoof 1987.
18 Sozialethik und politische Ethik, bzw. Sozialphilosophie und politische Philosophie

werden synonym verstanden, was zumindest im 17. und 18. Jahrhundert sinnvoll ist,
aber auch heute noch vertreten wird, vgl. etwa Hartmann 1981, S. 9. Für das 17. und
18. Jahrhundert gilt diese Gleichsetzung deshalb, weil noch nicht deutlich zwischen
Staat und Gesellschaft unterschieden wird, vgl. etwa Angermann 1976. Erst mit Hegels
Rechtsphilosophie wird die Trennung systematisiert, vgl. Hartmann 1981, S. 241 ff.

" 1. Teil: PSW IX, S. 1-115; 2. Teil: PSW IX, S. 116-131; 3. Teil: PSW IX, S. 131-
181.

20 Wiesendanger 1963, S. 85-98 und tabellarisch auf S. 230-239.
21 Die Voraussetzung der willentlichen Freiheit aufgrund der Umstände ist bei diesen

Frauen nach Pestalozzi nicht gegeben, so dass sie keine Verantwortung für ihr Handeln
übernehmen können. Diese Argumentation Pestalozzis liegt durchaus im Trend des
sich anbahnenden Liberalismus. Kant hat mit dem Begriff der Imputabilität die
Bedeutung der willentlichen Freiheit für die Verantwortlichkeit menschlichen
Handelns 1781 philosophisch begründet, vgl. Kant (1781) 1956, S. 448.

22 PSW IX, S. 8 (Sperrung DT). Pestalozzi spricht fälschlicherweise durchwegs von
«Kindermord» anstelle von «Kindsmord».

23 Das Ehegericht wurde im Kanton Zürich nach der Reformation «durch eine neu
geordnete Comité geistlicher und weltlicher Richter» verwaltet. Vgl. Wirz 1794, 2. Teil,
S. 3.

24 Vgl. Wirz 1794, 2. Teil, S. 67-102, insbesondere S. 75-82.
25 Die Frauen mussten innerhalb von sechs Wochen und drei Tagen ihre Schwangerschaft

dem Ehegericht melden. Vgl. Wirz 1794, 2. Teil, S. 76.
26 «Aber die Priester des Landes sind dieses nicht mehr - Sie sind gesunken, zu Gelehrten

vom Volk nicht verstandenen Predigern - und zum Spott der armseligsten niedersten
Laune eines jeden verworfenen Fürstenknechts und Reichen.» PSW VIII, S. 364.

27 Vgl. zum ganzen Gedankengang PSW IX, S. 20 f. und S. 149 f.
28 Noll 1981, S. 7. Für Pestalozzis weiterführende Gedanken vgl. Arners Gutachten, PSW

VIII, S. 135-167.

Numéro spécial 1/1995 49



29 Diese feministische oder vielmehr sozialethische Sicht wird durch eine gestrichene
Stelle im Manuskript, die Pestalozzi in seinem eigenen Wochenblatt im Dezember
1782 veröffentlicht, bestärkt: «Männer haben in den rohesten Zeiten die Aussezung
der Kinder, die an ihren Mord grenzt, erlaubt. - Priester haben auf geweihten Altären
Kinder dem Feuer geopfert. - Könige haben neugebohrne Kinder verhasster Völker
zum Tod bestimmt. Die ägyptischen Hebammen wagten ihr Leben und trozten
dem Befehl des Fürsten - und retteten Israels Kinder - So überwägend vorzüglich
ist die Kinderliebe - im weiblichen Geschlecht - vor dem männlichen - und Europa -
enthauptet Schaaren Elende, die sie Kindermörderinnen heisset, und der Namen des
männlichen Kindermörders ist in den Akten unserer Zeitjustiz unbekannt.» PSW
VIII, S. 358.

30 Zur quellenkritischen Würdigung von Pestalozzis «historischer Forschungsmethode»
vgl. Hoof 1987, S. 226-239.

31 PSW IX, S. 131-138, eigentlich passt der Titel für den ganzen dritten Teil.
32 Diese Argumentation zeigt an, dass wichtige Stellen zumindest des dritten Teils der

Schrift wohl erst 1782 oder 1783 geschrieben worden sind, als Pestalozzi längst nicht
mehr nur die Schweiz im Blickfeld hatte, sondern bereits das absolutistische Ausland.
Dies wird auch an der Idealfigur des Fürsten deutlich, der auf die verfassungsmässigen
Grundlagen Zürichs nicht anzuwenden ist. Aufgrund der vorliegenden Quellenlage,
d.h. des fehlenden Manuskripts, ist indes der Meinung Guyers beizupflichten, dass
eine verlässliche gedankliche Entwicklung Pestalozzis von der ersten Fassung 1781 bis
zur Druckfassung nachzukonstruieren wohl kaum statthaft ist (vgl. Guyer 1930,
S. 477). Ob Pestalozzi später bloss neue Stellen eingefügt hat (vgl. Guyer 1930, S. 476),
ist allerdings fraglich. Die Frage nach einer Umarbeitung der Schrift, die - als erste
Fassung - schon früh fertig war (vgl. Brief an Iselin vom 13. Februar 1781, PSB III,
S. 110), und als zweite Fassung schon ein paar Monate später (vgl. Brief an Iselin vom
22. August 1781, PSB III, S. 123), kann nur unter Berücksichtigung sämtlicher
Publikationen aus der Zeitspanne 1780-1783 zu beantworten gesucht werden - ich denke
hier insbesondere an die Mémoire-Literatur zur Strafrechtsproblemtaik und zur
Gesellschaftlichkeit des Menschen 1782/83 (vgl. PSW IX).

33 PSW IX, S. 181. «möglich» ist im Original nicht gesperrt, sondern fett gedruckt.
34 Lienhard und Gertrud, 1. Fassung, Teile 1-4, 1781-1787. PSW II und III. Es ist kein

Zufall, dass Arner im vierten Teil des Romans (geschrieben ca. 1785/86) angesichts der
Überlastung todkrank wird.

35 Tönnies [1887] 19913, S. 3 f., 34f., 216 f. Es sei auf die Gefahr der normativen
Unterscheidung beider Grundbegriffe menschlicher Koexistenz bei Tönnies hingewiesen.
Vgl. auch Riedel 1974, Spalte 239-243; Riedel 19923, S. 801-862; Kaupp 1974, Spalte
459-465.

36 Vgl. Tröhler 1996.
37 Pestalozzi denkt in der Zeit der Schrift sozial primär gemeinschaftlich und politisch im

Stil des «aufgeklärten Absolutismus», wie er in den achziger Jahren insbesondere in
Frankreich, Preussen und in Österreich angestrebt wurde. Wie sehr dieses Modell
väterlicher Regierung zu dem sich durchsetzenden modernen Modell der bürgerlichen
Gesellschaft kontrastiert, das sich ebenfalls in einigen Gedanken Pestalozzis schon
manifestiert, vermag Kant - im Lichte seiner Moralphilosophie - als Vordenker des
Liberalismus und als öffentlicher Vertreter der entstehenden bürgerlichen Gesellschaft
zu zeigen: «Eine Regierung, die auf dem Prinzip des Wohlwollens gegen das Volk als
eines Vaters gegen seine Kinder errichtet wäre, d.i. eine väterliche Regierung (impe-
rium paternale), wo also die Untertanen als unmündige Kinder, die nicht unterscheiden

können, was ihnen wahrhaftig nützlich oder schädlich ist, sich bloss passiv zu
verhalten genötigt sind, um, wie sie glücklich sein sollen, bloss von dem Urteile des
Staatsoberhaupts, und, dass dieser es auch wolle, bloss von seiner Gütigkeit zu erwar-

50 Beiheft 1/1995



ten: ist der grösste denkbare Despotismus (Verfassung, die alle Freiheit der Untertanen,

die alsdann gar keine Rechte haben, aufhebt). Nicht eine väterliche, sondern eine
vaterländische Regierung (imperium, non paternale, sed patriotidum) ist diejenige,
welche allein für Menschen, die der Rechte fähig sind, zugleich in Beziehung auf das
Wohlwollen des Beherrschers, gedacht werden kann» (Kant [1793, A 237] 1983,
S. 145 f.). Kant hat diese Passage gegen die Staatsphilosophie von Hobbes geschrieben,
was wiederum zeigt, dass Pestalozzis politisches Modell stark im nicht-schweizerischen

Absolutimus wurzelt, im Unterschied zum Absolutismus aber moralische
Themen politisch diskutiert.

Literaturverzeichnis

Angermann, Erich: Das Auseinandertreten von «Staat und Gesellschaft» im Denken des
18. Jahrhunderts. In: Ernst Wolfgang Böckenförde (Hrsg.): Staat und Gesellschaft,
Darmstadt 1976, S. 109-130.

Barth, Hans: Pestalozzis Philosophie der Politik, Erlenbach-Zürich 1954.
Beccaria, Cesare: Über Verbrechen und Strafe (1764), übersetzt und herausgegeben von

Karl Esselborn, Leipzig 1905.
Brauneck, Anne-Eva: Pestalozzis Stellung zu den Strafrechtsproblemen, Diss Breslau-

Neukirch 1936.
Esselborn, Karl: Beccarias Leben und Werke. In: Beccaria, Cesare: Über Verbrechen und

Strafe, Leipzig 1905.
Guyer, Walter: Textkritik zu Pestalozzis « Über Gesetzgebung und Kindermord». In: PSW

IX, S. 473-478 (1930).
Handke, Hildegard: Die Kindstötung. Rechtshistorisch und rechtsvergleichend, Breslau-

Neukirch 1937.
Hartmann, Klaus: Politische Philosophie, Freiburg/München 1981.
Hobbes, Thomas: Leviathan (1651), Neuwied und Berlin 1966, (in der Übersetzung von

Walter Euchner und herausgegeben von Iring Fetscher).
Hoof, Dieter: Pestalozzi und die Sexualität seines Zeitalters, Sankt Augustin 1987.
Im Hof, Ulrich: Das Europa der Aufklärung, München 1993.

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft (1781). Benutzte Ausgabe: Raymund
Schmidt (Hrsg.), Hamburg 1956.

Kant, Immanuel: Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber
nichtfür die Praxis (1793). In: Wilhelm Weischedel (Hrsg.): Immanuel Kant-Werke in
sechs Bänden, Band VI, Darmstadt 1983.

Kaupp, P.: Gesellschaft. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Band 3, Basel
1974, Spalte 459-466.

Keller, J. : Heinrich Pestalozzi und Isaak Iselin. In: Kehrs Pädagogische Blätter XIII, 1884,
S. 182-192 (bereits 1883 abgedruckt im Aargauer Schulblatt, 1883, Nr. 18 und 19).

Koselleck, Reinhart: Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der bürgerlichen Welt,
Frankfurt 19927.

Rrünitz, Johann Georg: Kinder-Mord. In: Ökonomisch-technologische Encyklopädie,
Band 37, Berlin 1786.

Mittermaier, Karl: Macchiavelli - Moral und Politik zu Beginn der Neuzeit, Gernsbach
1990.

Noll, Peter: Schweizerisches Strafrecht Teil I. Allgemeine Voraussetzungen der Strafbarkeit,

Zürich 1981.
Rameckers, J.M.: Der Kindermord in der Literatur der Sturm- und Drangperiode,

Rotterdam 1927.

Numéro spécial 1/1995 51



Riedel, Manfred: Gemeinschaft. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Band 3,
Basel 1974, Spalte 239-243.

Riedel, Manfred: Gesellschaft, Gemeinschaft. In: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches

Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Band 2, 19923, S. 801—

862.
Schiller, Friedrich (1781): Die Kindsmörderin. In: Werke in vier Bänden, Erster Band,

Herrsching 1980, S. 19 ff.
Sellin, Volker: Politik. In: Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in

Deutschland, Band 4, Stuttgart 1978, S. 789-874.
Sudhof, Siegfried: Ferdinand Adrian von Lamezan. In: «Mannheimer Hefte», 6. Jg.,

1957, S. 30 ff.
Schwarz, Manfred: Wechselnde Beurteilung von Straftaten in Kultur und Recht, Band 1,

Die Kindstötung, Berlin 1935.
Stadler, Peter : Pestalozzi - Geschichtliche Biographie. [Teil 1 :] Von der alten Ordnung zur

Revolution. Zürich 1988.

Tönnies, Ferdinand (1887): Gemeinschaft und Gesellschaft - Grundbegriffe der reinen
Soziologie, Darmstadt 19913.

Tröhler, Daniel: Zum Paradigmenwechsel in Pestalozzis Sozialphilosophie im Vor- und
Umfeld der Französischen Revolution (Arbeitstitel). In: Fritz-Peter Hager, Daniel Tröhler

(Hrsg.): Neue Pestalozzi-Studien, Band 4, Bern 1996.
Wächtershäuser, Wilhelm: Das Verbrechen des Kindesmordes im Zeitalter der Aufklärung.

Èine rechtsgeschichtliche Untersuchung der dogmatischen, prozessualen und
rechtssoziologischen Aspekte, Berlin 1973.

Wehrli, Julius: Der Kindsmord. Dogmatisch-kritische Studie unter Berücksichtigung des

französischen und schweizerischen Rechts, Frauenfeld 1889 [Diss Uni Bern 1888],
Wiesendanger, Werner: Probleme kriminalpädagogischen Denkens - Dargestellt am

Beispiel der kriminalpolitischen Schriften Pestalozzis, Zürich 1963 [Diss Uni Zürich
I960],

Wirz, Johann Jacob: Historische Darstellung der Urkundlichen Verordnungen, welche Die
Geschichte des Kirchen- undSchulwesens in Zürich, wie auch die moralische und einiger
Massehl die physische Wolfart unsers Volks betreffen. Von der Reformation an, bis auf
gegenwärtige Zeiten zusammengetragen, Erster und Zweither Theil, Zürich 1794.

Le pouvoir de l'état et l'infanticide

Contexte socio-philosophique de l'écrit de Pestalozzi:
Über Gesetzgebung und Kindermord [La législation et l'infanticide]
(1780/83)

Résuméj

Durant les années 1770, sous l'Ancien Régime sur le déclin, le thème de
l'infanticide et le problème de la peine de mort appliquée aux mères infanticides
fait l'objet d'un débat virulent, après avoir été longtemps tabouisé puis remis à
l'ordre du jour au travers de la littérature préromantique allemande en
particulier. En 1780, on tenta de déterminer quelles seraient les meilleures mesures à

52 Beiheft 1/1995



prendre dans des cas d'infanticide sous la forme d'un concours ouvert au
public. Le caractère détaillé et la construction complexe de la proposition de
Pestalozzi permettent des approches différentes en ce qui concerne l'interprétation.

Le texte peut être examiné avant tout dans une perspective théorique du
droit pénal, mais aussi dans une perspective pédagogique (criminelle) et théorique

de la sexualité. Dans le cadre de ces différentes approches, nous exposerons

dans cet article les fondements de l'éthique sociale et politique de Pestalozzi

en relation avec la législation, et nous examinerons la légitimation éthique
du pouvoir de l'état.

Dans l'esprit des tendances réformatrices progressistes du 18e siècle, Pestalozzi

se désintéresse de l'aspect pénal de l'infanticide et examine les causes du
problème qu'il attribue au contexte politique (législatif), social et économique
injuste, dans lequel la femme évolue. Par conséquent, l'état ne devrait pas punir
ces mères infanticides, qui sont davantage des victimes que des criminelles,
mais plutôt leur venir en aide par la mise en place de programmes sociaux.
Cette nouvelle conception donne lieu à un profond conflit avec l'état et son
système gouvernemental - la loi -, de telle sorte que Pestalozzi élabore un
programme de réformes politico-pédagogiques complet, dont le but est le
perfectionnement des dispositions naturelles de l'homme pour son propre bien-
être. Ainsi, la politique remplit son ultime fonction dans l'ensemble des fins de
la nature humaine et gagne une dimension fondamentalement pédagogique. De
la fusion entre les domaines de l'éthique chrétienne, ceux de la politique et de la
pédagogie qui s'ensuit, résulte une conception de l'état qui est bien évidemment
non seulement inconsistante en soi, mais qui se définit aussi par des tendances
modernes et réactionnaires rivalisant entre elles.

State Authority and Infanticide

On the Social Philosophy Behind Pestalozzis Writing:
Über Gesetzgebung und Kindermord [Legislation and Infanticide] (1780/83)

Summary:

The issue of infanticide and the problem of applying the death penalty to
infanticide mothers, long unspeakable taboos, became topics of heated discussion

- especially after the literature of«Storm and Stress» took up this thematic
- towards the end of the ancien regime and its decline in the 1770s. In 1780 a
public reward was offered to answer the question what would be the most
effective means to adress infanticide. Pestalozzis respond, detailled and complex

in construction, lends itself to various aspects of interpretation, including
in the first place penal law, then (criminal) pedagogy, and finally sexual theory.
Against this backdrop, we shall examine Pestalozzis grounding social and
political ethic in relation to legislation, and discuss the ethical legitimation of
State authority.

Numéro spécial 1/1995 53



Pestalozzis work begins squarely in tune with the progressive reforms of the
18th century - with the shift in attention from addressing criminal rights
concerns to comprehendig the causes of infanticide, which he considers largely
unjust to women in the political (legislative), social, and economic contexts. He
sees infanticide mothers more as victims than as criminals, who should not be
punished, but rather assisted through State-supported social programs. A
consequent, deep conflict with the State and its operative system, the law, finally
leads Pestalozzi to a comprehensive, political-pedagogic reform program,
designed to facilitate perfection in the realms of human nature and individual
well-being. Consequently, Pestalozzis politics holds itself to the ultimate meaning

and purposes of being human, and thereby has a fundamental pedagogical
dimension. Christian ethic, policy, and pedagogy merge into a conception of the
State, then, that is admittedly not consistent, but rather tied to competing
modern and conservative trends.

Potere di stato e infanticidio

(La filospfia sociale quale quadro di riferimento dello scritto: «Deila legisla-
zione e dell'infanticidio» (1780/83))

Riassunto

La tematica dell'infanticidio e i problemi connessi con la pena di morte per le
infanticide si è riproposto con virulenza negli anni settanta al tramonto dell'Ancien

Régime, dopo che già la letteratura dello «Sturm und Drang» se n'era
occupata. Nel 1780 venne pubblicato un concorso in cui si chiedeva di indicare i
mezzi migliori per far fronte all'infanticidio. La precisione e la complessa
strutturazione délia risposta di Pestalozzi si prestano per molteplici approcci
interpretativi, anzitutto quello legato alla teoria del diritto penale, poi quello
pedagogico e infme quello attinente alla teoria délia sessualità. A fronte di
questi approcci, io metterô in evidenza i principi di etica sociale rispettiva-
mente di etica politica di Pestalozzi, tematizzando con cid la legittimazione
etica del potere di stato.
Il lavoro di Pestalozzi prende avvio - quale espressione del pensiero delle forze
di riforma progressiste del '700 - dallo spostamento délia riflessione dalle
circostanze penali aile cause dell'infanticidio, cause che egli individua nell'in-
giustizia del contesto politico (legislativo), sociale ed economico. Per questa
ragione le infanticide risultano essere più vittime che colpevoli e quindi non
dovrebbero essere punite, ma aiutate con un programma statale di sostegno
sociale. Ne dériva un approfondimento délia riflessione sul ruolo dello stato e

dei suoi strumenti giuridici che porta Pestalozzi a sviluppare un ampio
programma politico-pedagogico mirante alla realizzazione compiuta delle risorse

54 Beiheft 1/1995



umane e, di riflesso, alla félicita. In questo modo il senso profondo della politica
viene ad essere individuato nel tela,s della natura umana e acquisisce una
dimensione essenzialmente pedagogica. L'etica cristiana, la politica e la peda-
gogia si fondono in una concezione dello stato che, accomunando momenti
moderni e restaurativi in concorrenza fra di loro, non puô essere coerente in sé

stessa.

Numéro spécial 1/1995 55


	Staatsgewalt und Kindsmord

