
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 17 (1995)

Heft: 1: Denk-mal Pestalozzi

Artikel: Pestalozzi, Pestalozzianismus und der Aufbau des schweizerischen
Schulsystems

Autor: Osterwalder, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzi, Pestalozzianismus
und der Aufbau

des schweizerischen Schulsystems

Fritz Osterwalder1

AufGrund einer Untersuchung der Rezeption von Pestalozzis Konzepten seitens
der Schulreformer des 19. Jahrhunderts, wird dargelegt, dass der Pestalozzianismus

keinen Einfluss bei der Herausbildung des schweizerischen Schulsystems
genommen hat. Der kodifizierte Rekurs aufPestalozzi in der Pädagogik
allgemein, in der Debatte über die Schule und im nationalistischen Diskurs der
Schweiz basiert nicht aufeiner Auseinandersetzung mit seinem Werk oder auf
dessen konzeptioneller Wirkung, sondern konstituiert vielmehr den moralischen
pädagogisierenden Anspruch dieser Diskurse selbst.

Zum Neujahr 1864, in der Anlaufphase der durch die radikal-liberale,
Demokratische Bewegung inspirierten Schulreform2, erschien im «Neujahrsblatt

der Hülfsgesellschaft von Winterthur» ein Aufsatz mit dem Titel «Die
schweizerische Volksschule am Ende des 18. Jahrhunderts». In grellsten Farben
wird darin das Schulelend des Ancien Régime anhand der Ergebnisse der
Stapfer-Lehrer-Enquête von 1798/99 dargestellt.

Ziel des Aufsatzes ist aber nicht - wie das die damalige liberale Geschichtsschreibung

hielt - das Ancien Régime besonders düster zu beschreiben, um
nachher die Leistungen der liberalen Umwälzungen des 19. Jahrhunderts zu
glorifizieren, sondern ganz im Gegenteil sollten die Leistungen Pestalozzis, des
wahren Begründers der Schule gegen den Liberalismus und gegen den Modernismus

stark gemacht werden.
Pestalozzis Leben und Leistungen sollten in den folgenden Neujahrsblättern

in einem grossen biographischen Fresko dargestellt werden. Der Verfasser,
Heinrich Morf, von den Liberalen 1860 aus Münchenbuchsee vertriebener
Seminardirektor und damals sogenannter Waisenvater von Winterthur, wollte
nachweisen, dass gerade nicht die Liberalen, sondern der «von finanziellen
Mitteln völlig entblösste Pestalozzi» die «Erfrischung und Regeneration» der
Schule bewirkt hätte.3

Numéro spécial 1/1995 11



Im Vorbericht zum folgenden Neujahrsblatt von 1865, das mit der
Lebensbeschreibung des Helden begann, «Aus Pestalozzi's Leben und Wirken»
musste sich dann der Verfasser allerdings entschuldigen, dass trotz all seiner
Nachforschungen in staatlichen und Privatarchiven bis jetzt «die Nachweisung
der unmittelbaren Einwirkung Pestalozzi's auf unsere Volksschule»4 noch
nicht gelungen sei.

Dieser Rückzieher löste dann eine heftige Pressefehde aus. Der Kontrahent
Morfs war sein ehemaliger Schulkamerad im ersten modernen Seminar der
Schweiz, in Küsnacht, zur Zeit Sekundarlehrer und Redaktor in Uster, und
1869 erster Regierungsrat der Demokratischen Bewegung und Erziehungsdirektor,

Johann Kaspar Sieber.
Sieber stellte Morfs Anliegen grundsätzlich in Frage. «Pestalozzis unmittelbare

Einwirkung war durchaus keine allgemein eingreifende und allgemein
wahrnehmbare; nur hie und da versuchten einzelne Lehrer einige Uebungen
nach der 'Pestalozzischen Methode', namentlich nach der Einheitstabelle. Es

war ein seltsames Bemühen, über solche vereinzelte, ziemlich unbedeutende
Versuche 'Nachweisungen' in Staatsarchiven aufzuspüren.» Der Misserfolg
dieser Nachforschungen war - so Sieber - auch gar nicht erstaunlich, schildere
doch Morf selbst einen wankelmütigen, stetig scheiternden und ewig klagenden
Mann, der überhaupt keinen nachhaltigen Einfluss erzielen konnte. Siebers
Kritik gipfelt in der Aufforderung an Morf, in der Forsetzung seiner Biographie
nachzuweisen: «Wie viele der erbauten Schulhäuser, der errichteten Armenanstalten,

der Verbesserungen in den Schuleinrichtungen sind in der ersten Hälfte
jener 60 Jahre (d.h. zu Lebzeiten Pestalozzis, F.O.), wie viele derselben in der
zweiten Hälfte (d.h. zu Zeit der liberalen Herrschaft nach 1830, F.O.) zu Stande
gebracht worden? - Wir möchten den Verfasser ersuchen, thatsächlich die von
Pestalozzi 'in der Praxis zu Stande gebrachten' fortwirkenden Unterrichts- und
Erziehungsanstalten, die massgebenden Schulgesetze und Schuleinrichtungen,
die bewährten Lehrpläne und Lehrmittel nachzuweisen?»5

Morf gelang es in der Folge, in seiner vierbändigen Pestalozzi-Biographie
zwar nie, die Einwirkung Pestalozzis auf Schulgesetzgebung und Lehrpläne
nachzuweisen, er hielt aber trotzdem daran fest, dass der «Geist Pestalozzis»
für das Schulsystem und seine Erneuerung viel wichtiger gewesen wäre, als
Gesetze und Institutionen, Lehrpläne und Lehrmittel, die Sieber als Mass der
Leistung anerkannt sehen wollte. Der Misserfolg seiner Nachforschungen
wurde damit gerade zum Beweis des Erfolgs Pestalozzis. Der Geist der Schule,
wie ihn Morf verstehen will, lässt sich weder in archivalischen Akten noch in
gesellschaftlichen Institutionen finden oder nachweisen.

Als dann aber 1896 in der ganzen Schweiz mit Pomp der 150. Geburtstag
Pestalozzis gefeiert wurde, waren Siebers Vorbehalte vergessen und Morf
konnte sich selbst als Bahnbereiter und Prophet des Geehrten und vor allem
seines Geistes gleich mitfeiern lassen. 6 Dabei ging es nicht nur darum, den
Geist Pestalozzis als angeblichen Begründer der modernen Schule in Erinnerung

zu rufen, sondern vielmehr wurde versucht, der Schweizer Schule insgesamt

oder geradezu der Schweizer Bevölkerung in einem das ganze Land
erfassenden Grossanlass diesen Geist als wahre nationale Gesinnung zu verpassen.

12 Beiheft 1/1995



Unzweifelhaft handelt es sich in der Pressefehde zwischen Morf und Sieber
nicht um einen Historikerstreit, sondern um eine Auseinandersetzung, in der
bereits die bildungspolitischen Fronten des schweizerischen Kulturkampfes
und der Verfassungsrevision abgesteckt wurden. Der Streit, um den es hier ging,
und den Morf letzthin gewann, obwohl ihm der Nachweis nie gelang und
Siebers Fragen unbeantwortet geblieben sind, hat nur indirekt mit Pestalozzis
Leistung zu tun. Worum es hier ging - so meine These - war das Konzept des
modernen Schulsystems. Dies mag aufs Erste paradox erscheinen; Morf
gewann die Auseinandersetzung, gerade weil der Nachweis von Pestalozzis
Einfluss beim Aufbau des Schulsystems nicht gelang. Warum und wie diese
Problematik anhand einer Polemik über Pestalozzis Biographie verhandelt
wurde - und so weiterhin meine These - auch heute immer noch wird mit der
Aussage, Pestalozzi hätte die Volksschule begründet, das soll gezeigt werden.

Wenn ich die Bedeutung des Pestalozzianismus für das Schulsystem ins
Zentrum stelle, dann frage ich nach der Bedeutung, die die Auseinandersetzung
mit Pestalozzi und seinem Werk im Aufbau des Schulsystems erlangt hat.

Dazu entwickle ich eine Strategie, die aufs erste ungewohnt erscheinen mag.
Ich frage nicht danach, was Pestalozzi tat oder sagte, was zur Begründung des
Schulsystems beitrug oder hätte beitragen können. Vielmehr frage ich danach,
was jene von Pestalozzi und seinem Werk wahrnahmen, die die schweizerische
Volksschule auf- und ausbauten. Mich interessiert die Wirkung Pestalozzis und
seiner Konzepte und der Kontext, in dem diese stattfand. Ich gehe also nicht
hermeneutisch, sondern kontextuell vor. Ich versuche nicht, das Werk und den
Text zu verstehen, indem ich sie fein säuberlich aus ihrem historischen Umfeld
herausseziere; im Gegenteil, ich erschliesse sie über ihre jeweilige historische
Wirkung und ihren Kontext. Bedeutung steckt nicht im Text selbst, sondern sie
kommt zustande im Kontext und in der Wirkung.7

Dazu lege ich verschiedene Schnitte an. Um eine gewisse Beschreibungsdichte

von Kontext und Wirkung zu erreichen - was eine Voraussetzung für das
Gelingen und die Stichhaltigkeit meiner Untersuchung ist - konzentriere ich
mich hier auf die Entwicklung der Zürcher Schule. Die Annahme lässt sich
leicht begründen, dass ein möglicher Einfluss Pestalozzis sich gerade hier
focussieren müsste; biographische, sprachliche und religiöse Überlegungen
weisen darauf hin. Meine flächendeckende Untersuchungen8 für das 19.
Jahrhundert belegen, dass im Zürcher Umfeld sowohl die Entwicklung der Schule
wie auch die Rezeption Pestalozzis kulminieren.

Historisch lege ich dabei einen ersten Schnitt in der Helvetik und ihrer
Folge an, mit einem Streiflicht über die Regeneration gehe ich zur öffentlichen
Auseinandersetzung über Schule und Erziehung, wie sie ins 20. Jahrhundert
führte.

1. Der Kontext: Die Herausbildung eines helvetischen Schulkonzeptes

Die Auseinandersetzung aus der die Schulreform des 19. Jahrhunderts hevor-
ging, hat eine diskursive und eine institutionelle Vorgeschichte im 18. Jahrhundert.

Wer im 19. Jahrhundert Schule reformieren und aufbauen wollte, verfügte

Numéro spécial 1/1995 13



bereits über ein konzeptuelles Arsenal, womit die Fronten beiderseits bestückt
waren.

Die pädagogische Diskussion und Auseinandersetzung der Jahrhundertwende
in der Schweiz ist allerdings von einem entscheidenden Ereignis geprägt, das bis
weit ins 19. Jahrhundert hinein in der ganzen Schweiz die Auseinandersetzung
rhythmisierte, der Versuch der Errichtung der Helvetischen Republik, eines
modernen Schweizer Einheitsstaates, der sich mehr oder weniger an den
Konzepten moderner plebiszitärer Demokratie orientierte, wie sie der angelsächsische
und der französische Frühliberalismus hervorbrachte. Schule und Bildung nehmen

in diesem Demokratie-Konzept eine zentrale Rolle ein.9
Aus den verschiedenen Schulen des Ancien Régime soll ein einheitliches, d.h

linear und hierarchisch aufgebautes, wesentlich durch Wissen gesteuertes
öffentliches Bildungssystem entstehen, das durch eine Universität oder
Akademie, d.h. durch Wissenschaftsproduktion abgeschlossen wird.

Dieses Konzept ist nicht vollständig neu in der schweizerischen pädagogischen

Diskussion. In Frankreich entwickelte sich diese Auseinandersetzung seit
1762, als die Jesuiten aus dem Schuldienst und insbesondere aus den Collèges
vertrieben wurden. Die 'éducation nationale' und dann in den Bildungsausschüssen

der Revolutionsparlamente die 'instruction publique' waren
Konzepte von säkularer Schule und laizistischem Unterricht, die dem
religiöstheologischen oder auch dem jakobinisch-totalitären Erziehungsanspruch
entgegengestellt wurden.

Spuren dieser Debatte finden sich auch in der Schweiz bereits vor dem
grossen Umschwung. In einem gewissen Sinne muss die Debatte der Helvetischen

Gesellschaft über die Schaffung eines 'Contubernium Helveticum' oder
die 'eidgenössische Tischgesellschaft', wo die zukünftigen Regenten einer
vereinigten und erneuerten Eidgenossenschaft ausgebildet werden sollten, bereits
als Vorläufer bezüglich der Gründung einer schweizerischen Universität gesehen

und im Rahmen der Debatte über die 'éducation nationale' verstanden
werden.10 Die Erziehung der Elite oder die Spitze der Bildung werden nicht
mehr in Funktion zu Kirche und Religion, sondern zu Staat und gesellschaftlicher

Erfahrung konzipiert.
Implizit nährten diese Konzepte auch die Schulgründungen und Schulerneuerung,

die bereits in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts in Zürich in Gang
gekommen war, was sich aus den Begründungsschriften von Leonhard Usteri,
dem Vater des späteren grossen Liberalen Paul Usteri, nachweisen lässt.11

Wenn wir aber von Spuren oder von impliziten Konzepten in diesem Umfeld
sprechen, so meint das nicht einfach, dass man im nachhinein in diese Texte ein
zusammenhängendes Konzept hineinlesen kann. Vielmehr war es im politischen

Umfeld schwierig, offen von diesen Konzepten zu sprechen. Schulen
gehörten bis 1798 zum Bereich der Kirche, von der Kirche und konzeptuell aus
der Theologie erhielten sie auch ihre Zielvorgaben.

Die Diskussion über die 'éducation nationale' und die 'instruction publique'
war dementsprechend konfliktuell aufgeladen, von ganz bestimmten Frontverläufen

und semantischen Oppositionen geprägt. Dies kann an einem der
eigenartigsten Schul-Texte aus dem Zürich des Ancien Régime gezeigt werden. 1787
erschien anonym in Zürich ein Buch mit dem programmatischen Titel «Va-

14 Beiheft 1/1995



terländische Gedanken über die mögliche gute Auferziehung der Jugend in der
helvetischen Demokratie». Es wird ein Plan eines Bildungssystems skizziert,
das allen Kindern - explizit auch den Mädchen - gleichermassen offen stehen
soll, und in dem der Aufstieg vor allem durch die Wissensleistung geregelt wird.
Abgeschlossen soll es durch eine «Eidgenössische Schule» werden, in der auch
neues Wissen generiert wird.

Die Begründung, die Zielsetzung dieses System ist eindeutig und zeigt
zugleich auch die politische Sprengkraft des Konzepts im Ancien Régime. Es
wird dargelegt, dass dieses Bildungssystem nur für die demokratischen
Schweizer Kantone von Bedeutung sei, was soviel heisst, als dass Bildung mit
Demokratie, d.h. nicht einmal nur mit dem Staat, sondern insbesondere mit
der Staatsform korreliert. «Zu dem, da jedes Glied in der Demokratie, der
Beförderung zu jeder Staatsverwaltung fähig ist, und sein Schicksal nicht von
alten geräucherten Ahnen, sondern von eigenem Verdienste abhängt; so scheint
es die Eigenliebe zu fordern, dass sich jeder zu einer bessern Bestimmung
tauglich mache.»12 Zudem sollte diese Institution der Kontrolle der ganzen
Bevölkerung unterworfen werden.

Diese Argumentation musste für das Demokratie-Verständnis des Ancien
Régime als wahre Provokation wirken, wo nur die wenigen regimentsfähigen
Familien der Stadt Zürich für sich politische Rechte und Freiheiten konzidier-
ten. Hier wird mit dem neuen Bildungskonzept auch ein neues Demokratiekonzept

entworfen. Weil jeder Bürger und jede Bürgerin durch Vernunft belehrbar

ist, sollen auch allen Bürgern aktive und passive Bürgerrechte zustehen.
Recht wird hier nicht mehr durch Abkunft, sondern einzig und allein durch
Vernunft und damit durch Bildungsfähigkeit legitimiert. Dieses Konzept ist
umso erstaunlicher, wenn - was der Vollständigkeit halber hier noch angemerkt
werden soll - beachtet wird, wer der Verfasser war: Der Einsiedler Mönch und
künftige Abt, Konrad Tanner.13

Bereits vor dem Umschwung setzte sich in der Diskussion im frühliberalen
Umfeld der Schweiz das Konzept eines hierarchisch, konsekutiv gegliederten
Bildungssystems, das nicht auf Kirche und Religion, sondern auf politische
Ordnung und Wissenschaft ausgerichtet war, durch.

In dieser Vorphase des Schulauf- und Ausbaus, in der quasi die Konzepte
und die Modelle des späteren Umbaus entwickelt wurden, wurde Pestalozzis
Werk überhaupt nicht in diesen Kontext gestellt oder in diesem Rahmen
wahrgenommen. Dies ist auch nicht erstaunlich. Die Neuhofschriften plädierten

für die Abschaffung der gesonderten Institution Schule auf dem Land und
nicht für deren Reform. In 'Lienhard und Gertrud' wurde im ersten Band diese
Position nocheinmal bestätigt, während im dritten und vierten Band eine
Schulreform konzipiert wurde, die allerdings sehr nahe bei der Produktionserziehung

der Neuhofschriften angesiedelt war. Öffentlichkeit von Schule im
Sinne einer Ausrichtung der Schulinhalte am rationalen Gehalt der Öffentlichkeit

und der Wissenschaft, und im Sinne der Kontrolle der Öffentlichkeit über
ihre Schule, wird in «Lienhard und Gertrud» geradezu umgekehrt. Öffentlichkeit

ist hier ein Medium, das der Obrigkeit - Arner - zur Verfügung steht, um in
die Privatheit der Bürger einzuwirken, sie öffentlich für Vergehen im Haus zu
tadeln und zu blamieren.

Numéro spécial 1/1995 15



2. Die Rezeption von Pestalozzis Methode im helvetischen Schulkonzept

Entscheidend für den Kontext der Wirkung Pestalozzis im helvetischen
Umbruch ist also die Tatsache, dass es bereits einen entwickelten pädagogischen
Diskurs gibt, der Schule und Erziehung gesellschaftlich-öffentlich begründet
und auf eine öffentliche Institution abzielt.

Diese Diskussion wird durch die Impulse der französischen Diskussion in
der liberalen Phase der Revolution noch einmal entscheidend gefördert. Das
Konzept 'éducation nationale', Erziehung durch den Staat, ausgerichtet auf die
Einheit der Nation, wird liberal kritisiert. Gerade dem demokratischen Staat
wird ein generelles Erziehungsrecht abgesprochen, und stattdessen wird die
Öffentlichkeit mit der Pflicht zur Einführung aller Bürgerinnen und Bürger in
das zur demokratischen Kontrolle über den Staat notwendige Wissen belegt.
Die Bürgerinnen und Bürger erhalten das Recht, zu dem für die demokratische
Kontrolle notwendigen Wissen freien Zugang zu erhalten und ungeachtet ihrer
Herkunft nur nach eigener wissensmässiger Vorleistung und eigenem Willen im
Bildungssystem aufzusteigen.

Das Konzept 'instruction publique' entsteht, das das Bildungssystem als ein
wesentliches Instrument sieht, womit rationale Öffentlichkeit sich selbst
demokratisch strukturiert und kontinuiert und gegen die Machtfaktoren Staat und
Wirtschaft das individuelle Rechtssubjekt Bürgerin und Bürger konstituiert
und gleichzeitig Rationalität, d.h. empirische Wissenschaft erzeugt. Eingebettet
war dieses Konzept von Schule in das Wissenschafts- und Rechtsdenken des
liberalen Flügels der Französischen Republik um Sieyès und vor allem Con-
dorcet.14 Es geht aus von den Konzepten der individuellen Freiheit, der
Rechtsgleichheit und der modernen Erfahrungswissenschaft.

Dieses ausgeweitete und erneuerte Konzept von Schule setzte sich in der
Schweiz durch und bildete weitgehend den Inhalt der öffentlichen Diskussion,
als 1798 die Helvetische Republik errichtet wurde.

Am wirksamsten wurde in dieser Vermittlung der helvetische Minister der
Künste und Wissenschaften, Philipp Albert Stapfer, der während eines
Parisaufenthaltes 1791 die neuen Schulprojekte praktisch aus erster Hand kennen
lernen konnte. Die Schulgesetze und die erklärenden Konzepte dazu, die er
1798/99 in die Vernehmlassung gab und in den wenigen Jahren der Republik
auch zu verwirklichen versuchte, sind ziemlich genau eine Umschreibung der
«Mémoires» von Condorcet, die der französischen Diskussion als Grundlage
dienten.

Es wäre zu eingeschränkt dieses Projekt einfach als einen Schulplan zu
verstehen. Es ist eingebettet in ein spezifisches Wissenschaftsverständnis, den
Empirismus, eine Erkenntnistheorie, den Sensualismus, eine Wirtschaftstheorie,

wie sie von Adam Smith entwickelt wurde, eine Theorie des Rechts, d. h.
des Vernunft- oder modernen Naturrechts und einer Theorie der Institution.
Bei Stapfer finden sich alle diese Elemente wieder mit einer einzigen Einschränkung.

Den radikalen Sensualismus des französischen Liberalismus überlagerte
er durch Elemente der kantischen Erkenntniskritik. Die kantische Vernunftkritik

war für Stapfer, einen überzeugten Pietisten, bedeutend aus religiösen
Gründen. Sie trennte Vernunfterkenntnis und Moral radikal und liess damit

16 Beiheft 1/1995



Platz für die Einheit der Seele, den Gegenstand und Agens der Bekehrung und
Erlösung jenseits von Vernunft. Gott selbst wurde dadurch aus der
Vernunfterkenntnis und damit auch aus dem vernünftigen Legitimationszwang
ausgenommen. 15

Doch Stapfer war mit seinem Anliegen keineswegs allein, und er war dabei in
der Schweiz nicht einmal der Bahnbrecher.16 Vielmehr konnte er sich in den
meisten Kantonen auf Teile der Intelligenz stützen, die sich am englisch-französischen

Empirismus und an der neuen Rechtsdoktrin orientierten. Ich zitiere
dazu zwei in der Auseinandersetzung mit Pestalozzi wohlbekannte Zürcher
Persönlichkeiten, die beide eng mit der Schulreform und der pädagogischen
Doktrin verbunden waren.

Johann Jakob Hottinger17, aus der gleichen, letzten und radikalsten
Generation von Bodmer-Schülern wie Pestalozzi stammend und erfahrener Lehrer
und Schulleiter an Zürichs Höhern Schulen, eröffnete bereits im Mai 1800 eine
Serie von öffentlichen Schulreden, in denen er dafür plädierte das kirchliche
Dogma vollständig von Schule und Wissenschaft fernzuhalten und dort der
modernen Wissenschaft, den Erfahrungs- und den philologischen Wissenschaften,

den Vorrang einzuräumen.18
Johannes Schulthess, ein Kollege Hottingers und Sohn des Schulreformators

und Pfarrers gleichen Namens19, wandte sich 1798, unmittelbar nach der
Errichtung der Republik sofort in einem öffentlichen Schreiben an die neue
Regierung. Er stellt darin die These auf, dass moderne Demokratie nur dann
funktionieren kann, wenn ein öffentliches, auf Wissen ausgerichtetes und allen
Bürgern ungeachtet Herkunft und Verdienst offen stehendes Bildungssystem
zur Verfügung steht.20 Dabei insistiert er bereits auf der später immer wieder
entscheidenden Differenzierung zwischen Staat und Öffentlichkeit, was auch
bei ihm auf eine Vertrautheit mit der französischen Diskussion schliessen lässt.
Der Staat muss institutionell das Bildungssystem bereitstellen, es aber der
Führung und Kritik der Öffentlichkeit offen halten. Ansonsten läuft es Gefahr,
statt wie bisher ein treues Kirchenvolk einfach ein ebenso treues Staatsvolk
hervorzubringen und damit die moderne Demokratie zu ersticken.21

Die grosse Neuerung die in dieser Auseinandersetzung in der helvetischen
Republik markiert, d.h öffentlich wurde, kann auf drei Ebenen gesehen
werden:

Zum ersten wird das Konzept des öffentlichen Bildungssystem, das von der
Volksschule bis zur Universität reichen soll und dessen Durchlauf durch
wissensgesteuerte Selektion erfolgt, selbst öffentlich. Wenn fortan über Ausbau
oder Reform der Schule oder einer Schule gesprochen wird, dann wird der
Vorschlag an diesem Modell gemessen und auf dieses Modell zugeschnitten.

Zum zweiten - und das dürfte der einzige eigentliche Reformerfolg der
Republik im Schulwesen sein - bildete sich eine stabile, d.h. institutionalisierte
Trägerschaft für diese Auseinandersetzung heraus, die kantonalen Erziehungsräte,

die ursprünglich von Stapfer ernannt wurden. Diese Institution überlebte
in den meisten Kantonen nicht nur den Untergang der Helvetischen Republik,
sondern ebenso den Zusammenbruch der Mediationsverfassung und sogar die
Restauration, und wurde in der Regeneration erneut aktiv in der grossen Welle
der institutionellen Schulerneuerung. Es kann sogar gesagt werden, dass ein

Numéro spécial 1/1995 17



Grossteil der Vorbereitung des liberalen Wandels in Zürich über den
Erziehungsrat und seine Debatte ablief. Die Stabilität dieser Institution und auch
ihres Personals ermöglichte auch eine fortgehende Reformation des Schulwesens

in den Jahren der Restauration.
Die dritte Ebene der Neuerung, die sich allerdings erst andeutet, ist der

Beginn eines öffentlichen und Fachdiskurses der Primarschullehrer, d.h. der
grossen Mehrheit der Lehrerschaft.

In diesem Rahmen kann und muss auch die Wirkung der pestalozzischen
Konzepte festgemacht werden.

Der Ausgangspunkt dafür war bekanntlich eine Eingabe Pestalozzis an das
Direktorium, die Spitze der Regierung der Republik, vom 25. Oktober 1798,
nach dem eindeutigen Anzeichen eines journalistischen Misserfolgs mit dem
'Helvetischen Volksblatt' erneut eine Anstalt einzurichten, wie sie auf dem
Neuhof existierte. Stapfer redigierte zuhanden des Direktoriums eine Prüfung
des Vorschlages Pestalozzis.

Dazu schlägt er drei Kriterien vor. Das erste besteht darin, zu schauen, ob die
sogenannte «Industrieerziehung» mit den Zielen der öffentlichen Bildung
vereinbar sei, das zweite, ob damit nicht der Anspruch der Gleichheit im Zugang
zum Bildungswesen verletzt werde, und das dritte, ob der Vorschlag den kargen
finanziellen Mitteln der Republik entspreche.22

Diese Kriterien sollten auch für die folgende Rezeption der Pestalozzischen
Konzepte in den helvetischen Kreisen der Schulreformer entscheidend werden.
Die Republik verdankt Pestalozzi nicht ein Schulkonzept, sondern seine
Beiträge werden in die Konzepte der Republik integriert und daran gemessen.

Bekanntlich wurde für Pestalozzis Karriere Stans aber nicht bedeutsam als
Wiederaufnahme des Neuhof-Experimentes, sondern als Beginn der Konzep-
tualisierungsversuche einer Methode, die er alsbald selbst als 'die', d.h. einzig
richtige Methode bezeichnet. Als was und wie wurde nun diese Methode und
ihre Entwicklung im Kreise der helvetischen Schulreformer rezipiert?

Stapfer, der am 23. Juli 1799 dem Direktorium vorschlug, Pestalozzi nach
Burgdorf zu schicken, um seinem Sekretär J. R. Fischer beim Aufbau des
helvetischen Lehrerseminars zu helfen, schrieb dazu: «Il a découvert une
méthode très simple pour apprendre à lire aux enfants.»23 Fischer selbst
beschrieb in einem Brief an J. R. Steinmüller vom 20. Dezember 1799 in ganz
ähnlicher Weise Pestalozzis Methode, nachdem er sie aus nächster Nähe
eingehend beobachten konnte. Die Methode entwickelt eine «mechanische
Fertigkeit im Sprechen», indem sie Wort- und Sachordnung fest verknüpft. Fischer
merkt auch sogleich den Grund seines Interesses für die Methode an. Mit der
Methode könnte der Anfangsunterricht zu einem «Mechanismus», d.h. zu
einem vollständig gesetzmässigen Ablauf vereinfacht werden, und damit wäre
selbst die Ausbildung der Lehrer auf «ein Minimum von Fähigkeiten» zu
beschränken.24

Unter der Methode Pestalozzis wird also einzig und allein eine Unterrichtstechnologie,

ein Handwerk für die ersten Schritte des Schulsystems verstanden,
nichts mehr.

Zwei Hinweise sind diesbezüglich notwendig. Mechanisch wird hier keineswegs

abwertend, sondern im Gegenteil gerade als Errungenschaft verstanden.

18 Beiheft 1/1995



Es raeint zweierlei. Zum einen meint es die nach allgemeinen Kenntnissen
fortgeschrittenste moderne Wissenschaft - die Chemie, die gerade in dieser Zeit
durch Lavoisier revolutioniert wurde, gehörte noch zum Insider-Wissen. Zum
andern meint die Mechanik aber auch, dass die Methode auf alle Schüler gleich
angewandt werden kann ungeachtet aller individuellen Besonderheiten, insofern

hält sie eine Gesetzmässigkeit fest. Dieser Aspekt der Methode scheint mit
der Gleichheit, der rechtlich-politischen Bestimmung des helvetischen
Bildungssystem zu korresponideren.

Das zweite hervorstechende Merkmal der Methode ist ihr Minimalismus,
worauf auch schon Stapfer hingewiesen hat, und den Pestalozzi selbst immer
wieder in der Propaganda der Methode hervorhob - wenn er zum Beispiel in
einem Inserat in Usteris «Republikaner» die Methode anpreist indem er sie mit
einer «Maschine, um wohlfeiler Holz spalten zu können» vergleicht und als
«Vernunftmaschine» bezeichnet.25 Dieser Minimalismus wird durchaus im
Sinne der ökonomischen Rationalität verstanden. Seine Bedeutung und das
Interesse das er bei den Schulreformern allgemein weckt, erklären sich aus der
besonderen Anlage der helvetischen Schulreform. Die Gesamtheit der unteren
Schulen der Republik sollten nicht nur qualitativ vereinheitlicht werden, sondern
ebenso auf das Niveau gehoben werden, das den Anschluss an die wissenschaftlichen

Schulen garantiert. Dieses Konzept stellt unmittelbar zwei grosse Fragen,
die Frage nach dem Lehrplan und die Frage nach den Fähigkeiten der Lehrer. Je

aufwendiger die Antworten ausfallen, je unrealistischer ist das Ziel für die extrem
finanz- und aktionsschwache Republik. Die Methode und ihr Minimalismus
versprechen nun beide Fragen gleichzeitig in genialer Art und Weise zu lösen, und
damit über das Schicksal der helvetischen Schulreform, einem der Schlüsselkonzepte

des neuen Staates positiv zu entscheiden.
Wie wichtig dieses Faktum ist, kann auch in einer bedeutungsvollen Auslassung

in Fischers Brief gesehen werden. Im Gegensatz zu Stapfer kannte er
Pestalozzi und sein vormethodisches Werk, insbesondere die «Nachforschungen»

eingehend26 und konnte infolgedessen auch den Zusammenhang der
Methode in Pestalozzis Werk verstehen. Allerdings weist er auf diesen
Zusammenhang nicht hin, sondern bemängelt viel mehr, dass die Erklärung der realen
Methode, «die Aussenseite des Baus Unebenheiten und Disproportionen
darbiete». Das heisst nichts anderes, als dass Pestalozzis eigene Erklärung der
Methode eben nicht bruchlos an das helvetische Schulkonzept angeschlossen
werden konnte.

Der offizielle Regierungsbericht über die Methode von Ith von 1802
versuchte denn auch an diesen Unebenheiten zu arbeiten und die Methode in
einen theoretischen Zusammenhang zu rücken, der diesen Anschluss schaffen
konnte und zugleich dem helvetischen Kreis zugänglicher war.

Auch für Ith steht fest, dass die Methode sich für den ersten Unterricht eigne,
darauf aber schliesslich eingeschränkt bleiben müsse.27 Ihre konzeptuell
korrekte Fassung sieht er aber in einer philosophisch wohl kaum begründbaren
Pädagogisierung des kantianischen Apriori. Die Methode soll sich nach Ith auf
jenen Teil der menschlichen Erkenntnis richten, der sich vor der gegenständlichen

Erfahrung abspielt. Das Apriori wird dabei zeitlich verstanden und
damit im Lehrplan an erste Stelle gerückt.

Numéro spécial 1/1995 19



Von hier aus kann Ith dann auch gleichzeitig seinen kirchenpolitischen und
theologischen Streit mit Stapfer weiterführen. Die Religion, Gotteserkenntnis
wird bei Kant aus Erfahrungs- und Vernunfterkenntnis ausgeschlossen, sie

müsste infolgedessen gleichermassen 'a priori' unterrichtet werden. Indem Ith
den mangelnden Religionsunterricht in Burgdorf kritisiert, kann er ein wesentliches

Abweichen von der Programmatik festmachen. Ith warf zusammen mit
dem Zürcher Kirchenvorsteher, dem Antistes Hess, dem ehemaligen Schüler
und Freund Stapfer vor, mit dem Staat in die Belange der Kirche hineinzuwirken,

um diese letztendlich politisch zu bevormunden.
Die Methode als minimalistische und vor allem ökonomisch äusserst wohlfeile

Vereinheitlichung des ersten Schulunterrichts sollte also für den Erfolg der
Republik bedeutsam werden. Sie rückte einen vorzeigbaren Erfolg des neuen
Rechtsgrundsatzes der bürgerlichen Gleichheit in die Reichweite des neuen
schwächlichen Staates.

Ganz in dem Sinne predigte der Antistes Hess, der Vorsteher der Kirche in
Zürich sogar gegen die Methode, wurde dann aber von seinem Freund, dem
Pfarrer und erprobten Schulreformer aus Stein am Rhein, J. Büel, einem
erklärten Pietisten, beschwichtigt, die «Pestalozzische Lesemethode» sei
durchaus auch mit korrekter religiöser Unterweisung verbindbar.28

Dass Hess sich veranlasst sah, gegen die Methode zu predigen, findet seinen
Grund wohl darin, dass der Zürcher Erziehungsrat ungeachtet der sonstigen
Zerstrittenheit der helvetischen Parteigänger relativ zügig mit der Schulreform
voranging und befürchtet werden musste, dass sehr schnell auch in Zürich die
Kirche und die Theologie ihre Prärogative über die Schule verlieren würden.

Sowohl die streng unitaristische Partei um Paul Usteri wie auch die gemäs-
sigtere föderalistische um Hans Konrad Escher setzten sich für die Realisierung
des helvetischen Schulprojektes ein und unterstützten es, auch als die Republik
bereits im Bürgerkrieg versackte und später der alte Kanton wieder auferstand.
Die pestalozzische Methode wurde dabei weiterhin als einheitliche und besonders

billige und wirksame Unterrichtsmethode für die Anfangslehre im Rechnen

und Schreiben verstanden. Dementsprechend konnte auch die renommierte

Privatschule Hardmeyer ihre Modernität rühmen, indem sie ankündigte,
sie unterrichte die Kleinen nach der pestalozzischen Methode im

Lesen/Schreiben und Rechnen.
Im Kurs, womit die Zürcher Lehrer auf das Niveau der neuen Schule

vorbereitet werden sollten, der 1803 geplant wurde, aber wegen der Krankheit und
dem frühen Tod des vorgesehenen Leiters, Rusterholz erst 1806 und 1807
abgehalten werden konnte, wurde diese Methode dann durch den württembergischen

Pastor, C. A. Zeller, der bereits damit experimentierte, auch eingeführt.
Im diesem Riedtli-Kurs - bezeichnet nach der Wiese ausserhalb der Stadt
Zürich, wo die Zelte für den Kurs aufgestellt waren - hiess sie dann aber bereits
«Pestalozzische, von Rusterholz modificierte Methode»29.

Bereits an diesem Kurs wurde weder mit Pestalozzis Elementarbüchern noch
mit seinen Einheitstabellen operiert, sondern die Basis war im Lesen eine
Vorlage des verstorbenen Rusterholz und im Rechnen ein Büchlein von Johannes

Schulthess.

20 Beiheft 1/1995



Der Grund für das Abrücken von der originalen Konzeption der Methode,
wie sie in den Elementarbüchern dargestellt war, ist einfach. Nicht nur das
Erscheinen dieser Elementarbücher selbst, sondern vor allem die Erfahrung mit
der Methode im Unterricht brachten eine generelle Ernüchterung. Vor allem
das grosse Versprechen, dass im Anschluss an die Elementarmethode jedes
beliebige Fach, jede Wissenschaft und jedes beliebige Erziehungsziel wie ein
Automatismus ohne jede weitere Unterrichtung angehängt werden könnte,
erwies sich als vollständig haltlos.

Konzeptionell wurde diese Schwäche bereits 1803 grundlegend von einem
der erfahrensten schweizerischen Schulreformer, dem evangelischen St. Galler
Pfarrer und Erziehungsrat, Johann Rudolf Steinmüller,30 kritisiert. Steinmüllers

Ansatz der Kritik geht davon aus, dass das Denken, die Ordnung der
Gedanken gerade nicht von der von Pestalozzi der Methode zugrundegelegten
mechanischen Zuordnung von Wort und Sache ausgehen kann, sondern von
der freien Verknüpfung der Wörter zu Sätzen, und deshalb Methode eine
grundlegende Fehlkonstruktion sei. Damit schloss er an seine profunden
Kenntnisse der zeitgenössischen Linguistik und insbesondere ihre semiotische
Ausformung im Sensualismus von Condillac an.31

Bedeutsamer für die Zukunft des Pestalozzianismus, beziehungsweise seinen
Untergang in der Schweiz, wurde aber wohl die pragmatischere Kritik
Steinmüllers, die sich vor allem auf den Status des Unterrichts und spezifischer die
soziale Stellung der Lehrer ausrichtet. Er fragt nämlich, was die institutionellen
und bildungspolitischen Konsequenzen von Pestalozzis Methode sein müssten.
Zur Beantwortung dieses Problems zeigt er, dass die Annahme eines
Lernmechanismus und -automatismus weder ins helvetische Bildungssystem passe -
Pestalozzi richte sich auch prioritär an die Mütter und gerade nicht an die
Lehrer - noch mit der Absicht übereinstimme, die Lehrer besser zu bilden und
sozial besser zu stellen.32 Während die Republik nach Stapfers Plan die Lehrer
zu öffentlichen Magistratspersonen machen wollte, degradiert sie Pestalozzis
Methode vielmehr zu Ausführungsorganen eines ein für allemal festgelegten
Mechanismus. Was Pestalozzi immer zum Ruhm der Methode hervorhob -
dass sie besonders mit einfältigen Lehrern erfolgreich sei, da diese nicht von der
Vorlage abweichen könnten - machte ihr der Kritiker zum Vorwurf, der bei den
sensiblen Schichten alle Widerstände mobilisieren musste.

Diese Kritik traf den Pestalozzianismus an den Wurzeln der Hoffnung, die
ihm seinen ersten - allerdings kurzen - Durchbruch ermöglichten. Die
Erwartungen der helvetischen Elite, die wissenschaftliche Volksbildung zu fördern
und die damit verbundene soziale und wissenschaftliche Aspiration der
Volksschullehrerschaft konnte in der Folge kaum mehr auf diese Methode bauen.
1803 hatte der Enthusiasmus für Pestalozzis Methode seinen Zenit bereits
überschritten. Auch in Deutschland trat gleichzeitig eine erste Ernüchterung
ein. Die Befürworter, die von der Methode eine grosse Wende zugunsten des
helvetischen Schulprojektes erwarteten, mussten in der praktischen Ausführung

ihre Hoffnungen alsbald aufgeben.

Numéro spécial 1/1995 21



3. Ein Pestalozzianisches Schulsystem

Dieser schnelle Misserfolg in der ersten Welle führte allerdings nicht zu einem
sofortigen Untergang der Methode. Die Lehrergruppe von Burgdorf und später
von Yverdon und ihr führendes Zweigespann Pestalozzi-Niederer setzten
ebenso viel Energie auf die öffentliche Propagierung der Methode, wie auf die
Führung des Instituts. Die Demokratisierung der Öffentlichkeit, die mit der
Helvetik einsetzte und auch in den restaurativen Phasen nicht mehr vollständig
rückgängig gemacht werden konnte33, ergab einen Raum, der von Pestalozzi
selbst aber auch von «seinem Philosophen» Johannes Niederer pädagogisch,
d.h. propagandistisch genutzt wurde, um eine zweite Welle vorzubereiten.

Die Methode wurde dazu zunehmend losgetrennt von den ursprünglichen
Elementarbüchern, der ökonomische Minimalismus wurde fallen gelassen;
dafür wurde die Methode jetzt zu einem allgemeinen Unterrichtsprinzip oder
sogar zu einem allgemeinen Erziehungsprinzip erhoben, nachdem sich das

ganze Schulsystem strukturieren lassen sollte.
Die Begründung von Schule durch Erziehung passte nicht nur zu einem

pestalozzianischen Comeback, sondern ebenso in den politischen Wandel nach
1803, der einen direkten Anschluss an die politischen Ziele der Helvetik nicht
mehr zuliess und de facto eine Ersatzerklärung notwendig machte. Das pesta-
lozzianische Erziehungssystem als Konzept und das Institut von Iferten als
praktisches Beispiel dafür, das den Menschen als «väterliches Erziehungshaus
und nicht als öffentliche Schule» umfassen wollte, fand allerdings im offiziellen
Tagsatzungsbericht von 1810, der weitgehend aus der Feder von Grégoire
Girard stammte, ebenso eine vernichtende Kritik wie die ursprüngliche
Methode.

Solche Ausweitungen des Konzeptes der Methode und ihrer Ansprüche
finden sich allerdings nicht nur in der nächsten Umgebung Pestalozzis in Burgdorf
und später in Münchenbuchsee und Yverdon, sondern auch bei entfernteren
Abnehmern. Am bekanntesten wurde dabei die Auseinandersetzung darüber
im Kanton Aargau um die neugegründete Kantonsschule, mit dem Streit
zwischen Hofmann und Evers, der bis nach Berlin ein breites Echo fand.

Im Gehalt fand die gleiche Auseinandersetzung auch in Zürich statt,
allerdings ohne zu den gleichen grotesken Experimenten zu führen, wie sie der
Pestalozzianer Hofmann in Aarau anstellte. Einer der Gründe, warum die
Methode konzeptionell in die helvetische Schulreform zu passen schien, machten

ihre starken semantischen und teilweise auch konzeptuellen Anleihen bei
der empiristischen Erkenntnistheorie, beim Sensualismus, aus. Elementarismus,

Anschauung und Erfahrung legten nahe, dass es dabei um den modernen
empirischen Wissens- und Wahrheitsbegriff ging und nicht mehr um die
traditionelle Metaphysik. Das Schulkonzept der Helvetik und vor allem sein
französisches Vorbild waren tatsächlich ganz am Empirismus und seinem
Wissens- und noch mehr an seinem Wissenschafts- und Moralbegriff orientiert.

34

Wenn nun die Verteidiger der pestalozzischen Methode nach dem Misserfolg
mit den Elementarbüchern auf das Prinzip der fortschreitenden Erfahrung als

22 Beiheft 1/1995



Grundlage des Aufbaus des Schulsystems pochten, wie dies in Zürich Johannes
Schulthess tat, so beanspruchten sie für den Pestalozzianismus quasi die
pädagogische Reformtradition des 18. Jahrhunderts.35

Diesem Konzept widersetzten sich allerdings gerade diejenigen, die die
Reformkontinuität des Zürcher Schulsystems und auch des Zürcher Empirismus

der Bodmer-Tradition repräsentierten, Johann Jakob Horner36 in seinem
«Helvetischen Journal für Literatur und Kunst»(1804)37 und dann vor allem
1809, als der schweizerische Pestalozzianismus nach seinem Erfolg in Preussen
einen neuen Durchbruch versuchte, Johann Jakob Hottinger38 in seiner öffentlichen

Schulrede.39
Horner und Hottinger kritisieren den «rohen Empirismus»40, wie er von den

Pestalozzianern als Grundlage des Schulsystems propagiert wird. Wenn Schule
allein auf sukzessiv organisierte, unmittelbare Erfahrung reduziert wird, dann
bleiben damit Kultur und Wissenschaft als historisch entstandene und gegebene

Standards ausgeschlossen. Methodik kann die Spezifizität der verschiedenen

Kulturbereiche und Wissenschaften, die Schule vermitteln sollte, nicht
ersetzen. Oder, wie es später, 1809, Hottinger polemisch formulierte, es gibt
keine Methode, die den Sprachunterricht erleichtert und gleichzeitig eine Palin-
genesie der Menschheit hervorbringt.41

Der Versuch von Schulthess, den Pestalozzianismus noch einmal als modernes,

empiristisches Schulkonzept neu zu formulieren ging allerdings dann in
der wüsten Polemik unter, die von 'Iferten', dem kleinen Kreis um Pestalozzi
lanciert wurde, die radikal sowohl mit dem Empirismus zugunsten des Idealismus

wie auch mit dem helvetischen Schulkonzept zugunsten einer pietistischen
Anstalt, einer «kleinen Gemeinde» brach.

Der Tagsatzungsbericht von Girard von 1810 hatte dann über diesen
Versuch, ein pestalozzianisches Bildungssystem zu konzipieren, für die Schweiz
ein endgültiges und sogar amtliches Urteil gefällt. So konnte Schulthess, der
Zürcher Pestalozzianer der ersten Stunde in einer seiner Schulschriften von
1817 unter dem Stichwort 'Pestalozzi' nur noch schreiben, «aber Friede sey
eurer Asche».42

Ausgehend von diesen Auseinandersetzungen könnte man den Schluss
ziehen, der Pestalozzianismus sei für das Schweizer Schulsystem nichts mehr als
eine Episode gewesen. Während das helvetische Schulkonzept aus der Tradition
der Reformdiskussion des 18. Jahrhunderts hervorging und Schulgeschichte
machte, wurde der Pestalozzianismus als eine unnütze Methode und als ein
rohes Konzept alsbald daraus ausgeschieden.

Diese Entwicklung lässt sich in der ganzen Schweiz feststellen, in Deutschland

fand sie mit einer gewissen Verschiebung ebenso statt. Die Tatsache, dass
die preussische Reform-Administration sich für ihre Schulprojekte mit Pestalozzi

verband, gab dem Pestalozzianismus nach dem ersten Misserfolg noch
einmal eine zweite Chance. Doch auch hier wurden die Konzepte sehr schnell
aus dem Schulaufbau wieder ausgeschieden. Die Determination von Schule
über die verschiedenen Wissensgegenstände und über die spezifische Institu-
tionalität setzte sich durch gegen ein Methodenkonzept, das sich an Innerlichkeit

und Intimität von Moral, letztlich an religiös verfasster Subjektivität orientierte.

Numéro spécial 1/1995 23



Dieser Befund stimmt ohne jede Einschränkung wenn Schulkonzepte und
Schulverlauf aufeinander bezogen bleiben, allerdings kann Schulgeschichte
nicht auf diese Korrespondenz reduziert werden. Ebenso gehört dazu - vor
allem bei der liberalen Zürcher Schule, die als öffentliche konzipiert und
alsbald in der ganzen Schweiz zum Modell wird - ihre Einbettung in die
Öffentlichkeit, die Art und Weise, wie Öffentlichkeit diskursiv Schule erfasst.

4. Schule in der Öffentlichkeit:
Pestalozzianismus als Zivilreligion

Als die Regeneration die liberale Staats- und Schulerneuerung erneut offen zur
Diskussion stellen konnte, waren die Weichen im Aufbau des Bildungssystems
bereits soweit gestellt, dass die grossen Auseinandersetzungen mit den konservativen

Kräften nur noch über Details gehen konnte. Kirchenschule, wie sie
noch im 18. Jahrhundert vertreten wurde oder auch Konzepte, die ehedem als
Alternative galten wie die Industrieschule, die Armenschule oder die
Erziehungsgesellschaften, wurden nicht mehr in Erwägung gezogen.

Der Inhalt der Lesebücher, der Umfang der Wissensvermittlung, der Ausbau
der Sekundärschule, die Anzahl der Religionsstunden, der Standort des ersten
modernen Seminars - auf dem Land oder in der Stadt - und dann vor allem die
Natur der theologischen Lehre an der Universität waren die Themen, die die
Debatte extrem kontradiktorisch und polemisch werden liessen, bis 1839 im
Züri-Putsch der Konservativen regelrecht die Waffen sprachen.

Das Grundkonzept, Schule als Korrelat von demokratischem Staat und
allgemeiner Öffentlichkeit, war aber soweit akzeptiert, dass die Auseinandersetzung

in diesem Rahmen stattfinden konnte und sie auch dann nicht mehr
verliess, als die Konservativen als sogenanntes «September-Regime» 1839 für
wenige Jahre an die Regierung zurückkehrten und als eine der ersten Taten den
Seminardirektor auswechselten.

Neben diesen heissen öffentlichen Debatten wurde der Ausbau des
Schulsystems aber begleitet durch eine kontinuierliche Auseinandersetzung über die
Auswahl und didaktische Aufgliederung der Wissensbereiche je nach Stufe und
Fach und über neue Schulfächer oder Schulzweige, die eröffnet wurden. In
diesen Debatten bildete sich die Fachöffentlichkeit der Lehrer aus, sie nahm
mehr und mehr überhand in der in Zürich besonders reichhaltigen Lehrerpublizistik.

Ebenso entwickelte sich aus dieser Auseinandersetzung die neue
Disziplin Pädagogik, wie sie an den Seminarien unterrichtet wurde - im Gegensatz
zur Pädagogik, wie sie an der Universität im Rahmen des Faches Philosophie
gelehrt wurde. Die Fachöffentlichkeit der Lehrer und die Disziplin Pädagogik
gewährten auch einen direkten Anschluss an die Entwicklung des Wissen-
schaftsdiskurses, wie er sich mit den empiristischen Naturwissenschaften und
der Philologie etablierte.

Das kleine Grüppchen von Pestalozzianern, die Gruppe um Niederer, die
Pestalozzi 1817 in Yverdon verliess und bekämpfte, jetzt aber sein Erbe
reklamierte, versuchte mit eigenen schulpädagogischen Vorschlägen in der Regene-

24 Beiheft 1/1995



rationsbewegung - zu der sie politisch gehörten - aufzutreten. Doch auch in
diesem dritten Anlauf wurden diese pestalozzianischen Konzepte sehr bald
vollständig marginalisiert.

So schlug Hans Georg Nägeli43 1829 in einem «Pädagogischen Gutachten»
zuhanden der Schweizerischen Gemeinnützigen Gesellschaft vor, an die Spitze
des künftigen öffentlichen Bildungssystems in der Universität eine pädagogische

Kulturfakultät zu stellen, die - statt der demokratischen Öffentlichkeit -
über die Schule bestimmen sollte. An der Spitze wiederum dieser Fakultät sollte
Niederer «als pädagogischer Gesetzgeber nicht bloss für unsere Gesellschaft,
nicht bloss für unser Vaterland, sondern für unser Zeitalter» anerkannt werden,
da er «längst bewiesen hat, dass er in den Prinzipien nicht irren kann».44 Der
Vorschlag Nägelis und das ihn begründende Konzept mögen eigenartig und
eher skurril erscheinen, doch es weist unzweifelhalft eine gewisse pestalozzi-
anische Konsequenz auf. Die Bestimmung der Schule durch Öffentlichkeit in
Form einer Auswahl aus pluralen Wissensbeständen wird zugunsten einer
Bestimmung von Erziehung aus der Natur des Kindes abgelehnt.

Damit wird allerdings nicht eine biologistische Natur, sondern die göttliche
Bestimmung des Menschen gemeint. Erziehung als Entwicklung der ursprünglichen,

göttlichen Einheit des Menschen im Gegensatz zur weltlichen Pluralität,
der «Zeitkultur», wie die Pestalozzianer abwertend sagen, ist Offenbarung, die
aus der Erleuchtung des Pädagogen hervorgeht. Dementsprechend soll die
Schule auch nicht Gegenstand der politischen Auseinandersetzung, sondern
vielmehr der Verkündigung des grossen Pädagogen sein. Pädagogik will in
diesem Sinne nicht eine moderne Wissenschaft sein, sondern einen absoluten,
auf Erfahrung rekurrierenden Ausgangspunkt haben. Insofern verfährt sie nicht
diskursiv, sondern verkündend.

Die Antwort auf dieses Konzept seitens der massgebenden Schulreformer
war heftig. Kein geringerer als Johann Caspar Orelli45 antwortete darauf,
apodiktisch und vernichtend, indem er die Gruppe als «Sekte», den Pestalozzianismus

als eine Fiktion - «er wollte Wissenschaft und Technik der 'Methode'
unterwerfen, die eigentlich niemals vorhanden war»46 - und die Debatte als
längst abgeschlossen erklärte.

Worum es letztendes in dieser Auseinandersetzung ging, das ist die Natur der
modernen Wissenschaften und der Religion. Der Empirismus mit seinem Pro-
babilismus, wie er sich in den Naturwissenschaften herausbildete, war
kommensurabel mit der modernen Öffentlichkeit, während das idealistisch-absolute

Wissenschaftskonzept, wie es Nägeli und Niederer vertraten, sich explizit
zum Ziel setzte, an die Offenbarung und die Religion anschliessen zu können.

Von diesem Gegensatz aus lässt sich auch der nächste Schritt der Pestalozzianer

in dieser Auseinandersetzung verstehen.
Einer der ihren, Johann Heinrich Bruch, wurde Seminardirektor in Küs-

nacht, nachdem die Konservativen den liberalen Gründungsdirektor und
eigentlichen Begründer der modernen Zürcher Volksschule, Thomas Ignaz
Scherr, vertrieben.

Allerdings blieben von Bruchs Ankündigung, die Pädagogik und die Schule
erneut in die Offenbarung zu integrieren47, was ihn für die Konservativen

Numéro spécial 1/1995 25



attraktiv machte, in der Realität kaum etwas haften und 1846 - nachdem das
Seminar fast ausgestorben war -, musste er erneut von einem Liberalen abgelöst

werden.
Auch die Erfahrungen anderer Pestalozzianer in der modernen Lehrerausbildung

und in der Diskussion über Schule in einer liberalen Öffentlichkeit
waren nicht erfolgreicher. Hermann Krüsis Appenzeller Lehrerseminar konnte
nicht Schritt halten mit den Anforderungen, die an die fachwissenschaftlichen
Kenntnisse der Volksschullehrer gestellt wurden. Sein Methodismus für den
Anfangsunterricht zielte vorab auf die Ausrichtung der Schulfächer auf die
Religion und nicht auf den Anschluss an moderne Wissenschaftsfächer.

Das war die eigentliche Leistung des Regenerationspestalozzianismus in der
wohl entscheidenden Phase der Entwicklung des modernen Schulsystems. Er
konstituierte einen religiösen Erziehungsanspruch an das moderne Schulsystem.

Blieben diese Vorschläge und Konzepte im Schulaufbau Marginalien, so
kündigte sich in dieser Zeit eine ganz neue Rolle des Pestalozzianismus an. In
der Regeneration entwickelte sich eine breite, unbeschränkte, wir können
sagen, moderne politische Öffentlichkeit. In dieser Auseinandersetzung nahm
das Bildungssystem, der Streit über seine Teile, die Lehrpläne und Lehrmittel
usw. einen zentralen Stellenwert ein. Es waren in Zürich die Konservativen und
dann das sogenannte September-Regime, die diese Debatte, als sie nicht mehr
verhindert werden konnte, begannen, moralisch-christlich aufzuladen. Öffentliche

Schulkritik und Ansprüche an Schule wurden fortan in der christlichen
Semantik geübt. Der liberalen Wissens-Schule konnte vorgeworfen werden, die
Seele des Menschen zu vernachlässigen, den Menschen zu verweltlichen und
damit materiellem und noch schlimmer materialistischem Geist auszusetzen.
An Schule konnte der Anspruch gestellt werden, den Menschen dorthin zu
bringen, wo er als Glied der christlichen Gemeinde erlöst werden kann. Wurde
die christliche Schule als Konzept gegenüber den modernen Wissenschaften
obsolet, so konnte sie doch als moralischer Anspruch und Kritik gegenüber der
liberalen Schule weitergeführt werden. Und genau für diese öffentliche kritische
Schulsemantik wurde der Pestalozzianismus ganz gezielt mobilisiert.

Dazu wurde 1845 als eine der letzten Staatsoperationen des konservativen
Septemberregimes die Zürcher Pestalozzi-Feier zum 100. Geburtstag im Januar
1846 lanciert. Die Operation wurde besonders wirkungsvoll, weil damit an eine
liberale Tradition aus Preussen, den von Diesterweg initiierten Pestalozzi-Kult
der Lehrer angeschlossen werden konnte. Den radikal-liberalen Lehrern, die
aus Scherrs Seminar hervorgingen und die sich erfolgreich dem Zugriff der
Konservativen auf die Volksschule zu widersetzen verstanden, wurde öffentlich
wirksam vorgeworfen, «unsern Pestalozzi» zu vernachlässigen gleich wie sie
sich nicht um die Seele der Kinder kümmerten.48

Dem liberalen Zürcher Lehrerverein blieb nichts anderes übrig, als flux eine
eigene Pestalozzi-Feier und eine eigene Verehrung zu lancieren. Die Debatte,
die sich damit anbahnte, hatte wenig oder geradezu nichts mit Pestalozzis Werk
oder seinen Konzepten zu tun. Der Kampf ging vielmehr darum, wem das
Symbol Pestalozzi legitim zustünde. Es entstand ein Kampf um die Hegemonie
in der bildungspolitischen Öffentlichkeit zwischen den liberalen, empiristisch

26 Beiheft 1/1995



und demokratisch begründeten Schulkonzepten und der christlich-pestalozzi-
anischen, personalistischen Schulkritik.

Damit entwickelte sich eine Auseinandersetzung über die Form und die
Struktur der öffentlichen Rede über Schule. Rationale, differenzierende und
limitierende Redeform stand dabei gegen exhortative, bekennende, erma-
nende oder enthusiastisch erquickende Beschwörungsform.

Der Ausgang dieses Kampfes um die Struktur der modernen pädagogischen
Öffentlichkeit stand am Ende des Jahrhunderts eindeutig fest. Die Pestalozzi-
Feier, wie sie 1896 abgehalten wurde, war nicht mehr nur eine Angelegenheit
eines kleinen Kreises von Eingeweihten, auch nicht der Primarschullehrer,
sondern sie bestimmte und war gleichzeitig Indiz für die pädagogische Ver-
fasstheit der Öffentlichkeit der Jahrhundertwende.

Beginnende soziale Auseinandersetzungen, Spannungen entlang der
Sprachgrenzen in der Schweiz und vor allem das zunehmende imperiale Imponiergehabe

in der europäischen Politik liessen den liberalen Rationalismus und seine
Öffentlichkeit als Verlierer erscheinen.

Öffentlichkeit sollte dementsprechend eingedämmt oder vielmehr pädagogisch

transformiert werden. Nicht mehr als eine unbeschränkt offene, rationale
und differenzierende Auseinandersetzung wurde die Öffentlichkeit des Fin de
Siècle politisch konzipiert, sondern vielmehr als die grösste pädagogische
Institution, über die institutionell, staatlich und parastaatlich dem Volk eine nationale

Einheit verpasst wird. Öffentlichkeit wurde auch in der Schweiz pädagogisch

konzipiert als eine Alternative oder vielmehr als Vorform zur Propaganda
des 20. Jahrhunderts.49 Die französische Republik hatte ihren Quatorze Juillet,
an dem dem Volk Einheit und Grösse, «la gloire de la grande Nation» verpasst
wurde, das neue, imperiale Deutsche Reich seinen Kaisergeburtstag und die
Schlacht-von-Sedan-Feier, wo auch die abtrünnige Arbeiterbewegung und der
ausscherende Katholizismus in Formation zum Hurra-Schreien und zum Hoch
auf den Kaiser eingereiht wurden, während die liberale Schweiz ihre
Volksbildungs-Anstrengungen, den Pestalozzi-Geburtstag, feierte.

Institutionell und konzeptionell ging dieser Wandel in der Schweiz von der
Schweizerischen Gemeinnützigen Gesellschaft (SGG) aus, die ihrerseits mit
ihrer Geschichte weit in den Frühliberalismus hineinreicht. An der
Jahresversammlung von 1884 wurde offen darüber geklagt, dass die traditionellen
liberalen Volksfeste, der Ort, von dem eidgenössische Politik ausstrahlte,
zunehmend «die ganze Schweiz in eine Festhütte zu verwandeln»50 drohten.
Stattdessen sollten sie - so das neue volkspädagogische Konzept der SGG -
für die Volkserziehung, zur Bewahrung der nationalen und sozialen Einheit
nutzbar gemacht werden. 1889 wurde dann von der Jahresversammlung der
SGG zu diesem Zweck eine «Kommission für die Pflege des nationalen
Sinnes» eingerichtet. Sie sollte Vorschläge machen, mit denen das Volk zur
Einheit, zum «nationalen Sinn» erzogen werden könnte. Der nationale Sinn ist
nichts anderes als das, was Rousseau im 18. Jahrhundert als eine zivile Religion

beschrieben hat. Er verbindet die Glieder einer Gesellschaft innerlich,
wie der Glaube in der pietistischen Variante die wahre Kirche, die Gemeinschaft

der Heiligen bildet. Doch wird Weltlichkeit durch die Zivilreligion
nicht in die Richtung der Universalität Gottes sondern in Richtung auf die

Numéro spécial 1/1995 27



Sakralität der Beschränkung, Nation und Gemeinschaft, d.h. in Richtung von
Exklusivität transzendiert.

Als 1891, die Gründungsfeier der Schweiz, nicht den Vorstellungen der SGG
und den Vorschlägen der Kommission für die Pflege des nationalen Sinns
gemäss ausfielen, sondern zu einem pompösen Honoratoren-Fest in Schwyz
verkam, wurde beschlossen, selbst mit dem Pestalozzi-Geburtstag neue, eigene
Masstäbe zu setzen.

«Ja er hat das Kreuz getragen, wie einst Christus./../ Darum wollen wir
Schweizer und insbesondere die schweizerische Jugend uns heute dankbar
daran erinnern, dass in den Zeiten unseres grössten nationalen Unglücks in
unserm kleinen Land diese helle Leuchte entstanden ist. Möge sie leuchten und
Segen bringen dem städtischen Palast und der niedersten Hütte! Und damit
sagen wir: Dank, Dank dir, Vater Pestalozzi»51, heisst es in der in mehr als
350 000 Exemplaren verteilten, in der ersten in alle Landessprachen übersetzten

offiziellen Broschüre zum Fest. Und die «Zürcher Freitagszeitung» konnte
rhetorisch fragen: «War er ein Konservativer, ein Freisinniger oder gar ein
Sozialist»; und ebenso konnte sie sich selbst antworten, «Keines von allem und
alles in Einem» (10. 1. 1896).

Die zivilreligiöse Aufladung der Figur Pestalozzis ging soweit, dass eine
christliche Zeitschrift das Verhältnis sogar wieder umkehren konnte. «Es ist ein
Kreuz und ein Mann ist daran gekreuzigt. Du kennst ihn auch. Er ist ein noch
grösserer Pestalozzi, als Pestalozzi einer war» (Blätter für die Christliche Schule
1896, Nr. 6).

Die Voraussetzung dafür, dass die Figur Pestalozzis zu einer zivilreligiösen
Stifterfigur werden konnte, die nicht nur die Öffentlichkeit über die Schule,
sondern sogar weitgehend das nationale Selbstverständnis der Schweiz
erzieherisch prägte, waren allerdings nicht die pädagogischen Konzepte oder die
Leistungen der Erziehungsanstalten des historischen Pestalozzi und ihre
Nachwirkung im schweizerischen Bildungssystem.

Die Voraussetzung war vielmehr das Gegenteil, die Figur war derart verwaschen,

die Konzepte derart sinnentleert, unverständlich und vage, die Anstalten
folgenlos und vergessen, so dass jede politische, religiöse oder pädagogische
Strömung sich darin widerspiegeln konnte und sich als legitime Fortsetzung
Pestalozzis und vor allem seines Geistes und Sinnes ausgeben konnte.

Durch den Bezug aufPestalozzi erhält jede Strömung und jedes Konzept eine
eigene Geschichte und wird im Gegenzug dazu selbst zu einer schweizerischen
Strömung oder einem schweizerischen Konzept. Damit wird die ausufernde
öffentliche Auseinandersetzung eingedämmt, eingepasst in die demütige
Gesinnung des Stifters; kurz, im öffentlichen Reden über Pestalozzi und im
Bewundern des grossen Erziehers wird die Öffentlichkeit selbst erzogen.

Worüber Morfund Sieber 1865 öffentlich im historischen Rückblick stritten,
sollte sich öffentlich in ihrer Zukunft - unserer Vergangenheit - verwirklichen.
Zwar hat Pestalozzi auch heute noch nicht die schweizerischen Schulen gegründet

oder die Institution wesentlich geprägt, aber die öffentliche Rede, die
pädagogisch wirken soll, ist bis heute die Rede geblieben, die sich auf Pestalozzi
und seine Konzepte beruft.

28 Beiheft 1/1995



Notes

1 Der Aufsatz geht zurück auf einen Vortrag im Pädagogischen Kolloquium am 13.

Januar 1995.
Verwiesen sei dabei grundlegend auf zwei neuere Publikationen, Oelkers/Osterwal-

der (1995), Pestalozzi - Umkreis und Rezeption, und Osterwalder (1995), Pestalozzi -
ein pädagogischer Kult, die aus einem vom Nationalfonds unterstützten Forschungsprojekt

am Institut für Pädagogik der Universität Bern hervorgingen.
2 Zur Auseinandersetzung über diese Phase im Kanton Zürich die Arbeit von Koller

(1987). Gesamtschweizerisch kann diese Periode als abgeschlossen gelten mit der
Auseinandersetzung um den eidgenössischen Erziehungssekretär, den sogenannten
Schulvogt-Kampf (dazu Hard 1974).

3 Morf 1864, S. 42.
4 Morf 1865, S. X.
5 Sieber 1865 in «Der Unabhängige» Nr. 21 vom 19. Mai 1865.
6 Morf 1894.
7 Damit folge ich der Forschungsmethode und der Wissenstheorie wie sie vor allem von

Arthur O. Lovejoy und in der Gruppe um die Journal of the History of Ideas entwickelt
wurde. Zur Dokumentation dieser Forschungsrichtung Kelley 1990.

8 Osterwalder 1995.
9 Dazu ausführlich Osterwalder 1992.
10 Dazu Osterwalder 1989. Auch wenn der Text von Balthasar, «Patriotische Träume

eines Eydgnossen» bereits 1758, also vier Jahre vor der grossen französischen Debatte,
veröffentlicht wurde, muss er in deren Kontext gelesen werden. Sein Konzept orientiert

sich weitgehend an Montesquieu, in dessen 'esprit des lois' Erziehung explizit
funktional zur gesetzlichen Konstitution einer Gesellschaft verstanden wird. Von dieser

Hauptidee ist auch die Debatte über die 'éducation nationale' geprägt.
11 Usteri 1773. Usteri gründete oder förderte verschiedene private Schulen, eine höhere

Schule für Mädchen und für Landknaben, eine Kunstschule für Handwerker, die man
heute als Techniker bezeichnen würde usw. Wenn das Ensemble dieser Gründungen
und seine Schriften betrachtet werden, ist es naheliegend anzunehmen, dass er dabei
von einem umfassenden Konzept eines einheitlichen Bildungssystems ausging.

12 Tanner 1787, S. 12. Nachweis der Autorschaft Tanners bei Brandes (1853). Dieser
Nachweis hat seinerseits politisch-polemische Bedeutung. Nach der Gründung des
Bundesstaates und der Errichtung des modernen Schulsystems durch die mehrheitlich
evangelischen Liberalen soll der Anteil der Katholiken daran mit Tanners Schrift
belegt werden.

H HBLS VI., S. 636, Nr. 3.
14 Dargestellt in seiner Genese und wissenschaftshistorischen Bedeutung bei Kintzler

1984 und Osterwalder 1992.
15 Die Gesetzestexte und -kommentare Stapfers in der Sammlung der Helvetischen

Regierung von 1799 (hier zitiert als Stapfer 1799), und im Anhang zu Luginbühls
Stapfer-Biographie, 2. Auflage von 1902 (hier zitiert als Stapfer 1902).

16 Diese Form des Kantianismus fand im schweizerischen Kulturraum verschiedene
Eingänge. Für Stapfer unmittelbar bedeutsam wurde dabei sein Lehrer J. S. Ith, der
später Pestalozzis Methode in ein kantisches Erklärungsmodell einpassen wollte. Aber
auch im katholischen Kontext wurde der Kantianismus attraktiv. Der Franziskanerpater

G. Girard, einer der einflussreichsten Pädagogen der Schweiz des ersten Drittels
des Jahrhunderts, der zum helvetischen Umfeld Stapfers gehörte, wurde zweimal, 1803
und 1814 wegen angeblichem Kantianismus sogar kirchlichen Verfahren ausgesetzt
(dazu Wicki 1953).

17 HBLS IV., S. 297, Nr. 12.

Numéro spécial 1/1995 29



18 Diese Reden wurden von Hottinger 1813 gesammelt herausgegeben mit einem gegen
den Pestalozzianismus gerichteten Vorwort, nachdem Niederer im Namen des Institutes

von Yverdon und Pestalozzis den Kritiker und insbesondere dessen Freund und
Kollegen mit einer masslosen öffentlichen Polemik überschüttete und des Ancien-
Régime-Obskurantismus bezichtete.

19 HBLS VI., S. 255, Nr. 24.
20 Schulthess 1798 und Schulthess 1799.
21 Schulthess 1799, S. 19.
22 Text im Helvetischen Archiv, 1464, f. 191-192, 204, 209 und Auszüge bei Luginbühl

1902.
23 ebd. S. 188.
24 Der Brief wurde später in Steinmüllers «Helvetischer Schulmeisterbibliothek» abge¬

druckt, und Pestalozzi selbst hat ihn fast vollständig in «Wie Gertrud ihre Kinder
lehrt» übernommen. Hier zitiert nach der Schulmeisterbibliothek, Fischer 1801.
S. 221.

25 Der Republikaner, 12. Januar 1802, in einer Einladung zur Subskription der
Elementarbücher. Ganz ähnlich berichtet er auch in einem Brief an den Justizminister vom 9.

Dezember 1801, SB IV. S. 85.
26 Belegt in seiner Korrespondenz (Fischer 1891), wo er über eingehende Gespräche mit

Pestalozzi berichtet. Fischer dürfte auch im Kreis um Stapfer-Ith der Urheber der
Ansicht sein, Pestalozzis Konzepte stünden in einer besonderen Affinität zur
Kantischen Philosophie, an der sich dieser Kreis theologisch ausrichtete.

27 Ith 1802, S. 68. Die oft vorgebrachte These, Iths Bericht sei in Wirklichkeit von
Pestalozzi geschrieben (so wieder bei Stadler 1993, S. 166) ist inhaltlich kaum haltbar.
Der Bericht arbeitet mit Konzepten, die sonst bei Pestalozzi nie auftauchen, und die
Kritik am Religionsunterricht, die vorgebracht wurde, fällt vollends zusammen mit
Iths Streit mit Stapfer.

28 Büels Brief in Schaffhauser Ministerialbibliothek, Nachlass Johannes von Müller,
Nr. 316, S. 217-218.

29 Schulthess 1808, S. 12.
39 HBLS VI., S. 540, Nr. 5.
31 Steinmüller 1803, S. 39.
32 Ebd. S. 65, 77.
33 Wenn auch die Projekte des Staates zur Strukturierung der Öffentlichkeit durch Pro¬

paganda sehr schnell wieder eingestellt werden mussten, so überlebten vor allem die
privaten Gründungen dieser Zeit. Zwei Zeitungen, der «Republikaner» Paul Usteris
und der «Aufrichtige Schweizerbote» Heinrich Zschokkes wurden in der ganzen
folgenden Periode bestimmend für die Ausbreitung der liberalen Strömung. Beide
Zeitungen waren selbst volksaufklärerisch angelegt, d.h. verstanden sich selbst als
pädagogisch (dazu Brändli 1992).

34 Dazu Osterwalder 1992.
35 Die beiden Lehrer Pestalozzis am Carolinum, Johann Jakob Bodmer und Johann

Jakob Breitinger gehörten zu den Protagonisten des Sensualismus im deutschsprachigen

Raum und propagierten ihn in der bekannten Literaturfehde gegen die barocke,
metaphysische Ästhetik Gottscheds. Die sensualistische Moral-Ästhetik der Zürcher
kann durchaus pädagogisch gelesen werden. Dass sie aber auch pädagogisch innovativ
aktiv waren, ist weniger bekannt. Bodmer zeichnet als Autor verschiedener Schulbücher,

sein Konzept des 'Contubernium Helveticum', einer «eidgenössischen Universität»

zur Herausbildung einer politischen, gesamtschweizerischen Elite, wurde oben
schon erwähnt. Breitinger diskutierte die Möglichkeit und die Grenzen einer sensu-
alistischen Unterrichtstechnologie, der «Anschauung» ausführlich in seiner Schulrede

von 1773 (Breitinger 1773).

30 Beiheft 1/1995



36 HBLS IV., S. 290, D„ Nr. 4.
37 Wieder abgedruckt in Horner 1806, S. 3 ff.
38 HBLS IV., S. 297, Nr. 12.
39 Wieder abgedruckt in Hottinger 1813, S. 131 ff.
40 Horner 1806, S. 6.
41 Hottinger 1813, S. 40.
43 Schulthess 1817, S. 9.
43 HBLS V., S. 231, Nr. 6.
44 Nägeli SGG 1830, S. 305.
« HBLS V„ S. 353, Nr. 24.
46 Orelli 1831, S. 22.
47 Bruch 1840.
48 So in der konservativen «Zürcherischen Schulzeitung» 1845, S. 149 ff. Die «radicale

Schullehrermajorität» kümmere sich nicht um den «grössten nationalen Pädagogen,
der lebte, litt und starb für die geistige und sittliche Volkserziehung». Dies war dann
auch der Inhalt der offiziellen Festansprache des Historikers und J. J. Hottingers im
Januar 1846, nachdem die Liberalen erneut die Regierung bilden konnten.

49 Zur Entwicklung des Propagandakonzeptes Daniel/Siemann 1994.
50 Fischer SGGZ 1884, S. 498.
S' Isler 1896, S. 63-64.

Bibliographie

a. Quellen

Balthasar, F. U. : Patriotische Träume eines Eydgnossen, von einem Mittel, die veraltete
Eydgnossenschaft zu verjüngeren. (Lörrach 1758)

Breitinger, J. J. : Von der Klugheit in Unterweisung und Bildung der ersten Jugend, aus
psychologischen Grundsätzen hergeleitet. In: Usteri, L.: Nachricht von den neuen
Schul-Anstalten in Zürich. Zürich 1773.

Bruch, J. H. : Das Christenthum als organisches Prinzip aller Menschenbildung, in seiner
Anwendung auf die Volksschule und Kindererziehung, insbesondere aber aufdie
Einrichtung der Lehrerseminare. Zürich 1840.

Büel, J.: Antwort an Hrn. Antistes Hess, vom Oct. 1803 Ms. 316 / 217-218 Ministerial-
bibliothek der Stadtbibliothek Schaffhausen.

Fischer, J. R.: Aus einem Schreiben von B. Professor Fischer in Burgdorf. In: Steinmüller,
J. R. (Hrsg.): Helvetische Schulmeisterbibliothek. St. Gallen 1801.

Fischer, J. R.: Bericht über einen Besuch bei Pestalozzi, im Dezember 1797. In:
Pestalozzi-Blätter, 12. Jg. Nr. 1. 1891.

Fischer, X. : Ursprung, Wesen, Werth und spätere Entwicklung der alten schweizerischen
Volksfeste. Zeitschrift für Gemeinnützigkeit. 1884.

Horner, J.: Aufsätze für und gegen die Pestalozzische Unterrichtsmethode. Zürich
1806.

Hottinger, J. J.: Rectoratsreden. Zürich 1813.
Isler, A.: Heinrich Pestalozzi. Illustrierte Festschrift für die Jugend. Zürich 1896.

Ith, S.: Über die Pestalozzische Lehranstalt in Burgdorf. Bern 1802.

Morf, H. : Aus Pestalozzis Leben und Wirken. I. Theil. Neujahrsblatt der Hülfsgesellschaft
von Winterthur, 1865.

Morf, H. : Die Schweizerische Volksschule am Ende des 18. Jahrhunderts. Neujahrsblatt
der Hülfsgesellschaft von Winterthur, 1864.

Nägeli, H. G.: Pädagogisches Gutachten. In: Verhandlungen der Schweizerischen
Gemeinnützigen Gesellschaft. 1830.

Numéro spécial 1/1995 31



Orelli, J. K.: Bemerkungen über ein 'pädagogisches Memorial'. Zürich 1831.
Schulthess, J.: Beherzigung. Zürich 1817.
Schulthess, J.: Die Verbesserung der Volksschulen des Cantons Zürich. Zürich 1808.

Schulthess, J.: Einige Gedanken über das Verhältnis der wissenschaftlichen Anstalten, der
Schulen und Kirchen zum Staate. In: Der Schweizerische Republikaner, Bd. III. Nr. 3.

Luzern 1799.
Schulthess, J. : Genauere Einsicht der neuesten Versuche einer besseren Erziehung und

Bildung der Jugend. In: Briefen an Freunde. Zürich 1810.
Schulthess, J.: Von der dringenden Nothwendigkeit sich der Helvetischen Schulen und

Lehranstalten sich von Staats wegen anzunehmen. Zürich 1798.
Sieber, J.C.: Rezension von Morf. In: Der Unabhängige, Nr. 21, vom 19. Mai 1865.
Stapfer, Ph. A.: Entwurfder Instruktionen für die neuerrichteten Erziehungsräthe. Luzern

1799.

Stapfer, Ph. A.: Gesetzesentwürfe. In: Luginbühl, R.: Ph. A. Stapfer. Basel 1902.

Steinmüller, J. R.: Bemerkungen gegen Pestalozzi's Unterrichtsmethode; Nebst einigen
Beyträgen, das Landschulwesen betreffend. Zürich 1803.

Tanner, K. : Vaterländische Gedanken über die mögliche gute Auferziehung der Jugend in
der helvetischen Demokratie. Zürich 1787.

Usteri, L.: Nachricht von den neuen Schul-Anstalten in Zürich. Zürich 1773.

b. Sekundärliteratur

Brandes, C.: Programm über vaterländische Erziehung. In: Jahresbericht über die
Erziehungsanstalt des Benediktiner-Stiftes Maria Einsiedeln im Studienjahr 1852/53.
Einsiedeln 1853.

Brändli, S. : Baumschulen des kommenden Blätterwaldes. Zur Popularisierung der Presse
und Politisierung der Bevölkerung in der Helvetik. In: Böning, H.: Französische
Revolution und deutsche Öffentlichkeit. München 1992.

Daniel, U./Siemann, W. (Hrsg.): Propaganda. Meinungskampf Verführung undpolitische
Sinnstiftung. Frankfurt a.M. 1994.

Hard, X.: Der Eidgenössische Erziehungssekretär. Diss. Zürich 1974.

Kelley, D. R.: The History of Ideas. Canon and Variations. Rochester, New York
1990.

Kintzler, C.: Condorcet. L'instruction publique et la naissance du citoyen. Paris 2. Aufl.
1984.

Koller, Th.: Volksbildung, Demokratie und Soziale Frage. Diss. Zürich 1987.

Lovejoy, A. O.: Reflections on the History of Ideas. In: Journal of the History of Ideas,
1940, Nr. 1, S. 3-23.

Oelkers, J./Osterwalder F. (Hrsg.): Pestalozzi - Umfeld und Rezeption. Weinheim-Basel
1995.

Osterwalder, F.: Condorcet - Instruction publique und das Design der Pädagogik als
öffentlich-rechtliche Wissenschaft. In: 28. Beiheft der Zeitschrift für Pädagogik, Wein-
heim-Basel 1992.

Osterwalder, F. : Diepädagogischen Vorstellungen in der Helvetischen Gesellschaft und die
Französiche Revolution. In: 24. Beiheft der Zeitschrift für Pädagogik, Weinheim
1989.

Osterwalder, F. : Pestalozzi - ein pädagogischer Kult. Zur Wirkungsgeschichte Pestalozzis
im 19. Jahrhundert. Weinheim-Basel 1995.

Stadler, P.: Pestalozzi. Eine geschichtliche Biographie. 2 Bd. Zürich 1988 und 1993.

Wicki, H.: Girard und die Freiburger Bischofswahl 1814-15. Ein Beitrag zur Frage nach
Girards Weltanschauung. In: Mélanges Père Girard. Freiburg 1953.

32 Beiheft 1/1995



Pestalozzi et le pestalozzianisme et la construction
du système scolaire suisse

Résumé

Cette étude de la réception des concepts de Pestalozzi par les réformateurs
scolaires du 19e siècle démontre que le pestalozzianisme n'a pas influencé
l'évolution du système scolaire suisse. Le recours codifié à Pestalozzi, dont la
pédagogie se sert généralement et que l'on retrouve lors du débat à propos de
l'école comme du discours nationaliste suisse, n'est fondé ni sur une confrontation

avec son œuvre ni sur son efficacité conceptuelle. Au contraire, celui-ci se
réclame plutôt de la morale pédagogisante mise en œuvre par ces mêmes
discours.

Pestalozzi, la scuola pestalozziana e la costruzione
del sistema scolastico svizzero

Riassunto

Grazie ad un'analisi délia considerazione dei concetti di Pestalozzi da parte dei
riformatori dell'800, si evidenzia che la scuola pestalozziana non ha influenzato
lo sviluppo del sistema scolastico svizzero. Il ricorso a Pestalozzi nella peda-
gogia in generale, nel dibattito sulla scuola e su terni nazionalistici a livello
svizzero, non si basa su un confronto vero e proprio con la sua opera o su un
impatto concettuale délia stessa, ma costituisce piuttosto un postulato peda-
gogico-morale di questi stessi discorsi.

Pestalozzi, Pestalozzianism and the Building of the Swiss
School System

Summary

Looking at the reading of Pestalozzis concepts by 19th century school reformers,

this study demonstrates that Pestalozzianism had no influence on the
building of the Swiss school system. The codified recourse to Pestalozzi generally

taken by educationists in the school debate as well as in the Swiss nationalist

discourse rests neither on the study of his work nor on its conceptional
impact, but rather stakes the educationalized moral claims of these discourses
themselves.

Numéro spécial 1/1995 33


	Pestalozzi, Pestalozzianismus und der Aufbau des schweizerischen Schulsystems

