
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 17 (1995)

Heft: 3

Artikel: Adolph Diesterweg et la formation des instituteurs

Autor: Hameline, Daniel / Schärer, Michèle E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786103

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adolph Diesterweg
et la formation des instituteurs

En hommage au travail de Ruth Hohendorf
et à la mémoire de Gerd Hohendorf (f 1993)

Daniel Hameline et Michèle E. Schärer

Peu connu aujourd'hui des pédagoguesfrancophones, Adolph Diesterweg (1790-
1866) fut promu il y a cent ans au rang de figure laïque exemplaire. Son activité
de directeur d'école normale, en particulier à Berlin, et son œuvre écrite
abondante l'amènent à aborder de nombreuses questions touchant l'école populaire.
Parmi ces questions, figure à une place centrale, l'émancipation des instituteurs
à l'égard de la tutelle des confessions religieuses. Diesterweg veut des enseignants
moins soumis aux clergés. Mais il ne les veut pas pour autant sans moralité, ni
sans culture, ni sans conscience professionnelle. Il trace de leur mission un
portrait exigeant. L'émancipation dont il rêve n'est pas le laisser-faire. Il
n'empêche: son œuvre sera vue comme une atteinte à l'autorité religieuse mais aussi à
l'autorité royale. Et il sera écarté. L'œuvre de Diesterweg demeure instructive en
cette fin de XXe siècle, car, par certains aspects, elle renvoie à des questions
soulevées aujourd'hui dans les débats qui opposent pédagogistes et anti-péda-
gogistes.

Le nom d'Adolph Diesterweg 1790-1866)1 est aujourd'hui fort oublié des
pédagogues francophones. Ce n'était pas le cas il y a cent ans. On peut même
affirmer que, dans le panthéon des «figures» fondatrices de l'Ecole populaire
française, belge ou romande, Diesterweg tient une place, sinon éminente, du
moins plus qu'honorable.

En témoigne par exemple, sympathique et élogieux, l'article qui lui est
consacré dans ce monument de l'histoire de l'éducation en train de se faire que
constitue le Dictionnaire de Pédagogie de Ferdinand Buisson dès l'édition de
1882, et sous la plume de Félix Pécaut lui-même, l'une des hautes consciences
de la laïcité française. L'article sera reproduit et brièvement complété dans
l'édition abrégée de 1911, signe que, lors de la rigoureuse opération de sélection
des articles à conserver, quand il s'agissait de passer de quatre volumes à un
seul, un propos sur Diesterweg était considéré comme indispensable à la
compréhension du phénomène éducatif au XIXe siècle.

290 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/3



Une figure «laïque» exemplaire

Qu'un pédagogue comme Pécaut se charge de rédiger la notice consacrée à

Diesterweg, voilà qui n'a pas de quoi étonner. Pécaut lit dans le combat de
Diesterweg l'anticipation de son propre combat à quarante ans de distance.
Félix Pécaut considère que Diesterweg est déjà avant lui un «laïque», qui
n'hésite pas à prendre des risques pour contrecarrer la mainmise du clergé sur la
jeunesse. Mais, en même temps, il retrouve chez lui le souci ardent d'être
considéré comme un esprit authentiquement religieux. Apôtre lui-même d'une
formation morale élevée pour les normaliennes françaises dont il se fait
quasiment le «directeur spirituel», Pécaut souligne avec complaisance chez
Diesterweg sa haute conscience professionnelle et sa moralité irréprochable. L'un et
l'autre se dévouent à la cause de l'éducation populaire, à la formation des
enseignant(e)S et de leurs formateurs. L'un et l'autre sont des publicistes à la
plume militante et obstinée qui n'hésitent pas à prendre part aux controverses
pédagogiques en cours. Il y a quelque chose de l'auto-portrait involontaire dans
le tableau que brosse Pécaut de son aîné allemand. C'est une «figure» qu'il
dessine, un «modèle» qui annonce déjà le destin, les combats, les vertus de ceux
qui veulent laisser leur marque dans l'histoire au titre de pionniers irréprochables

de l'éducation du peuple.
En Belgique, il n'est pas rare que le nom de Diesterweg, au début du XXe siècle

encore, soit donné à des cercles pédagogiques locaux. On en trouverait trace,
par exemple, dans la liste des contributions au Congrès international de
l'Education populaire à Bruxelles, en 1910. De la même façon qu'en France, son
patronage est ainsi invoqué pour illustrer la cause laïque et le combat anticlérical.

On sait que la querelle scolaire fut, en Belgique, aussi passionnée que chez
les voisins du Sud. Certes, Diesterweg est d'abord admiré pour ses travaux de
didactique de la classe par les pédagogues belges qui, à la fin du XIXe siècle,
sont particulièrement portés sur l'étude des méthodes: c'est en 1885 que
paraissent les 954 pages du Cours complet de pédagogie et de méthodologie de
Th. Braun, inspecteur des écoles normales de Belgique. Mais, en même temps,
et non sans rivalité déclarée avec les Saint-Joseph et les Sainte Marie qui donnent

leur dénomination aux cercles cléricaux, le nom de Diesterweg évoque
quelque chose comme une «sainteté laïque» de substitution.

Son histoire, effectivement, est apte à basculer dans l'hagiographie: né ex
honestis parentibus, il poursuit des études méritantes, il entre comme par
hasard dans l'enseignement, apparemment sans vocation, mais une providence
l'y menait à son insu; il devient un formateur exemplaire, un père de famille
modèle, il dote son épouse fidèle et aimée d'une nombreuse progéniture qu'il
élève avec une bienveillante rigueur, il est en butte aux persécutions des
puissants et tient vaillamment la plume pour défendre la cause à laquelle il s'est
donné tout entier. Il meurt vénéré par ses amis, respecté par ses adversaires...
Arrêtons là l'exercice qui transpose avec une gourmandise trop évidente la
rhétorique même de la «notice hagiographique» standard du «confesseur non-
pontife» dans le bréviaire catholique romain... Disons simplement que la figure
de Diesterweg était parmi celles qui répondaient le mieux au besoin qu'éprou-

Education et recherche 17/1995/3 291



vait le «camp» laïque de se donner ses propres saints patrons, comme s'il n'était
possible à aucun groupe humain de mener un combat sans peupler de figures
tutélaires la galerie des grands témoins...

Le cas de la Suisse romande est différent. Les milieux pédagogiques, au
XIXe siècle, connaissent bien Diesterweg. Mais le rapport avec la culture
germanique est plus complexe, plus ambigu aussi. Il est fait à la fois d'une
familiarité plus grande et d'un désir de marquer la spécificité d'une culture propre
qui n'est pas, pour autant, la culture pédagogique française. Car on considère,
dans les années septante-nonante, que le message pédagogique vient d'Allemagne

et que la France, depuis Fénelon et Rollin, n'a plus grand-chose à apporter.
C'est du moins ce qu'écrit Alexandre Daguet dans L'Educateur (cf. Daguet,
1874, 163-164). C'est vers l'Allemagne qu'on se tournera, mais avec vigilance à

l'égard de la «pédanterie teutonne». Dans cet inventaire des productions
germaniques, où les Suisses découvrent l'exploitation systématique de l'œuvre de
leur Pestalozzi, les Romands rencontreront évidemment Herbart, mais aussi
Diesterweg. Et, là encore, comme pour les Français ou les Belges, le nom de ce
pédagogue signifiera à la fois la construction de la méthode, mais tout autant le
«combat pour la cause». Et c'est ce dernier point qui fait la différence entre la
figure de Herbart, universitaire sage et rangé des querelles, et celle «engagée» du
directeur révoqué de l'Ecole normale de Berlin.

Revenons un instant sur le personnage particulièrement haut en couleurs qui
préside la Société romande à ses débuts et qu'elle place à la tête de sa revue: la
carrière d'Alexandre Daguet n'est pas sans points de comparaison avec celle
d'Adolph Diesterweg. Appelé en 1848 par le pouvoir radical à diriger l'Ecole
cantonale de Fribourg, il est victime d'une disgrâce politique au moment du
changement de régime en 1853 et «s'exile» à Neuchâtel. Daguet est un radical.
Il dénonce les violations de la liberté auxquelles se livrent les ultramontains. Il
se présente ostensiblement comme l'héritier spirituel du P. Grégoire Girard, le
fondateur de l'école populaire fribourgeoise, dont il se fait le biographe, insistant

sur le côté peu clérical de ce religieux en butte aux tracasseries de son
évêque et voué à l'exil. Daguet, lui-même contraint de quitter Fribourg, est à
même de sympathiser avec Diesterweg quand celui-ci sera démis de ses fonctions

pour avoir dénoncé trop véhémentement l'alliance du trône et de l'autel.
Daguet conclut un échange entre L'Educateur et les Rheinische Blätter qu'a
fondées Diesterweg. Il ne manque pas de puiser des citations ou des extraits
dans la revue pédagogique allemande, même s'il n'approuve pas toutes les
prises de position de Diesterweg, dont il déplore le caractère trop polémique,
voire trop sectaire. C'est qu'il lui faut soigner sa propre image et celle de sa

revue: passer pour «progressif», oui; pour excessif, non.
Cette «utilisation» de Diesterweg, telle qu'elle s'effectue dès la fin du

XIXe siècle dans la francophonie laïque, a connu, plus près de nous, mais dans
la germanophonie cette fois, un regain de faveur. C'est ainsi qu'après le Seconde
Guerre mondiale, dans l'ex-RDA, Diesterweg devient une figure symbolique
positive de la politique éducative officielle. On tente de faire de lui le précurseur
de la critique socialiste à l'égard de la pédagogie bourgeoise. C'est Diesterweg le
défenseur de l'école populaire, l'opposant courageux aux forces conservatrices
dont on souligne ainsi le rôle prophétique. En ex-RFA, les critiques de cette

292 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/3



utilisation de Diesterweg (de cette «récupération», diront certains) à des fins
politiques ne vont pas manquer. Si la recherche sur Diesterweg en ex-RDA a pu
ainsi, à certains égards, se trouver «orientée», il convient toutefois de souligner
les efforts qui ont été faits pour diffuser objectivement sa pensée, notamment à

travers la réédition commentée de ses œuvres (commencée en 1956). Les volumes

de cette série des œuvres complètes, dus à Ruth Hohendorf, en collaboration

notamment avec le regretté Gerd Hohendorf (f 1993), constituent un
outil de travail irremplaçable.

La formation et le statut des instituteurs

En 1874, réunie en Congrès à Saint-Imier, la Société des instituteurs de la Suisse
romande débat de la formation des maîtres (cf. Société des instituteurs de la
Suisse romande, 1874). Sur fond de Kulturkampf, la question de l'émancipation

de cette formation à l'égard des pouvoirs ecclésiastiques est abordée à mots
couverts. Alexandre Daguet y milite pour une prise de position ferme, mais qui
ne renforce pas l'image de la Société que ses adversaires propagent avec
complaisance: un ramassis d'esprits-forts et de sans-Dieu. Il faut donc, aux yeux de
Daguet, blâmer les cléricaux sans les braquer, et surtout ne pas leur fournir les

arguments qu'ils attendent.
Mais ce n'est pas l'enjeu principal du Congrès. Les rapports des sociétés

cantonales sur la formation des maîtres ont fait apparaître des disparités qui
irritent parce que les uns et les autres se soupçonnent mutuellement de les
interpréter comme des infériorités ou des supériorités. Vaud soupçonne Genève
de dauber sur les écoles normales et les brevets de capacité parce qu'elle est fière
de ne pas former à part les instituteurs, de ne pas en faire une «caste de
brahmines», de les mélanger avec les autres jeunes gens. Et c'est bien là en effet
le débat: non pas tant comment former les instituteurs mais où les former?
L'internat à la campagne les isole et'leur fait contracter un genre emprunté et
gauche d'adolescents prématurément coupés de leurs racines. Ils ne sont plus
des paysans, mais ils sont n'importe quoi sauf des citadins. La formation à

l'Académie, pratiquée à Neuchâtel, les intègre parmi les étudiants. Mais cette
intégration n'en est pas une. Les futurs enseignants promènent à la ville leur
ruralité encore bien grossière, vite repérable, ou alors, s'ils s'ingénient à la
masquer, c'est pour emprunter les manières des citadins, et, avec les manières,
les habitudes de penser et déjuger. Les voilà perdus pour la «vocation», déjà si

fragile. Et, quand il leur faudra prendre leur premier poste dans un modeste et
lointain village, ils seront là encore des déracinés, citadins manqués mais
ruraux impossibles. Qu'est-ce que former cette nouvelle catégorie d'acteurs, à la
fois professionnelle et vocationnelle, qui doit s'imposer par sa compétence mais
aussi par son abnégation et le culte du «feu sacré»? Où situer socialement ces
jeunes gens pour qu'ils ne soient pas des gens à part tout en exerçant une
fonction qui, effectivement, les met à part?

Education et recherche 17/1995/3 293



Or, dans un article paru dans les Rheinische Blätter (RhB) de 1836 (SWIV2,
RhB 1836, 33-34) prenant position sur un projet de réouverture des écoles
normales dans le Duché du Holstein, Adolph Diesterweg abordait la question
d'une double manière: une ville universitaire est-elle un lieu approprié pour
l'implantation d'une école normale? Les normaliens doivent-ils habiter ensemble

ou être répartis chez l'habitant en résidence «bourgeoise»? A la première
question, Diesterweg répond par la négative, et ce à deux points de vue.

Le contact des normaliens avec les étudiants n'est pas souhaitable. Ils courent
le risque de devenir des demi-étudiants «ce qui est pire que s'ils étaient des
étudiants à part entière». Diesterweg craint-il que les normaliens deviennent
«prétentieux», qu'ils sortent de leur statut, qu'ils soient déclassés? Etant donné
la faible estime qu'il semble avoir pour «Messieurs les étudiants» (sic), veut-il
empêcher que ceux-ci «déteignent» sur «ses» normaliens?

Quant aux enseignants des écoles normales, Diesterweg estime qu'ils n'ont
rien à gagner de la proximité d'une université pour leur perfectionnement
professionnel. Il ne faut pas qu'ils imitent les méthodes des professeurs
d'université qui sont de piètres pédagogues. Sur le plan pédagogique, ils peuvent plus
apprendre au contact des normaliens et des élèves. Sur le plan des connaissances,

ils peuvent tout aussi bien se perfectionner en lisant.
Cet article n'est pas le seul où Diesterweg prend ses distances avec une

hypothétique formation universitaire des enseignants. Dans les colonnes des
Rheinische Blätter (SW III, RhB 1834, 287; SW VIII, RhB 1849, 56), il évoque
la situation des maîtres de gymnase qui reçoivent effectivement leur formation
à l'université. Pour lui, l'université ne peut pas préparer à la pratique de la
classe, notamment à cause du style d'enseignement qui y est pratiqué.
Diesterweg déplore à cet égard la pratique courante des cours dictés par les professeurs.

Un enseignant qui est passé par l'université devra, dans sa pratique, faire
le contraire de ce qu'il aura connu pendant sa formation.

Il est cependant instructif de relever ici que l'avis de Diesterweg n'est pas
partagé unanimement par les instituteurs de son époque.

Ainsi Diesterweg fait paraître dans les Rheinische Blätter de 1849, les
recommandations qu'il adresse à la conférence des enseignants d'écoles normales qui
doit se réunir cette année-là à Berlin. Diesterweg en effet ne doit pas participer à

cette conférence puisque à cette époque, il est démis de ses fonctions de directeur

de l'Ecole normale de Berlin. Or, Diesterweg fait précéder ses recommandations

personnelles relatives à la formation des instituteurs par des points de
vue défendus sur cette question par les conférences provinciales des instituteurs
prussiens, ainsi que par des associations d'instituteurs d'autres régions
d'Allemagne. Comme en Suisse romande vingt-cinq ans plus tard, les avis divergent:
certains pensent que les Ecoles normales devraient être implantées dans des
villes universitaires, que les normaliens devraient pouvoir suivre certains cours
à l'université, ou encore que les Ecoles normales devraient être rattachées
(angelehnt) aux universités; d'autres enfin postulent une formation des instituteurs
dispensée entièrement à l'université, seule capable, à leurs yeux, de conférer à

ces jeunes gens une formation générale et pédagogique. Dans les avis émis, on
note donc que les souhaits de rapprochement avec l'université présentent des
degrés variables (SW VIII, RhB 1849, 45-51 & 479-480).

294 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/3



Une formation universitaire pour les instituteurs? La question, en définitive,
nous semble posée sur trois plans différents.
- Connaissances générales et compétences professionnelles: est-ce que l'université

est le lieu approprié où les futurs instituteurs peuvent acquérir les bagages
nécessaires à l'exercice de leur profession?

- Statut professionnel et social: l'université est-elle le lieu approprié de
socialisation des instituteurs, où les futurs instituteurs peuvent se préparer à

remplir le rôle social qui est le leur dans la société (ou que l'on souhaiterait
voir être le leur)?

- Statut de la pédagogie comme science: la pédagogie a-t-elle sa place dans un
cursus universitaire, en d'autres termes est-elle «digne» d'être enseignée à
l'université? Les débats qui ont lieu, dans l'Allemagne du XIXe siècle, autour
de la question de l'intégration de la formation des instituteurs à l'université
mettent en évidence que, pour tenter de valoriser le statut de la pédagogie,
c'est l'argument de sa difficulté qui a été avancé. Si la pédagogie est l'art le

plus difficile, elle est donc, sur son versant scientifique aussi, à considérer
comme particulièrement difficile. En même temps, l'une des raisons
invoquées pour justifier la difficulté des études pédagogiques est que leurs contenus

ne sont pas uniquement cognitifs, car ces études doivent aussi transmettre
et entretenir l'enthousiasme ainsi que l'idéal pour la profession (Hùgli,

1989, 11 ; Neumann & Oelkers 1984, 232-233). En Suisse romande dans les
années 1870, les instituteurs rassemblés au congrès de Saint-Imier perçoivent
aussi cette double finalité et les difficultés qu'elle soulève. Ainsi, la difficulté
de la pédagogie n'est pas surmontée par un surcroît de science de l'éducation.
L'argument de la difficulté de la pédagogie, qui devrait lui ouvrir les portes de
l'université, est un argument composite, comme la pédagogie est elle-même
une pratique humaine composite, incluant l'art de faire des choses, l'art de
les connaître et l'art de les vivre...

Le rôle de la culture générale dans la formation des instituteurs

Débattant de la culture souhaitable pour les instituteurs, les congressistes de
Saint-Imier en 1874 tentent quasi désespérément de montrer qu'un bon
instituteur est l'homme d'une culture générale, par laquelle il rejoint ses semblables
et s'humanise, tout en étant l'homme d'une «culture spéciale», comme ils
disent, mixte de compétence professionnelle et d'état d'esprit particulier. Sur ce
point encore, la référence à Diesterweg est instructive. Il part du point de vue
que seul un homme cultivé peut être un bon instituteur. L'Ecole normale n'est
pas seulement une école professionnelle, mais aussi un lieu de formation de
l'homme (einefreie Menschenbildungsanstalt). Dans un article de 1827 (SWI,
RhB 1827, 110-114), il se réfère explicitement, sur cette question, à la dispute
du tout début du siècle entre philanthropinistes (du nom de l'école fondée par
Basedow en 1774) et néo-humanistes dont le représentant illustre est
Guillaume de Humboldt, directeur de l'Instruction publique en 1809-1810. Dies-

Education et recherche 17/1995/3 295



terweg embrasse, sur cette question, le parti néo-humaniste. Il estime qu'une
formation d'instituteurs axée uniquement sur ce qui est immédiatement utile
dans l'exercice de la profession n'est pas appropriée. Il pense au contraire que
l'instituteur doit pouvoir participer à la culture générale.

Mais comment mettre en œuvre cette participation? Diesterweg affronte,
comme beaucoup d'autres après lui, - et jusqu'à nos jours très certainement -,
la difficulté que recèle la notion même de «culture générale». La définira-t-on
par un surcroît de connaissances, - et nous voici affrontés au risque du pédan-
tisme encyclopédique -, ou, au contraire, par un ensemble de manières de

penser et d'être, intégrées à la personne au point de constituer comme sa
seconde nature, - et nous voici face au risque opposé du dilettantisme distingué?

Pour Diesterweg, assurer la culture générale, c'est faire que la formation
transmette plus que la connaissance des branches élémentaires qui seront
enseignées par le futur instituteur et plus que leur didactique. Le normalien doit
apprendre à pouvoir situer les branches qu'il enseignera dans un contexte plus
large (éléments de linguistique et de littérature, de sciences naturelles et
mathématiques). Diesterweg incite par ailleurs les instituteurs en place à s'intéresser à

leur environnement naturel (jeder Lehrer ein Naturforscher), à leur environnement

social et géographique (organisation sociale et économique du village ou
de la ville, coutumes locales, configuration géographique).

Dans le premier numéro des Rheinische Blätter (SW I, RhB 1827, 6 ss), où il
présente cette nouvelle publication, Diesterweg insistait déjà sur l'importance
de la culture générale pour les instituteurs; la culture générale, c'est avoir une
vue d'ensemble des choses. Les instituteurs, pense-t-il, devraient avoir une
perception globale de l'enseignement et de l'éducation, de l'école élémentaire,
de ses lacunes et de ce qu'elle est en mesure d'améliorer.

Cette conception que nous dirions «stratégique» de la culture générale au
service de la compétence professionnelle permet de tempérer l'adhésion de
Diesterweg au modèle néo-humaniste de la formation de l'homme. La culture
générale qu'il préconise n'est pas «gratuite». D'une certaine manière, elle
poursuit aussi des visées «utilitaristes», en tant qu'elle devrait contribuer à
améliorer l'école, le statut social des instituteurs et leur confiance en soi en tant
que corps professionnel.

L'instituteur membre d'une corporation professionnelle et citoyen actif
au sein de la communauté

Dès son arrivée à Berlin en 1832, Diesterweg a apporté son appui aux
associations d'enseignants existantes ou naissantes. Les buts de ces associations
étaient la promotion du perfectionnement professionnel, de la sociabilité, mais
aussi la prise de conscience que l'activité de l'instituteur se déroule dans un
contexte social et que sa mission consiste dès lors également à élever le niveau
social du peuple. On retrouve là l'esprit de Pestalozzi et des Lumières.

296 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/3



Diesterweg encourage donc les instituteurs à se regrouper avec leurs pairs ; en
même temps, il les encourage à se montrer des citoyens actifs au sein de leur
communauté. L'instituteur ne doit pas forcément faire de la politique, mais être
attentif, se sentir concerné par les conditions politiques et sociales qui régnent
dans sa commune, être à disposition de ses concitoyens pour des conseils et de
l'aide. L'instituteur exerce à cet égard une profession sociale. C'est pour pouvoir
remplir cette fonction que l'instituteur doit acquérir la connaissance de
l'environnement social qui est une part constitutive de sa culture générale.

Ainsi Diesterweg recommande aux instituteurs à la fois de renforcer leur
esprit de corps au sein de leurs associations professionnelles et de s'engager
dans la société (de ne pas rester dans le «ghetto» des instituteurs). Il s'agit au
fond de trouver un équilibre entre le «dedans» et le «dehors», question qui
hantera les congressistes de Saint-Imier vingt ans après quand ils s'interrogent
sur les mérites et les risques de l'internat et quand les Vaudois tentent de
convaincre les autres que le placement des normaliens chez l'habitant, tel qu'ils
le pratiquent à Lausanne, conjugue l'avantage du regroupement (dans la journée

à l'école) et de la dispersion (le soir, en ville).

L'instituteur entre obéissance et émancipation

Et c'est bien cet équilibre encore fragile qui dicte à Diesterweg sa conception du
«bon instituteur». Mais, ce faisant, le pédagogue veut à la fois le même et son
contraire. Diesterweg souhaite que les enseignants soient affranchis des tutelles
qui en font des subalternes mal défendus et mal identifiés. Il veut leur
émancipation. Et cette militance est suspecte de fronde dangereuse pour les pouvoirs.
Mais, socialement affranchis, les instituteurs n'échappent pas pour autant à
l'exigence de leur devoir. Plus encore: cette exigence, intériorisée à titre de
seconde nature, sera d'autant plus forte qu'elle ne sera plus confondue avec la
contrainte exercée du dehors. Mais si l'instituteur n'obéit en définitive qu'à sa
conscience, celle-ci trouve des médiateurs et des relais: Diesterweg ne prêche
pas la rébellion. Et la manifestation la moins équivoque de l'autonomie
intérieure est la soumission aux règles et le respect des autorités.

Lorsqu'il est directeur de l'Ecole normale à Moers 1820-1832), Diesterweg a
l'occasion de décrire ce que sont à ses yeux les qualités de l'instituteur. En 1828,
il présente le plan d'enseignement de l'Ecole et le commente: l'instituteur est
habité par la crainte de Dieu; il fait preuve de conscience professionnelle; il est
un exemple (ponctualité, ordre, propreté, assiduité au travail) dans et hors de
l'école; il tend au perfectionnement professionnel; il cultive l'esprit amical
envers ses collègues et voue obéissance aux prescriptions et mesures qui régissent

ses fonctions (l'obéissance étant le devoir suprême de tout homme et de
tout fonctionnaire); il maintient la discipline scolaire avec une sévérité paternelle

et il a aussi un œil sur ses élèves en dehors de l'école (SW I, RhB 1828,
367-373).

Education et recherche 17/1995/3 297



On retrouve le même ton dans une allocution prononcée par Diesterweg à

l'occasion d'une cérémonie de fin d'études (SW II, RhB 1831, 326). Cet
«anticlérical» plaide sans vergogne pour la vertu. Quand la crainte du pasteur ou du
curé n'a plus lieu d'être le commencement d'une sagesse toute tacticienne, il
reste que le sentiment du devoir ne peut que s'entretenir dans la crainte, noble
celle-là et paradoxalement stimulante, de n'être pas à la hauteur de la tâche. Or,
assure Diesterweg, mieux vaut être un homme bon qu'un homme distingué;
seul un homme bon peut être un homme adroit et utile; la plus haute distinction:

piété, obéissance aux lois de Dieu et de la raison; l'homme doit veiller,
prier, travailler, afin de ne pas s'éloigner du sentier étroit de la vertu.

On ne sera donc pas étonné de la définition qu'il donne de ce qu'il entend par
émancipation. (SW V, RhB 1842, 474-478).

L'instituteur n'a pas à être émancipé. Il doit s'émanciper lui-même. Il
s'émancipe de l'ignorance en apprenant tout au long de sa vie. En devenant un
«bon professionnel», il s'émancipe d'une manière d'enseigner qui resterait
irréfléchie, mécanique et vide de sens. Il doit s'affranchir de l'orgueil (de la
«prétention du maître d'école»), de la fausse humilité (de la flagornerie face aux
puissants), de l'affectation de convictions ou de l'expression purement
extérieure de sentiments (sur Dieu, la patrie, le roi).

Cette émancipation signifie qu'un instituteur est quelqu'un qui se rallie à
tout ce qui sert la promotion de la culture, de la civilisation et de l'humanité.
Pas d'émancipation sans la connaissance de l'environnement social: Diesterweg

revient sans cesse sur sa conviction que l'instituteur a un rôle social à jouer,
qu'il n'est ni un sacristain ni un mercenaire. L'instituteur émancipé doit devenir

le point central (Mittelpunkt) de l'intelligence de sa région. Ceci vaut en
particulier dans les régions rurales, où l'instituteur peut jouer un rôle de pivot
pour le développement de la culture du peuple (chorale, lectures publiques,
bibliothèque).

L'émancipation est donc une libération dont l'adversaire extérieur est, bien
sûr, l'ecclésiastique dogmatique et autoritaire qui veut garder l'instituteur sous
sa coupe. Mais l'adversaire est tout autant l'instituteur lui-même. Et Diesterweg
est persuadé que l'on se libère de soi par l'obéissance, l'ordre, et la discipline. Le
contexte dans lequel a été écrit son article le montre bien. Diesterweg recevait
régulièrement d'un correspondant des essais sur l'émancipation de l'instituteur.
Un jour, il décide de rendre à ce collègue dans sa classe une visite impromptue.
Il se trouve en présence d'un homme négligeant, d'une classe en désordre,
d'élèves indisciplinés, etc. C'est sous le coup de cette visite qu'il écrit alors son
article qu'il intitule «De la vraie émancipation des instituteurs».

Y a-t-il vraiment contradiction entre obéissance et émancipation?

L'obéissance et tout le cortège de vertus qui l'accompagne (moralité, discipline,
propreté, assiduité au travail, etc.) résonnent à nos oreilles avec des accents
«moralisateurs» que beaucoup aujourd'hui trouveront difficilement supporta-

298 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/3



bles. Le langage et les préoccupations qu'ils traduisent sont bien la marque
d'une époque. Mais insister sur la primauté de ces qualités humaines, ce n'est
pas seulement exercer la fonction idéologique d'encadrement de la jeunesse et
des agents chargés de son éducation. C'est tout autant apporter une réponse aux
«défis» que constituent les conditions matérielles souvent déplorables (hygiène,

locaux, nombre d'élèves) et la carence du personnel (instituteurs non
professionnels) auxquelles l'école était encore confrontée au cours de la première
moitié du XIXe siècle.

Dans l'esprit de Diesterweg, contracter des habitudes d'ordre, de discipline,
d'obéissance, etc. dont on est redevable devant sa conscience d'abord, constitue
l'acquisition d'une attitude sociale progressiste. Ces apprentissages font partie
du programme d'amélioration de l'école élémentaire, au même titre que la mise
en œuvre de ses principes pédagogiques qui constituent aussi, à ses yeux, un
progrès par rapport aux méthodes de l'«ancienne» école.

L'enjeu social qui sous-tend cette conception très moraliste de la profession-
nalisation des enseignants peut être décrit dans les termes suivants: comment
l'instituteur sera-t-il en mesure d'accéder à ce rôle public que Diesterweg
appelle de ses vœux, sinon au prix d'un comportement «exemplaire» et
«vertueux», conforme aux idéaux de la nouvelle (petite) bourgeoisie dont ce
«déclassé» doit faire taire les préventions à son égard? L'instituteur est socialement
tenu de surenchérir et d'obtenir par l'exemplarité de la conduite ce qu'il ne peut
gagner par la naissance, par la fortune ou par le rang. Si quelqu'un ne peut
s'imposer que par le mérite, c'est bien lui. En un certain sens, le mérite est sa
seule stratégie en vue de la reconnaissance sociale.

Obéir et s'émanciper: la contradiction est peut-être surmontable. Diesterweg
semble s'être efforcé de vivre explicitement cette contradiction, et les témoins
semblent d'accord pour reconnaître qu'il est parvenu à l'assumer. Ses contemporains

(et pas seulement ses amis) s'accordent à dire qu'il était un homme de
métier, d'une moralité rigoureuse et austère, travailleur, amoureux de l'ordre,
compétent sur le plan professionnel. Il a lui-même tenu dans la sphère d'activité
qui était la sienne, le rôle social qu'il attribuait aux instituteurs: il s'est battu
pour le développement de l'école élémentaire, pour l'amélioration du statut et
de la formation de «ses» instituteurs, il s'est fait le dénonciateur de l'exploitation

du peuple et de l'enfance, etc. Et, en définitive, il aura payé le prix de son
«émancipation» puisqu'elle lui a coûté sa place. Quand Félix Pécaut
transforme son article du «Buisson» en un éloge quasi hagiographique, on peut
flairer un excès de connivence et signaler le risque du panégyrique. On peut
aussi, à cent ans de distance, approuver le propos du commentateur et saluer en
Diesterweg une certaine cohérence entre l'intention et l'action, une Gründlichkeit

à la fois utile et désintéressée, comme l'est, au demeurant, toute vie
vertueuse.

Education et recherche 17/1995/3 299



La formation des instituteurs: enjeux politiques

Cette existence personnelle parvenue moralement à une sorte de paix intérieure
armée ne doit pas tromper sur les turbulences qui la secouent. Diesterweg est un
polémiste. Et même un polémiste agressif. Il prend part avec pugnacité aux
controverses proprement pédagogiques ou didactiques. Et surtout les positions
qu'il prend au sujet de la formation et du statut des instituteurs ne peuvent pas
ne pas revêtir dans le contexte prussien du milieu du XIXe siècle un caractère de
«subversion» de l'ordre césaro-clérical. Et la manière dont il affiche ses
convictions manque particulièrement d'aménité, voire de nuance. Les Rheinische
Blätter comportent effectivement des articles d'une extrême virulence. Dès
qu'il évoque le contrôle des confessions religieuses sur l'école, Diesterweg
devient d'une pugnacité vindicative, à la limite parfois de la grossièreté et de

l'injure.
Diesterweg a longtemps bénéficié de l'appui de von Altenstein, un ministre

de la culture assez libéral. C'est grâce à son appui qu'il a notamment accédé au
poste de directeur de l'Ecole normale de Berlin en 1832. Lorsqu'en 1840,
intervient simultanément le changement de monarque (Frédéric Guillaume IV)
et de ministre (Eichhorn), Diesterweg ne sera plus en faveur. Il va faire l'objet de
nombreux avertissements qui aboutiront finalement à sa destitution.

A partir de 1840, en effet, souffle de nouveau le vent de la réaction, et tout
particulièrement lors de la «reprise en main» qui fait suite à la Révolution de
mars 1848. Diesterweg apparaît comme un homme trop acquis au cours libéral
des choses. Son ouvrage de 1836-1838 Die Lebensfrage der Civlisation avait
repris les positions déjà exprimées dans les Rheinische Blätter sur les questions
socio-politiques que soulève l'organisation de l'école populaire. Il préconise
une séparation plus radicale des pouvoirs et souhaite l'affranchissement effectif
de l'école à l'égard de toute confession. Il affiche des convictions religieuses qui
se rattachent au protestantisme libéral et qui se trouvent opposées aux dogmes
du Christianisme officiel (proche du protestantisme orthodoxe). Cette attitude
conduit ses adversaires à lui faire le procès, prévisible, de vouloir saper à la fois
les fondements de l'ordre social et ceux de la moralité dont l'éducation
religieuse confessionnelle, soutenue et contrôlée elle-même par l'Etat, est la garante.

C'est le procès que lui fait Eugène Rendu en 1855, citant des extraits
particulièrement violents des Rheinische Blätter de 1852, dans son ouvrage De
l'Education populaire dans l'Allemagne du Nord et de ses rapports avec les
doctrines philosophiques et religieuses, qui est un rapport de mission au
gouvernement français, acquis aux thèses de l'alliance du trône et de l'autel.
Diesterweg y est présenté comme la véritable et dangereuse tête pensante des
instituteurs prussiens, utilisant sa revue pour continuer à exercer l'influence dont il
jouissait à la tête de l'Ecole normale, et ayant réussi, par ce canal, à se faire la
conscience même du corps enseignant allemand gagné par la gangrène
rationaliste. «Selon M. Diesterweg, écrit le visiteur français, - qui, lui, est un chaud
partisan de l'éducation religieuse confessionnelle -, tous les efforts de l'humanité

doivent tendre à briser l'esclavage du dogme révélé; l'école est le sanctuaire

300 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/3



où l'affranchissement doit être opéré, et l'initiation philosophique accomplie;
l'instituteur, dans sa lutte avec les représentants du dogme est l'apôtre infaillible
et l'instrument de cette délivrance» (Rendu, 1855,55). Et il faut reconnaître que
Diesterweg a des accents lyriques pour inviter ses lecteurs à la «guerre» contre
l'Eglise et à l'aventure exaltante de la vraie «protestation» protestante qui
donne priorité à la recherche sur la trouvaille figée et qui est comparable à un
départ vers la haute mer, «toutes voiles déployées» pour le seul «plaisir du
voyage» s'il advenait que l'on n'y trouvât pas le Dieu que l'on était censé aller
chercher...

Rien d'étonnant alors qu'il devienne l'une des cibles de la nouvelle
administration prussienne quand on se remémore la célèbre «diatribe royale» par
laquelle Frédéric Guillaume IV tance les enseignants des écoles normales,
réunis en conférence à Berlin en janvier 1849. Quoi qu'il en soit de l'authenticité

littérale de ce discours, dont ce n'est pas le lieu de discuter, cette diatribe
exprime bien l'esprit nouveau qui souffle et où Diesterweg et ses semblables se

trouvent, plus que désavoués, stigmatisés comme les ennemis «détestables» de
la couronne et du peuple. Voici un passage de cette harangue dont la vigueur ne
le cède en rien aux ardeurs pamphlétaires du pédagogue:

«Toute cette misère qui a déferlé sur la Prusse dans l'année qui vient de
s'écouler (la Révolution de mars 1848, n.d.r.) est de votre seule faute; de la faute
de la «sous-culture», de la sagesse humaine irréligieuse que vous faites passer
pour la vraie sagesse, avec laquelle vous avez détruit la foi et la fidélité dans
l'esprit de mes sujets et détourné leur cœur de moi. Cette pseudo-formation
montée en épingle {diesepfauenhaft aufgestutzte Scheinbildung), je la détestais
déjà de toute mon âme lorsque j'étais prince héritier, et j'ai mis tout en œuvre
pour la supprimer lorsque j'étais régent. Je vais persévérer dans cette voie, sans
me laisser détourner; aucune puissance de la terre ne pourra m'en empêcher
(...)» (Friedrich Wilhelm IV, 1861, 52)

Ainsi le roi ne reproche rien moins aux enseignants des écoles normales que
d'être les responsables de la révolution. La formation des instituteurs, avec ses

répercussions sur l'école élémentaire, est ainsi jugée capable politiquement du
pire. Passé 1870, on sait qu'elle sera créditée du meilleur puisque la bataille de
Sedan sera réputée la victoire de l'instituteur allemand sur l'instituteur français.
De telles assertions, qu'elles louent ou qu'elles blâment, sont bien difficilement
vérifiables, comme tout sociologue le dira. Quelle est l'incidence réelle de
l'éducation scolaire sur le développement des sociétés? Il reste que, fondées ou
exagérées, ces proclamations sont des constantes du propos politique sur l'école.

Il «va de soi» qu'on attribue à cette dernière des pouvoirs capables de faire et
de défaire le destin des nations. Une telle conviction explique à la fois la
véhémence du pédagogue et le ressentiment du monarque. Aux yeux de ce
dernier, l'école normale fait des insoumis, qui contamineront les élèves confiés
à leur garde...On se prend alors à relire les austères exhortations morales d'un
Diesterweg et à se demander si, effectivement, le péril encouru par les pouvoirs
en place ne viendrait pas, plutôt que des masses en ébullition, de ces hommes
irréprochables et rangés qui les excitent...

Education et recherche 17/1995/3 301



Les «Preussische Regulative»

La conférence des professeurs d'écoles normales où le roi prononça sa célèbre
diatribe était présidée par Ferdinand Stiehl, ancien directeur d'école normale.
C'est ce haut fonctionnaire chargé de l'enseignement élémentaire qui rédigea les
Preussische Regulative de 1854. Ces directives, édictées par le ministère de la
culture, sont destinées à réglementer l'enseignement élémentaire et la formation

des enseignants sur l'ensemble du territoire prussien et correspondent bien
à l'esprit du fameux discours de Frédéric Guillaume IV. Mais, en même temps,
en dépit du caractère réactionnaire de leur contenu idéologique, elles visent à
faire bénéficier du progrès de la scolarisation certaines parties du royaume,
principalement rurales, qui se trouvaient à l'écart du mouvement. Ces directives

sont au nombre de trois et portent respectivement sur l'enseignement dans
les écoles normales, la formation préalable des normaliens et l'enseignement
élémentaire.

Les Regulative se veulent réalistes, adaptées à la situation présente et à la
condition de chacun, elle-même voulue par Dieu. La tâche de l'école n'est pas
de contribuer au développement culturel de l'élève, mais d'adapter ce dernier
aux conditions qui seront celles de son existence concrète. «L'école élémentaire...

doit servir à la vie pratique dans l'Eglise, la famille, la profession, la
commune et l'Etat; elle doit préparer à cette vie en s'orientant d'après elle et en
restant dans le cercle de celle-ci» (Stiehl, cité par Reimers, 1991, 72).

Sur le plan de l'organisation de l'école élémentaire, cette orientation implique

une restriction du nombre des branches enseignées. La lecture, l'écriture, le
calcul et le chant sont obligatoires; les sciences naturelles et la géographie, ainsi
que le dessin, sont facultatifs. Bien entendu, l'enseignement de la religion est lui
aussi obligatoire. Et ce n'est pas la diffusion libérale d'un esprit religieux et
moral qui prévaut ici, telle que la préconisait Diesterweg, mais bien l'inculca-
tion de contenus religieux ecclésiastiques.

La formation des enseignants, qui nous intéresse plus particulièrement, est
réglementée dans le même esprit. Toute tentative de conférer à cette formation
un caractère scientifique est supprimée. Le danger rationaliste y serait trop
grand. Au centre, il y a l'acquisition des connaissances que les futurs instituteurs

seront amenés à transmettre. Pas de cours de didactique ou de
méthodologie, mais une initiation aux préceptes pédagogiques que l'on peut retirer
des Ecritures Saintes. Pas de culture générale non plus : la littérature classique,
entre autres, est bannie du programme, et même des lectures privées des futurs
instituteurs...

La restriction qui est ainsi imposée à la formation des enseignants vaut aussi

pour leurs élèves. Ils auront reçu. Ils devront transmettre. Un juriste proche de
Frédéric Guillaume IV, Friedrich Julius Stahl (cité par Blankertz, 1969, 97)
déclare en 1860: «Les Regulative veulent que soient comprises les vérités
données, les devoirs donnés, les circonstances données. Le système auquel elles
s'opposent veut, en revanche, que toutes les vérités, tous les devoirs, toutes les
circonstances ne soient pas considérées comme données, mais que tout cela se

développe à partir de la pensée de l'élève...» (c'est nous qui soulignons).

302 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/3



Or, en 1884, Octave Gréard, le «premier instituteur de France», comme le
surnommait son ministre, aborde dans la Revue pédagogique de Paris
l'épineuse question des «programmes». A son tour, il donne en exemple Diester-
weg. Il fait du pédagogue allemand le véritable auteur de ce renversement
copernicien dont Claparède croira pouvoir créditer, en 1906, l'Education
nouvelle: ne plus faire tourner l'élève autour du programme, mais organiser le

programme autour de ce centre qu'est l'élève. C'est Diesterweg qui, aux yeux de
Gréard, a fait de l'élève le «centre de la classe» (Gréard, 1884, 397).
Effectivement, on trouve chez Diesterweg, en particulier dans le Wegweiser zur
Bildung von Lehrer und die Lehrer werden wollen, und methodisch-praktische
Anweisung sur Führung des Lehramtes publié en 1835, des préceptes que ne
renieraient ni les tenants de l'Ecole active, ni les promoteurs de l'enseignement
différencié ou de l'évaluation formative: «Commence l'enseignement là où se

trouve l'élève... N'enseigne pas à l'élève quelque chose qui ne lui est rien au
moment où il l'apprend... N'enseigne rien que l'élève ne soit pas encore en
mesure de saisir... Prends en compte l'individualité de tes élèves, etc.»
(Diesterweg,1835 in: 1970, 5-48).

Ce «puérocentrisme» avant la lettre est affaire de psychopédagogie, comme
on dira au XXe siècle. Mais c'est tout autant, pour les auteurs des Regulative, un
fâcheux penchant politique dont ne peut que souffrir la transmission des
connaissances et des valeurs «données» dans une société stable et hiérarchique.

Actualité de Diesterweg?

Toute pédagogie à la Diesterweg serait-elle un danger effectif pour les pouvoirs
et pour l'ordre public? Certains sont moins sûrs aujourd'hui du caractère
subversif de cette «centration sur l'apprenant», comme on dit. Car se centrer sur
l'enfant serait en définitive le contrôler mieux, l'adapter plus sûrement, - et de
façon infiniment plus subtile -, aux exigences de la société où on l'intègre. C'est
la thèse de ceux qui aujourd'hui (par exemple, entre autres, Coq, 1991) reprochent

à la science de l'éducation d'avoir favorisé une conception à la fois
technologisante et psychologisante de l'éducation scolaire, qui dévalorise l'acte
d'enseigner au bénéfice de l'acte d'apprendre. Eriger en «science» l'attitude
éducative centrée effectivement sur l'élève et ses apprentissages, ce serait fournir

une arme à qui veut domestiquer plutôt qu'affranchir: toute connaissance
«scientifique» de qui apprend contribue, à terme, à son aliénation.

Les auteurs des Regulative ne voient pas si loin: la priorité qu'ils assignent à
«transmettre» sur «s'émanciper» s'alimente au simple constat que les émancipés

ne manqueront pas de discuter les lois, voire de les ignorer. Il convient
donc de leur inculquer les bons préceptes qu'ils ne trouveront ni dans leur
propre fond, ni de leur propre mouvement. Il y a, de leur part, obscurantisme
délibéré. Et le mot ici n'a pas à être entendu comme une injure. L'obscurantisme

est une attitude cohérente qui n'est pas la moins apte à résoudre la
question du statut de l'ignorance sur laquelle butent tous les progressismes.

Education et recherche 17/1995/3 303



L'obscurantisme est une théorie de la nécessité sociale de l'ignorance et de sa
répartition hiérarchique.

Les critiques contemporains du «pédagogisme» ne sauraient être confondus
avec les auteurs des Regulative. Ils ne sont pas obscurantistes. C'est au nom
même de l'émancipation universaliste des esprits à l'égard de tout argument
d'autorité qu'ils souhaitent l'autorité de la parole enseignante. C'est qu'à leurs
yeux, cette parole est médiatrice, non pour que la règle descende du trône vers la
plèbe, mais pour que la loi fasse son chemin du sujet au sujet à l'intérieur de
lui-même. Le débat autour de la pédagogie s'est donc déplacé: il n'y a pas
aujourd'hui, d'un côté, des obscurantistes qui se refusent à ce que le sujet
s'émancipe, de l'autre, des progressistes qui assureraient les conditions de cette
émancipation.

Sur ce point, pédagogistes et anti-pédagogistes se réclament les uns et les
autres des Lumières. Sapere aude. Ils seraient d'accord, les uns comme les

autres, pour rappeler avec Kant l'adage antique: «ose penser par toi-même».
Pour les auteurs des Regulative et leurs semblables, c'est aude qui fait difficulté.
Encourager les élèves à «oser» ne sera jamais bien vu des autoritaires. Mais
entre pédagogistes et anti-pédagogistes, on pourrait dire, en jouant un peu (et
même beaucoup) sur la métaphore, que c'est «sapere» qui fait problème. Le
verbe latin signifie «penser», il signifie «goûter» tout autant. Et c'est peut-être
là que s'effectue le partage.

Le pédagogisme contemporain diffère de celui d'un Diesterweg par deux
traits, qui s'annonçaient au XIXe siècle mais qui se sont accentués avec les
dérives de la fin du XXe, au point de ressembler à des fractures. Le premier
trait, c'est l'importance presque démesurée accordée aujourd'hui à la fruition
de l'objet par le sujet. C'est tout juste si la chose peut être signifiée différente du
goût-même-pour-la-chose: la célébration du «subjectif» attribue à la jouissance,

à l'intérêt, à l'épanouissement, des priorités hédonistes que le pédagogue,
centré sur l'apprenant, se fait un devoir de prendre en compte. Certes, Fénelon,
dès le XVIIe siècle, recommandait d'instruire si possible en amusant. Et, tout
au long du XIXe siècle, c'est un débat académique dans les écoles normales et
les manuels qui leur sont destinés, que de disserter sur les avantages et les
inconvénients de ce choix pédagogique de Yamabilité.

Mais l'hédonisme individualiste de cette fin du XXe siècle, et la permissivité
ambiante qui est un fait de culture bien avant d'être une intention d'éduquer,
débordent de beaucoup la question méthodologique de l'opportunité pour les

sujets apprenants d'accéder aimablement plutôt que dans l'austérité aux objets
de leurs apprentissages. L'austérité, - qui continue à être pratiquée au quotidien
par des centaines de milliers d'élèves -, n'est plus un thème présentable dans le
discours des pédagogistes, qu'il soit savant ou qu'il vulgarise, comme si au de
facto de la pratique ne correspondait plus aucun de jure de la théorie, à moins
qu'on l'avoue réactionnaire.

On peut mesurer, à ce premier trait, l'écart entre nous et Diesterweg. L'austérité:

il la prêche sans vergogne à ses élèves-maîtres. Et, s'il prône l'émancipation

des futurs instituteurs, son «puerocentrisme» cohabite avec un «magis-
trocentrisme» dont il n'a jamais fait mystère. Lui-même n'a pas hésité, par son
œuvre de formateur et de publiciste, à exercer sur les esprits de ses élèves et de

304 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/3



ses lecteurs une magistrature morale dont il attend des effets d'influence et de
persuasion. Son puérocentrisme reste très largement «tactique»: connais tes
élèves pour mieux agir envers eux, mais tu demeures l'acteur principal, même si

tu n'es plus au centre de la classe. La pédagogie de Diesterweg ne prône ni la
non-intervention, ni la non-directivité. Et elle fait la part modeste à la dégustation

hédoniste des biens du savoir...
Le second trait qui caractérise le pédagogisme contemporain est paradoxal

quand on le compare au premier. Le sujet est appelé en priorité à l'épanouissement

de soi, - et cela, même et surtout au cours de cette activité si «ingrate»
qu'est l'apprentissage de ce qui forcément altère -. Mais voici qu'on érige
comme auxiliaire de ce «développement personnel», en sa singularité jouisseuse

et inaliénable, la connaissance savante que, de l'extérieur, l'éducateur
pourra se constituer de ce sujet lui-même. Tout se passe comme si plus on le
veut sujet, plus on le fait objet. La prétention que la pédagogie soit une science,
ou s'arme des instruments de la science, fait passer les sujets des mains de
l'enseignant à celles du formateur-ingénieur, épris de la rationalisation des
apprentissages au nom même de leur «efficience». Le puérocentrisme ne serait
en définitive qu'un magistrocentrisme technicisé, voire manipulateur. Mais son
arme absolue serait la référence à la nature: ce que le pédagogiste «connaît», ce
sont les lois du fonctionnement «naturel» de l'être humain quand il apprend,
un fonctionnement évidemment modulé selon les cultures, mais auquel, en
définitive, nul n'échappe. Et cette nature de référence fournit à la fois le
descriptif et le prescriptif, le fait et la norme, le constat et le vœu. Claparède
apparaît bien, au début de ce siècle (1906), même et surtout à travers son
invocation à Jean-Jacques Rousseau, comme l'homme de cette scientificité
fonctionnaliste dont toute une psychopédagogie va découler, qui marie
singulièrement Robinson Crusoé et l'Organisation scientifique du travail.

Là encore, on ne peut que mesurer d'abord l'écart entre ce pédagogisme
scientifique et la pensée de Diesterweg. Son rationalisme de combat ne le
conduisait pas à prétendre que le savoir de l'éducation constitue une science
expérimentale, pas plus qu'elle serait une ingénierie. Une science, oui, mais au
sens que l'on donne en Allemagne à ce mot au début du XIXe siècle, comme le
fait, de son côté, Herbart: c'est-à-dire la construction d'une connaissance cohérente

d'où déduire une pratique légitimable. Mais cette connaissance ne prend
pas en compte la fracture positiviste: elle est une philosophie de l'action et
s'énonce explicitement comme une morale régulative, ce dont l'auteur n'a point
de honte. Au fond, les auteurs des Preussiche Regulative pouvaient, à bon
escient, s'en prendre à Diesterweg: on restait entre «régulateurs». Leur opposition

à la «science pédagogique» était une opposition à une conception
fondamentale et non instrumentale des choses humaines, qui se présentait comme
telle et qui n'était pas compatible avec la leur. Les jeux étaient clairs. Et ce
n'était pas les nôtres.

Voire, répond le socio-historien qui pense «continuité» plutôt que «fracture».

Diesterweg est-il si loin des pédagogistes contemporains? N'est-il pas déjà
inscrit dans le mouvement même de la modernité qui s'ouvre avec Rousseau et
poursuit jusqu'à nous, et au-delà de nous, le culte exacerbé du «propre», et d'un
«propre» objet d'une science qui, de spéculative, deviendra expérimentale,

Education et recherche 17/1995/3 305



mais ne changera pas pour autant de postulat? C'est bien une nature qu'invoque

Diesterweg (1835 in: 1970) pour légitimer la connaissance différenciée des
élèves, non seulement comme une pratique raisonnable et recommandable
moralement, mais comme un précepte rationnel. Nanine Charbonnel
(1989,1991) a montré admirablement la continuité de toute cette histoire qui
est bien celle de «notre» modernité. Le «moment Compayré» (du nom d'un
autre maître à penser de l'éducation populaire sous la IIIe République en
France) est, dans les années quatre-vingts de l'autre siècle, un moment fondateur

de la science de l'éducation autant que le moment claparédien le sera. Y
aurait-il un «moment Diesterweg» qui appellerait une nouvelle régression dans
la recherche des origines de notre conception des choses?

Laissons l'interrogation en suspens. Au rythme de l'histoire brève, nous
sommes à des années-lumière de la galaxie Diesterweg. Au rythme de l'histoire
longue, nous sommes sans doute effectivement pris dans le même mouvement
dont la dépose demeure incertaine. Une chose est sûre: Diesterweg nous
instruit. Le fréquenter peut parfaire nos connaissances et nous donner à penser au
présent. Ce qui valait sans doute le détour, comme dit le Guide vert.

Notes

1 Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg est né le 29 octobre 1790 à Siegen (Westphalie).
Il garde un mauvais souvenir de sa scolarité élémentaire puis gymnasiale. Il se montre
également critique à l'égard de l'éducation religieuse (protestante) reçue dans son
enfance. Il poursuit (1808-1811) des études en sciences et soutient une thèse en
mathématiques en 1817. Dès 1812, il s'engage dans l'enseignement sans l'avoir vraiment
désiré. Il enseigne les mathématiques et la géographie au gymnase de Worms (1812),
puis les mathématiques et les sciences naturelles dans une Realschule à Francfort
(1813-1817). Par la suite, il est co-directeur de la Lateinschule à Elberfeld (1818—1820),
ville où il est confronté aux problèmes sociaux consécutifs à l'industrialisation. De 1820
à 1832, il est directeur de l'Ecole normale de Moers (Prusse). Il fonde en 1827 la revue
Rheinische Blätterfür Erziehung und Unterricht dont il s'occupera jusqu'à sa mort. Il y
défend notamment l'émancipation de la formation des maîtres à l'égard des confessions
religieuses. Il publie des manuels scolaires et participe activement aux débats
méthodologiques et didactiques. De 1832 à 1847, il dirige l'Ecole normale de Berlin. Il déploie
une très grande activité, publie plusieurs ouvrages dont le Wegweiser zur Bildung von
Lehrer, un guide pour la formation des enseignants paru en 1835 et qui connaîtra un très
grand succès, Die Lebensfrage der Civilisation (1836-1838) où il prend position sur
l'organisation scolaire et les problèmes socio-politiques de son temps; il est également
membre (fondateur) d'associations d'enseignants. Après de nombreux avertissements,
il est destitué de ses fonctions en 1847 et mis à la retraite en 1850. Il n'en poursuit pas
moins ses activités de publiciste, prend part aux travaux de révision de l'organisation
scolaire après la Révolution de mars 1848, fonde en 1851 le Pädagogisches Jahrbuch für
Lehrer und Schulfreunde et s'oppose à la reprise en main autoritaire et confessionnelle
de l'école en 1854. Il poursuit ce combat comme député au Parlement prussien de 1858
à sa mort, qui survient à Berlin le 7 juillet 1866 (cf. Adolph Diesterweg, Wissen im
Aufbruch, 1990; Bloth, 1966; Schröder, 1978; Günther, 1984; Hohendorf, Rupp, 1990;
Rupp, 1989; Voigt, 1990).

2 Diesterweg, Sämtliche Werke, 1956-1979, volume IV.

306 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/3



Références bibliographiques

Adolph Diesterweg, Wissen im Aufbruch (Katalog zur Ausstellung zum 200. Geburtstag),
Weinheim, Deutscher Studien Verlag, 1990.

Blankertz Herwig - Bildung im Zeitalter der grossen Industrie, Hannover, Schrödel,
1969.

Bloth Hugo Gotthard - Adolph Diesterweg, sein Leben und Wirken für Pädagogik und
Schule, Heidelberg, Quelle und Meyer, 1966.

Congrès international de l'Education populaire (Bruxelles 1910), Bruxelles, Imprimerie
du Progrès, 1911.

Charbonnel Nanine - Pour une critique de la raison éducative, Berne, Peter Lang,
1989.

Charbonnel Nanine - La Tâche aveugle, tome 2: L'important c'est d'être propre,
Strasbourg, Presses universitaires de Strasbourg, 1991.

Claparède Edouard - Psychologie de l'enfant et pédagogie expérimentale, Genève, Kundig,

1906.
Coq Guy - «Les impasses de la raison pédagogiste», Esprit, 1991, 4.

Daguet Alexandre - Chronique bibliographique, L'Educateur, 1874, X, 163-164.
Diesterweg Friedrich Adolph Wilhelm - Sämtliche Werke, Berlin, Volk und Wissen,

1956-1979, Band I-XIV
Diesterweg Friedrich Adolph Wilhelm - Didaktische Regeln und Gesetze, Heidelberg,

Quelle und Meyer, 1970.
Diesterweg Friedrich Adolph Wilhelm - Volksbildung als allgemeine Menschenbildung -

Ausgewählte bildungspolitische, sozialpolitische undpädagogische Schriften und Reden
(Einleitung von Gert Geissler und Karl-Heinz Günther), Frankfurt a.M., Diesterweg,
1989.

Friedrich Wilhelm IV, König von Preussen - Reden, Proklamationen, Botschaften,
Erlasse und Ordres seit seiner Thronbesteigung, Berlin, Allgemeine Deutsche Verlags-
Anstalt, 1861.

Gréard Octave - «La question des programmes», Revue pédagogique, 1884, VI(ll), 385—

403.
Günther Karl-Heinz - «Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg (1790-1866)», Perspectives,

1984, 3, 453-459.
Hohendorf Gerd, Rupp Horst F. (Hrsg.) - Diesterweg: Pädagogik - Lehrerbildung -

Bildungspolitik, Weinheim, Deutscher Studienverlag, 1990.

Hügli Anton - «Pädagogik» in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Sonderdruck
aus Band 7, Basel, Schwabe, 1989.

Neumann Dieter, Oelkers Jürgen - «Verwissenschaftlichung» als Mythos Legitimationsprobleme

der Lehrerbildung in historischer Sicht», Zeitschrift für Pädagogik, 1984, 2,
229-252.

Pécaut Félix - «Adolphe Diesterweg», in: Ferdinand Buisson Dictionnaire de pédagogie,
Paris, Hachette, lre éd. 1882; édition abrégée (Nouveau Dictionnaire de pédagogie),
1911.

Reimers Edgar - «Diesterwegs Auseinandersetzung mit den Stiehlschen Regulativen» in:
Bernd Fichtner, Edgar Reimers (Hrsg.) Zur Pädagogik und Didaktik Diesterwegs,
Essen, Die Blaue Eule, 1991, 67-92.

Rendu Eugène - De l'Education populaire dans l'Allemagne du Nord et de ses rapports
avec les doctrines philosophiques et religieuses, Paris, Hachette, 1855.

Rupp Horst F. - Fr. A. W. Diesterweg, Pädagogik und Politik, Göttingen, Zürich, Muster-
Schmidt, 1989.

Education et recherche 17/1995/3 307



Société des instituteurs de la Suisse romande - Rapports et Compte-rendu du Ve Congrès
scolaire (Saint-Imier, juillet 1874), Saint-Imier, Imprimerie Grossnicklaus, 1874.

Schröder Wolfgang - Adolph Diesterweg, Studien zu seiner Wirkungsgeschichte in der
Pädagogik des 19. und 20. Jahrhunderts, Frankfurt a.M., Diesterweg, 1978.

Voigt Erwin -Adolph Diesterweg - Informationenfür interessierte Schüler und ihre Lehrer
in den 23 Bezirken Berlins, Berlin, Pädagogisches Zentrum, 1990.

Adolf Diesterweg und die Lehrerbildung

Zusammenfassung

Der unter französischsprachigen Erziehungswissenschaftern heute kaum
bekannte deutsche Pädagoge Adolph Diesterweg (1790-1866) erwarb sich vor
hundert Jahren einen Ruf als exemplarische Leitfigur für ein laizistisches
Bildungswesen. In seiner Tätigkeit als Direktor von Lehrerbildungsanstalten, vor
allem in Berlin, aber auch auch als Verfasser pädagogischer Schriften setzte er
sich mit zahlreichen Problemen des Volksschulwesens auseinander. Eine
zentrale Stellung nimmt die Emanzipation der Lehrerschaft aus konfessionellen
Zwängen ein; Diesterweg verlangte nach einer Lehrerschaft, die sich nicht von
geistlichen Würdenträgern bevormunden liesse. Andererseits wollte er die Lehrer

nicht ohne Moral, ohne Kultur, ohne Berufsethos. Das Bild, das er vom
Lehrer zeichnet, wie er sein soll, stellt hohe Ansprüche ; Diesterwegs Wunschziel

in Bezug auf Emanzipation hat mit Laisser-faire nichts zu tun. Trotzdem
wurde sein Wirken als Angriff nicht nur auf die religiöse, sondern auch auf die
königliche Autorität verstanden. Deshalb wurde er kaltgestellt. Die
Auseinandersetzung mit Diesterwegs Werk erweist sich auch heute noch als lehrreich,
weil gewisse Aspekte davon nicht ohne Bezug zu Tragen sind, die in der
aktuellen Kontroverse zwischen pédagogistes und anti-pédagogistes aufgeworfen

werden.

Adolf Diesterweg and teacher training

Summary

Today, few French-speaking pedagogues are familiar with Adolph Diesterweg
(1790-1866) despite the position he reached, one hundred years ago, as an
exemplary laic figure. His activities as headmaster of a teachers' training school,
especially in Berlin, and his numerous writings led him to be concerned with
miscellaneous questions related to the education of the people (the popular
school). Among these questions, the primary school teachers' emancipation
from the religious confessions is prominent. Diesterweg wants the teachers to
be less submitted to the clergy. Nonetheless, he does not want them to lack
either morality, culture or professional integrity. The portrait he draws of them

308 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/3



is a demanding one. He dreams of an emancipation which is not laisser-faire.
However, his work will be promptly assimilated to an attack not only upon
religious authority but upon the royal authority as well. And he will be thrust
aside. Diesterweg's work is still instructive in the late 20th century, because
some of its aspects reflect questions which are raised today within the debates
between pédagogistes and anti-pédagogistes.

Education et recherche 17/1995/3 309


	Adolph Diesterweg et la formation des instituteurs

