Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift fir

Erziehungswissenschaft = Education et recherche : revue suisse des
sciences de I'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Bildungsforschung

Band: 17 (1995)

Heft: 1

Artikel: Die missverstandene Rolle der Kiinste in der menschlichen Entwicklung
Autor: Eisner, Elliot W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-786090

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-786090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die missverstandene Rolle der Kinste
in der menschlichen Entwicklung!

Elliot W Eisner

Die vorherrschenden Konzeptionen der Kiinste basieren auf einem weitgehenden
Missverstindnis ihrer Rolle fiir die menschliche Entwicklung. Dieses Missver-
standnis hat in antiken Konzeptionen des Geistes, des Wissens und der Intelli-
genz seinen Ursprung und lduft auf eine vollige Verarmung der schulischen
Inhalte und Ziele hinaus.

Dieser zundchst ungeschiitzt vorgetragenen These werde ich mich im Kern
meines Artikels widmen. Dartiber hinaus werde ich mehrere der Beitrdge
betrachten, die die Kiinste — wenn sie richtig vermittelt werden — zur pddagogisch
stimulierten Entwicklung junger Menschen als wichtig erachten.

Mein Verstiandnis der Kiinste wurde durch meine Erfahrungen als Maler, als
Kunstlehrer und Kunstsammler wie auch durch die Moglichkeiten meiner
padagogischen Arbeit bereichert. Im Laufe dieser Arbeit hatte ich Gelegenheit,
in mehr als dreissig Landern Vorlesungen zu halten. Es gibt meines Wissens
kein einziges westliches Land, das die Kiinste, gleichgiiltig auf welcher Schul-
ebene, als einen grundlegenden Teil des Lehrplans betrachtet. Kein Indikator
spricht so sehr dafiir wie die Menge Zeit, die ihnen zugeteilt wird (Bernstein
1971). In Amerika erhalten die Kiinste an den Elementarschulen etwa zwei
Wochenstunden der Unterrichtszeit und sind im allgemeinen kein Pflichtfach
an den hoheren Schulen.

Da das schulische Curriculum symbolisch jene Inhalte reprasentiert, welche
Erwachsene im Lernprozess der Kinder fiir wichtig erachten und damit mate-
rialiter die geistigen Fahigkeiten exponiert, die die Kinder erwerben konnen,
gewinnt die Zuteilung der Unterrichtszeit eine zentrale Bedeutung. Zeit repra-
sentiert Wert und Moglichkeit. Wert, weil er darauf hinweist, was als bedeutsam
erachtet wird und Moglichkeit, weil die Schule im gewissen Sinne eine Kultur
der Moglichkeiten darstellt. Jeder weiss, was eine Kultur ist, ndmlich im bio-
logischen Sinn ein Ort, wo etwas wachst. Schulen sind also Kulturzellen. Sie

10 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1



sind Kulturen fiir das Anwachsen des Geistes, und dieses Wachstum wird in
seiner Richtung von den Moglichkeiten, die die Schule bereitstellt, beeinflusst.
Diese Moglichkeiten sind definiert durch das Schulprogramm, den Lehrplan,
und durch die Kunstfertigkeit, mit der die Lehrer dieses Programm vermitteln.
Eine Schule, in der Kinste angeboten, aber nur schwach vermittelt werden,
wird kaum jene ernsthaften Moglichkeiten bereitstellen, die Kinder benotigen,
um die Kinste fur ihre persénliche Entwicklung zu nutzen.

Von einem entwickelten oder noch uberspitzter formuliert, von einem all-
mahlich angewachsenen Geist zu sprechen, erscheint moglicherweise eigenar-
tig. Dennoch ist Geist in einem grundlegenden Sinn eine Form kultureller
Errungenschaften. Wir werden mit einem Gehirn geboren, doch Geist wird
gebildet, und die Form, die er annimmt, wird von der Kultur, in der die Ent-
wicklung stattfindet, beeinflusst. Fir Kinder stellt die Schule eine primére
Kultur fir die Entwicklung ihres Geistes dar und von daher sind die Entschei-
dungen, die bezuglich der Schulprioritaten gefallt werden, fundamentale Ent-
scheidungen tber die moglichen Entwicklungsrichtungen des Geistes der Kin-
der.

Meine Betonung der kulturellen Natur des Geistes und der gestaltenden
Merkmale des Unterrichts sollte nicht als Ablehnung der Vorstellung interpre-
tiert werden, dass genetische Unterschiede zwischen Kindern existieren oder
dass diese Unterschiede unwichtig seien. Meine Absicht ist es zu betonen, dass
die Verwirklichung von Begabung Bedingungen erfordert, die ihrer Optimie-
rung dienlich sind: Die Natur verkimmert, wenn sie nicht gendhrt wird.
Schulen, in denen die Kunste am Rande mitlaufen oder ganz fehlen, bieten
Kindern wenig oder gar keine Moéglichkeiten, ihre Begabungen in diesem spe-
zifischen Bereich zu entwickeln. Da unsere padagogischen Prioritidten — die sich
in der Zeit, die wir auf das aufteilen, was wir unterrichten, am lebendigsten
widerspiegeln — wesentlich von unseren Vorstellungen von Geist, Wissen und
Intelligenz beeinflusst werden, und da ich annehme, dass die vorherrschenden
Konzeptionen den Zweck der Kunste missverstehen, werde ich den Hauptteil
meines Artikels der kritischen Untersuchung fiinf grundlegender, aber auf fun-
damentale Weise mangelhafter Annahmen tber Geist, Wissen und Intelligenz
widmen, die dennoch richtungsweisend fiir unsere Schulen sind. Sie verhindern
die potentiellen Beitrage, die die Kiinste zur menschlichen Entwicklung leisten
konnten. Ich beabsichtige, unvoreingenommen, eine fiir Institutionen subver-
sive Funktion zu ubernehmen, indem ich einige der fundamentalen Vorstel-
lungen unterminiere, von denen ich annehme, dass sie den Kindern in unseren
Schulen nicht dienlich seien.

1. Das begriffliche Denken der Menschen erfordert
die Anwendung von Sprache

Vielleicht formt keine andere Annahme unser Verstindnis des Kognitiven
mehr als_ die Uberzeugung, dass Sprache hierbei eine notwendige Rolle spiele.
Tatsachlich wurde vom Denken selbst angenommen, es sei eine Art Subvoka-

Education et recherche 17/1995/1 11



lisierung, ein physikalischer Prozess, der die Kette der Sprachaktivitiaten beglei-
tete, welche wiederum die hoheren geistigen Prozesse am besten reprasentieren.
Horen wir dazu beispielsweise Adam Schaff':

« Wenn wir bei der Erorterung des Problems von Sprache und Denken den
monistischen Standpunkt beziehen, verwerfen wir eo ipso diese These, nach
der Sprache und Denken getrennt und unabhdngig voneinander existieren
konnen. Es versteht sich von selbst — das sei noch einmal betont - dass hier
von dem spezifisch menschlichen Denken, oder anders ausgedriickt vom
begrifflichen Denken die Rede ist. Wir behaupten also, dass Denken und
Gebrauch der Sprache im Prozess der Erkenntnis und Mitteilung unzer-
trennbare Elemente eines Ganzen sind. Die Vereinigung ist hier so orga-
nisch, die gegenseitige Abhdngigkeit so eng, dass keines dieser Elemente je
selbstandig in <reiners Form in Erscheinung treten kann. Gerade deshalb
haben die Funktionen von Denken und der Sprache keinen Sondercharak-
ter; man kann sie nicht getrennt behandeln, geschweige denn sie einander
entgegenstellen» (Schaff 1964, S. 140f.)

Schaff steht natiirlich nicht allein. Sowohl Piaget (1973) als auch Jerome Bruner
(1964) glauben, Sprache mache die Quintessenz menschlicher Erkenntnis aus.
Fur Piaget erfordern formale Operationen, die den Endpunkt seiner kognitiven
Hierarchie bilden, den Einsatz von Sprache, und Bruner weist in seinem Buch
<Acts of Meaning> (1990) Erzahlungen eine Form zu, die durch Sprache ver-
mittelt wird. Whorf (1963) und sein Lehrer Sapir (1962) verleihen der Sprache
im Erkenntnisprozess einen ebenso fundamentalen Ort und behaupten, dass
Sprache unsere Welt in ein Geflige einfasst: Kategorien, die wir in unserer
Sprache verwenden, fungieren als gemeinsames Element, durch das Realitat
konstruiert wird. Sie argumentieren weiter, Sprache rahme nicht nur unsere
Welt ein, sondern sei auch grundlegend fiir unsere Erfahrung: Sprache und
Erfahrung sind unzertrennlich.

Zu den Auswirkungen auf unsere Erfahrungen kommt hinzu, so wird die
These weitergefuhrt, dass Sprache die Klassifizierung und Abstraktion des
Einzelnen ermoglicht, das nur durch niedrigere Formen der geistigen Aktivitat
identifizierbar ist. Durch Sprache konnen wir in Begriffe fassen, was wir nur
indirekt erfahren konnen: die Idee des Stuhls, der Unendlichkeit oder der
Wahrheit. Ohne Sprache waren solche Ideen nicht moéglich.

Diese Uberzeugungen besitzen eine Eindringlichkeit, die sie unsichtbar
machen: Sie sind ein méachtiger verdeckter Teil unseres Weltbildes und haben
auf unsere Schulen stark eingewirkt. Klug sein in der Schule bedeutet, sich in
der Anwendung der Sprache geschickt zu zeigen. Es ist jedoch genau diese
Uberzeugung — eine Uberzeugung von der Unerlésslichkeit der Sprache im
Erkenntnisprozess —, die ich in Frage stellen mochte. )

Es gibt viele Griinde, warum diese Uberzeugung einer kritischen Uberpri-
fung nicht standhalten wird. Erstens, zu behaupten, dass Sprache eine notwen-
dige Bedingung fur die Erkenntnis sei, ziecht den Schluss nach sich, dass Kinder,
bevor sie sprechen konnen, nicht denken. Aber jeder, der je mit einem Kind vor
dem Spracherwerb zusammengelebt hat, weiss aus erster Hand, wie wissbegie-

12 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1



rig und wie intelligent ein Kind in der Problemlésung sein kann: Ein Kind, das
nicht denkt, kann nicht tberleben.

Zweitens ist Sprache, wie wir sie uiblicherweise benutzen, ein symbolisches
Mittel und symbolische Mittel, die keine Referenten haben, symbolisieren
nicht. Um zu symbolisieren, muss ein Symbol mit einem Referenten verbun-
den werden, d. h. mit einer Anordnung von Eigenschaften, die man erfahren
kann oder die man erfahren oder sich vorgestellt hat. Sinnvolles Sprechen tiber
Barockmusik oder eine Eiche oder ein Dusenflugzeug erfordert einen Begriff
dieser Objekte und Ereignisse, welche in unserer Erfahrung als Eigenschaften
vor den Etikettierungen, die wir ihnen zuordnen, existieren. Entgegen der
weitverbreiteten Meinung war im Anfang das Bild (image). Das Bild verleiht
dem Etikett die Bedeutung. Die Entstehung des Bildes ist ein kognitives Ereig-
nis.

Drittens vermitteln die Menschen, die im Bereich der Kiinste arbeiten — die
beispielsweise Musik komponieren oder Gemalde schaffen —, Qualitaten und
fallen Entscheidungen im Hinblick darauf, wie die Qualitaten, die sie schaffen,
wahrgenommen werden. Ein Spielfluss ist oft so geschwind, dass Sprache keine
Moglichkeit hat, einzudringen: Diejenigen, die bei einer musikalischen oder
tanzerischen Auffiilhrung oder im athletischen Bereich improvisieren, denken
innerhalb ihres entsprechenden Mediums. Die Sprache ist dafur zu lang-
sam.

Die Uberzeugung, Sprache sei eine notwendige Pramisse fir das Denken,
fihrt zu einer zweiten Fehlkonzeption. Diese betrifft die Beziehung zwischen
den Sinnen und dem Intellekt.

2. Sinnliche Erfahrung steht in der Hierarchie
des intellektuellen Wirkens auf einer niederen Stufe

Die Genese dieser Uberzeugung lasst sich in Platos Vorstellungen tber die
Natur des menschlichen Verstiandnisses auffinden. Man sollte sich dazu das
sechste Buch der «Politeia> ins Gedachtnis rufen, wo Sokrates versucht, Glau-
kon verstiandlich je machen, dass es eine Hierarchie des Wissens gebe. Diese
sichert jenen, die in der Lage sind, sie zu beherrschen, den Zugang zu héheren
Wahrheiten. Sokrates bittet Glaukon, sich eine einzelne, vertikale Gerade vor-
zustellen, die ungleich in ein oberes und ein unteres Segment geteilt ist. Die
grossere obere Halfte der Linie reprasentiert die intelligible Welt; die untere
Hilfte die sichtbare Welt. Die Wahrheit ruht hauptsichlich in der intelligiblen
Welt und zu einem geringeren Grad in der sichtbaren Welt. Wird die obere
Sektion der geteilten Geraden noch einmal geteilt und dieselbe proportionale
Teilung in dem unteren Segment vorgenommen, befinden sich nun zwei Seg-
mente in der oberen und zwei Segmente in der unteren Halfte. Das oberste
Segment in der oberen Hailfte reprasentiert den Raum, in dem Menschen Vor-
stellungen uber Vorstellungen mit Hilfe der Dialektik untersuchen. Die Wahr-
heit, die durch einen dialektischen Prozess entdeckt wird, wird nicht durch das

Education et recherche 17/1995/1 13



Ansprechen sinnlicher Informationen bestimmt, sondern durch die Ausiibung
von Rationalitat. Im zweiten Segment der geteilten Geraden, dem Segment
genau unterhalb des obersten, werden ebenfalls Vorstellungen untersucht,
wobei diese jedoch von Dingen handeln, deren Wahrheit durch das Hinabstei-
gen in das dritte Segment der geteilten Geraden bestimmt wird. Dieses ruht in
der sichtbaren Welt und bildet daher eine untergeordnete Form des Verstehens.
Fur Plato ist dies die Form des Verstehens, welche die empirischen Wissen-
schaften bereitstellen. Im dritten Segment beschaftigen sich die Menschen mit
der Wahrnehmung von Dingen und im vierten und untersten mit der Herstel-
lung von Imitationen von Dingen. Das vierte Segment ist den Kiinsten zuge-
dacht.

Was Plato uns ubermittelt hat, ist eine Hierarchie des Wissens, in der die
abstraktesten Formen des Denkens als die hochsten betrachtet werden und die
Kinste, die er als imitierend einschatzt, als die untersten, folglich als die
grundlegendsten Formen. Diese Hierarchie loste sich mit der Ausdehnung des
Romischen Reiches nicht auf. Sie ist lebendig und sie prosperiert sowohl in den
Schulen und Universitaten des modernen Europa als auch im zeitgendssischen
Amerika.

Aber entspricht es der Wahrheit, dass die Wahrnehmung von Eigenschaften
eine untergeordnete Ebene der kognitiven Aktivitat darstellt? Wenn diese
Eigenschaften so komplex und subtil wie in den Kiinsten sind, dann kann das
Erkennen ihrer Beziehungen und Nuancen eine bedngstigende Aufgabe sein.
Mehr noch: Was wir durch die Wahrnehmung solcher Beziehungen und Nuan-
cen uber die Welt lernen, kann eine Form des Verstehens fordern, die nicht auf
Worte reduziert werden kann. Unser sensorisches System ist weitaus differen-
zierter als unsere Sprache. Wir haben keine Worte, um unmittelbare Erfahrun-
gen prazise auszudricken. Wir erzeugen Metaphern und andere kunstlerische
Umgangsweisen mit der Sprache, um - paradoxerweise — das auszudriicken,
was Worte niemals ausdriicken konnen. Das sensorische System ist unser erster
Weg zum Bewusstsein.

Ich kann mir nicht vorstellen, wie es anders sein konnte. Unsere Fahigkeit zu
verstehen, hidngt ab von unserer Fahigkeit, uns etwas vorzustellen — d.h. sie
hangt von unserer Fahigkeit ab, Bilder zu schaffen oder <anzuwenden», mit
deren Hilfe wir Bedeutung <erfassen». Ikone symbolisieren in dem Masse wie
Symbole ikonisieren. Die beste Art und Weise sicherzustellen, dass Schiler
nicht verstehen, liegt darin, sicherzustellen, dass sie nicht in der Lage sind, sich
vorzustellen, worauf die Worte sich beziehen, die wir zur Erklarung benutzen.
Es ist genau diese Erkenntnis, die alle guten Lehrer dazu bringt, ein Beispiel
nach dem anderen zu benutzen, um die Bedeutung einer Erklarung zu veran-
schaulichen. Die Erklarung des Lehrers gewinnt erst dann an Bedeutung, wenn
der Schuler «sieht», was der Lehrer meint. Dieses Sehen, diese Einsicht, ist ein
sensorisches Geschehen, diesmal im Kontext einer phantasievollen Refle-
xion,

Was hat dies alles mit den Kiinsten zu tun? Es gehort zu der Art und Weise,
wie die Kunste die feinen sensorischen Differenzen ausnutzen: das Erlernen
der bildenden Kiinste bedeutet das Erlernen des Sehens und nicht einfach des
Schauens. Die Kiunste kultivieren eine Weltoffenheit, eine Bereitschaft, sich

14 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1



den konventionellen und vorgegebenen Reaktionen zu entziehen, die unsere
Wahrnehmung standardisieren und in Worte fassen. Die Kiinste laden uns zu
einer Reise mit Augen und Ohren ein, so dass das Werk und die Welt in ihren
qualitativen Eigenarten erfahren werden kénnen.

Einige konnten widersprechen und behaupten, die Bewusstheit der Eigenart
von Qualitaten sei eine Sache der Wahrnehmung, nicht der Erkenntnis, worauf
ich antworten wirde, Wahrnehmung selbst sei ein kognitives Geschehen.
Erkenntnis meint den Prozess, durch den der Organismus bewusst wird, und
die Wahrnehmung von Qualitdten ermoglicht ganz sicher das Bewusstsein. Um
diesen Sachverhalt in einen Zusammenhang einzuricken, zitiere ich Rudolf
Arnheim:

« Unter Erkennen mochte ich... alle seelischen Tdtigkeiten verstehen, die
beim Empfangen, Bewahren und Verarbeiten von Tatsachenmaterial im
Spiel sind, also die Sinneswahrnehmung, das Geddchtnis, das Denken und
das Lernen. Diese Terminologie ist nicht unbedingt im Einklang mit der, an
die manche Psychologen gewdhnt sind und die zum Beispiel alle Sinnestd-
tigkeit vom Erkennen ausschliessen machte. Gerade dies aber muss ich hier
vermeiden, da ich die Trennung zwischen Wahrnehmen und Denken aus
dem Weg riumen will. Aus demselben Grund spreche ich vom «Denken» in
der Wahrnehmung. Es scheint keine Denkprozesse zu geben, die nicht
wenigstens im Prinzip in der Wahrnehmung anzutreffen sind. Anschauen
ist anschauliches Denken.» (Arnheim 1972, S. 24)

Ironischerweise war es die Gleichgiltigkeit gegenuber der Verfeinerung des
Empfindungsvermogens und die Unaufmerksamkeit gegentiber der Entwick-
lung der Phantasie, die das Wachstum einer «Vorratskammer voller Hinweise»
(allusionary base) begrenzt, welche Kinder bendtigen, um sinnvoll zu lesen.
Broudy sagt:

«Das Konzept der Vorratskammer voller Hinweise» bezieht sich auf das
Konglomerat von Konzeptionen, Bildern und Erinnerungen, um dem Leser
oder Horer Bedeutung zu vermitteln... Wenn die «Vorratskammer voller
Hinweise» mager und unorganisiert ausfallt, muss der Leser oder Horer viel
von dem Gehorten oder Gelesenen einfach im Sinne von: das sind «viele
Worters, passieren lassen. Das Lesen oder Horen einer Fremdsprache ver-
anschaulicht die Schwierigkeiten, die durch Liicken in der «Vorratskammer
der Hinweise> hervorgerufen werden. Mit Hilfe eines Worterbuches kann
man die Bedeutung jedes einzelnen Wortes einer Aussage entziffern und sie
dennoch nicht wirklich verstehen... Demgemcdiss verfehlt der Sprachunter-

richt ohne einen angemessenen Vorrat an Bildern hdufig sein Ziel. »
(Broudy 1987, S. 18)

Ich stimme der zentralen These Broudys zu: Unser Vorrat an Bildern ist eine
primdare Ressource des Verstehens. Da keine Lehrperson direkten Zugang zum
Geist des Kindes hat, liegt es an der Fahigkeit des Kindes, die Verbindungen zu
sehen zwischen dem Beispiel, das die Lehrkraft gebraucht hat, und dem, was es
schon kennt sowie dem, von dem sich der Lehrer erhofft, dass es verstehen
wird. Nur dann wird das Beispiel hilfreich bei der Erschliessung neuer Bedeu-

Education et recherche 17/1995/1 15



tungen sein. Kurz, das Verstehen hdangt von der Fahigkeit des Kindes ab, durch
Analogien zu denken und oft mit Hilfe einer Metapher zu begreifen, was ver-
standen werden muss. Das Poetische gehort in der Tat wahrscheinlich sehr viel
enger in den Bereich der anspruchsvollsten Formen der Erkenntnis als wir
vermuten.

3. Intelligenz erfordert die Anwendung von Logik

Die Bedeutung der Logik in der Austiibung von Intelligenz ist dann klar, wenn
die Form, die zum Sprechen uber die Welt angewendet wird, eine Form ist, in
der die buchstabliche Anwendung von Behauptungen notwendig ist. Die
Mathematik und die Naturwissenschaften pramieren eine bestimmte Form von
Prazision: die <buchstiabliche Aussage». Die logische Konsistenz ist in solchen
Darstellungsformen eine Bedingung fiir die Bedeutung. Aber die Logik als eine
notwendige Bedingung fiir die Ausiibung von Intelligenz zu betrachten, bedeu-
tet, die Intelligenz auf jene Formen der Darstellung zu begrenzen (Eisner 1982),
die deren Anwendung bendtigen. Das Ergebnis einer solchen Konzeption ist
der Ausschluss jener Darstellungsformen der Intelligenz, deren Bedeutungen
nicht durch die Anwendung von Logik vermittelt sind und auch nicht von ihr
abhidngen. Die Dichtung erzielt beispielsweise Bedeutung durch den Einsatz
von Sprache auf eine Art und Weise, die nicht von der Logik abhdngt ; poetische
Bedeutung ist oft extra-logisch. Die Bedeutungen, die durch dieses extra-logi-
sche Charakteristikum der Poesie vermittelt werden, sollten besser als das
Produkt menschlicher Rationalitidt betrachtet werden. Derselbe Sachverhalt
gilt auch fir die anderen Kiinste.

Obwohl Rationalitat und Logik in einem engen Zusammenhang gesehen
werden, i1st Rationalitat doch ein weiterreichendes und fundamentaleres Kon-
zept. Logik ist eine der Formen, durch die Rationalitat ausgedrickt wird, sie ist
aber nicht die einzige. Individuen, die sehr gut menschliche Beziehungen
gestalten, die gut zeichnen oder malen, die gut tanzen oder singen kénnen,
denken innerhalb des Mediums, in dem sie arbeiten (Dewey 1934; dt. 1980).
Wenn sie dies tun, fungieren sie auf eine rationale Weise; d.h. sie tibertragen
bzw. sie kreieren die Ordnung der Elemente, deren Existenz sie herbeifiihren -
obwohl die Kriterien, die sowohl sie als auch wir anwenden, um ihre Bemiu-
hungen zu wurdigen, selten von der Logik abhingen. Wir setzen die Logik nicht
ein, um ein grossartiges Gedicht, eine bewegende Symphonie, ein ausdrucks-
volles Bild, eine bewundernswerte Architektur, ein hervorragendes Essen oder
ein ausgezeichnetes Drama zu erschaffen, zu erfahren oder zu wiirdigen. Ich
glaube, dass die Unterscheidung zwischen Rationalitdt und Logik wichtig ist.
Rationalitit bezieht sich auf die Vernunft, auf schlussfolgerndes Denken, auf
Ratio, auf Beziehungen. Die Fahigkeit, Beziehungen herzustellen, die dauerhaft
halten - oder in Nelson Goodmans (1978) Terminologie, <ob etwas zueinander
passt» (rightness of fit) — ist von grundlegender Bedeutung in beinahe allen
Lebensbereichen: bei der Darlegung einer schliissigen Argumentation, bei der

16 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1



Entfaltung einer stichhaltigen juristischen Begriindung, bei der Formung eines
gut ausbalancierten Kruges und bei der Schaffung einer harmonischen
menschlichen Beziehung. «<Ob etwas zueinander passt» hdngt sowohl bei der
Kreation als auch bei der Anerkennung von asthetischen und nicht von logi-
schen Kriterien ab. Logik ist ein relevantes Kriterium, das sich auf Relationen
innerhalb von Propositionen anwenden lasst, nicht aber auf Beziehungen inner-
halb von Eigenschaften. Die Fihigkeit, Eigenschaften zu selektieren und zu
organisieren, dass diese einen solchen passenden Zusammenhang entfalten, ist
ein Anzeichen dafir, dass die Intelligenz die Handlungen leitet. John Dewey hat
bereits 1934 Bedeutendes zu diesem Thema beigetragen. Er erkannte damals,
dass die Intelligenz ublicherweise als das alleinige Eigentum derer betrachtet
wird, die wir als Intellektuelle ansehen — insbesondere, aber nicht ausschliess-
lich, innerhalb der Akademien. Im Hinblick auf diese Haltung formuliert
Dewey:

«Jede Vorstellung, die die notwendige Rolle der Intelligenz im Kunstschaf-
fen ausser acht ldsst, beruht auf der Gleichsetzung des Denkens mit dem
Gebrauch einer bestimmten Art von Material, namlich sprachlichen Zei-
chen und Wortern. Gedanklich in sinnvoller Weise mit den Beziehungen
von Eigenschaften umzugehen, bedeutet eine ebenso strenge Forderung an
das Denken wie Denken mit Hilfe von sprachlichen und mathematischen
Symbolen. Da sich Worte leicht mechanisch manipulieren lasse, erfordert
ein wahres Kunstwerk in der Tat vielleicht mehr Intelligenz als der grisste
Teil des Denkens derer, die sich stolz als ntellektuelle> bezeichnen. »
(Dewey 1980, S. 59)

Das von Dewey in <Art as Experience> im Jahr 1934 zum Ausdruck Gebrachte
taucht nun gerade erst in der Diskussion der Sozialwissenschaften auf, die an
der Rekonzeptualisierung der Natur der menschlichen Intelligenz interessiert
sind. Obwohl Gardner (1991) in seiner Konzeption von Intelligenz deren man-
nigfaltige Auspragungen feiert, weist er in seiner Theorie der vielfachen Intel-
ligenzen der kunstlerischen Intellingenz keinen Platz zu ; allerdings betrachtet
er die feinsinnigsten und phantasievollsten Behandlungen seiner vielfachen
Intelligenzen als in ihrer Natur kiinstlerisch.

4. Loslosung und Distanz sind fiir wirkliches Verstehen notwendig

Emotionen sind lange als der Feind reflektierten Denkens betrachtet worden.
Sokrates wertete, als er Glaukon das Héhlengleichnis erzihlte, die Leidenschaf-
ten als Lasten und Ketten, die den Menschen daran hindern, zum Licht der
Wahrheit emporzusteigen. Das Problem bestand - und besteht — darin, uns von
den Verirrungen des Geflihls zu befreien, um die siisse Vernunft, die kiihle
Rationalitit, die Distanz sowie die Loslésung zu sichern. Je mehr wir fiihlen,
desto weniger wissen Wwir.

Education et recherche 17/1995/1 17



Was drinnen ist, d. h. was subjektiv ist, lenkt von dem ab, was draussen ist,
d.h. von dem, was objektiv ist. Da Wissen im traditionellen Sinn als eine
genaue Wiedergabe der objektiven Welt idealisiert wird — wie Rorty (1981) sagt
als «Spiegel der Natur> —, kann die Beachtung des Gefiihls nur eine Quelle der
Verseuchung sein. Wer hat schliesslich je von einer «leidenschaftlichen Ratio-
nalitat» gehort?

Da davon ausgegangen wird, dass die Kiunste sich auf das Gefiihl konzen-
trieren, werden sie als verfihrerische Verwirrungen, als Kontaminierungen bei
der Entwicklung des Intellekts angesehen. Wenn man dieser Uberzeugung noch
die phantasievollen Eskapaden der Vorstellungskraft hinzufigt, so werden die
Kinste zu einem noch grosseren Problem. Die Vorstellungskraft, eine enge
Verwandte der Phantasie, wird als Weg erachtet, der Realitdt und dem Gefiihl
zu entkommen; sie ist eine Quelle der Voreingenommenheit in der Wahrneh-
mung und der Urteilskraft.

Nun kann sicherlich bewiesen werden, dass Gefiihle wie beispielsweise Zorn,
die eigene Wahrnehmung und das eigene Urteilsvermogen radikal beeinflussen.
Uberschiessende Emotionen mogen die Sicht tritben, das Denken beeintriach-
tigen und zu allen moglichen Schwierigkeiten fithren. Aber die Wahrnehmung
ohne Gefiihl kann dasselbe tun. Nicht in der Lage zu sein, z.B. eine menschliche
Beziehung zu spuren, heisst etwas verfehlen, das eines der entscheidendsten
Merkmale einer Beziehung sein kann. Nicht in der Lage zu sein, ein Gefiihl von
Geschichte zu bekommen, nicht in der Lage zu sein, mit Kolumbus an Deck der
«Santa Maria» zu stehen und das Himmern der unruhigen See gegen das Schiff
und die Aufregung bei der ersten Landsicht zu erfahren, bedeutet, diesen
Aspekt der Geschichte zu verpassen — ihn vielleicht sogar misszuverstehen. In
solchen Momenten - und sie sind nicht uniblich - entgeht uns ein Aspekt des
Lebens, der das Potential beinhaltet, uns zu informieren. Loslésung und
Distanz haben ihre Tugenden, aber sie sind begrenzte Ressourcen fiir das Ver-
stehen, und gleich welche Konzeption ihnen eine vorherrschende Position im
Prozess der Erkenntnis zuweist, jede wird die Art und Weise, wie Verstehen
gefordert werden kann, missverstehen.

5. Die wissenschaftliche Methode ist der einzig legitime Weg,
Aussagen iiber die Welt zu verallgemeinern

Die Fahigkeit zu verallgemeinern, d.h. Vorstellungen zu formulieren, die uns
erlauben, den Stand der Dinge zu charakterisieren oder die Zukunft vorweg-
zunehmen, ist eine der zentralen Funktionen des Wissens. Wissen wiederum
wird als das exklusive Produkt wissenschaftlicher Tatigkeit betrachtet. Der
Begriff «kunstlerisches Wissen» scheint fast oxymoron. Damit Verallgemeine-
rungen Giiltigkeit bekommen, miissen bestimmte Verfahrensregeln befolgt
werden, die beinahe alle Sozialwissenschaftler wihrend ihrer Ausbildung erler-
nen. Diese Verfahren betreffen die Auswahl einer Grundgesamtheit und die
Anwendung einer Methode, um eine Zufallsauswahl aus der Grundgesamtheit

18 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1



zu treffen. So soll gewahrleistet sein, dass Daten gewonnen werden, die Schluss-
folgerungen vom Ausgewihlten auf die Gesamtheit ermoglichen. Die These
lautet, dass — innerhalb verschiedener Bandbreiten der Wahrscheinlichkeit —
Schlussfolgerungen, die dem Ausgewahlten entstammen, auch auf die Gesamt-
heit, von der die Auswahl ein Teil ist, ibertragen werden konnen. Verallgemei-
nerungen hangen von einem Prozess der Zufallsauswahl und dem Einsatz
inferentieller Statistik ab.

Die traditionelle und mangelhafte Konzeption der Kiinste beansprucht fur
sich, dass, wenn die Kinste iberhaupt von etwas handeln, dann nur vom
Partikularen: Sie bringen keine Verallgemeinerungen hervor. Ihre Tugenden
liegen eher in der Freude (delight) als in der tiefen Einsicht (insight). Sie ver-
mitteln nichts, das vernunftigerweise als Wissen oder Verstehen betrachtet
werden konnte. Da der instrumentale Wert der Ergebnisse der Wissenschaften
héher eingeschitzt wird als die durch die Kiinste gesicherte Freude (die sowieso
nur als eine Sache des personlichen Geschmacks angesehen wird), ist der Wert
der Kiinste im Vergleich zu dem der Wissenschaften geringer.

Die dargestellte Konzeption der Verallgemeinerung definiert die Quellen,
denen Verallgemeinerungen faktisch entspringen, viel zu eng. Erstens ist das
Bedurfnis zu verallgemeinern fundamental. Die Menschen verallgemeinerten
bereits lange Zeit vor der Erfindung der Wissenschaften oder der Statistik.
Ohne Verallgemeinerung ware das Leben selbst nicht aufrechtzuerhalten. Zwei-
tens verallgemeinern wir standig, was Stake (1975) und Donmoyer (1980) als
naturalistische Verallgemeinerung bezeichnen — und zwar ohne Zufallsauswahl
und den Einsatz statistischer Schlussfolgerungen, die in den Sozialwissenschaf-
ten Anwendung finden. Drittens sind Verallgemeinerungen nicht nur wissen-
schaftlich und naturalistisch, sondern gehen ebenfalls aus jenen intensiven
Formen der Erfahrung hervor, die wir die Kinste nennen: Sie werden mithin
als konkrete Universalien bezeichnet, als jene destillierten und méachtigen Iko-
nen, die uns dabei helfen, Bedeutungen zu erfassen, wenn sie als kanonische
Bilder fungieren, durch die wir unser Verstindnis der Welt organisieren. Dem
Lexikon der wissenschaftlichen und naturalistischen Verallgemeinerungen
konnen wir die kiinstlerische hinzufigen.

Betrachten wir die Gemalde von Francis Bacon, Velasquez oder Picasso und
die Romane von John Steinbeck oder Cervantes. Selbst Romane - vielleicht
gerade Romane - kénnen uns dazu verhelfen, die Bedeutung nicht nur Don
Quixotes, dieses bestimmten Mannes, zu erfassen, sondern auch das, was wir
alle mit ihm teilen bei unserem Versuch, gegen Windmihlenfligel anzukdmp-
fen und scheinbar unbewaltigbare Hindernisse zu uberwinden (Goodman
1978). Cervantes hilft uns dabei, solche Seelenqualen zu verstehen und weil ihm
das so gut glickt, gewinnen wir durch sein Werk eine neue Sichtweise, die es uns
ermoOglicht, einen der wichtigen Zige unseres eigenen Lebens zu erkennen und
daruber nachzudenken. Durch sein Werk sind wir auch in der Lage, diese Ziige
an anderen Stellen zu erkennen.

Dieselbe Funktion ermoglichten visuelle bildliche Vorstellungen — Vorstel-
lungen, die unsere Wahrnehmung formen, indem sie als Strukturen der Ange-
messenheit (structures of appropriation) (Eisner 1991) dienen, d. h. als Mittel
zur Organisation unserer Erkenntnis. Eines der wichtigen Charakteristika, die

Education et recherche 17/1995/1 19



Kunst und Wissenschaft teilen, ist ihr Bemiihen, beeindruckende Formen zu
schaffen, wodurch die Welt wahrgenommen wird. Tatsachlich liefern uns die
Ausdrucksformen der Kunst und die Theorien der Wissenschaft je eigene Ele-
mente, um unterschiedliche Welten zu sehen: jedes Element konstruiert die
Realitdt in ihren eigenen Begriffen.

Diese Fahigkeit der Kunst und der Wissenschaften verleiht dem Menschen
Freiheit ; wir konnen unsere Kreativitat dazu nutzen, Welten zu erschaffen, an
denen wir teilhaben ; Welten, die unsere Vorstellungskraft und die Vorstellungs-
kraft anderer ermoglicht haben (vgl. Goodman 1978). Die Paradigmen, die
Thomas Kuhn in «Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen» (1969) eror-
tert, sind im wesentlichen welt-herstellende Mechanismen. Kuhn versaumt
aber zu sagen, dass sowohl die Kunst als auch die Wissenschaften sie bereit-
stellen.

Dabher ist die Uberzeugung, allein die Wissenschaft verhelfe uns dazu, die
Zukunft zu verstehen, zu verallgemeinern oder vorherzusagen, eine Vorstel-
lung, die die Art und Weise unterschatzt, mittels derer wir die Welt kennen-
lernen und in ihr agieren. Wenn einzig diese Uberzeugung unsere Bildungspo-
litik formt und padagogische Prioritaten definiert, wird sie zum Hindernis in
der Entwicklung des Geistes. )

Meine Argumentation hat sich bisher auf jene Uberzeugungen konzentriert,
die richtungsweisend fiir die Pddagogik waren. Ich habe behauptet, dass die
funf von mir beschriebenen Uberzeugungen - dass Denken Sprache erfordere,
dass sensorische Erfahrung eine untergeordnete Funktion einnehme, dass
Logik ein notwendiger Bestandteil der Intelligenz sei, dass Loslosung und
Distanz das Verstehen fordere und dass Wissenschaft der einzig legitime Weg
der Verallgemeinerung sei — ein intellektuelles Klima schaffen, in dem den
Kunsten wenig Spielraum gewahrt wird, denn das, was die genannten Uber-
zeugungen rihmen, scheint wenig mit dem zu tun zu haben, was die Kinste
bereitstellen. Ich mochte mich im folgenden genau mit der Frage beschéftigen,
was die Kunste bereitstellen, d.h., ich méchte den Schwerpunkt meiner Aus-
fuhrungen von den Quellen der Missverstandnisse uber die Kinste auf die
positiven Beitrage verschieben, die sie im Leben der Kinder, die wir erziehen
mochten, leisten. Dabei werde ich mich auf drei Merkmale konzentrieren, die
m. E. fur alle Kunste von zentraler Bedeutung sind, d. h. ich werde die spezi-
fischen Beitrdge, die die einzelnen Kunstrichtungen fiir Kinder unterschiedli-
chen Alters leisten, nicht beschreiben. Mein Ziel besteht darin, die allgemeinen
und zentralen Eigenschaften der Kinste und ihre potentielle Rolle bei der
Unterstiitzung der padagogischen Ziele herauszuarbeiten.

a) Es gibt nicht auf alle Probleme eine einzige richtige Antwort

Eine der wichtigen Lektionen, die die Kiinste erteilen, besteht darin, dass es auf
Probleme zahlreiche Losungen gibt. Diese Lektion der Kiinste ware nicht so
wichtig, wenn in der Praxis der Unterricht in den Schulen nicht genau das
Gegenteil lehrte. Beinahe alle grundlegenden Fertigkeiten, die in den Eingangs-
klassen vermittelt werden, bauen auf dem Prinzip auf, es gebe nur eine zutref-

20 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1



fende Antwort auf jede Frage und fiir jedes Problem nur eine richtige Losung.
Rechtschreibung, Mathematik, Schreiben und sogar Lesen sind von Konven-
tionen und Regeln durchsetzt, so dass die Kinder im wesentlichen darin
geschult werden, gute Befolger der Regeln zu werden. Die Kinste lehren eine
andere Lektion: Sie feiern die Vorstellungskraft, vielfaltige Perspektiven und
die Bedeutung personlicher Interpretation. Das letzte, was sich ein westlicher,
zeitgenossischer Kunstlehrer wiinscht, ist eine Klasse, die vollstindig standar-
disierte Leistungen bei einer gestellten Aufgabe erbringt. Das letzte, was ein
Rechtschreiblehrer sich winscht, sind idiosynkratische Interpretationen des-
sen, wie Worter geschrieben werden. So sollte es sein. Kreativitdt bei der
Rechtschreibung ist keine Tugend. Aber wenn der Lehrplan als Ganzes mit
Aufgaben und Forderungen durchsetzt ist, die Richtlinienloyalitidt verlangen,
dann werden die Moglichkeiten, in einzigartigen Formen zu denken, vermin-
dert. Im Extremfall praktiziert, wird das Programm der Schule intellektuell
entkraftet.

b) Die Form ist auch Teil des Inhalts

Wir tendieren in unseren Schulen dazu, Form von Inhalt zu trennen. Die Form
wird als die Gestalt, die etwas annimmt, betrachtet und der Inhalt als die
Bedeutung, die etwas vermittelt. Als System der Beschreibung konnen wir mit
einer solchen Dichotomie leben. Innerhalb dieser Systeme ist die Aufmerk-
samkeit fiir die Form als solche weitgehend bedeutungslos. Die Ziffer 6 kann
beispielsweise auf vielerlei Art symbolisiert werden, aber ihre Bedeutung ist
dieselbe, solange man sie als eine Sechs erkennt. Die Aufgabe besteht in der
Kategorisierung. Auch das frithe Lesen legt die Betonung auf die Kategorisie-
rung, und zwar in so starkem Mass, dass die besonderen Merkmale der indi-
viduellen Einheiten innerhalb der Klasse, der sie zugehoren, vernachlassigt
werden. Wenn die Kinder eher lernen, eine Form - z. B. einen bestimmten
Baum - einer Kategorie zuzuordnen als Unterscheidungsmerkmale zu entdek-
ken, so wird diese Wahrnehmung unterdrickt. Wie Dewey gezeigt hat, schwin-
det die Wahrnehmung, wenn das Erkennen beginnt. Das Etikettieren einer
Einheit ist ein Akt der Kategorisierung. Werden Einheiten Kategorien zuge-
ordnet, hort die Entdeckung des Einzigartigen auf.

Die Kunste aber vermitteln dem Kind, dass das Gras nicht einfach grin,
sondern lavendelfarben, grau oder golden ist. Falls es grun ist, so sind die
Variationen unendlich. Ferner ist die Form, die etwas annimmt, sehr oft auch
Teil des Inhalts — in der Kunst wie auch hdufig im Leben. Die Kinste stehen als
zentrale Beispiele dafir, wie diese Ehe zwischen Form und Inhalt geschaffen
wird und welche Auswirkung sie auf unsere Erfahrungen hat.

Ich habe in meinen bisherigen Ausfilhrungen die Funktion der Kunste fir die
menschliche Entwicklung besonders hervorgehoben. Die Kiinste sind vernach-
lassigte Quellen und verdienen an unseren Schulen mehr Aufmerksamkeit.
Aber ich mochte nicht den Eindruck vermitteln, dass nicht zumindest einige
der Merkmale der Kiinste auch bei den Wissenschaften zu finden sind. Wie
schon angedeutet, haben die Ergebnisse der Wissenschaften ihre eigenen asthe-

Education et recherche 17/1995/1 21



tischen Merkmale: Die Sparsamkeit der Theorie, die Schonheit konzeptionel-
ler Modelle, die Eleganz der Experimente und die Vorstellungskraft und Ein-
sicht von Interpretationen. Die Eigenschaften, aufgrund derer die wissenschaft-
liche Arbeit geschitzt wird, werden in der Tat oft ebenso in Beziehung gesetzt zu
threr asthetischen wie auch zu ihrer erklarenden Kraft. Schliesslich ist eine
Theorie eine Perspektive iiber die Welt, wie sie ist, also ein Weg, eine koharente
Sichtweise zu sichern. Die Koharenz ist so wichtig, dass die meisten von uns oft
nicht bereit sind, die Ansichten, die wir attraktiv finden, trotz gegenteiliger
Evidenz aufzugeben. Ferner stellen die dsthetischen Merkmale der Praxis der
wissenschaftlichen Untersuchung oft jene Befriedigungen bereit, die fir die
Reise motivieren.

Ich méchte hier deutlich machen, dass, obwohl mein primaéres Interesse den
schonen Kiinsten gilt, einige der charakteristischen Merkmale, wofiir die Kiin-
ste geschatzt werden, auch in den Wissenschaften bestehen. Selbst auf die
Gefahr hin, dass ich die Unterschiede zwischen den Kunsten und den Wissen-
schaften vereinfache, behaupte ich, dass — obwohl es paradox scheint — das
Werk der Wissenschaft im Akt der Kreation ein Werk der Kunst ist.

¢) Feste Ziele und klar umrissene Methoden, um diese zu erreichen, sind nicht
immer die rationalste Form, mit der Welt umzugehen

In technologisch orientierten Kulturen besteht die Tendenz, Rationalitat als
eine Mittel-Zweck-Methode zu begreifen. Um rational zu sein, weisen wir
Kinder (und Lehrer) an, erst klar umrissene Ziele fur ihre Arbeit zu formu-
lieren, dann diese Ziele zu benutzen, um die Mittel fiur ihre Erreichung fest-
zulegen. Daran schliesst sich deren Einfiihrung sowie die Evaluierung der
Wirksamkeit und Leistungsfiahigkeit dieses Mittels fiir die Erreichung der for-
mulierten Ziele an. Dieses Verfahren birgt ein gewisses Gefithl angenehmer
Verntinftigkeit. Doch hiufig fassen wir diesen Prozess auf mechanische Weise
in Begriffe und fithren ihn ebenso durch: Wir setzen den Schiilern fiir jede
Unterrichtsstunde Ziele. Wir erwarten, dass Lehrer genau wissen, in welche
Richtung sie sich orientieren, und wir bewerten Klassen und die Qualitat der
Lehre auf der Basis von Leistung. Wir versuchen, eine Managementtechnologie
zu schaffen, so dass Lern- und Lehrleistung erreicht und o6ffentlich Rechen-
schaft abgelegt werden kann. Unsere Konzeption von Rationalitiat wird durch
die Suche nach dem, «<was funktioniert>, dokumentiert (U.S. Department of
Education 1986), d. h. diese Konzeption stitzt die Uberzeugung, dass es in der
Tat einen einzigen richtigen Weg gebe, dass die Hauptaufgabe des Forschers
darin liege, diesen zu finden und dass die primare Verpflichtung des Lehrers
darin bestehe, ihn zu gehen. Alle Bemuhungen, padagogische Resultate zu
standardisieren, bauen auf der Idee, effiziente und effektive Systeme konnten
entworfen werden, die den Zufall aus dem padagogischen Prozess ausschlies-
sen.

Diese Axiome wirken sich nicht nur extrem auf die Bedingungen des Unter-
richts aus, sondern schaffen ein Klima, das Lernstoff und -methode beeinflusst.
Diese Sichtweisen sind unvereinbar mit dem, was uns die Kinste lehren: dass

22 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1



Ziele flexibel sein miissen, das Uberraschende zahlt, der Zufall — wie Aristoteles
weise bemerkte — etwas ist, das die Kunst liebt, dass die Offenheit fiir unvor-
hersehbare Moglichkeiten, die unvermeidlich im Zusammenhang des Han-
delns auftreten, die Einsicht steigert und dass eher die flexible Zielbewusstheit
als das rigide Festhalten an festen Vorhaben etwas von Wert hervorbringen
wird. Kein Maler, kein Schriftsteller, kein Komponist oder Choreograph kann
alle Drehungen und Wendungen, die seine Arbeit nehmen wird, vorhersehen.
Die Arbeit des Kiunstlers, worunter ich nun den Akt des Erschaffens verstehe,
ist keine unverianderliche Schablone, der man folgt, sondern eine Reise, die sich
entfaltet. Die Beziehung des Erschaffenden zu seiner Arbeit ist nicht die eines
Lehrenden zu einem Zuhorer, sondern eine Unterhaltung zwischen der Arbeit
und dem Erschaffenden.

Diese Lektionen stehen weniger dem Kontext der heutigen Schulpadagogik
nahe, als demjenigen, was erfolgreiche, intelligente Korporationen tun, sowie
demjenigen, was kognitive Psychologen gerade entdecken und das die an-
spruchsvollsten Formen des Denkens ausmacht (vgl. Resnick 1989, Greeno
1989). Diese neuen psychologischen Entdeckungen sind Lektionen, die Kiinst-
ler ldngst gelernt haben. Lektionen?

Sie besagen, dass das Losen komplexer Probleme die Aufmerksamkeit auf
das Ganze erfordert, nicht auf diskrete Teile allein, dass die meisten komplexen
Probleme keine algorithmischen Loésungen haben, dass Nuancen zdhlen und
dass Absichten und Ziele flexibel bleiben miissen, um Chancen zu er6ffnen, die
nicht vorhersagbar sind. Diese kognitiven Tugenden werden durch jedes
genuine Kunstwerk gelehrt. Ironischerweise werden die Kiinste jedoch typi-
scherwiese als nicht-kognitiv erachtet.

Noch ironischer ist, dass, obwohl wir sagen, dass die Funktion der Schule in
der Vorbereitung der Schiiler auf das Leben liege, die Probleme des Lebens am
allerwenigsten dem festen, einzig-richtigen-Antwort-Muster auf ein Problem
gleicht, dem die Schiiler auf akademischen Gebieten begegnen. Die Probleme
des Lebens gleichen viel mehr jenen, die man in den Kiinsten antrifft. Sie haben
selten eine einzige richtige Losung, sie sind oft subtil, manchmal undurchsich-
tig und manchmal dilemmatisch in ihrer Art. Man konnte annehmen, dass
Schulen, die ihre Schiiler auf das Leben ausserhalb der Schule vorbereiten
wollen, Aufgaben und Probleme behandeln wirden, die den Merkmalen der
Aufgaben und Probleme ausserhalb der Schulen dhneln. Das ist kaum der Fall.
Das Leben ausserhalb der Schule ist selten wie die Anforderungen in der Schule
und fast nie wie ein Multiple-Choice-Test.

In meinen bisherigen Ausfithrungen habe ich den Beitrag diskutiert, den die
Kinste leisten, indem sie die Schuler darin unterstiitzen zu erkennen, dass sich
Probleme nicht auf Fragen beschranken lassen, die eine richtige Antwort haben,
dass sich Form und Inhalt gegenseitig beeinflussen und dass flexible Zielge-
staltung ein Kennzeichen «fliessender Intelligenz» ist, die den Wandel des
Unvorhersehbaren meistert.

Ich habe aber einen Topos, der sicherlich ebenso bedeutend ist, vernachlas-
sigt. Er konzentriert sich auf die Unterscheidung von Ausdruck und Entdek-
kung. In den Kiinsten lernen die Schiiler, dass bestimmte Arten der Bedeutung
die Ausdrucksformen erfordern, die die Kiinste ermoglichen. In diesem Sinn

Education et recherche 17/1995/1 23



reprasentieren die Kinste auf expressive Weise. Sie stellen die Formen bereit,
durch die Einsicht und Gefiihl in die Offentlichkeit eingebracht werden kon-
nen. Wir haben die Kunste erfunden, um Funktionen des Ausdrucks zu dienen.
Fur die meisten Menschen, die uber die Kiinste nachgedacht haben, ist diese
besondere Funktion die allgemein anerkannteste.

Aber die Kinste ermoglichen auch Entdeckung. Entdeckungen ereignen sich,
wenn Schiiler durch die innerhalb der Kiinste erlebten Abenteuer etwas tiber
die Méglichkeiten menschlicher Erfahrung lernen. Die Reisen, die sie durch die
Tonmuster unternehmen, die wir Musik, durch die visuellen Formen, die wir
Malerei und durch die metaphorischen Illusionen, die wie Dichtung und Lite-
ratur nennen, sind Mittel, wodurch sie ihr Potential zum Reagieren erkennen.
Anders ausgedruckt: Die Kunste konnen den Schulern dabei helfen, ihre
eigenen Fahigkeiten des Fuhlens und des Vorstellens zu entdecken. Obwohl
solche Reisen anhand der Kiinste erfahren werden, konnen sie auch die
gewohnlichen Aspekte des taglichen Lebens sichern, wenn man sich ihnen
asthetisch nahert.

Die Kunste lehren die Schiler, wie sie nicht nur die Moéglichkeiten, die die
Welt anbietet, entdecken, sondern, auch ihre eigenen. Ausdruck und Entdek-
kung sind Beitrage, die die Kunste zur menschlichen Entwicklung leisten.

Wie werden aber solche Entdeckungen gemacht? Wenn Kinder lernen, Ein-
fluss auszutben, zu organisieren und die Nuancen der Stimme, der Bewegung
und der sichtbaren Formen zu beobachten, dann entdecken sie die Wirkungen,
die ihre eigene Feineinstellung erzielt. So wie die Form wird auch das Gefiihl
reguliert. Erlaubt man ihrer Vorstellungskraft, sich zu erheben, haben sie die
Moglichkeit, in Welten einzutreten, die nicht an das Wortliche, das Konkrete
und das Praktische gebunden sind. Entdeckungen erwachsen aus der Wert-
schatzung der untersuchten Qualitaten sowie der angestrebten bildlichen Vor-
stellungen. Die Kinste legen starker als andere Bereiche grossen Wert auf sol-
che Aktivitaten, und diese konnen den Schilern dabei helfen, die besonderen
Eigenschaften der Erfahrung, die wir die dsthetische nennen, zu entdecken.

Ich mochte damit schliessen, daran zu erinnern, dass ich diesen Aufsatz mit
der Behauptung begonnen habe, dass die herrschenden Konzeptionen der
Kinste auf einem schwerwiegenden Missverstindnis ihrer Rolle fiir die
menschliche Entwicklung beruhen. Diese Fehlkonzeption entspringt den Uber-
zeugungen, dass der Geist eher festgelegt als entwickelt sei, dass Wissen als
ausschliessliches EFigentum der Wissenschaft zu begreifen und Intelligenz
begrenzt auf Formen abstrakten Denkens sei, das vom Gebrauch der Logik
abhingt. Diese engen und irrefithrenden Konzeptionen sind keine Elfenbein-
turmtheorien, die ohne praktische Konsequenzen bleiben. Sie beeinflussen
unsere padagogischen Prioritaten, formen, was wir lehren und wirken sich auf
unser Beurteilungssystem aus. Sie fithren zu Schulen, die eine antiseptische
Umgebung haben, die selten auch nur fliichtig unsere sinnliche, poetische oder
phantasievolle Seite anspricht.

Ich hoffe, dass meine in diesem Essai entwickelte Argumentation als eine
optimistische aufgefasst werde. Pessimistisch ist eine festgelegte Sicht des Gei-
stes, eine Konzeption des Wissens, die darauf beschrankt ist, was die <buch-
stabliche Sprache> vermitteln kann, und eine Sicht der Intelligenz, die durch die

24 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1



Regeln der Logik gefesselt ist. Die intellektuelle Fahigkeit des Menschen ist sehr
viel weitreichender. Thre Verwirklichung wird wesentlich begiinstigt, wenn wir
eine reichere, nahrhaftere Kultur fiir unsere Schiler schaffen. Kultur, wie ich sie
sehe, sollte Chancen fiir die Schiiler einschliessen, Erfahrungen mit den Kiin-
sten zu machen und zu lernen, wie man sie nutzen kann, um ein lebenswertes
Leben zu gestalten. In der Tat kann die Bereitsstellung eines Freiraums fur die
Kiinste in unseren Schulen einer der ersten und bedeutsamsten Schritte sein,
um eine einzigartige Schulreform sowohl in Amerika als auch in Europa zu
bewirken. Hoffen wir, dass wir den Mut und die Grosse haben, sie einzulei-
ten.

Anmerkung

I Ubersetzung: Detlef Garz/Petra Adelaide.

Bibliographie

Arnheim, R.: Anschauliches Denken, Kéln 1972.

Bernstein, B.: On the classification and framing of educational knowledge. Young, M.
(ed.): Knowledge and control. London, Collier Macmillan 1971, 4769.

Broudy, H.: The role of imagery in learning. Occasional paper No. 1. Los Angeles: Getty
Center for Education in Arts 1987.

Bruner, J.: The course of cognitive growth, American Psychologist 19 (1964), 1-15.

Bruner, J.: Acts of meaning. Cambridge, MA : Harvard University Press 1990.

Dewey, J.: Kunst als Erfahrung (erstm. 1934). Frankfurt a. M. 1980.

Donmeyer, R.: Alternative conceptions of generalization and verification for educational
research. Dissertation. Stanford, CA 1980.

Eisner, E. W.: Cognition and curriculum : A basis for deciding what to teach. New York:
Longman 1982.

Eisner, E. W.: The enlightened eye: Qualitative inquiry and the enhancement of educa-
tional practice. New York: Macmillan 1991.

Gardner, H.: Abschied vom IQ: Die Rahmen-Theorie der vielfachen Intelligenzen. Stutt-
gart 1991.

Goodman, N.: Ways of worldmaking. Indianapolis: Hacket 1978.

Greeno, J.: Perspectives on thinking, American Psychologist 44 (1989), 134-141.

Kuhn, T. S.: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt a. M. 1969.

Piaget, J./Inhelder, B.: Die Entwicklung der elementaren logischen Strukturen, Diissel-
dorf 1973.

Platon: Politeia, Simtliche Werke 3. Reinbeck: Rowohlt 1958.

Resnick, L.: Toward the thinking curriculum, current cognitive research. Alexandria, VA:
ASO 1989.

Rorty, R.: Der Spiegel der Natur. Frankfurt a. M. 1981.

Sapir, E.: Culture, language and personality. Berkeley: University of California Press
1962.

Schaff, A.: Sprache und Erkenntnis. Wien o. V. 1964.

Stake, R. (ed.): Evaluating the arts in education: A responsive approach. Columbus:
Merril 1975.

United States Department of Education: What works: Research about teaching and
learning. Washington, DC 1986.

Whorf, B. L.: Sprache, Denken, Wirklichkeit. Reinbeck 1963.

Education et recherche 17/1995/1 25



Le réle de I’art dans le développement humain:
un malentendu

Résumé

Les conceptions dominantes de I’art se basent sur un malentendu considérable
en ce qui concerne son role pour le développement humain. Ce malentendu
prend son origine dans les conceptions antiques de I’esprit, du savoir et de
I'intelligence ; il aboutit 4 un appauvrissement total des contenus et des objectifs
scolaires. Cette thése provocante constitue le centre de cet article. L’auteur se
référe a divers textes qui montrent que les arts, lorsqu’ils sont abordés péda-
gogiquement de facon adéquate, stimulent le développement de I’enfant.

The misunderstood role of the arts
in human development

Summary

The prevailing concepts of the arts are based on a misunderstanding concerning
their role in human development. This misunderstanding can be found in
ancient conceptions of mind, knowledge and intelligence and even in modern
schools where the dominance of sciences produces a total empoverishment of
contents.

The paper deals with this hypothesis. The text takes into account a series of
articles which consider that the arts, when dealt with in the right manner,
stimulate the child’s development.

I1 ruolo malinteso delle arti per lo sviluppo dell’'uomo

Riassunto

Le concezioni dominanti dell’arte si basano su un malinteso riguardante il suo
ruolo per lo sviluppo dell’'uomo. Questo malinteso ha le sue origini in conce-
zioni antiche dello spirito, del sapere e dell’intelligenza e ha quale conseguenza
il completo impoverimento dei contenuti e degli obiettivi della scuola.
Questa tesi, sviluppata dapprima in mode spontaneo, sard I’oggetto centrale di
questo mio articolo. Inoltre mi occuperd di vari contributi che le arti - se
proposte in maniera pedagogicamente adeguata — possono fornire allo sviluppo
dei giovani.

26 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1



	Die missverstandene Rolle der Künste in der menschlichen Entwicklung

