
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 17 (1995)

Heft: 1

Artikel: Die missverstandene Rolle der Künste in der menschlichen Entwicklung

Autor: Eisner, Elliot W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die missverstandene Rolle der Künste
in der menschlichen Entwicklung1

Elliot W. Eisner

Die vorherrschenden Konzeptionen der Künste basieren aufeinem weitgehenden
Missverständnis ihrer Rolle für die menschliche Entwicklung. Dieses
Missverständnis hat in antiken Konzeptionen des Geistes, des Wissens und der Intelligenz

seinen Ursprung und läuft auf eine völlige Verarmung der schulischen
Inhalte und Ziele hinaus.

Dieser zunächst ungeschützt vorgetragenen These werde ich mich im Kern
meines Artikels widmen. Darüber hinaus werde ich mehrere der Beiträge
betrachten, die die Künste - wenn sie richtig vermittelt werden - zurpädagogisch
stimulierten Entwicklung junger Menschen als wichtig erachten.

Mein Verständnis der Künste wurde durch meine Erfahrungen als Maler, als
Kunstlehrer und Kunstsammler wie auch durch die Möglichkeiten meiner
pädagogischen Arbeit bereichert. Im Laufe dieser Arbeit hatte ich Gelegenheit,
in mehr als dreissig Ländern Vorlesungen zu halten. Es gibt meines Wissens
kein einziges westliches Land, das die Künste, gleichgültig auf welcher
Schulebene, als einen grundlegenden Teil des Lehrplans betrachtet. Kein Indikator
spricht so sehr dafür wie die Menge Zeit, die ihnen zugeteilt wird (Bernstein
1971). In Amerika erhalten die Künste an den Elementarschulen etwa zwei
Wochenstunden der Unterrichtszeit und sind im allgemeinen kein Pflichtfach
an den höheren Schulen.

Da das schulische Curriculum symbolisch jene Inhalte repräsentiert, welche
Erwachsene im Lernprozess der Kinder für wichtig erachten und damit mate-
rialiter die geistigen Fähigkeiten exponiert, die die Kinder erwerben können,
gewinnt die Zuteilung der Unterrichtszeit eine zentrale Bedeutung. Zeit
repräsentiert Wert und Möglichkeit. Wert, weil er daraufhinweist, was als bedeutsam
erachtet wird und Möglichkeit, weil die Schule im gewissen Sinne eine Kultur
der Möglichkeiten darstellt. Jeder weiss, was eine Kultur ist, nämlich im
biologischen Sinn ein Ort, wo etwas wächst. Schulen sind also Kulturzellen. Sie

10 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1



sind Kulturen für das Anwachsen des Geistes, und dieses Wachstum wird in
seiner Richtung von den Möglichkeiten, die die Schule bereitstellt, beeinflusst.
Diese Möglichkeiten sind definiert durch das Schulprogramm, den Lehrplan,
und durch die Kunstfertigkeit, mit der die Lehrer dieses Programm vermitteln.
Eine Schule, in der Künste angeboten, aber nur schwach vermittelt werden,
wird kaum jene ernsthaften Möglichkeiten bereitstellen, die Kinder benötigen,
um die Künste für ihre persönliche Entwicklung zu nutzen.

Von einem entwickelten oder noch überspitzter formuliert, von einem
allmählich angewachsenen Geist zu sprechen, erscheint möglicherweise eigenartig.

Dennoch ist Geist in einem grundlegenden Sinn eine Form kultureller
Errungenschaften. Wir werden mit einem Gehirn geboren, doch Geist wird
gebildet, und die Form, die er annimmt, wird von der Kultur, in der die
Entwicklung stattfindet, beeinflusst. Für Kinder stellt die Schule eine primäre
Kultur für die Entwicklung ihres Geistes dar und von daher sind die Entscheidungen,

die bezüglich der Schulprioritäten gefällt werden, fundamentale
Entscheidungen über die möglichen Entwicklungsrichtungen des Geistes der Kinder.

Meine Betonung der kulturellen Natur des Geistes und der gestaltenden
Merkmale des Unterrichts sollte nicht als Ablehnung der Vorstellung interpretiert

werden, dass genetische Unterschiede zwischen Kindern existieren oder
dass diese Unterschiede unwichtig seien. Meine Absicht ist es zu betonen, dass
die Verwirklichung von Begabung Bedingungen erfordert, die ihrer Optimierung

dienlich sind: Die Natur verkümmert, wenn sie nicht genährt wird.
Schulen, in denen die Künste am Rande mitlaufen oder ganz fehlen, bieten
Kindern wenig oder gar keine Möglichkeiten, ihre Begabungen in diesem
spezifischen Bereich zu entwickeln. Da unsere pädagogischen Prioritäten - die sich
in der Zeit, die wir auf das aufteilen, was wir unterrichten, am lebendigsten
widerspiegeln - wesentlich von unseren Vorstellungen von Geist, Wissen und
Intelligenz beeinflusst werden, und da ich annehme, dass die vorherrschenden
Konzeptionen den Zweck der Künste missverstehen, werde ich den Hauptteil
meines Artikels der kritischen Untersuchung fünf grundlegender, aber auf
fundamentale Weise mangelhafter Annahmen über Geist, Wissen und Intelligenz
widmen, die dennoch richtungsweisend für unsere Schulen sind. Sie verhindern
die potentiellen Beiträge, die die Künste zur menschlichen Entwicklung leisten
könnten. Ich beabsichtige, unvoreingenommen, eine für Institutionen subversive

Funktion zu übernehmen, indem ich einige der fundamentalen Vorstellungen

unterminiere, von denen ich annehme, dass sie den Kindern in unseren
Schulen nicht dienlich seien.

1. Das begriffliche Denken der Menschen erfordert
die Anwendung von Sprache

Vielleicht formt keine andere Annahme unser Verständnis des Kognitiven
mehr als die Überzeugung, dass Sprache hierbei eine notwendige Rolle spiele.
Tatsächlich wurde vom Denken selbst angenommen, es sei eine Art Subvoka-

Education et recherche 17/1995/1 11



lisierung, ein physikalischer Prozess, der die Kette der Sprachaktivitäten begleitete,

welche wiederum die höheren geistigen Prozesse am besten repräsentieren.
Hören wir dazu beispielsweise Adam Schaff:

« Wenn wir bei der Erörterung des Problems von Sprache und Denken den
monistischen Standpunkt beziehen, verwerfen wir eo ipso diese These, nach
der Sprache und Denken getrennt und unabhängig voneinander existieren
können. Es versteht sich von selbst - das sei noch einmal betont - dass hier
von dem spezifisch menschlichen Denken, oder anders ausgedrückt vom
begrifflichen Denken die Rede ist. Wir behaupten also, dass Denken und
Gebrauch der Sprache im Prozess der Erkenntnis und Mitteilung
unzertrennbare Elemente eines Ganzen sind. Die Vereinigung ist hier so
organisch, die gegenseitige Abhängigkeit so eng, dass keines dieser Elemente je
selbständig in <reiner> Form in Erscheinung treten kann. Gerade deshalb
haben die Funktionen von Denken und der Sprache keinen Sondercharakter;

man kann sie nicht getrennt behandeln, geschweige denn sie einander
entgegenstellen» (Schaff 1964, S. 140f.)

Schaff steht natürlich nicht allein. Sowohl Piaget (1973) als auch Jerome Bruner
(1964) glauben, Sprache mache die Quintessenz menschlicher Erkenntnis aus.
Für Piaget erfordern formale Operationen, die den Endpunkt seiner kognitiven
Hierarchie bilden, den Einsatz von Sprache, und Bruner weist in seinem Buch
<Acts of Meaning) 1990) Erzählungen eine Form zu, die durch Sprache
vermittelt wird. Whorf (1963) und sein Lehrer Sapir (1962) verleihen der Sprache
im Erkenntnisprozess einen ebenso fundamentalen Ort und behaupten, dass
Sprache unsere Welt in ein Gefüge einfasst: Kategorien, die wir in unserer
Sprache verwenden, fungieren als gemeinsames Element, durch das Realität
konstruiert wird. Sie argumentieren weiter, Sprache rahme nicht nur unsere
Welt ein, sondern sei auch grundlegend für unsere Erfahrung: Sprache und
Erfahrung sind unzertrennlich.

Zu den Auswirkungen auf unsere Erfahrungen kommt hinzu, so wird die
These weitergeführt, dass Sprache die Klassifizierung und Abstraktion des
Einzelnen ermöglicht, das nur durch niedrigere Formen der geistigen Aktivität
identifizierbar ist. Durch Sprache können wir in Begriffe fassen, was wir nur
indirekt erfahren können: die Idee des Stuhls, der Unendlichkeit oder der
Wahrheit. Ohne Sprache wären solche Ideen nicht möglich.

Diese Überzeugungen besitzen eine Eindringlichkeit, die sie unsichtbar
machen : Sie sind ein mächtiger verdeckter Teil unseres Weltbildes und haben
auf unsere Schulen stark eingewirkt. Klug sein in der Schule bedeutet, sich in
der Anwendung der Sprache geschickt zu zeigen. Es ist jedoch genau diese
Überzeugung - eine Überzeugung von der Unerlässlichkeit der Sprache im
Erkenntnisprozess -, die ich in Frage stellen möchte.

Es gibt viele Gründe, warum diese Überzeugung einer kritischen Überprüfung

nicht standhalten wird. Erstens, zu behaupten, dass Sprache eine notwendige

Bedingung für die Erkenntnis sei, zieht den Schluss nach sich, dass Kinder,
bevor sie sprechen können, nicht denken. Aber jeder, der je mit einem Kind vor
dem Spracherwerb zusammengelebt hat, weiss aus erster Hand, wie wissbegie-

12 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1



rig und wie intelligent ein Kind in der Problemlösung sein kann : Ein Kind, das
nicht denkt, kann nicht überleben.

Zweitens ist Sprache, wie wir sie üblicherweise benutzen, ein symbolisches
Mittel und symbolische Mittel, die keine Referenten haben, symbolisieren
nicht. Um zu symbolisieren, muss ein Symbol mit einem Referenten verbunden

werden, d. h. mit einer Anordnung von Eigenschaften, die man erfahren
kann oder die man erfahren oder sich vorgestellt hat. Sinnvolles Sprechen über
Barockmusik oder eine Eiche oder ein Düsenflugzeug erfordert einen Begriff
dieser Objekte und Ereignisse, welche in unserer Erfahrung als Eigenschaften
vor den Etikettierungen, die wir ihnen zuordnen, existieren. Entgegen der
weitverbreiteten Meinung war im Anfang das Bild (image). Das Bild verleiht
dem Etikett die Bedeutung. Die Entstehung des Bildes ist ein kognitives Ereignis.

Drittens vermitteln die Menschen, die im Bereich der Künste arbeiten - die
beispielsweise Musik komponieren oder Gemälde schaffen -, Qualitäten und
fällen Entscheidungen im Hinblick darauf, wie die Qualitäten, die sie schaffen,
wahrgenommen werden. Ein Spielfluss ist oft so geschwind, dass Sprache keine
Möglichkeit hat, einzudringen: Diejenigen, die bei einer musikalischen oder
tänzerischen Aufführung oder im athletischen Bereich improvisieren, denken
innerhalb ihres entsprechenden Mediums. Die Sprache ist dafür zu langsam.

Die Überzeugung, Sprache sei eine notwendige Prämisse für das Denken,
führt zu einer zweiten Fehlkonzeption. Diese betrifft die Beziehung zwischen
den Sinnen und dem Intellekt.

2. Sinnliche Erfahrung steht in der Hierarchie
des intellektuellen Wirkens auf einer niederen Stufe

Die Genese dieser Überzeugung lässt sich in Piatos Vorstellungen über die
Natur des menschlichen Verständnisses auffinden. Man sollte sich dazu das
sechste Buch der <Politeia> ins Gedächtnis rufen, wo Sokrates versucht, Glaukon

verständlich je machen, dass es eine Hierarchie des Wissens gebe. Diese
sichert jenen, die in der Lage sind, sie zu beherrschen, den Zugang zu höheren
Wahrheiten. Sokrates bittet Glaukon, sich eine einzelne, vertikale Gerade
vorzustellen, die ungleich in ein oberes und ein unteres Segment geteilt ist. Die
grössere obere Hälfte der Linie repräsentiert die intelligible Welt; die untere
Hälfte die sichtbare Welt. Die Wahrheit ruht hauptsächlich in der intelligiblen
Welt und zu einem geringeren Grad in der sichtbaren Welt. Wird die obere
Sektion der geteilten Geraden noch einmal geteilt und dieselbe proportionale
Teilung in dem unteren Segment vorgenommen, befinden sich nun zwei
Segmente in der oberen und zwei Segmente in der unteren Hälfte. Das oberste
Segment in der oberen Hälfte repräsentiert den Raum, in dem Menschen
Vorstellungen über Vorstellungen mit Hilfe der Dialektik untersuchen. Die Wahrheit,

die durch einen dialektischen Prozess entdeckt wird, wird nicht durch das

Education et recherche 17/1995/1 13



Ansprechen sinnlicher Informationen bestimmt, sondern durch die Ausübung
von Rationalität. Im zweiten Segment der geteilten Geraden, dem Segment
genau unterhalb des obersten, werden ebenfalls Vorstellungen untersucht,
wobei diese jedoch von Dingen handeln, deren Wahrheit durch das Hinabsteigen

in das dritte Segment der geteilten Geraden bestimmt wird. Dieses ruht in
der sichtbaren Welt und bildet daher eine untergeordnete Form des Verstehens.
Für Plato ist dies die Form des Verstehens, welche die empirischen
Wissenschaften bereitstellen. Im dritten Segment beschäftigen sich die Menschen mit
der Wahrnehmung von Dingen und im vierten und untersten mit der Herstellung

von Imitationen von Dingen. Das vierte Segment ist den Künsten
zugedacht.

Was Plato uns übermittelt hat, ist eine Hierarchie des Wissens, in der die
abstraktesten Formen des Denkens als die höchsten betrachtet werden und die
Künste, die er als imitierend einschätzt, als die untersten, folglich als die
grundlegendsten Formen. Diese Hierarchie löste sich mit der Ausdehnung des
Römischen Reiches nicht auf. Sie ist lebendig und sie prosperiert sowohl in den
Schulen und Universitäten des modernen Europa als auch im zeitgenössischen
Amerika.

Aber entspricht es der Wahrheit, dass die Wahrnehmung von Eigenschaften
eine untergeordnete Ebene der kognitiven Aktivität darstellt? Wenn diese
Eigenschaften so komplex und subtil wie in den Künsten sind, dann kann das
Erkennen ihrer Beziehungen und Nuancen eine beängstigende Aufgabe sein.
Mehr noch : Was wir durch die Wahrnehmung solcher Beziehungen und Nuancen

über die Welt lernen, kann eine Form des Verstehens fördern, die nicht auf
Worte reduziert werden kann. Unser sensorisches System ist weitaus differenzierter

als unsere Sprache. Wir haben keine Worte, um unmittelbare Erfahrungen

präzise auszudrücken. Wir erzeugen Metaphern und andere künstlerische
Umgangsweisen mit der Sprache, um - paradoxerweise - das auszudrücken,
was Worte niemals ausdrücken können. Das sensorische System ist unser erster
Weg zum Bewusstsein.

Ich kann mir nicht vorstellen, wie es anders sein könnte. Unsere Fähigkeit zu
verstehen, hängt ab von unserer Fähigkeit, uns etwas vorzustellen - d.h. sie
hängt von unserer Fähigkeit ab, Bilder zu schaffen oder <anzuwenden>, mit
deren Hilfe wir Bedeutung <erfassen>. Ikone symbolisieren in dem Masse wie
Symbole ikonisieren. Die beste Art und Weise sicherzustellen, dass Schüler
nicht verstehen, liegt darin, sicherzustellen, dass sie nicht in der Lage sind, sich
vorzustellen, worauf die Worte sich beziehen, die wir zur Erklärung benutzen.
Es ist genau diese Erkenntnis, die alle guten Lehrer dazu bringt, ein Beispiel
nach dem anderen zu benutzen, um die Bedeutung einer Erklärung zu
veranschaulichen. Die Erklärung des Lehrers gewinnt erst dann an Bedeutung, wenn
der Schüler < sieht >, was der Lehrer meint. Dieses Sehen, diese Einsicht, ist ein
sensorisches Geschehen, diesmal im Kontext einer phantasievollen Reflexion.

Was hat dies alles mit den Künsten zu tun? Es gehört zu der Art und Weise,
wie die Künste die feinen sensorischen Differenzen ausnutzen : das Erlernen
der bildenden Künste bedeutet das Erlernen des Sehens und nicht einfach des
Schauens. Die Künste kultivieren eine Weltoffenheit, eine Bereitschaft, sich

14 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1



den konventionellen und vorgegebenen Reaktionen zu entziehen, die unsere
Wahrnehmung standardisieren und in Worte fassen. Die Künste laden uns zu
einer Reise mit Augen und Ohren ein, so dass das Werk und die Welt in ihren
qualitativen Eigenarten erfahren werden können.

Einige könnten widersprechen und behaupten, die Bewusstheit der Eigenart
von Qualitäten sei eine Sache der Wahrnehmung, nicht der Erkenntnis, worauf
ich antworten würde, Wahrnehmung selbst sei ein kognitives Geschehen.
Erkenntnis meint den Prozess, durch den der Organismus bewusst wird, und
die Wahrnehmung von Qualitäten ermöglicht ganz sicher das Bewusstsein. Um
diesen Sachverhalt in einen Zusammenhang einzurücken, zitiere ich Rudolf
Arnheim :

«Unter Erkennen möchte ich... alle seelischen Tätigkeiten verstehen, die
beim Empfangen, Bewahren und Verarbeiten von Tatsachenmaterial im
Spiel sind, also die Sinneswahrnehmung, das Gedächtnis, das Denken und
das Lernen. Diese Terminologie ist nicht unbedingt im Einklang mit der, an
die manche Psychologen gewöhnt sind und die zum Beispiel alle Sinnestätigkeit

vom Erkennen ausschliessen möchte. Gerade dies aber muss ich hier
vermeiden, da ich die Trennung zwischen Wahrnehmen und Denken aus
dem Weg räumen will. Aus demselben Grund spreche ich vom <Denken> in
der Wahrnehmung. Es scheint keine Denkprozesse zu geben, die nicht
wenigstens im Prinzip in der Wahrnehmung anzutreffen sind. Anschauen
ist anschauliches Denken.» (Arnheim 1972, S. 24)

Ironischerweise war es die Gleichgültigkeit gegenüber der Verfeinerung des

Empfindungsvermögens und die Unaufmerksamkeit gegenüber der Entwicklung

der Phantasie, die das Wachstum einer < Vorratskammer voller Hinweise >

(allusionary base) begrenzt, welche Kinder benötigen, um sinnvoll zu lesen.
Broudy sagt:

«Das Konzept der < Vorratskammer voller Hinweise> bezieht sich auf das
Konglomerat von Konzeptionen, Bildern und Erinnerungen, um dem Leser
oder Hörer Bedeutung zu vermitteln... Wenn die < Vorratskammer voller
Hinweisen mager und unorganisiert ausfällt, muss der Leser oder Hörer viel
von dem Gehörten oder Gelesenen einfach im Sinne von: das sind <viele
Worten, passieren lassen. Das Lesen oder Hören einer Fremdsprache
veranschaulicht die Schwierigkeiten, die durch Lücken in der < Vorratskammer
der Hinweiset hervorgerufen werden. Mit Hilfe eines Wörterbuches kann
man die Bedeutung jedes einzelnen Wortes einer Aussage entziffern und sie
dennoch nicht wirklich verstehen... Demgemäss verfehlt der Sprachunterricht

ohne einen angemessenen Vorrat an Bildern häufig sein Ziel. »
(Broudy 1987, S. 18)

Ich stimme der zentralen These Broudys zu : Unser Vorrat an Bildern ist eine
primäre Ressource des Verstehens. Da keine Lehrperson direkten Zugang zum
Geist des Kindes hat, liegt es an der Fähigkeit des Kindes, die Verbindungen zu
sehen zwischen dem Beispiel, das die Lehrkraft gebraucht hat, und dem, was es
schon kennt sowie dem, von dem sich der Lehrer erhofft, dass es verstehen
wird. Nur dann wird das Beispiel hilfreich bei der Erschliessung neuer Bedeu-

Education et recherche 17/1995/1 15



tungen sein. Kurz, das Verstehen hängt von der Fähigkeit des Kindes ab, durch
Analogien zu denken und oft mit Hilfe einer Metapher zu begreifen, was
verstanden werden muss. Das Poetische gehört in der Tat wahrscheinlich sehr viel
enger in den Bereich der anspruchsvollsten Formen der Erkenntnis als wir
vermuten.

3. Intelligenz erfordert die Anwendung von Logik

Die Bedeutung der Logik in der Ausübung von Intelligenz ist dann klar, wenn
die Form, die zum Sprechen über die Welt angewendet wird, eine Form ist, in
der die buchstäbliche Anwendung von Behauptungen notwendig ist. Die
Mathematik und die Naturwissenschaften prämieren eine bestimmte Form von
Präzision: die <buchstäbliche Aussagen Die logische Konsistenz ist in solchen
Darstellungsformen eine Bedingung für die Bedeutung. Aber die Logik als eine
notwendige Bedingung für die Ausübung von Intelligenz zu betrachten, bedeutet,

die Intelligenz auf jene Formen der Darstellung zu begrenzen (Eisner 1982),
die deren Anwendung benötigen. Das Ergebnis einer solchen Konzeption ist
der Ausschluss jener Darstellungsformen der Intelligenz, deren Bedeutungen
nicht durch die Anwendung von Logik vermittelt sind und auch nicht von ihr
abhängen. Die Dichtung erzielt beispielsweise Bedeutung durch den Einsatz
von Sprache auf eine Art und Weise, die nicht von der Logik abhängt ; poetische
Bedeutung ist oft extra-logisch. Die Bedeutungen, die durch dieses extra-logi-
sche Charakteristikum der Poesie vermittelt werden, sollten besser als das
Produkt menschlicher Rationalität betrachtet werden. Derselbe Sachverhalt
gilt auch für die anderen Künste.

Obwohl Rationalität und Logik in einem engen Zusammenhang gesehen
werden, ist Rationalität doch ein weiterreichendes und fundamentaleres Konzept.

Logik ist eine der Formen, durch die Rationalität ausgedrückt wird, sie ist
aber nicht die einzige. Individuen, die sehr gut menschliche Beziehungen
gestalten, die gut zeichnen oder malen, die gut tanzen oder singen können,
denken innerhalb des Mediums, in dem sie arbeiten (Dewey 1934 ; dt. 1980).
Wenn sie dies tun, fungieren sie auf eine rationale Weise ; d. h. sie übertragen
bzw. sie kreieren die Ordnung der Elemente, deren Existenz sie herbeiführen -
obwohl die Kriterien, die sowohl sie als auch wir anwenden, um ihre
Bemühungen zu würdigen, selten von der Logik abhängen. Wir setzen die Logik nicht
ein, um ein grossartiges Gedicht, eine bewegende Symphonie, ein ausdrucksvolles

Bild, eine bewundernswerte Architektur, ein hervorragendes Essen oder
ein ausgezeichnetes Drama zu erschaffen, zu erfahren oder zu würdigen. Ich
glaube, dass die Unterscheidung zwischen Rationalität und Logik wichtig ist.
Rationalität bezieht sich auf die Vernunft, auf schlussfolgerndes Denken, auf
Ratio, auf Beziehungen. Die Fähigkeit, Beziehungen herzustellen, die dauerhaft
halten - oder in Nelson Goodmans (1978) Terminologie, <ob etwas zueinander
passt> (rightness of fit) - ist von grundlegender Bedeutung in beinahe allen
Lebensbereichen : bei der Darlegung einer schlüssigen Argumentation, bei der

16 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1



Entfaltung einer stichhaltigen juristischen Begründung, bei der Formung eines
gut ausbalancierten Kruges und bei der Schaffung einer harmonischen
menschlichen Beziehung. <Ob etwas zueinander passt> hängt sowohl bei der
Kreation als auch bei der Anerkennung von ästhetischen und nicht von
logischen Kriterien ab. Logik ist ein relevantes Kriterium, das sich auf Relationen
innerhalb von Propositionen anwenden lässt, nicht aber aufBeziehungen innerhalb

von Eigenschaften. Die Fähigkeit, Eigenschaften zu selektieren und zu
organisieren, dass diese einen solchen passenden Zusammenhang entfalten, ist
ein Anzeichen dafür, dass die Intelligenz die Handlungen leitet. John Dewey hat
bereits 1934 Bedeutendes zu diesem Thema beigetragen. Er erkannte damals,
dass die Intelligenz üblicherweise als das alleinige Eigentum derer betrachtet
wird, die wir als Intellektuelle ansehen - insbesondere, aber nicht ausschliesslich,

innerhalb der Akademien. Im Hinblick auf diese Haltung formuliert
Dewey:

«Jede Vorstellung, die die notwendige Rolle der Intelligenz im Kunstschaffen

ausser acht lässt, beruht auf der Gleichsetzung des Denkens mit dem
Gebrauch einer bestimmten Art von Material, nämlich sprachlichen
Zeichen und Wörtern. Gedanklich in sinnvoller Weise mit den Beziehungen
von Eigenschaften umzugehen, bedeutet eine ebenso strenge Forderung an
das Denken wie Denken mit Hilfe von sprachlichen und mathematischen
Symbolen. Da sich Worte leicht mechanisch manipulieren lasse, erfordert
ein wahres Kunstwerk in der Tat vielleicht mehr Intelligenz als der grösste
Teil des Denkens derer, die sich stolz als <Intellektuelle> bezeichnen.»
(Dewey 1980, S. 59)

Das von Dewey in <Art as Experience im Jahr 1934 zum Ausdruck Gebrachte
taucht nun gerade erst in der Diskussion der Sozialwissenschaften auf, die an
der Rekonzeptualisierung der Natur der menschlichen Intelligenz interessiert
sind. Obwohl Gardner (1991) in seiner Konzeption von Intelligenz deren
mannigfaltige Ausprägungen feiert, weist er in seiner Theorie der vielfachen
Intelligenzen der künstlerischen Intellingenz keinen Platz zu ; allerdings betrachtet
er die feinsinnigsten und phantasievollsten Behandlungen seiner vielfachen
Intelligenzen als in ihrer Natur künstlerisch.

4. Loslösung und Distanz sind für wirkliches Verstehen notwendig

Emotionen sind lange als der Feind reflektierten Denkens betrachtet worden.
Sokrates wertete, als er Glaukon das Höhlengleichnis erzählte, die Leidenschaften

als Lasten und Ketten, die den Menschen daran hindern, zum Licht der
Wahrheit emporzusteigen. Das Problem bestand - und besteht - darin, uns von
den Verirrungen des Gefühls zu befreien, um die süsse Vernunft, die kühle
Rationalität, die Distanz sowie die Loslösung zu sichern. Je mehr wir fühlen,
desto weniger wissen wir.

Education et recherche 17/1995/1 17



Was drinnen ist, d. h. was subjektiv ist, lenkt von dem ab, was draussen ist,
d.h. von dem, was objektiv ist. Da Wissen im traditionellen Sinn als eine
genaue Wiedergabe der objektiven Welt idealisiert wird - wie Rorty (1981) sagt
als <Spiegel der Natur> -, kann die Beachtung des Gefühls nur eine Quelle der
Verseuchung sein. Wer hat schliesslich je von einer «leidenschaftlichen
Rationalität» gehört?

Da davon ausgegangen wird, dass die Künste sich auf das Gefühl konzentrieren,

werden sie als verführerische Verwirrungen, als Kontaminierungen bei
der Entwicklung des Intellekts angesehen. Wenn man dieser Überzeugung noch
die phantasievollen Eskapaden der Vorstellungskraft hinzufügt, so werden die
Künste zu einem noch grösseren Problem. Die Vorstellungskraft, eine enge
Verwandte der Phantasie, wird als Weg erachtet, der Realität und dem Gefühl
zu entkommen ; sie ist eine Quelle der Voreingenommenheit in der Wahrnehmung

und der Urteilskraft.
Nun kann sicherlich bewiesen werden, dass Gefühle wie beispielsweise Zorn,

die eigene Wahrnehmung und das eigene Urteilsvermögen radikal beeinflussen.
Überschiessende Emotionen mögen die Sicht trüben, das Denken beeinträchtigen

und zu allen möglichen Schwierigkeiten führen. Aber die Wahrnehmung
ohne Gefühl kann dasselbe tun. Nicht in der Lage zu sein, z.B. eine menschliche
Beziehung zu spüren, heisst etwas verfehlen, das eines der entscheidendsten
Merkmale einer Beziehung sein kann. Nicht in der Lage zu sein, ein Gefühl von
Geschichte zu bekommen, nicht in der Lage zu sein, mit Kolumbus an Deck der
«Santa Maria» zu stehen und das Hämmern der unruhigen See gegen das Schiff
und die Aufregung bei der ersten Landsicht zu erfahren, bedeutet, diesen
Aspekt der Geschichte zu verpassen - ihn vielleicht sogar misszuverstehen. In
solchen Momenten - und sie sind nicht unüblich - entgeht uns ein Aspekt des
Lebens, der das Potential beinhaltet, uns zu informieren. Loslösung und
Distanz haben ihre Tugenden, aber sie sind begrenzte Ressourcen für das
Verstehen, und gleich welche Konzeption ihnen eine vorherrschende Position im
Prozess der Erkenntnis zuweist, jede wird die Art und Weise, wie Verstehen
gefördert werden kann, missverstehen.

5. Die wissenschaftliche Methode ist der einzig legitime Weg,
Aussagen über die Welt zu verallgemeinern

Die Fähigkeit zu verallgemeinern, d. h. Vorstellungen zu formulieren, die uns
erlauben, den Stand der Dinge zu charakterisieren oder die Zukunft
vorwegzunehmen, ist eine der zentralen Funktionen des Wissens. Wissen wiederum
wird als das exklusive Produkt wissenschaftlicher Tätigkeit betrachtet. Der
Begriff <künstlerisches Wissen> scheint fast oxymoron. Damit Verallgemeinerungen

Gültigkeit bekommen, müssen bestimmte Verfahrensregeln befolgt
werden, die beinahe alle Sozialwissenschaftler während ihrer Ausbildung erlernen.

Diese Verfahren betreffen die Auswahl einer Grundgesamtheit und die
Anwendung einer Methode, um eine Zufallsauswahl aus der Grundgesamtheit

18 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1



zu treffen. So soll gewährleistet sein, dass Daten gewonnen werden, die
Schlussfolgerungen vom Ausgewählten auf die Gesamtheit ermöglichen. Die These
lautet, dass - innerhalb verschiedener Bandbreiten der Wahrscheinlichkeit -
Schlussfolgerungen, die dem Ausgewählten entstammen, auch auf die Gesamtheit,

von der die Auswahl ein Teil ist, übertragen werden können. Verallgemeinerungen

hängen von einem Prozess der Zufallsauswahl und dem Einsatz
inferentieller Statistik ab.

Die traditionelle und mangelhafte Konzeption der Künste beansprucht für
sich, dass, wenn die Künste überhaupt von etwas handeln, dann nur vom
Partikularen: Sie bringen keine Verallgemeinerungen hervor. Ihre Tugenden
liegen eher in der Freude (delight) als in der tiefen Einsicht (insight). Sie
vermitteln nichts, das vernünftigerweise als Wissen oder Verstehen betrachtet
werden könnte. Da der instrumentale Wert der Ergebnisse der Wissenschaften
höher eingeschätzt wird als die durch die Künste gesicherte Freude (die sowieso
nur als eine Sache des persönlichen Geschmacks angesehen wird), ist der Wert
der Künste im Vergleich zu dem der Wissenschaften geringer.

Die dargestellte Konzeption der Verallgemeinerung definiert die Quellen,
denen Verallgemeinerungen faktisch entspringen, viel zu eng. Erstens ist das
Bedürfnis zu verallgemeinern fundamental. Die Menschen verallgemeinerten
bereits lange Zeit vor der Erfindung der Wissenschaften oder der Statistik.
Ohne Verallgemeinerung wäre das Leben selbst nicht aufrechtzuerhalten. Zweitens

verallgemeinern wir ständig, was Stake (1975) und Donmoyer (1980) als
naturalistische Verallgemeinerung bezeichnen - und zwar ohne Zufallsauswahl
und den Einsatz statistischer Schlussfolgerungen, die in den Sozialwissenschaften

Anwendung finden. Drittens sind Verallgemeinerungen nicht nur
wissenschaftlich und naturalistisch, sondern gehen ebenfalls aus jenen intensiven
Formen der Erfahrung hervor, die wir die Künste nennen : Sie werden mithin
als konkrete Universalien bezeichnet, als jene destillierten und mächtigen
Ikonen, die uns dabei helfen, Bedeutungen zu erfassen, wenn sie als kanonische
Bilder fungieren, durch die wir unser Verständnis der Welt organisieren. Dem
Lexikon der wissenschaftlichen und naturalistischen Verallgemeinerungen
können wir die künstlerische hinzufügen.

Betrachten'wir die Gemälde von Francis Bacon, Velasquez oder Picasso und
die Romane von John Steinbeck oder Cervantes. Selbst Romane - vielleicht
gerade Romane - können uns dazu verhelfen, die Bedeutung nicht nur Don
Quixotes, dieses bestimmten Mannes, zu erfassen, sondern auch das, was wir
alle mit ihm teilen bei unserem Versuch, gegen Windmühlenflügel anzukämpfen

und scheinbar unbewältigbare Hindernisse zu überwinden (Goodman
1978). Cervantes hilft uns dabei, solche Seelenqualen zu verstehen und weil ihm
das so gut glückt, gewinnen wir durch sein Werk eine neue Sichtweise, die es uns
ermöglicht, einen der wichtigen Züge unseres eigenen Lebens zu erkennen und
darüber nachzudenken. Durch sein Werk sind wir auch in der Lage, diese Züge
an anderen Stellen zu erkennen.

Dieselbe Funktion ermöglichten visuelle bildliche Vorstellungen - Vorstellungen,

die unsere Wahrnehmung formen, indem sie als Strukturen der
Angemessenheit (structures of appropriation) (Eisner 1991) dienen, d. h. als Mittel
zur Organisation unserer Erkenntnis. Eines der wichtigen Charakteristika, die

Education et recherche 17/1995/1 19



Kunst und Wissenschaft teilen, ist ihr Bemühen, beeindruckende Formen zu
schaffen, wodurch die Welt wahrgenommen wird. Tatsächlich liefern uns die
Ausdrucksformen der Kunst und die Theorien der Wissenschaft je eigene
Elemente, um unterschiedliche Welten zu sehen : jedes Element konstruiert die
Realität in ihren eigenen Begriffen.

Diese Fähigkeit der Kunst und der Wissenschaften verleiht dem Menschen
Freiheit ; wir können unsere Kreativität dazu nutzen, Welten zu erschaffen, an
denen wir teilhaben ; Welten, die unsere Vorstellungskraft und die Vorstellungskraft

anderer ermöglicht haben (vgl. Goodman 1978). Die Paradigmen, die
Thomas Kuhn in <Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen > (1969) erörtert,

sind im wesentlichen welt-herstellende Mechanismen. Kuhn versäumt
aber zu sagen, dass sowohl die Kunst als auch die Wissenschaften sie
bereitstellen.

Daher ist die Überzeugung, allein die Wissenschaft verhelfe uns dazu, die
Zukunft zu verstehen, zu verallgemeinern oder vorherzusagen, eine Vorstellung,

die die Art und Weise unterschätzt, mittels derer wir die Welt kennenlernen

und in ihr agieren. Wenn einzig diese Überzeugung unsere Bildungspolitik
formt und pädagogische Prioritäten definiert, wird sie zum Hindernis in

der Entwicklung des Geistes.
Meine Argumentation hat sich bisher auf jene Überzeugungen konzentriert,

die richtungsweisend für die Pädagogik waren. Ich habe behauptet, dass die
fünf von mir beschriebenen Überzeugungen - dass Denken Sprache erfordere,
dass sensorische Erfahrung eine untergeordnete Funktion einnehme, dass
Logik ein notwendiger Bestandteil der Intelligenz sei, dass Loslösung und
Distanz das Verstehen fördere und dass Wissenschaft der einzig legitime Weg
der Verallgemeinerung sei - ein intellektuelles Klima schaffen, in dem den
Künsten wenig Spielraum gewährt wird, denn das, was die genannten
Überzeugungen rühmen, scheint wenig mit dem zu tun zu haben, was die Künste
bereitstellen. Ich möchte mich im folgenden genau mit der Frage beschäftigen,
was die Künste bereitstellen, d.h., ich möchte den Schwerpunkt meiner
Ausführungen von den Quellen der Missverständnisse über die Künste auf die
positiven Beiträge verschieben, die sie im Leben der Kinder, die wir erziehen
möchten, leisten. Dabei werde ich mich auf drei Merkmale konzentrieren, die
m. E. für alle Künste von zentraler Bedeutung sind, d. h. ich werde die
spezifischen Beiträge, die die einzelnen Kunstrichtungen für Kinder unterschiedlichen

Alters leisten, nicht beschreiben. Mein Ziel besteht darin, die allgemeinen
und zentralen Eigenschaften der Künste und ihre potentielle Rolle bei der
Unterstützung der pädagogischen Ziele herauszuarbeiten.

a) Es gibt nicht auf alle Probleme eine einzige richtige Antwort

Eine der wichtigen Lektionen, die die Künste erteilen, besteht darin, dass es auf
Probleme zahlreiche Lösungen gibt. Diese Lektion der Künste wäre nicht so
wichtig, wenn in der Praxis der Unterricht in den Schulen nicht genau das
Gegenteil lehrte. Beinahe alle grundlegenden Fertigkeiten, die in den Eingangsklassen

vermittelt werden, bauen auf dem Prinzip auf, es gebe nur eine zutref-

20 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1



fende Antwort auf jede Frage und für jedes Problem nur eine richtige Lösung.
Rechtschreibung, Mathematik, Schreiben und sogar Lesen sind von Konventionen

und Regeln durchsetzt, so dass die Kinder im wesentlichen darin
geschult werden, gute Befolger der Regeln zu werden. Die Künste lehren eine
andere Lektion: Sie feiern die Vorstellungskraft, vielfältige Perspektiven und
die Bedeutung persönlicher Interpretation. Das letzte, was sich ein westlicher,
zeitgenössischer Kunstlehrer wünscht, ist eine Klasse, die vollständig standardisierte

Leistungen bei einer gestellten Aufgabe erbringt. Das letzte, was ein
Rechtschreiblehrer sich wünscht, sind idiosynkratische Interpretationen dessen,

wie Wörter geschrieben werden. So sollte es sein. Kreativität bei der
Rechtschreibung ist keine Tugend. Aber wenn der Lehrplan als Ganzes mit
Aufgaben und Forderungen durchsetzt ist, die Richtlinienloyalität verlangen,
dann werden die Möglichkeiten, in einzigartigen Formen zu denken, vermindert.

Im Extremfall praktiziert, wird das Programm der Schule intellektuell
entkräftet.

b) Die Form ist auch Teil des Inhalts

Wir tendieren in unseren Schulen dazu, Form von Inhalt zu trennen. Die Form
wird als die Gestalt, die etwas annimmt, betrachtet und der Inhalt als die
Bedeutung, die etwas vermittelt. Als System der Beschreibung können wir mit
einer solchen Dichotomie leben. Innerhalb dieser Systeme ist die Aufmerksamkeit

für die Form als solche weitgehend bedeutungslos. Die Ziffer 6 kann
beispielsweise auf vielerlei Art symbolisiert werden, aber ihre Bedeutung ist
dieselbe, solange man sie als eine Sechs erkennt. Die Aufgabe besteht in der
Kategorisierung. Auch das frühe Lesen legt die Betonung auf die Kategorisie-
rung, und zwar in so starkem Mass, dass die besonderen Merkmale der
individuellen Einheiten innerhalb der Klasse, der sie zugehören, vernachlässigt
werden. Wenn die Kinder eher lernen, eine Form - z. B. einen bestimmten
Baum - einer Kategorie zuzuordnen als Unterscheidungsmerkmale zu entdek-
ken, so wird diese Wahrnehmung unterdrückt. Wie Dewey gezeigt hat, schwindet

die Wahrnehmung, wenn das Erkennen beginnt. Das Etikettieren einer
Einheit ist ein Akt der Kategorisierung. Werden Einheiten Kategorien
zugeordnet, hört die Entdeckung des Einzigartigen auf.

Die Künste aber vermitteln dem Kind, dass das Gras nicht einfach grün,
sondern lavendelfarben, grau oder golden ist. Falls es grün ist, so sind die
Variationen unendlich. Ferner ist die Form, die etwas annimmt, sehr oft auch
Teil des Inhalts - in der Kunst wie auch häufig im Leben. Die Künste stehen als
zentrale Beispiele dafür, wie diese Ehe zwischen Form und Inhalt geschaffen
wird und welche Auswirkung sie auf unsere Erfahrungen hat.

Ich habe in meinen bisherigen Ausführungen die Funktion der Künste für die
menschliche Entwicklung besonders hervorgehoben. Die Künste sind vernachlässigte

Quellen und verdienen an unseren Schulen mehr Aufmerksamkeit.
Aber ich möchte nicht den Eindruck vermitteln, dass nicht zumindest einige
der Merkmale der Künste auch bei den Wissenschaften zu finden sind. Wie
schon angedeutet, haben die Ergebnisse der Wissenschaften ihre eigenen ästhe-

Education et recherche 17/1995/1 21



tischen Merkmale : Die Sparsamkeit der Theorie, die Schönheit konzeptioneller
Modelle, die Eleganz der Experimente und die Vorstellungskraft und

Einsicht von Interpretationen. Die Eigenschaften, aufgrund derer die wissenschaftliche

Arbeit geschätzt wird, werden in der Tat oft ebenso in Beziehung gesetzt zu
ihrer ästhetischen wie auch zu ihrer erklärenden Kraft. Schliesslich ist eine
Theorie eine Perspektive über die Welt, wie sie ist, also ein Weg, eine kohärente
Sichtweise zu sichern. Die Kohärenz ist so wichtig, dass die meisten von uns oft
nicht bereit sind, die Ansichten, die wir attraktiv finden, trotz gegenteiliger
Evidenz aufzugeben. Ferner stellen die ästhetischen Merkmale der Praxis der
wissenschaftlichen Untersuchung oft jene Befriedigungen bereit, die für die
Reise motivieren.

Ich möchte hier deutlich machen, dass, obwohl mein primäres Interesse den
schönen Künsten gilt, einige der charakteristischen Merkmale, wofür die Künste

geschätzt werden, auch in den Wissenschaften bestehen. Selbst auf die
Gefahr hin, dass ich die Unterschiede zwischen den Künsten und den
Wissenschaften vereinfache, behaupte ich, dass - obwohl es paradox scheint - das
Werk der Wissenschaft im Akt der Kreation ein Werk der Kunst ist.

c) Feste Ziele und klar umrissene Methoden, um diese zu erreichen, sind nicht
immer die rationalste Form, mit der Welt umzugehen

In technologisch orientierten Kulturen besteht die Tendenz, Rationalität als
eine Mittel-Zweck-Methode zu begreifen. Um rational zu sein, weisen wir
Kinder (und Lehrer) an, erst klar umrissene Ziele für ihre Arbeit zu formulieren,

dann diese Ziele zu benutzen, um die Mittel für ihre Erreichung
festzulegen. Daran schliesst sich deren Einführung sowie die Evaluierung der
Wirksamkeit und Leistungsfähigkeit dieses Mittels für die Erreichung der
formulierten Ziele an. Dieses Verfahren birgt ein gewisses Gefühl angenehmer
Vernünftigkeit. Doch häufig fassen wir diesen Prozess auf mechanische Weise
in Begriffe und führen ihn ebenso durch : Wir setzen den Schülern für jede
Unterrichtsstunde Ziele. Wir erwarten, dass Lehrer genau wissen, in welche
Richtung sie sich orientieren, und wir bewerten Klassen und die Qualität der
Lehre aufder Basis von Leistung. Wir versuchen, eine Managementtechnologie
zu schaffen, so dass Lern- und Lehrleistung erreicht und öffentlich Rechenschaft

abgelegt werden kann. Unsere Konzeption von Rationalität wird durch
die Suche nach dem, <was funktioniert), dokumentiert (U.S. Department of
Education 1986), d. h. diese Konzeption stützt die Überzeugung, dass es in der
Tat einen einzigen richtigen Weg gebe, dass die Hauptaufgabe des Forschers
darin liege, diesen zu finden und dass die primäre Verpflichtung des Lehrers
darin bestehe, ihn zu gehen. Alle Bemühungen, pädagogische Resultate zu
standardisieren, bauen auf der Idee, effiziente und effektive Systeme könnten
entworfen werden, die den Zufall aus dem pädagogischen Prozess ausschlössen.

Diese Axiome wirken sich nicht nur extrem auf die Bedingungen des Unterrichts

aus, sondern schaffen ein Klima, das Lernstoff und -methode beeinflusst.
Diese Sichtweisen sind unvereinbar mit dem, was uns die Künste lehren : dass

22 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1



Ziele flexibel sein müssen, das Überraschende zählt, der Zufall - wie Aristoteles
weise bemerkte - etwas ist, das die Kunst liebt, dass die Offenheit für
unvorhersehbare Möglichkeiten, die unvermeidlich im Zusammenhang des
Handelns auftreten, die Einsicht steigert und dass eher die flexible Zielbewusstheit
als das rigide Festhalten an festen Vorhaben etwas von Wert hervorbringen
wird. Kein Maler, kein Schriftsteller, kein Komponist oder Choreograph kann
alle Drehungen und Wendungen, die seine Arbeit nehmen wird, vorhersehen.
Die Arbeit des Künstlers, worunter ich nun den Akt des Erschaffens verstehe,
ist keine unveränderliche Schablone, der man folgt, sondern eine Reise, die sich
entfaltet. Die Beziehung des Erschaffenden zu seiner Arbeit ist nicht die eines
Lehrenden zu einem Zuhörer, sondern eine Unterhaltung zwischen der Arbeit
und dem Erschaffenden.

Diese Lektionen stehen weniger dem Kontext der heutigen Schulpädagogik
nahe, als demjenigen, was erfolgreiche, intelligente Korporationen tun, sowie
demjenigen, was kognitive Psychologen gerade entdecken und das die
anspruchsvollsten Formen des Denkens ausmacht (vgl. Resnick 1989, Greeno
1989). Diese neuen psychologischen Entdeckungen sind Lektionen, die Künstler

längst gelernt haben. Lektionen?
Sie besagen, dass das Lösen komplexer Probleme die Aufmerksamkeit auf

das Ganze erfordert, nicht auf diskrete Teile allein, dass die meisten komplexen
Probleme keine algorithmischen Lösungen haben, dass Nuancen zählen und
dass Absichten und Ziele flexibel bleiben müssen, um Chancen zu eröffnen, die
nicht vorhersagbar sind. Diese kognitiven Tugenden werden durch jedes
genuine Kunstwerk gelehrt. Ironischerweise werden die Künste jedoch
typischerwiese als nicht-kognitiv erachtet.

Noch ironischer ist, dass, obwohl wir sagen, dass die Funktion der Schule in
der Vorbereitung der Schüler auf das Leben liege, die Probleme des Lebens am
allerwenigsten dem festen, einzig-richtigen-Antwort-Muster auf ein Problem
gleicht, dem die Schüler auf akademischen Gebieten begegnen. Die Probleme
des Lebens gleichen viel mehr jenen, die man in den Künsten antrifft. Sie haben
selten eine einzige richtige Lösung, sie sind oft subtil, manchmal undurchsichtig

und manchmal dilemmatisch in ihrer Art. Man könnte annehmen, dass
Schulen, die ihre Schüler auf das Leben ausserhalb der Schule vorbereiten
wollen, Aufgaben und Probleme behandeln würden, die den Merkmalen der
Aufgaben und Probleme ausserhalb der Schulen ähneln. Das ist kaum der Fall.
Das Leben ausserhalb der Schule ist selten wie die Anforderungen in der Schule
und fast nie wie ein Multiple-Choice-Test.

In meinen bisherigen Ausführungen habe ich den Beitrag diskutiert, den die
Künste leisten, indem sie die Schüler darin unterstützen zu erkennen, dass sich
Probleme nicht aufFragen beschränken lassen, die eine richtige Antwort haben,
dass sich Form und Inhalt gegenseitig beeinflussen und dass flexible
Zielgestaltung ein Kennzeichen <fliessender Intelligenz > ist, die den Wandel des
Unvorhersehbaren meistert.

Ich habe aber einen Topos, der sicherlich ebenso bedeutend ist, vernachlässigt.

Er konzentriert sich auf die Unterscheidung von Ausdruck und Entdek-
kung. In den Künsten lernen die Schüler, dass bestimmte Arten der Bedeutung
die Ausdrucksformen erfordern, die die Künste ermöglichen. In diesem Sinn

Education et recherche 17/1995/1 23



repräsentieren die Künste auf expressive Weise. Sie stellen die Formen bereit,
durch die Einsicht und Gefühl in die Öffentlichkeit eingebracht werden können.

Wir haben die Künste erfunden, um Funktionen des Ausdrucks zu dienen.
Für die meisten Menschen, die über die Künste nachgedacht haben, ist diese
besondere Funktion die allgemein anerkannteste.

Aber die Künste ermöglichen auch Entdeckung. Entdeckungen ereignen sich,
wenn Schüler durch die innerhalb der Künste erlebten Abenteuer etwas über
die Möglichkeiten menschlicher Erfahrung lernen. Die Reisen, die sie durch die
Tonmuster unternehmen, die wir Musik, durch die visuellen Formen, die wir
Malerei und durch die metaphorischen Illusionen, die wie Dichtung und
Literatur nennen, sind Mittel, wodurch sie ihr Potential zum Reagieren erkennen.
Anders ausgedrückt: Die Künste können den Schülern dabei helfen, ihre
eigenen Fähigkeiten des Fühlens und des Vorstellens zu entdecken. Obwohl
solche Reisen anhand der Künste erfahren werden, können sie auch die
gewöhnlichen Aspekte des täglichen Lebens sichern, wenn man sich ihnen
ästhetisch nähert.

Die Künste lehren die Schüler, wie sie nicht nur die Möglichkeiten, die die
Welt anbietet, entdecken, sondern, auch ihre eigenen. Ausdruck und Entdek-
kung sind Beiträge, die die Künste zur menschlichen Entwicklung leisten.

Wie werden aber solche Entdeckungen gemacht? Wenn Kinder lernen, Ein-
fluss auszuüben, zu organisieren und die Nuancen der Stimme, der Bewegung
und der sichtbaren Formen zu beobachten, dann entdecken sie die Wirkungen,
die ihre eigene Feineinstellung erzielt. So wie die Form wird auch das Gefühl
reguliert. Erlaubt man ihrer Vorstellungskraft, sich zu erheben, haben sie die
Möglichkeit, in Welten einzutreten, die nicht an das Wörtliche, das Konkrete
und das Praktische gebunden sind. Entdeckungen erwachsen aus der
Wertschätzung der untersuchten Qualitäten sowie der angestrebten bildlichen
Vorstellungen. Die Künste legen stärker als andere Bereiche grossen Wert auf solche

Aktivitäten, und diese können den Schülern dabei helfen, die besonderen
Eigenschaften der Erfahrung, die wir die ästhetische nennen, zu entdecken.

Ich möchte damit schliessen, daran zu erinnern, dass ich diesen Aufsatz mit
der Behauptung begonnen habe, dass die herrschenden Konzeptionen der
Künste auf einem schwerwiegenden Missverständnis ihrer Rolle für die
menschliche Entwicklung beruhen. Diese Fehlkonzeption entspringt den
Überzeugungen, dass der Geist eher festgelegt als entwickelt sei, dass Wissen als
ausschliessliches Eigentum der Wissenschaft zu begreifen und Intelligenz
begrenzt auf Formen abstrakten Denkens sei, das vom Gebrauch der Logik
abhängt. Diese engen und irreführenden Konzeptionen sind keine
Elfenbeinturmtheorien, die ohne praktische Konsequenzen bleiben. Sie beeinflussen
unsere pädagogischen Prioritäten, formen, was wir lehren und wirken sich auf
unser Beurteilungssystem aus. Sie führen zu Schulen, die eine antiseptische
Umgebung haben, die selten auch nur flüchtig unsere sinnliche, poetische oder
phantasievolle Seite anspricht.

Ich hoffe, dass meine in diesem Essai entwickelte Argumentation als eine
optimistische aufgefasst werde. Pessimistisch ist eine festgelegte Sicht des Geistes,

eine Konzeption des Wissens, die darauf beschränkt ist, was die <

buchstäbliche Sprache» vermitteln kann, und eine Sicht der Intelligenz, die durch die

24 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1



Regeln der Logik gefesselt ist. Die intellektuelle Fähigkeit des Menschen ist sehr
viel weitreichender. Ihre Verwirklichung wird wesentlich begünstigt, wenn wir
eine reichere, nahrhaftere Kultur für unsere Schüler schaffen. Kultur, wie ich sie
sehe, sollte Chancen für die Schüler einschliessen, Erfahrungen mit den Künsten

zu machen und zu lernen, wie man sie nutzen kann, um ein lebenswertes
Leben zu gestalten. In der Tat kann die Bereitsstellung eines Freiraums für die
Künste in unseren Schulen einer der ersten und bedeutsamsten Schritte sein,
um eine einzigartige Schulreform sowohl in Amerika als auch in Europa zu
bewirken. Hoffen wir, dass wir den Mut und die Grösse haben, sie einzuleiten.

Anmerkung

1 Übersetzung : Detlef Garz/Petra Adelaide.

Bibliographie

Arnheim, R. : Anschauliches Denken, Köln 1972.
Bernstein, B. : On the classification and framing of educational knowledge. Young, M.

(ed.): Knowledge and control. London, Collier Macmillan 1971, 4769.
Broudy, H. : The role of imagery in, learning. Occasional paper No. 1. Los Angeles : Getty

Center for Education in Arts 1987.
Bruner, J.: The course of cognitive growth, American Psychologist 19 (1964), 1-15.
Bruner, J.: Acts of meaning. Cambridge, MA: Harvard University Press 1990.

Dewey, J.: Kunst als Erfahrung (erstm. 1934). Frankfurt a. M. 1980.
Donmeyer, R. : Alternative conceptions of generalization and verification for educational

research. Dissertation. Stanford, CA 1980.
Eisner, E. W. : Cognition and curriculum : A basis for deciding what to teach. New York:

Longman 1982.
Eisner, E. W.: The enlightened eye: Qualitative inquiry and the enhancement of educational

practice. New York: Macmillan 1991.
Gardner, H. : Abschied vom IQ : Die Rahmen-Theorie der vielfachen Intelligenzen. Stuttgart

1991.
Goodman, N.: Ways of worldmaking. Indianapolis: Hacket 1978.
Greeno, J.: Perspectives on thinking, American Psychologist 44 (1989), 134-141.
Kuhn, T. S. : Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt a. M. 1969.
Piaget, J./Inhelder, B. : Die Entwicklung der elementaren logischen Strukturen, Düsseldorf

1973.
Piaton: Politeia, Sämtliche Werke 3. Reinbeck: Rowohlt 1958.
Resnick, L. : Toward the thinking curriculum, current cognitive research. Alexandria, VA :

ASO 1989.

Rorty, R. : Der Spiegel der Natur. Frankfurt a. M. 1981.
Sapir, E. : Culture, language and personality. Berkeley: University of California Press

1962.
Schaff, A.: Sprache und Erkenntnis. Wien o. V. 1964.
Stake, R. (ed.): Evaluating the arts in education: A responsive approach. Columbus:

Merril 1975.
United States Department of Education : What works : Research about teaching and

learning. Washington, DC 1986.
Whorf, B. L. : Sprache, Denken, Wirklichkeit. Reinbeck 1963.

Education et recherche 17/1995/1 25



Le rôle de l'art dans le développement humain :

un malentendu

Résumé

Les conceptions dominantes de l'art se basent sur un malentendu considérable
en ce qui concerne son rôle pour le développement humain. Ce malentendu
prend son origine dans les conceptions antiques de l'esprit, du savoir et de
l'intelligence ; il aboutit à un appauvrissement total des contenus et des objectifs
scolaires. Cette thèse provocante constitue le centre de cet article. L'auteur se
réfère à divers textes qui montrent que les arts, lorsqu'ils sont abordés péda-
gogiquement de façon adéquate, stimulent le développement de l'enfant.

The misunderstood role of the arts
in human development

Summary

The prevailing concepts of the arts are based on a misunderstanding concerning
their role in human development. This misunderstanding can be found in
ancient conceptions of mind, knowledge and intelligence and even in modern
schools where the dominance of sciences produces a total empoverishment of
contents.
The paper deals with this hypothesis. The text takes into account a series of
articles which consider that the arts, when dealt with in the right manner,
stimulate the child's development.

II ruolo malinteso delle arti per lo sviluppo deH'uomo

Riassunto

Le concezioni dominanti dell'arte si basano su un malinteso riguardante il suo
ruolo per lo sviluppo dell'uomo. Questo malinteso ha le sue origini in concezioni

antiche dello spirito, del sapere e dell'intelligenza e ha quale conseguenza
il completo impoverimento dei contenuti e degli obiettivi della scuola.
Questa tesi, sviluppata dapprima in mode spontaneo, sarà l'oggetto centrale di
questo mio articolo. Inoltre mi occupera di vari contributi che le arti - se

proposte in maniera pedagogicamente adeguata - possono fornire alio sviluppo
dei giovani.

26 Bildungsforschung und Bildungspraxis 17/1995/1


	Die missverstandene Rolle der Künste in der menschlichen Entwicklung

