
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 15 (1993)

Heft: 3

Artikel: Interkulturelle Erziehung und Bildung in einem multikulturellen Europa :
Diskussion an einen Wendepunkt?

Autor: Allemann-Ghionda, Cristina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Interkulturelle Erziehung und Bildung
in einem multikulturellen Europa -
Diskussion an einem Wendepunkt?

Cristina Allemann-Ghionda

Der Beitrag vermittelt einen Überblick über zentrale Fragestellungen, welche in
der Fachliteratur über interkulturelle Erziehung vor allem ab Mitte der achtziger
Jahre in Europa diskutiert werden. Berücksichtigt sind vor allem Publikationen
aus der Schweiz und den umliegenden Ländern. Wichtige Aspekte der aktuellen
Diskussion sind: der Stellenwert der interkulturellen Erziehung im Verhältnis
zur allgemeinen Erziehungswissenschaft ; Bedeutung und Anwendung der
Begriffe «Kultur» und «Menschenrechte»; interkulturelle Erziehung, Zweisprachigkeit

und Mehrsprachigkeit, mit besonderer Berücksichtigung der mehrsprachigen

Schweiz; neue Dimensionen infolge der veränderten Beziehungen
zwischen Ost- und Westeuropa; Zusammenhänge zwischen interkultureller Erziehung

und anderen Konzepten, die den Umgang mit kultureller Vielfalt als
Gegenstand haben, wie z.B. «Lernen für Europa». Den Abschluss des Artikels
bilden Forschungsdesiderata, deren gemeinsamer Nenner die Überwindung von
ausgrenzenden Spezialisierungen ist zugunsten von Vorgehensweisen, welche
der Multidimensionalität und der Internationalisierung des Forschungsgegenstandes

eher gerecht zu werden versprechen.

1. Interkulturelle Pädagogik
im Verhältnis zur allgemeinen Erziehungswissenschaft:

notwendige Teildisziplin, willkommenes Faktotum,
oder abzuschaffendes Relikt?

In den achtziger Jahren sind in Deutschland zahlreiche Beiträge erschienen,
welche versuchen, die Geschichte der «Ausländerpädagogik» und der «inter-

Education et recherche 15e Année 3/93 325



kulturellen Pädagogik» zu rekonstruieren und sich mit dieser Entwicklung
auseinanderzusetzen (Barkowsy 1984; Griese 1984; Nieke 1986; Neumann et
al. 1990).

Je nach Autor oder Autorin sind die Akzentsetzungen unterschiedlich, aber
in einem Punkt sind sich alle einig: es besteht, zumindest was die erklärten
Absichten betrifft, eine Antinomie zwischen «Ausländerpädagogik» und
«interkultureller Pädagogik». Denn Modelle der interkulturellen Erziehung
verstehen sich als Ausdruck einer Wende im Denken über die Erziehung in
sprachlicher und kultureller Vielfalt, wie z. B. aus folgender Definition hervorgeht:

«Generell wird interkulturelle Erziehung gegenwärtig verstanden als pädagogische

Reaktion, theoretischer und praktischer Art, auf die migrationsbedingte
kulturelle Pluralität der Gesellschaft».

Hohmann in Hohmann/Reich (1989, S. 12)

Wir können hier nicht die Vielfalt der Argumente darlegen, welche diese
Debatte gekennzeichnet haben (siehe dazu: Hohmann/Reich 1989, Auernhei-
mer 1990). Vielmehr möchten wir zeigen, dass auch die von der Praxis aus
betrachtet immer noch avantgardistische Idee der «interkulturellen Erziehung»
heute aufder Ebene der Forschung kritisiert wird, und das ironischerweise noch
bevor sie bildungspolitisch und im Unterricht Fuss gefasst hat. Forscher und
Praktiker sollten solche Kritik zur Kenntnis nehmen, denn sie kann dazu
beitragen, epistemologische, bildungspolitische und pädagogische Holzwege
aufzudecken.

Zunächst geht es um den Stellenwert der «interkulturellen Pädagogik» im
Verhältnis zur allgemeinen Pädagogik. In einem Teil der Literatur wird
selbstverständlich immer noch davon ausgegangen, dass interkulturelle Pädagogik
eine «neue» Teildisziplin der Pädagogik ist, so etwa in Larcher (1991).

Für Krüger-Potratz (1989, 1992) kann diese Sichtweise bis ins 19. Jahrhundert

zurückverfolgt werden. Wer dies tut, kommt zum Schluss, dass die
Geschichte von Pädagogik und Schule in Deuschland einerseits keine Minderheiten

(nicht nur im ethnischen und im kulturellen Sinne) kennt (deren
Existieren also verdrängt), und dass das nationalstaatlich verfasste Bildungssystem
konsequent die «Integration» oder Normalisierung aller Minderheiten betrieben

hat. Um diese Arbeit zu leisten, hat die Erziehungswissenschaft
Spezialisierungen herausgebildet: die neueste ist, was Migrantenkinder betrifft, die
«interkulturelle Pädagogik». Letztlich besteht nach dieser Sichtweise kein
wesentlicher Unterschied zwischen der älteren «Ausländerpädagogik» und der
neueren «interkulturellen Pädagogik», denn beide betonen die Kulturdifferenz
und das Recht auf «Andersartigkeit». Dieser einseitige Akzent bringe aber die
Gefahr einer «kulturrelativistischen Reduktion» mit sich. Zudem verleite die
ständige Beschäftigung mit dem «Fremden» dazu, das «Eigene» und das
«Ganze» nicht zu sehen. Infolge der genannten Spezialisierung komme es

dazu, dass viele Studierende der Pädagogik ohne weiteres ihre Ausbildung
beenden können, ohne jemals etwas von Minderheiten (ob nun kultureller oder
anderer Art) gehört zu haben. Im besten Fall lernen sie, dass der Umgang mit

326 Bildungsforschung und Bildungspraxis 15. Jahrgang 3/93



Minderheiten nur innerhalb von Sonderdisziplinen möglich ist. Für die zitierte
Autorin muss die allgemeine Erziehungswissenschaft die Existenz von Minderheiten

jeglicher Art annehmen. Sie muss dazu beitragen, die Schule so
umzugestalten, dass diese tatsächlich allen Kindern und allen Spielarten von Vielfalt
gerecht wird.

Ähnliche Muster lassen sich wohl in den meisten europäischen Ländern
nachweisen. Man denke beispielsweise an die zentralistischen Bildungssysteme
Frankreichs und Italiens, welche allfällige Bedürfnisse sowohl der nationalen
als auch der zugewanderten sprachlichen und kulturellen Minderheiten
traditionell den Prinzipien der Assimilation und des Erwerbs der offiziellen
Nationalsprache untergoerdnet haben (Cichon 1991, De Mauro 1992). Kohärenterweise

haben denn auch sowohl Frankreich (ein «altes» Einwanderungsland)
und Italien (ein «neues» Einwanderungsland) bisher vorwiegend Konzepte der
Erziehung von Migrantenkindern entwickelt, bei denen im Hinblick auf die
Anpassung an die nationale Norm das Aufholen von sprachlichen Defiziten im
Vordergrund steht. Darin unterscheidet sich deren Politik gegenüber den
Migranten in keiner Weise von derjenigen aller anderen Einwanderungsländer
(Reid/Reich 1992).

Ende der achtziger Jahre scheint sich ein Pardigmenwechsel abzuzeichnen.
In Frankreich werden interkulturelle Konzepte und vor allem deren Verzerrungen

kritisiert. Während in den achtziger Jahren «Interkulturalität» als «kein
Attribut der Erziehung», sondern als «une tentative de dépassement du culturel»

definiert wurde (Abdallah-Pretceille 1989, S. 231), wird heute in Frankreich

«Interkulturelle Erziehung» von verschiedenen Kreisen aus immer mehr
zurückgedrängt, und zwar zugunsten der Wiederbelebung des Begriffs
«Integration», der allerdings mit neuen Inhalten gefüllt und mit einer pädagogischen
Strategie des Umgangs mit «Diversität» Hand in Hand gehen soll (Dufour
1989, Heloir 1989, Abdallah-Pretceille 1992). Diversität im Bildungswesen
wird nun nicht mehr ausschliesslich als eine Folge von Einwanderung angesehen,

sondern als Merkmal der Gesellschaft schlechthin, einer Gesellschaft, die
sich unter anderem mit der europäischen Integration auseinanderzusetzen hat ;

diese verlangt wiederum eine Anpassung der Bildung, indem der
Fremdsprachenunterricht, aber auch die Entwicklung von Fähigkeiten im Bereich der
interkulturellen Kommunikation, in den Vordergrund rücken. Die Rückbe-
stimmung auf «universelle» Werte (Chancengleichheit, Menschenrechte), die
Betonung der «Diversität» und der Gemeinsamkeiten anstelle der «Differenz»,

aber auch die Stärkung der französischen Identität, sind Diskurse, die in
Frankreich zweihundert Jahre nach der französischen Revolution wieder
vermehrt die öffentliche und die pädagogische Diskussion bestimmen. Ähnliche
Entwicklungen lassen sich in Italien feststellen, obwohl die geschichtlichen,
wirtschaftlichen und migrationspolitischen Hintergründe grundlegend
verschieden sind, haben doch insbesondere die grossen Einwanderungsflüsse vor
allem aus afrikanischen und asiatischen Ländern erst in den achtziger Jahren
eingesetzt. Traditionelle theoretische Modelle der interkulturellen Erziehung
werden aufgegriffen (Demetrio /Favaro 1992), aber auch weiterentwickelt
zugunsten der Forderung einer «educazione all'alteritä» (Callari Galli 1992).
Das praktische Gegenstück zur theoretischen Diskussion ist in Italien wegen

Education et recherche 15e Année 3/93 327



der Neuheit der Migration als gesellschaftliches Phänomen noch relativ (d.h.
im Vergleich zu Frankreich und Deutschland, aber auch zu der Schweiz)
schwach entwickelt, und konnte noch nicht alle Stadien der Interpretation des
interkulturellen Paradigmas durchlaufen.

Vergleiche mit dem Stand der theoretischen Diskussion und der Praxis in
verschiedenen europäischen Ländern können in diesem Rahmen nur angedeutet

werden. Es geht uns primär darum, exemplarisch und ohne Anspruch auf
Vollständigkeit Entwicklungen aufzuzeigen. Für Ergebnisse von Vergleichen in
europäischem Rahmen siehe Boos-Nünning et al. 1983; Eldering/Kloprogge
1989, Reid/Reich 1992.
Generell betrachtet, können wir feststellen: Dem traditionellen, dominanten
Muster der Abgrenzung und Sonderbehandlung von Minderheiten steht ein
anderes Muster gegenüber, welches sich in Ländern wie beispielsweise die
Niederlande und Schweden im Zusammenhang mit spezifischen geschichtlichen,

migrationspolitischen und bildungspolitischen Voraussetzungen früher
durchsetzen oder zumindest verbreiten konnte, und in anderen so gut wie
unbekannt ist, nämlich ein Muster der Integration anstelle von Segregation, ein
System, in welchem die verschiedenen Aspekte des Umgangs mit kultureller
Vielfalt in der Schule (z. B. : qualifizierter Unterricht in der Zweitsprache [im
folgenden L2] und in der Herkunftssprache [im folgenden L,]; gemeinsame
Erziehung von Mehrheiten- und Minderheitenkindern anstelle von gesonderten

Klassen ; anti-rassistische Erziehung entwickelt worden sind.
Die Kritik der «interkulturellen Pädagogik» als einer eigenständigen Sub-

disziplin, die unter Umständen von der «offiziellen» Pädagogik kaum zur
Kenntnis genommen wird, legt nahe, der Frage nachzugehen, ob es überhaupt
sinnvoll sei, die Kulturdifferenz in das Zentrum zu stellen. Die «Ambivalenz
des Rekurses auf Ethnizität in der Erziehung» ist zwar ein Thema in der
deutschen Diskussion (Glowka, zit. in Auernheimer 1990, S. 14), aber soweit
wir sehen, keines, das sich bisher durchgesetzt hat. In Frankreich ist dieser
Aspekt der Diskussion bereits Gegenstand von zahlreichen Studien (s. oben).
Zu untersuchen wäre ebenfalls die Frage, ob «interkulturelle Erziehung» wie
sie bisher definiert wurde, den Anforderungen der zunehmenden kulturellen
Vielfalt, internationalen Verflechtung und Mobilität genügt. Diese beiden Fragen

führen uns zur Diskussion des problematischen Gebrauchs des Kulturbegriffes

und, damit zusammenhängend, des potentiellen Konfliktes zwischen
dem Primat der kulturellen Identität und der Achtung der Menschenrechte.
Wir greifen diese Probleme im zweiten Teil dieses Beitrages wieder auf.

Zweifellos besteht in jedem Land ein Gefälle zwischen der Innovation in der
Forschung, der bildungspolitischen Strategie und der Unterrichtspraxis. Unsere
Hypothese lautet, dass dieses Gefälle zunehmen wird. Nach dem Stand unserer
Kenntnisse lässt sich sagen: die Versuche, von einem «engen» Blickwinkel
(interkulturelle Pädagogik als getarnte Ausländerpädagogik, kulturalistische
Perspektive) zu einer «weiten» Sichtweise, bei welcher die Entwicklung eines
Umgangs mit Vielfalt in ihren verschiedenen Formen angestrebt wird, sind
zunehmenden Umsetzungsschwierigkeiten ausgesetzt. Fremdenfeindlichkeit,
Rassismus, Verschärfung der Ausländergesetzgebungen, Finanzknappheit in
den öffentlichen Dienstleistungen, begünstigen nicht den geforderten und erfor-

328 Bildungsforschung und Bildungspraxis 15. Jahrgang 3/93



derlichen Paradigmenwechsel. Zudem droht die «europäische» Sicht, die
Probleme der weniger mächtigen Minderheiten (z.B. der Migranten und der
Flüchtlinge) in eine Ecke zu drängen, um so mehr, als der Begriff der
«Integration» wieder vermehrt aktuell ist und u. U. von Bildungsverantwortlichen
unberechtigterweise verwendet wird, um die Überflüssigkeit von Strategien des
Umgangs mit den immer noch existierenden, spezifischen Bildungsbedürfnissen

vor allem «älterer» Migrantenpopulationen zu «beweisen»1.

II. Problematischer, aber unentbehrlicher Umgang
mit zwei grundsätzlichen Begriffen : Kultur und Menschenrechte

Ab Ende der achtziger Jahre wird mit Nachdruck die Notwendigkeit geäussert,
an den Grundbegriffen im Zusammenhang mit der interkulturellen Pädagogik
weiterzuarbeiten (Auernheimer 1990, S. 31; Hohmann in Flohmann/Reich
1989, S. 23; Nieke 1992). Ein zentraler Begriff ist «Kultur» und, davon
abgeleitet, «kulturelle Identität».

Wir können hier nur einige Kontroversen, Missverständnisse und auch ein
Dilemma andeuten, welche sich aus einem der ersten Konzepte der interkulturellen

Erziehung, demjenigen des Europarates, ergeben haben. Diesem Konzept

liegen Feststellungen zugrunde wie :

«- Jede Kultur hat eigene Spezifitäten, die es zu respektieren gilt;
- Multikulturalismus ist potentiell ein Reichtum;
- Die Interaktion zwischen Kulturen soll gefördert werden, ohne dass ihre Identität

verloren geht. »
(In: CDCC 1986; die Arbeit der Projektgruppe begann jedoch 1980)

In diesen konturierten Stichworten erkennen wir bereits die Probleme, an
denen die heutige Diskussion in allen europäischen Einwanderungsländern
immer noch arbeitet. Wir gruppieren sie folgendermassen :

a) Es besteht - in der Gesellschaft und in der Politik wie in der Wissenschaft
- das Risiko, menschliche Beziehungen zu ethnisieren und zu individualisieren.

Gesellschaftliche, wirtschaftliche, politische Faktoren, welche das Verhältnis

zwischen Individuen und Gruppen beeinflussen, werden dann in naiver
oder in unverantwortlicher Weise dem Ethnizismus untergeordnet.

b) Eine interkulturelle Erziehung, die auf dieser Grundlage aufgebaut wird,
ist ebenfalls naiv, indem sie die eigene Wirkungskraft überschätzt und am
Hauptsystem (Bildung und Gesellschaft, meso- und makro-Ebene) nichts in
Frage stellt.

c) Das Axiom der Gleichwertigkeit der Kulturen wirft die Frage auf, wie weit
die Akzeptanz gehen darf bzw. kann. Einerseits besteht das Dilemma darin,
dass der Verzicht auf den eigenen Ethnozentrismus zugunsten der Toleranz
gegenüber «anderen» Kulturen aufgegeben wird, in welchen möglicherweise
nach dem «eigenen» Verständnis Menschenrechte verletzt werden, dies tritt
z.B. ein, wenn die «andere»Kultur es als sittlich empfindet, die Frau zu unter-

Education et recherche 15e Année 3/93 329



drücken oder die Körperstrafe anzuwenden. Hier prallen zwei unvereinbare
Imperative aufeinander, was etwa für Lehrkräfte äusserst schwer zu bewältigen
sein kann. Andererseits entsteht spiegelbildlich ein weiteres Konfliktpotential,
wenn der Anspruch auf nationale Selbstbestimmung jede Ethnie dazu verleitet,
nötigenfalls andere zu bekämpfen, und es bis zur physischen Ausmerzung
kommen zu lassen.

Zu diesem Dilemma zwischen Primat der angestammten kulturellen Identität

und Achtung der Menschenrechte ist geschrieben worden, dass der Begriff
der Menschenrechte streng genommen ethnozentrisch und eurozentrisch ist
(Nieke 1992, S. 8), da er einer klar nachzuweisenden historischen und
philosophischen westlichen Tradition entstammt (von der Aufklärung zur Uno-
Menschenrechtskonvention). Es ist auch versucht worden, das Thema
«Menschenrechte in aussereuropäischen Kulturen» abzuhandeln (Müller 1991).

Ein erstmaliger Versuch, die Diskussion über interkulturelle Erziehung und
Menschenrechte zugleich aus west- und osteuropäischen Perspektive zu führen,
ist in Wakounig / Busch 1992 dokumentiert. Besonders brisant ist diese im
Rahmen eines Seminars der Europarates und der Universität Klagenfurt
begonnene Diskussion deshalb, weil sie sich vor dem Hintergrund schwerwiegender

innenpolitischer Ereignisse und internationaler Entwicklungen abspielt.
Es sind dies:

- Die Situation und die ungelösten Fragen im zweisprachigen (Deutsch und
Slowenisch) Kärnten;

- Die weit verbreitete Verletzung von Menschenrechte z.B. gegenüber Sinti
und Roma und anderen Minderheiten.

- Der in Ost und West zunehmende Nationalismus und Ethnizismus und seine
kriegerische Zuspitzung im ehemaligen Jugoslawien.

In jedem Fall wird klar, dass die Bestrebung, universelle Werte und Normen
zu finden, in welchen sich jede Kultur und Ethnie wiedererkennt, wahrscheinlich

für lange Zeit utopisch bleiben wird. Die Wiener Konferenz über
Menschenrechte (1993) führt uns vor Augen, wie konfliktträchtig dieses Unterfangen

ist. Was das Dilemma zwischen Respekt der «anderen» Kulturen,
Verteidigung der «eigenen» Identität und Achtung der Menschenrechte betrifft, so
scheint - auch im Hinblick aufErziehung und aufdie Rolle, die sie spielen kann
und soll (Adorno 1966) - eine Stellungnahme zugunsten von «valeurs non
négociables», und seien sie noch so westlich und eurozentrisch geprägt, heute
noch unabdingbar, da keine Alternative in Sicht ist.

d) Ein absoluter und statischer Kulturbegriff kann zu verschiedenen
Missverständnissen, Verzerrungen und Ungenauigkeiten führen. Diese manifestieren

sich in zwischenmenschlichen Beziehungen, in Darstellungen «anderer»
Kulturen im allgemeinen und der Migrantenkulturen im besondern (z.B. in
Lehrmittel), und schliesslich auch in der Art und Weise, in der Minderheitensprachen

und -kulturen in der Schulorganisation präsent sind.
Ein Missverständnis, nämlich die Reduktion der Minderheitenkulturen auf

deren Folklore, erfolgt häufig bei der Vulgarisierung von theoretischen
Gedankengängen : die Forderung, Kulturen von Minderheiten zu achten, wird in der
schulischen Praxis mitunter so verstanden, dass Migrantenkinder dazu aufge-

330 Bildungsforschung und Bildungspraxis 15. Jahrgang 3/93



fordert werden, im Unterricht folkloristische Bräuche (Tänze, Lieder, usw.) zu
inszenieren, oder dass deren Mütter an Elternabenden exotische Speisen
auftischen müssen.2

Eine Verzerrung ist die Musealisierung der fremden Kultur (Larcher 1991,
S. 46). Von dieser Art des Umgangs mit dem «Fremden», welche mit Sicherheit
eine Konstante der Geschichte der Menschheit ist («Barbaren» sind solche für
diejenigen, die sie so nennen, nicht aber im eigenen Selbstverständnis) finden
wir im 16. Jahrhundert eine Kostprobe: Die in Amerika entdeckten «Wilden»
wurden in Paris und später in Hamburg zur Belustigung und Erbauung der
zivilisierten Weissen regelrecht ausgestellt. Der gegenwärtige Nachfolger dieses
Musters wäre etwa die stereotype Darstellung von armen, eher einfältigen, aber
stets singenden, essenden und trinkenden Menschen aus dem Mittelmeerraum,
oder auch aus nichteuropäischen Kontinenten, in Schlagern, touristischen
Katalogen und Werbespots für Lebensmittel, aber auch in (vor allem älteren)
Kinderbüchern.

Als weitere Verzerrung ist noch zu nennen, dass die Migrantenkulturen und
Kulturen schlechthin implizit als monolithische Blöcke angesehen werden, wie
wenn innerhalb einer ethnischen oder nationalen Gruppe nicht etliche Varianten

und Evolutionen möglich wären.
Stattdessen wird versucht, «Kultur» und «kulturelle Identiät» als dynamische,

differenzierte Begriffe neu zu definieren (Nieke 1992, S. 13; Abdallah-
Pretceille 1992, S. 15 ff). Im Migrationskontext und in der heutigen, von
Vielfalt und Mobilität geprägten Gesellschaft, besteht diese Notwendigkeit um
so mehr, als jedes Individuum und jede Gruppe permanent einer Konfrontation

mit jeweils «anderen» Modellen ausgesetzt sind. Ein dynamischer,
komplexer Kulturbegriff setzt sich mit der These auseinander, dass die Zugehörigkeit

zu einem System von Sprachen, Normen, Werten, Sitten, und zu einer
Religion ebenso wie die Zugehörigkeit zu einem sozio-ökonomischen Hintergrund

zählt. Interkulturelle Beziehungen, sei es in der Schule oder in der
Gesellschaft, finden ja nicht im luftleeren Raum statt, wie es die Programmatik
des Europarates stillschweigend zu suggerieren scheint, sondern sie werden von
der unterschiedlichen Macht bestimmt, welche Angehörige verschiedener
Kulturen besitzen, zum einen aufgrund ihres persönlichen Status, zum anderen, je
nachdem, wieviel Prestige ihre Herkunftskultur aus der Sicht des Aufnahmelandes

geniesst bzw. sich selbst zuschreibt.
Zudem muss ein adäquater Kulturbegriff mitberücksichtigen, dass die Kultur

eines «Wandernden» sich fortwährend verändert: Elemente der Herkunftskultur

gehen verloren (z. B. die Wohnformen, die Grossfamilie); andere werden
verstärkt (die strenge Erziehung italienischer Mädchen, die Reislamisierung) ;

Elemente der neuen Kultur werden aufgenommen und verarbeitet (Ernährung ;

Kleidung; Umgang mit Zeit und Raum, mit Arbeit und Reizeit; siehe dazu

Allemann-Ghionda/Meyer-Sabino 1992).
Tritt anstelle eines undifferenzierten, statischen, ein differenzierter, dynamischer

Kulturbegriff, so ergeben sich Konsequenzen für die Entwicklung von
bildungspolitischen Richtlien und Unterrichtskonzepten. Konkret hat dies Folgen

- auf der Ebene der Schulorganisation

Education et recherche 15e Année 3/93 331



- auf der Ebene der Curricula und Lehrmittel
- auf der Ebene der Kommunikation zwischen Lehrkräften und Schülern.

Ein Beispiel dafür, wie der zugrundeliegende Kulturbegriff die genannten
Ebenen determinieren kann, ist die Gestaltung der Kurse in heimatlicher Sprache

und Kultur (HSK). Ein starrer Kulturbegriffgeht davon aus, dass die Kultur
der (z.B. italienischen oder türkischen oder kurdischen) Migranten mit der
offiziellen nationalen Sprache und Kultur des sie vertretenden Konsulates
identisch ist ; die Kursinhalte werden sich dementsprechend nach zentralisti-
schen Weisungen und nationalen Lehrmitteln richten, die für einen Unterricht
im Herkunftsland konzipiert wurden. Es besteht das Risiko, dass die Lebenswelten

der Schüler sich in keiner Weise oder nur beschränkt in solchen Inhalten
wiedererkennen.

Ein dynamischer Kulturbegriff dagegen wird so umgesetzt, dass die HSK-
Kurse die tatsächliche sprachliche und kulturelle Kompetenz der Migrantenkinder

als Ausgangsbasis des Unterrichts betrachten. Nicht nur die offizielle
Hochsprache, sondern auch die reale Familiensprache ist Unterrichtsgegenstand

und -medium. Nicht nur das Leben im Herkunftsland, wie es nationale
Lehrmittel darstellen, sondern auch das Leben im Aufnahmeland, wie es die
Schüler erleben, trägt zum Kennenlernen der eigenen Kultur bei

Ähnliche Überlegungen können und sollen über die Kultur(en) des
Aufnahmelandes angestellt werden, und gehören in die Debatte über die pädagogische
Verwirklichung von interkultureller Erziehung. Auch in diesem Bereich kann
die Vermittlung einer stereotypen Standardkultur (z.B. der «schweizerischen»
Kultur) zur Nichtübereinstimmung mit den Identifikationsbedürfnissen der
Kinder und Jugendlichen führen.

c) Der Begriff «multikulturelle Gesellschaft» klingt in der zitierten Aussage
des Europarates noch selbstverständlich und harmlos. Heute stehen wir aber an
dem Punkt, dass die Bedeutung und die Implikationen dieses vielgebrauchten
Begriffes «multikulturelle Gesellschaft» höchst unterschiedlich ausgelegt und
beurteilt werden, wie neueste Beiträge zeigen (Deutschland: Leggewie 1990;
Nieke 1992; Schweiz: Hoffmann-Nowotny 1992; Wicker 1992). Die Positionen

reichen von der Idealisierung des Ist-Zustandes bis zur Warnung vor den
Risiken der der multikulturellen Gesellschaft. Im folgenden Zitat lässt moderierte

Skepsis das Werden einer multikulturellen Utopie - auch in der Schule -
als realistisch erscheinen :

« Weder kann die ethnische Vielfalt an sich jemanden retten, noch wird sie die
europäische Menschheit ins Unglück stürzen (sie) ist eine Dauerbaustelle,
ein weiteres <stabiles Provisorium> die moderne Vielvölkerrepublik, ein
anderer Begrifffür die europäische Konföderation, muss noch werden».

(Leggewie 1990, S. 8).

332 Bildungsforschung und Bildungspraxis 15. Jahrgang 3/93



III. Interkulturelle Pädagogik mit, ohne oder
statt bilingual-bikultureller Erziehung?

In internationalen Darstellungen der verschiedenen Typologien, die sich in
rund dreissig Jahren herausgebildet haben (multikulturelle, multi-ethnische,
interkulturelle Erziehung) wird Modellen der bilingual-bikulturellen Erziehung
häufig eine gesonderte Rolle zugewiesen (siehe z. B. die Übersicht von Fthena-
kis et al. 1985).

Die Frage nach dem Stellenwert der sprachlichen Bildung und Erziehung von
Minderheiten- und Merheitenkindern ist je länger je mehr ein zentrales Thema
in der westeuropäischen Diskussion. Während in Frankreich und Italien die
sprachliche Dimension teilweise ausserhalb der Diskussion über interkulturelle
Erziehung angesiedelt wird, zeigt die deutschsprachige Fachliteratur, dass daran
gearbeitet wird, eine Synthese zwischen den Prinzipien interkultureller Erziehung

und denjenigen einer angemessenen sprachlichen Förderung in Lj und in
L2 zu verwirklichen (Deutschland: Gogolin, 1988, und Luchtenberg, 1991;
Österreich: Larcher 1991; Schweiz: Allemann-Ghionda 1992a). Allerdings
fehlt, wie Luchtenberg bemängelt, eine Weiterentwicklung der Theorie über
den sprachpädagogischen Aspekt hinaus. In anderen Worten: die interkulturelle

Pädagogik hat sich auf die inhaltliche Diskussion spezialisiert und dabei
auch sprachpädagogische Fragen geklärt (Unterricht in L, und L2), aber «die
Kritik von Gewalt gegenüber den im Ausländerstatus perpetuierten auch in der
Theoriebildung zurückgestellt» (Luchtenberg 1991, S. 393). In Analogie zu
Rassismus und Sexismus wird in diesem Diskurs der Begriff «Linguizismus»
verwendet, der eine strukturelle Gewaltanwendung gegenüber Minderheiten
bezeichnet: diese erliegen einer Ideologie und einer Sprachenpolitik, die sie
übergeht. Diese Diskussion kann bis zur Position gehen, die interkulturelle
Erziehung als untauglich abzulehnen, und statt ihrer eine gezielte und umfassende

Förderung der Zweisprachigkeit und der Mehrsprachigkeit das Wort zu
reden (Skutnabb-Kangas / Cummins 1988).

Wie gesagt, thematisiert die deutschsprachige Forschung den Einbezug der
Sprachenfrage in die interkulturellen Konzepte ; die Sprachenfrage scheint im
Zusammenhang mit der europäischen Integration an Bedeutung zu gewinnen.
Allerdings bleiben noch wichtige Fragen offen, wie zum Beispiel diejenige, wie
die Förderung von Lj vor dem Hintergrund der zunehmenden Internationali-
sierung der Schulklassen bildungspolitisch und pädagogisch zu verwirklichen
sei, und nach welchen Leitideen an Reformen gedacht werden könne, damit der
Stellenwert aller gesprochenen Sprachen (Sprachen der Migranten, Sprachen
der EG, andere Sprachen) neu definiert wird: Eine alles andere als leichte
Aufgabe, bei deren Lösung unter anderem Prestige und wirtschaftliche sowie
politische Macht der betreffenden Länder eine Rolle spielen werden. Reformen
in diesem Sinne sind in verschiedenen Ländern der Bundesrepublik sowie in
Frankreich bereits verwirklicht oder aufdem Weg dazu. Die sprachenpolitische
Frage muss heute zweifellos vor dem Hintergrund der europäischen Entwicklungen

und der sich daraus ergebenden kulturellen, wirtschaftlichen und
politischen Herausforderung erörtert werden.

Education et recherche 15e Année 3/93 333



IV. Interkulturellc Pädagogik in der plurikulturellen Schweiz:
Kontext und Paradoxien

Wir flechten hier einige Überlegungen über den Stand der schweizerischen
Forschung ein. Betrachtungen über die Bildungspolitik und -praxis werden
indiesem Teil im vergleich zu den anderen vermehrt angestellt. Die schweizerische

Forschungsdiskussion ist im Vergleich zu derjenigen in den umliegenden
Ländern (mit Ausnahme von Italien) und in Nordwesteuropa noch wenig
entwickelt; ihre Dynamik wird im Zusammenhang mit einigen Zahlen, mit der
sprachenpolitischen Situation und mit bildungspolitischen Aspekten besser
verständlich.

Wie der Bericht EDI (1989) feststellt, wird die geschichtlich gewachsene
Mehrsprachigkeit und Plurikulturalität der Schweiz im stärkerem Masse ab
Ende der 60er Jahre von einer neuen Vielfalt der Kulturen, Ethnien und Sprachen

überlagert. Diese geht auf die wirtschaftliche Einwanderung sowie auf die
Aufnahme von Asylbewerbern aus ost- und aussereuropäischen Ländern
zurück. Der Anteil allochthoner Einwohner (offizielle Dokumente halten nach
wie vor an der Bezeichnung «ausländische Wohnbevölkerung» fest) einschliesslich

der Asylbewerber beläuft sich Ende 1992 auf 17,8% bei einer Gesamtbevölkerung

von rund 6,9 Mio. Diese Rechnung wäre ungenau, vergässe man,
eine schwankende und z.T. unbestimmbare Anzahl von Personen mit temporären,

unsicheren Bewilligungen, dazuzurechnen, um von den illegal Anwesenden

ganz zu schweigen. Der offiziellen Statistik entnehmen wir, dass Zugewanderte

aus nahezu 200 Herkunftsländern stammen (BFA 1992). Bei einer
solchen Vielfalt - die sich vom westeuropäischen Durchschnitt deutlich abhebt

- kann behauptet werden, dass die Schweiz seit Jahrzehnten und in
zunehmendem Masse nicht nur vier-, sondern vielsprachig ist.

Trotzdem ist «interkulturelle Erziehung» oder - mit etwas anderer Gewichtung

- «Erziehung vor einem vielsprachigen und plurikulturellen Hindergrund»

ein Thema, das im Vergleich zu anderen europäischen Ländern in
bildungspolitischen Dokumenten, aber auch in der Forschung, relativ spät, in
der Bildungspraxis noch später, in Erscheinung tritt.

Im Gegensatz zu dieser Entwicklung stellt die Schweiz für aussenstehende
Beobachter eine ideale Situation dar, ein Laboratorium für zwei- und
mehrsprachige Erziehung. So wird z. B. beobachtet :

«there is increasing interest in making use of the language resources of
multilingual populations, e. g. in Canada, Australia, Sweden and Switzerland».

(Reid / Reich 1992, S. 134)
Infolge einer selektiven Wahrnehmung (oder projiziert die offizielle Schweiz

ein darartiges Bild nach aussen werden die Schweiz und deren Sprachenpolitik
Ländern gleichgestellt, die dadurch gekennzeichnet sind, dass sie

Mehrsprachigkeit und insbesondere die Sprachen von Minderheiten (seien sie national

oder zugewandert) durch offizielle Programme schützen und fördern, was
für die Schweiz nicht in gleichem Masse behauptet werden kann, wie die
Debatte um den Sprachenartikel 116 der Bundesverfassung zeigt.

Im folgenden legen wir vier Paradoxien des interkulturellen in der plurikulturellen

und vielsprachigen Schweiz dar.

334 Bildungsforschung und Bildungspraxis 15. Jahrgang 3/93



Die erste Paradoxie

Erst in den achtziger Jahren ist die «neue» Mehrsprachigkeit und Plurikultu-
ralität der Schweiz, bestehend aus historisch zusammengewachsenen, nationalen,

und aus von aussen eingewanderten Ethnien, anerkannt worden (EDI
1989). Ein solcher Ansatz hatte sich bereits früher, in Forschungsarbeiten über
die Zweisprachigkeit von Migranten vor dem Hintergrund schweizerischer
Mehrsprachigkeit, angekündigt (Lüdi/Py 1986), und tritt gegenwärtig immer
mehr in den Vordergrund (Babylonia 1/1993).
Die Paradoxie besteht darin, dass bis zu den genannten Arbeiten die Zwei- und
Mehrsprachigkeit der Schweizer und diejenige der Migranten als zwei völlig
verschiedene und voneinander unabhängige Phänomene betrachtet wurden
(Rovere 1977, de Jong 1986; EDK 1987; Watts et al. 1990)

Die zweite Paradoxie

Nicht nur setzt eine Diskussion über interkulturelle Erziehung im Vergleich zu
anderen europäischen Ländern in der Schweiz spät ein, was angesichts der
kulturellen Vielfalt dieses Landes erstaunt. Vielmehr kommt dazu, dass, wenn
von interkultureller Erziehung die Rede ist, eigentlich die Erziehung und Bildung

von Migrantenkindern gemeint ist. Die Gesamtheit der Schulpopulation
und der schweizerischen Gesellschaft, die auch, aber nicht nur, dank den
Migranten vielsprachig und plurikulturell sind, werden noch weitgehend (mit
Ausnahme von einigen Modellversuchen) ausser acht gelassen (Allemann-
Ghionda 1993). Dies lässt sich anhand der Empfehlungen der EDK «zur
Schulung von fremdsprachigen Kindern», 24. Oktober 1991, und auch von
Forschungstexten, feststellen.

Eine Analyse des Stands der Forschung über interkulturelle Erziehung wurde
1987 anlässlich des Kongresses der Arie (Association pour la Recherche
Interculturelle) von Armin Gretler geleistet (in: Retschitzky 1989, Bd. 2, S. 253ff.)

Gretler stellt einen graduellen Übergang vom Paradigma der Assimilation
(sechziger Jahre) über denjenigen der Integration (siebziger Jahre) zu demjenigen

des Interkulturalismus (achtziger Jahre) fest. Er konstatiert des weiteren
eine Verzögerung der Bildungspolitik im Vergleich zur Forschung sowie eine
«Tendenz zur Atomisierung» und zur «mangelnden Kontinuität».

Nach sechs Jahren betrachtet, lässt die zitierte Analyse die Schwierigkeit
ernennen, den Paradigmenwechsel tatsächlich zu vollziehen: eine Schwierigkeit,

die nicht nur der Praxis, sondern auch den Forschungsarbeiten und der
«Forschung über die Forschung» eigen ist. Das bisher fortgeschrittenste
Paradigma der «Interkulturalismus» soll die achtziger Jahre kennzeichnen. Aber
immer noch soll die erwähnte Forschung «apporter sa contribution à la solution
des problèmes scolaires des enfants de travailleurs migrants» (ibidem, S. 259).
Eine Gesamtsicht gemäss der am Anfang dieses Artikels zitierten Definition ist
also in schweizerischen empirischen Arbeiten bis Ende der achtziger Jahre noch
nicht zur Selbstverständlichkeit geworden (für eine aktuelle Übersicht siehe

Gretler 1993). Ab 1987 erscheinen jedoch einige Beispiele von Grundlagen- und
Prospektiver Forschung, denen das Bestreben, «alte», separierende Muster zu
überwinden, gemeinam ist:

Education et recherche 15e Année 3/93 335



- Dinello / Perret-Clermont (1987) befassen sich mit «interkultureller Psycho-
pädagogik», wobei Pluralität (und nicht Migranten) der Gegenstand ihrer
Untersuchungen ist.

- Die Defizithypothese, welche kompensatorische Pädagogik und als Subpro-
dukt Ausländerpädagogik erzeugt, wird in Frage gestellt; eine Betrachtung
der Migranten als sesshafte Minderheiten und als Teil der Landesbevölkerung

wird gefordert (Allemann-Ghionda 1988);
- Interkulturelle Erziehung wird definiert als pädagogisches Projekt nicht nur

für die ausländische, sondern für die gesamte Schulbevölkerung (Dasen et al
1991; Berthoud-Aghili/Caloz-Tschopp 1993).
Die erwähnten Publikationen entziehen sich jedoch nicht einem Widerspruch

zwischen dieser theoretisch «transkulturellen» Sichtweise einerseits
und den formulierten Vorschlägen und dargestellten Ergebnissen von empirischen

Forschungen andererseits. Diese betreffen vorwiegend die Beschulung
von Migrantenkindern. Das erneute Festhalten am Teilaspekt ist nicht unbe-
wusst, sondern widerspiegelt das Bestreben, die Anliegen von Institutionen und
Behörden zu berücksichtigen und innerhalb der gegebenen bildungspolitischen
Rahmenbedingungen relativ «machbares» vorzuschlagen. Tessiner Versuche,
sich diesem Widerspruch zwischen Theorie und Praxis zu entziehen, sind in
Poletti (1992) im Teil über didaktische Projekte aufgezeichnet.
- Steiner-Khamsi 1992) verbindet ihre Darstellung angelsächsischer multikultureller

Ansätze und Erfahrungen mit der Kritik vorherrschender Paradigmata,

allen voran das Paradigma der Ethnizität. Dieses habe nicht nur die
Differenz zwischen «Einheimischen» und «Fremden» betont, sondern diese
Differenz geschaffen und jahrzehntelang die Migrationsforschung dominiert.
Diese Kritik des Paradigmas der Ethnizität weist Berührungspunkte mit
begrifflichen Entwicklungen in der deutschen, französischen und italienischen

Fachliteratur (s. I. Teil dieses Beitrages) auf. Im Gegensatz zu jenen,
scheint jedoch dieser Ansatz der Wissenschaft eine Rolle zuzuweisen, die aus
unserer Sicht überdimensioniert erscheint, indem sie, und sie in erster Linie,
dem konstruktivistischen Ansatz zufolge «den Fremden» und «das Fremde»
konstruiert. Ein ganzer Komplex von Faktoren (darunter: die jahrtausendealte

Ausgrenzung und Bekämpfung der «Fremden», «Barbaren» usw., die
Geschichte jedes einzelnen Landes und dessen Bildungssystems, die
Wirtschaftspolitik, die Ausländer- und Migrationspolitik, die Ausgrenzung von
«Fremden» durch Gesetzgebung, die Psychologie der Individuen und der
Gruppen) gerät bei dieser Betrachtung u. E. etwas zu sehr in den Hintergrund.

Trotzdem, oder gerade deswegen, bleibt die Frage im Raum, wie die
schweizerische Forschung über «interkulturelles» sich selbst hinterfragen und durch
weiterführende Theoriebildung von der Enge und Asymmetrie des Ethnizitäts-
paradigmas zu einem Vielfaltsparadigma vorstossen kann.

Neben den genannten Beiträgen an die Theoriebildung werden in der
Schweiz einerseits empirische Forschungsprojekte, andererseits Pilotprojekte
auf den verschiedenen Stufen des Bildungswesens entwickelt, bei denen ver-
merht der Umgang mit der sprachlichen und kulturellen Vielfalt im Vordergrund

steht.3

336 Bildungsforschung und Bildungspraxis 15. Jahrgang 3/93



Die zweite Paradoxic besteht darin, dass in Forschung, Bildungspolitik und
Praxis häufig ein Widerspruch zutage tritt zwischen den erklärten Intentionen
(Interkulturalismus als Motto der achtziger Jahre) und Umsetzung (Tendenz,
nur den Teilaspekt des «Fremden» ins Zentrum der Bemühungen zu stellen).
Paradox ist dieser Sachverhalt nicht so sehr als solcher (er scheint in vielen
anderen Ländern ausser der Schweiz vorzukommen), sondern deshalb, weil die
plurikulturelle Schweiz einen bewussteren und zugleich unverkrampfteren
Umgang mit der gesamten Vielfalt erwarten Hesse.

Als dritte Paradoxie bezeichnen wir die eher zaghafte wissenschaftliche
Kommunikation über die Sprachregionen hinweg, was das Thema der
interkulturellen Erziehung anbelangt. Sprachliche und kulturelle Barrieren korrelieren

mit unterschiedlichen Wissenschaftstraditionen und führen dazu, dass der
wissenschaftliche Diskurs in der deutschen Schweiz stark demjenigen im übrigen

deutschsprachigen Bereich verbunden ist ; ähnliches lässt sich für die übrigen

Sprachregionen feststellen. Allerdings ändert sich dieses regional geprägte
Forschen zusehends, wie aus Zeitschriften wie Interdialogos und Babylonia
und aus einzelnen Publikationen ersichtlich ist (Poletti 1992, Gretler at al. 1987
und Gretler 1993).

Schliesslich sehen wir als vierte Paradoxie an, dass die bisherige schweizerische

Forschung über Zwei- und Mehrsprachigkeit sowie über die Schulung von
Migrantenkindern und interkulturelle Erziehung über lange Strecken weitgehend

ohne kontinuierliche Verbindungen zu analoger Forschung in Europa
betrieben wurde. Dies ist nicht zuletzt darauf zurückzuführen, dass die
schweizerischen Forschungsinstitutionen nicht an Forschungsprogrammen der EG
teilnehmen konnten, und kaum andere Formen der Beteiligung fanden. Immerhin

enthält aber ein mehrjähriges Forschungsprogramm der OECD über
kulturellen und sprachlichen Pluralismus in der Erziehung schweizerischer
Beiträge. 4

Dieser Sachverhalt ändert sich bereits, obwohl die Schweiz (noch?) nicht der
EG beigetreten ist. Die Tendenz geht dahin, dass die Vernetzung schweizerischer

Forschung über Migration mit internationalen Programmen verstärkt
wird, etwa im Rahmen des EG-Programmes «COST A 2 Migration», und
durch empirische und theoretische Forschungsarbeit, welche auf den Vergleich
und den Austausch mit anderen Europäischen Bildungssystemen ausgerichtet
ist (vgl. Anm. 3).

Die Schweiz stellt geographisch und kulturell einen Knotenpunkt dar : drei
grosse europäische Sprachen und Kulturen und vier geistes- und sozialwissenschaftliche

Traditionen (die deutsche, die französische, die italienische, die
angelsächsische) begegnen sich und befruchten sich in der Schweiz. Diese
vorteilhafte Grundlage kann in Verbindung mit der Einbettung in europäische
Programme zu einer Neuorientierung, organischeren Verknüpfung und
Erweiterung der Diskussion über Zwei- und Mehrsprachigkeit und derjenigen über
interkulturelle Erziehung sowie damit kompatibler Konzepte führen.

Education et recherche 15e Année 3/93 337



V. Interkulturelle Pädagogik und die Ost-West-Dynamik

Bis vor wenigen Jahren drehte sich die Diskussion um eine Schulpopulation,
welche zunehmend Kinder von Arbeitsmigranten aus dem Süden Europas
aufnahm ; dann kamen immer mehr Kinder aus der sogenannten Dritten Welt
und aus den Kriegsgebieten Osteuropas hinzu, allerdings je nach Land und
Gesetzgebung in unterschiedlichem Ausmass.

Seit der «Wende» wird die deutsche Diskussion über interkulturelle Erziehung

und über multikulturelle Gesellschaft um eine bis dahin abwesende
Dimension reicher: nämlich um die Reflexion über die aktuelle Situation in
den neuen Bundesländern und in der alt-BRD aufgrund der Übersiedlung von
ehemaligen DDR-Bürgern. Die wachsende Fremdenfeindlichkeit in Ost- und
Westdeutschland einerseits und die Absage an die Ideologie des «real existierenden

Sozialismus» bilden den Hintergrund dieser Diskussion. Erste
Publikationen gehen der Frage nach, welche Stellung Ausländer und Minderheiten in
der DDR hatten, und kommen auf die Spur erster Ansätze der interkulturellen
Erziehung in den neuen Bundesländern (Krüger-Potratz 1991).

Die Ost-West-Interaktion ist aus westeuropäischer Sicht nicht nur bedeutend,

weil zunehmend Kinder aus osteuropäischen Ländern unsere Schulen
(auch in der Schweiz) vor neue Aufgaben stellen und uns früher oder später
dazu zwingen werden, die theoretische Reflexion über interkulturelle Erziehung

vielleicht unter ganz ungeahnten Vorzeichen weiterzuführen. Vielmehr
fordert uns interkulturelle Forscher/innen der Dialog zwischen Ost und West
auch deshalb heraus, weil «okzidentozentrische» Sichtweisen und Gewissheiten

ins Wanken geraten.
Es drängen sich meta-methodologische Überlegungen auf. Letztlich wird es

darum gehen, den Eurozentrismus und das Primat der westlichen Denkweise
auf der Ebene der wissenschaftlichen Argumentation zu relativieren. Dabei
ergibt sich eine Verflechtung mit der Diskussion über Menschenrechte (s. II.
Teil dieses Beitrages) und über die Suche nach universellen Werten, eine Suche,
die in der Moderne - und heute zunehmend - vom Westen dominiert wird,
und zwar mit der Komplizität des Ostens. Es ist anzunehmen und wünschbar,
dass nichtwestliche und nichteuropäische Kulturen zur Findung universeller
Werte beitragen können, sofern ein echter Dialog ohne Hegemonieansprüche
von allen Beteiligten angestrebt wird (Caronia/Le Pichon 1991 ; Allemann-
Ghionda 1992b).

VI. Das Verhältnis interkultureller Erziehung
zu europäischen, internationalen und globalen Konzepten

Die fortschreitende europäische Integration scheint sich auch auf das
Selbstverständnis der interkulturellen Erziehung auszuwirken. In diesem Rahmen sei
auf zwei Diskussionsstränge hingewiesen:

338 Bildungsforschung und Bildungspraxis 15. Jahrgang 3/93



a) Es wird der Gedanke formuliert, dass Erziehung zu internationaler
Verständigung, Erziehung zu Europa und ähnliche Konzept in Medien und in
Lehrplänen immer präsenter sind (Hohmann in Hohmann/Reich 1989, S. 24):
ein Gedanke, der uns heute immer noch als allzu optimistisch erscheint, vor
allem, was - abgesehen von Modellversuchen - die allgemeine, «normale»
Schulorganisation und die Lehrpläne betrifft.

b) Es wird vorgeschlagen, die traditionelle Trennung zwischen «interkultureller

Erziehung» auf der einen Seite und Modellen wie «internationale
Erziehung», «interkulturelles Lernen» und dergleichen auf der anderen Seite,
aufzuheben. Das heisst in anderen Worten, es gilt, die Trennung zwischen einer
Pägagogik der defizitären, scheiternden Migrantenkinder aus der Unterschicht
und einer Pädagogik der privilegierten, erfolgreichen Schüler aus der kulturellen

Mehrheit und Oberschicht zu überwinden (Krüger-Potratz 1992). Ein Konzept

der internationalen Erziehung entwirft Klafki (1993), ohne dass jedoch
ersichtlich wird, ob es zumindest ansatzweise bereits verwirklicht wird.

Die Einbindung interkultureller Ansätze in die «Vorbereitung auf Europa»
wird gegenwärtig in Nordrhein-Westfalen erprobt. Dabei werden insbesondere
auch die zugewanderten Minderheiten aus dem aussereuropäischen Raum in
den Blick genommen5.

Eine Verbindung der verschiedenen Konzepte, die sich teilweise völlig
unabhängig voneinander entwickelt haben, bedarf allerdings einer neuanzulegenden
theoretischen Klärung. Im Bereich der Bildungspolitik und der Schulentwicklung

müssten dazu konsolidierte, nicht zu unterschätzende Schranken
niedergerissen werden : hier die Einheimischen, dort die Ausländer; hier die Pädagogik

der Weltoffenheit (heute defacto eine Pädagogik der Reichen und vor allem
der Einheimischen), dort die interkulturelle Pädagogik (heute de facto immer
noch eine Pädagogik der Armen und vor allem der Ausländer).

Mittel- und langfristig scheint uns die Komplementarität zwischen
«interkultureller Erziehung», «Lernen für Europa» und anderen, international
ausgerichteten Konzepten, ein gangbarer Weg zu sein. In diese Überlegung sollte
u. E. ebenfalls ein Konzept einbezogen werden, welches in den verschiedenen
Sprachregionen der Schweiz relativ gut verankert ist und gegenwärtig besonders
intensiv das Anliegen der anti-rassistischen Erziehung verfolgt : das Modell des
«Globalen Lernens» (Forum Schule für eine Welt, 1992).

Die Idee der Integration dieser Konzepte scheint uns unter der Bedingung
vertretbar, dass das Thema der Chancengleichheit unter Einbezug der
spezifischen Situation und der immer noch objektiv festzustellenden Benachteiligung

von Migranten- und von Unterschichtskindern wieder vermehrt diskutiert

wird. Einerseits wird Chancengleichheit nicht allein durch Respekt
«anderer» Kulturen und Standpunkte, Mehrsprachigkeit, Vorbereitung auf
Europa, internationale Öffnung, globale Sicht gewährleistet. Andererseits - so
unsere Hypothese - sind die genannten Bildungsziele nur unter der Voraussetzung

zu erreichen, dass Chancengleichheit besteht ; denn Ausgrenzung führt
zu Passivität und im Extremfall zu Gewalt.

Education et recherche 15e Année 3/93 339



VII. Forschungsdesiderata: acht Thesen

Konzepte, die sich unter den Begriff «interkulturelle Erziehung» subsumieren
lassen, befinden sich offensichtlich in einer Krise6. Über einige problematische
Themenkreise sowie über einige Versuche, den kritischen Punkt zu überwinden,

haben wir berichtet. Wir versuchen nun thesenartig zu formulieren, in
welcher Richtung aus unserer Sicht im Bereich der Forschung Schwerpunkte zu
setzen sind, damit ein Weg aus der Krise eingeschlagen wird.

1. Die Effektivität oder Ineffektivität «interkultureller Erziehung», wie sie
bisher konzeptualisiert und verwirklicht wurde, ist nicht erwiesen. Zum einen
bilden wirklich «interkulturelle» Schulversuche, also solche, welche die
gesamte und nicht nur die ausländische Schulbevölkerung einbeziehen, noch die
Ausnahmen, welche die vorherrschende assimilationistische Praxis kaum
verändern. Zum anderen liegen noch keine Langzeitstudien vor, welche die
Auswirkung interkultureller (im Gegensatz zu ausländerpädagogischer) Praxis auf
den Schulerfolg evaluieren würden. Eine Weiterentwicklung der Theorie ist
m. E. nur in Kombination mit solchen empirischen Studien möglich. Diese
sollten den Vorschulbereich und Ausbildungsgänge nach der Grundschule nicht
asser acht lassen.

2. Ähnliches lässt sich, mutatis mutandis, über die Förderung in L! und in
L2 sagen. Fest steht heute lediglich, dass die einseitige Ausrichtung auf die
Assimilation und auf den (meistens wohl nach inadäquaten Methoden erteilten)

Unterricht in L2 zum überproportionalen Misserfolg von Migrantenkindern
wesentlich beiträgt. Nicht zu übersehen ist der Umstand, dass diese

Inadäquatheit sich auf Kinder aus bildungsmässig unterprivilegierten, in der Regel
aber nicht auf Kinder aus gebildeteren Familien auswirkt (Paulston 1993).
Hingegen ist noch nicht empirisch nachgewiesen, dass eine sprachwissenschaftlich

und didaktisch angemessene Förderung von L1; gekoppelt mit einem
ebenso angemessenen Unterricht in L2, die Chancengleichheit tatsächlich
fördert (Reich 1992). Deshalb sind Untersuchungen über die Effektivität von
«gutem» Unterricht in L( und L2 nötig, wobei in erster Linie aus dem genannten

Grund das Zielpublikum «Migrantenkinder aus unterprivilegierten Familien»

interessiert. Konzepte der interkulturellen Erziehung müssen sich
darüber hinaus mit dem Stellenwert von und L2 befassen, wobei an den Unterricht

mit allochthonen und mit autochthonen Kindern zu denken ist. Die
herkömmliche Hierarchie der Sprachen und (in der Schweiz) das Territorialitätsprinzip

sind somit zu relativieren.
3. Um die Sackgasse der kulturalistischen Perspektive zu vermeiden, ist die

Überwindung des Ethnozentrismus auf verschiedenen Ebenen nötig, nicht
zuletzt auch auf der Ebene der wissenschaftlichen Ansätze.

4. Die allgemeine Erziehungswissenschaft sollte sich der Forschungsfragen
im Zusammenhang mit sprachlicher und kultureller Vielfalt, mit Vielfalt
schlechthin und mit Migration stärker als bisher annehmen, da diese Erscheinungen

je länger je mehr integrierender Bestandteil der «Normalität» sind.
«Sonderprobleme» sollten nicht länger ausschliesslich an «Experten» und
«Subdisziplinen» delegiert werden.

340 Bildungsforschung und Bildungspraxis 15. Jahrgang 3/93



5. Disziplinare Schranken sind zu überwinden: Verbindungen zwischen
Forschung aus erziehungswissenschaftlicher und sprachwissenschaftlicher
Sicht und Forschung über interkulturelle Kommunikation sowie soziologische,
ethnologische, psychologische und philosophische Ansätze sind vermehrt zu
kombinieren.

6. Die aktive Teilnahme von Forschern aus Osteuropa am interkulturellen
Diskurs ist wünschbar. Zum einen kann so der Widerspruch aufgelöst werden
zwischen dem Anspruch auf Austausch zwischen Kulturen und der bisherigen
Vorherrschaft von westeuropäischen Denkmustern in der Diskussion über
interkulturelles. Zum anderen haben wir alles Interesse daran, zu erfahren,
durch welche Prozesse trotz der verschiedenen ideologischen Vergangenheit es
heute «dort» und «hier» zu ähnlichen fremdenfeindlichen Ausschreitungen
und zu einer Zelebrierung der Ethnizität und des Ethnizismus kommt, die im
Extremfall Menschenopfer fordert. Kommt zwischen Ost und West ein
Ideenaustausch über interkulturelle Beziehungen und Erziehung zustande, so
wird er mit der Zeit zu Umlagerungen und Neudefinitionen führen. Insbesondere

ist die Suche nach gemeinsamen universellen Werten (Menschenrechtsdebatte)

eine Grundbedingung für den Dialog.
7. Forschung über interkulturelle Kommunikation kann ein Schlüssel sein,

der es erlaubt, einige Aufgaben der Erziehung und Bildung in multikulturellem
Kontext zu meistern. Sie darfsich aber heute nicht mehr auf relativ «harmlose»
Problemstellungen beschränken (z. B. : wie der nordamerikanische Spitzenforscher

der Pharmaindustrie und seine Gattin bei einem beruflich bedingten
Aufenthalt in Zentralamerika mit dem Kulturschock zurechtkommen)7. Sie
wird ihren theoretischen Rahmen und ihre Instrumente anpassen müssen. Sie
gewinnt heute an Bedeutung, zumal tragische, kriegerische und tödliche
Vorgänge im heutigen Europa uns zeigen, wie sehr politische, militärische,
wirtschaftliche und religiöse Faktoren die Beziehungen zwischen Ethnien und
Kulturen, Gruppen und Personen determinieren. Erkenntnisse der interkulturellen
Kommunikationsforschung können auch im Bereich der Erziehung und
Bildung einen zwar nicht zu überschätzenden, aber dennoch wichtigen Beitrag
leisten. Umgang mit kulturellen und gesellschaftlichen Konflikten, mit dem
«Anderen», kann gelernt werden.

8. Zum Forschungsstand in der Schweiz abschliessend nur folgende sehr
verkürzte Feststellung: Die mehrsprachige und plurikulturelle Tradition der
Schweiz, welche sich auch im Bereich der Erziehungswissenschaft und der
Sprachwissenschaft niederschlägt, eröffnet potentiell Möglichkeiten, weitsichtige

Strategien zu entwickeln, bei denen die Kenntnisse und Fähigkeiten aller
Kinder (z. B. im Bereich der Sprache und der interkulturellen Beziehungen)
einbezogen und nicht - wie bisher - selektiv und je nach sozio-kulturellem
Hintergrund und ethnischer Herkunft weiterentwickelt werden. Um dieses
Potential zu entfalten, bedarf es allerdings umfassender Konzepte, die von
soliden Strukturen getragen werden. In diesem Sinne ist die zur Zeit aktuelle
Gründung eines schweizerischen Instituts für Migrationsforschung an der
Universität Neuenburg, sowie jede andere Form von Koordination und Austausch,
zu begrüssen.

Education et recherche 15e Année 3/93 341



Anmerkungen

' Eine derartige Auffassung haben uns gegenüber Bildungsverantwortliche sowohl der Aufnahme- als
auch der Auswanderungsländer geäussert.

2 Eine Schulleiterin in Mailand schilderte uns gegenüber einen « interkulturellen » Anlass folgender-
massen: eine Klasse aus chinesischen, indischen, tunisischen und ägyptischen und italienischen
Kindern wurde an eine Tanzvorstellung mit Tänzen der Lakota-Indianer gebracht. Darauf seien
Kinder und Eltern gleichermassen gerührt gewesen. Diese Episode soll jedoch nicht stellvertretend
für sämtliche interkulturelle Projekte in Italien stehen.

3 Die Verfasserin leitet im Auftrag des schweizerischen Nationalfonds das erste europäisch vergleichende

Forschungsprojekt (1993-1996) über Migration und Erziehung in multikulturellen
Gesellschaften, das von der Schweiz ausgeht. Darin werden aufgrund empirischer Fallstudien und der
Analyse von Fachliteratur und bildungspolitischen Dokumenten die Strategien der achtziger-neun-
ziger Jahre im Umgang mit kultureller und sprachlicher Vielfalt in vier Ländern untersucht: die
Schweiz, Deutschland, Frankreich, Italien. Im Rahmen des NFP 33 des schweizerischen Nationalfonds

steht das Thema der sprachlichen und kulturellen Vielfalt im weiteren Sinne zur Diskussion.
An der Tagung zum Thema « Interkulturelle Erziehung und mehrsprachige Bildung », Pädagogisches
Institut der Universität Bern, 18.-20. März 1993 (INTER 93), fand eine für die Schweiz erstmalige
internationale und interdisziplinäre Diskussion statt, bei welcher versucht wurde, eine Bilanz über
den gegenwärtigen Stand zu ziehen und Perspektiven und entwerfen. Ein Band mit den Vorträgen ist
in Vorbereitung.

4 Das 1991 abgeschlossene Programm trug den Titel: Educational and Cultural and Linguistic
Pluralism (ECALP). Je eine Fallstudie fertigten Markus Flolenstein und die Verfasserin an. Ergebnisse
des Quervergleichs in OECD 1991. Vernetzung gewährleistet auch die aktive Teilnahme von vielen
Schweizer Forscher/innen an den Arbeiten der ARIC (Association pour la Recherche Interculturelle)
und an der IAIE (International Association for Intercultural Education).

5 Es handelt sich um den Modellversuch LEFEU, der über 30 Schulen umfasst. In : Lernen für Europa
(1993). In eine Übersicht über neuere Ansätze der interkulturellen Erziehung gehörten die unlängst
diskutierten erziehungshistorischen und religionspädagogischen Dimensionen, zu denen wir noch
über keine Materialien verfügen (Universität Hamburg, 1.-4. Juni 1993, Tagung «Dialog zwischen
den Kulturen»).

6 Wie Hans H. Reich (1993) an der Berner Tagung INTER 93 zusammenfassend bemerkte, geht es um
die Glaubwürdigkeit der interkulturellen Idee in Erziehung und Bildung, in Theorie und Praxis.

7 Viele unserer Ansicht nach brauchbare Ideen zur interkulturellen Kommunikation sind in den USA
entwickelt worden. In einer ersten Phase (unmittelbar nach dem 2. Weltkrieg) waren jedoch derartige
Theorien und Modelle in erster Linie darauf ausgerichtet, das Leben von US-Soldaten und vom
Industriekader in der Fremde zu erleichtern. Erst später - Im Zuge des civil rights movement - kam
die Dimension des Umgangs mit «anderen» als die WASP-Kultur hinzu. In Frankreich sind Modelle
der interkulturellen Kommunikation in Bezug auf die Arbeit mit Migranten entwickelt worden, die
von den Identitätstheorien von Carmel Camilleri inspiriert werden. Siehe dazu Camilleri/-
Cohen-Emerique 1989.

Literatur :

Abdallah-Pretceille Martine (1989): L'écoleface au défi pluraliste. In: Camilleri/Cohen-
Emerique, s. unten.

Dieselbe (1992): Quelle école pour quelle intégration? Paris: Hachette.
Adorno Theodor W. (1966): Erziehung nach Auschwitz. In: Gesammelte Schriften.

Frankfurt: Suhrkamp.
Allemann-Ghionda Cristina (1988): Ausländische Kinder, Jugendliche und Erwachsene

im schweizerischen Bildungswesen. Expertise im Rahmen der Reihe «Forschungspolitische

Früherkennung», B26. Bern : Schweizerischer Wissenschaftsrat.
Dieselbe (1992a): Pilotprojekt bilingual-bikulturelle und multikulturelle Kindergärten.

Basel: Erziehungsdepartement, Kindergärten des Kantons Basel-Stadt (vervielfältigt).

342 Bildungsforschung und Bildungspraxis 15. Jahrgang 3/93



Dieselbe 1992b) : Interkultureller Diskurs zwischen Ost und West. In : Interdialogos 1 und
2/1992.

Dieselbe (1992c): Migration und Erziehung in multikultureilen Gesellschaften : Europäische

Entwicklungen aus schweizerischer Perspektive. In: Wakounig/Busch, s. unten.
Dieselbe (1993): Schulung von Migrantenkindern und interkulturelle Erziehung in der

Praxis des schweizerischen Bildungswesens : Eine Übersicht über Innovationen. Dossier
zur Tagung INTER 93. Bern: EDK.

Allemann-Ghionda Cristina/Meyer-Sabino Giovanna (1992): Donne italiane in Svizze-
ra. Locarno : Dadô und Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde.

Auernheimer Georg (1990): Einführung in die interkulturelle Erziehung. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Babylonia (1993): Babylonia, Zeitschrift für Sprachunterricht und Sprachenlernen
1/1993.

Barkowsky Hans (1984): Interkulturelles Lernen oder die Mauer im eigenen Kopf.
Überlegungen nach einem Jahrzehnt DfaA-Arbeit. In: Essinger/Uçar (s. unten), S. 166—

186.

Berthoud-Aghili Novine/Caloz-Tschopp Marie-Claire (1993): La Suisse de demain et la
mobilité des populations : nouveaux enjeux pour la recherche en sciences de l'éducation.
Genève: FPSE, Cahiers de la Section des Sciences de l'Education.

BFA 1992) : Bundesamt für Ausländerfragen, Zentrales Ausländerregister. Die Ausländer
in der Schweiz. Statistischer Bericht (Dezember 1992).

Boos-Nünning Ursula et al. (1983): Aufnahmeunterricht, Muttersprachlicher Unterricht,
Interkultureller Unterricht. Ergebnisse einer vergleichenden Untersuchung zum Unterricht

für ausländische Kinder in Belgien, England, Frankreich und den Niederlanden.
München: Oldenbourg.

Callari Galli Matilde (1992): Per un'educazione all'alteritä. In: Poletti Fulvio, Hg.,
s. unten.

Caronia Letizia/Le Pichon Alain (1991): Sguardi venuti da lontano. Un'indagine di
transcultura. Milano: Bompiani.

Camilleri Carmel/Cohen-Emerique Margalit (1989): Chocs de cultures: Concepts et
enjeux pratiques de l'interculturel. Paris : L'Harmattan.

CDCC 1986) : Rapportfinal du groupe de travail. Projet n" 7 du CDCC: L'éducation et le
développement culturel des migrants. Rapporteurs : Louis Porcher et al. Strasbourg:
Conseil de l'Europe, CDCC.

Cichon Peter (1991): Sprachenpolitik und sprachliche Minderheiten in den europäischen
Gemeinschaften : das Beispiel Frankreich. In : Gogolin et al., s. unten.

Dasen Pierre R. et al., Eds. (1991): Vers une école interculturelle. Recherches interculturelles

dans l'enseignement primaire à Genève. Genève: Université, FAPSE, Cahiers de
la Section des Sciences de l'Education.

De Jong Willemijn (1986): Fremdarbeitersprache zwischen Anpassung und Widerstand :
eine ethnolinguistische Studie über Sprache und Arbeitsmigration am Beispiel von
Griechinnen und Griechen in der deutschen Schweiz. Zürcher germanistische Studien.
Bern : Peter Lang.

De Mauro Tullio 1992) : Esquisse sociolinguistique des Italies d'aujourd'hui. In : Giordan,
Henri (s. unten).

Dinello Raimundo/Perret-Clermont Anne-Nelly (1987): Psychopédagogie interculturelle.

Cousset: DelVal.
Dufour Jean-Marc (1989): L'interculturel pédagogique: les enseignements d'une généalogie

difficile. In: Migrants-Formation, n° 77, juin 1989.
EDI, Hg. (1989): Zustand und Zukunft der viersprachigen Schweiz. Bern : Eidgenössisches

Departement des Inneren.

Education et recherche 15e Année 3/93 343



EDK (1987): Herausforderung Schweiz. Materialien zur Förderung des Unterrichts in den
Landessprachen. Bern : EDK, Studien und Berichte.

Eldering Lotti / Kloprogge Jo, Eds. 1989) : Different Cultures Same School. Ethnic Minority

Children in Europe. Amsterdam : Swets & Zeitlinger.
Essinger Helmut/Uçar Ali (1984): Erziehung in der multikulturellen Gesellschaft.

Interkulturelle Erziehung in Praxis und Theorie, Band 1. Baltmannsweiler: Burgbücherei
Schneider.

Forum Schule für eine Welt (1992): Die Schweiz in der Welt - Die Welt in der Schweiz.
Bericht eines Schulprojektes zur Wahrnehmung der globalen Vernetzungen. Jona:
Selbstverlag.

Fthenakis Wassilios et al. (1985): Bilingual-bikulturelle Entwicklung des Kindes. München:

Hueber.
Giordan Henri, sous la direction de (1992): Les minorités en Europe. Droits linguistiques

et droits de l'Homme. Paris: Editions Kimé.
Gogolin Ingrid (1988): Erziehungsziel Zweisprachigkeit. Konturen eines sprachpädagogischen

Konzepts für die multikulturelle Schule. Hamburg: Bergmann und Heibig.
Gogolin Ingrid/Kroon Sjaak/Krüger-Potratz Marianne/Neumann Ursula/Valien Ton,

Hgg. (1991): Kultur- und Sprachenvielfalt in Europa. Münster, New York: Wax-
mann.

Gretler Armin/Gurny Ruth/Perret-Clermont Anne-Nelly/Poglia Edo (1987): Fremde
Heimat. Cousset: DelVal (französisches Original: Etre Migrant, 1981).

Gretler Armin/Perret-Clermont Anne-Nelly/Poglia Edo (1993, im Druck): Education et
pluriculturalité en Suisse (Arbeitstitel). Bern : Peter Lang.

Gretler Armin (1993): Forschung und Entwicklung zur interkulturellen Bildung und
Erziehung in der Schweiz. Dossier zur Tagung INTER 93. Bern : Schweizerische
Koordinationsstelle für Bildungsforschung.

Griese Hartmut M. (1984): Der gläserne Fremde. Bilanz und Kritik der Gastarbeiterforschung

und der Ausländerpädagogik. Opladen: Leske und Budrich.
Heloir, Claude (1989): La pédagogie interculturelle en 1989. In Migrants-Formation

n° 77, juin 1989, S. 17-26.
Hoffmann-Nowotny, Hans-Joachim (1992): Chancen und Risiken multikultureller

Gesellschaften. Bern: Schweizerischer Wissenschaftsrat (FER 119).
Hohmann Manfred / Reich Hans H., Hgg. (1989): Ein Europa für Mehrheiten und

Minderheiten. Münster, New York: Waxmann.
Klafki Wolfgang 1993) : Allgemeinbildung heute - Grundzüge internationaler Erziehung.

In : Pädagogisches Forum 1 /1993.
Krüger-Potratz Marianne (1989): Die Ausländerpädagogik versichert sich ihrer Geschichte.

Plädoyer für eine historische Minderheitenbildungsforschung. In: Unterrichtswissenschaft

H. 3, S. 223 ff.
Dieselbe (1991 ): Anderssein gab es nicht. Ausländer und Minderheiten in der DDR, mit

Beiträgen von Georg Hansen und Dirk Jasper. Münster, New York: Waxmann.
Dieselbe 1992) : Interkulturelle Erziehung in der Diskussion - vernachlässigte

Diskussionslinien und versteckte Bilder. In : Pädagogik und Schule in Ost und West, H. 2,
S. 84 FF.

Larcher Dietmar 1991 : Fremde in der Nähe. Interkulturelle Bildung und Erziehung im
zweisprachigen Kärnten, im dreisprachigen Südtirol, im vielsprachigen Österreich.
Klagenfurt/Celovec: Drava Verlag.

Leggewie Claus 1990) : Multikulti. Spielregeln für die Vielvölkerrepublik. Nördlingen :

Rotbuch Verlag.
Lefeu (1993): Lernen für Europa. Soest: Informationen zu Projekten des sprachlichen

und interkulturellen Lernens 3/1993.

344 Bildungsforschung und Bildungspraxis 15. Jahrgang 3/93



Luchtenberg Sigrid (1991): Fachsprachenunterricht für Migrantenkinder - in welchem
Fach? In: Deutsch Lernen H. 4, S. 381 ff.

Lüdi Georges/Py Bernard (1986): Etre bilingue. Berne: Peter Lang.
Müller H. P. (1991): Menschenrechte in aussereuropäischen Kulturen. Unveröffentlichter

Vortrag, Juli 1991.
Neumann Ursula / Krüger-Potratz Marianne / Reich Hans H. / Gogolin Ingrid 1990) : Folgen

der Arbeitsmigration für Bildung und Erziehung. In Deutsch Lernen H. 1,
S. 70 ff.

Nieke Wolfgang (1986): Multikulturelle Gesellschaft und interkulturelle Erziehung. Zur
Theoriebildung in der Ausländerpädagogik. In : Die deutsche Schule H. 4, S. 462 ff.

Nieke Wolfgang 1992) : Wie ist interkulturelle Erziehung möglich Essen : Imaz. Internes
Papier, März 1992.

OECD (1991): ECALP. Synthesis ofCase Studies. Effective Strategies andApproaches in
the Schools. Paris : OECD, CERI (restricted).

Ogay Tania (1992): De l'éducation des enfants de migrants à l'éducation interculturelle.
Les activités des organisations internationales. Dossier zur Tagung INTER 93. Bern :

Bundesamt für Bildung und Wissenschaft.
Paulston Christina B. (1993): Bildungspolitikfürsprachliche Minderheiten. In: Pädagogik

und Schule in Ost und West, 1 / 93.
Poletti Fulvio, Hg. (1992): L'educazione interculturale. Firenze: La Nuova Italia.
Reich Hans H. (1992): Anhörung «Muttersprachlicher Unterricht » im Landtag von

Baden-Württemberg. In: Deutsch lernen 1/1992, S. 77-84.
Reich Hans H. (1993): Bilanz der interkulturellen Erziehung in Forschung und Praxis.

Einführungsreferat an der Tagung INTER 93, Interkulturelle Erziehung und mehrsprachige

Bildung, Bern, März 1993 (unveröffentlicht).
Reid Euan/Reich Hans H. (1992): Breaking the Boundaries. Migrant Workers' Children

in the EC. Clevedon: Multilingual Matters.
Retschitzky Jean et al., Hg. (1989): La recherche interculturelle. Tomes 1/2. Paris:

L'Harmattan.
Rovere Giovanni (1977): l'esti di italiano popolare. Roma: CSER.
Skutnabb-Kangas Tove/Cummins James (1988): Minority Education : From Shame to

Struggle. Clevedon: Multilingual Matters.
Steiner-Khamsi Gita (1992): Multikulturelle Bildungspolitik in der Postmoderne. Opladen:

Leske und Budrich.
Wakounig Vladimir/Busch Brigitte, Hg. (1992): Interkulturelle Erziehung und

Menschenrechte. Strategien gegen Rassismus undAusländerfeindlichkeit. Klagenfurt/Celo-
vec: Drava Verlag.

Watts Richard James/Andres Franz/Latscha Verena, Hgg. (1990): Zweisprachig durch
die Schule. Bern, Stuttgart : Paul Haupt.

Wicker Hans-Rudolf (1992): Migration, Ethnizität und Paradoxien des Multikulturalismus
in industrialisierten Gesellschaften. Unveröffentlichter Vortrag, Juni 1992.

Education et recherche 15e Année 2/93 345



Education et formation interculturelle dans une Europe
multiculturelle - un débat au point tournant

Résumé:

L'auteure brosse un tableau des principales questions caractérisant le discours
sur l'éducation interculturelle à partir du milieu des années quatre-vingt en
Europe. Elle considère principalement des publications publiées en Suisse et
dans les pays limitrophes. Sont identifiés comme aspects centraux et objets
controverses : la position de l'éducation interculturelle par rapport aux sciences
de l'éducation; signification et usage des concepts «culture» et «droits
humains»; l'éducation interculturelle et sa relation avec l'éducation bilingue et
plurilingue, notamment dans le contexte de la Suisse plurilingue; nouvelles
dimensions suite aux événements déterminant des relations différentes entre
l'Europe de l'Ouest et celle de l'Est; points de contact entre l'éducation
interculturelle et d'autres modèles visant à gérer la pluralité, comme «éducation à

l'Europe», «éducation internationale», et autres. L'article se conclut avec la
formulation de propositions sur le plan de la recherche, tendant à dépasser la
spécialisation et la séparation en faveur de choix et approches méthodologiques
tenant mieux compte de la multidimensionalité et de l'internationalisation
croissante de l'objet de recherche.

Intercultural education in multicultural Europe -
A debate at a turning point

Summary:

The author points at the main questions characterising the present (since the
mid-eighties) discussion on intercultural education in Europe. Mainly
publications issued in Switzerland and the surrounding countries are considered.
The following issues are regarded as central and controversial : the position of
intercultural education as related to science of education ; the meaning and use
of the concepts of «culture» and «human rights»; the relationship between
intercultural, bilingual and plurilingual education, as well as its particular
connotation in plurilingual Switzerland; new dimensions of the interaction
between Eastern and Western Europe ; connections between concepts of
intercultural education and other models like «learning for Europe», «international
education» and alike. The author formulates eight theses for research. Their
common denominator is abandoning the patterns of specialization and
segregation, in favour of approaches and methods considered more suitable to tackle
the multidimensional and international research object.

346 Bildungsforschung und Bildungspraxis 15. Jahrgang 3/93


	Interkulturelle Erziehung und Bildung in einem multikulturellen Europa : Diskussion an einen Wendepunkt?

