
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 9 (1987)

Heft: 3

Artikel: Neue Konzepe [i.e. Konzepte] der Allgemeinbildung

Autor: Tenorth, Heinz-Bmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786361

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Konzepe der Allgemeinbildung1

Heinz-Bmar Tenorth

Der Artikel expliziert in Auseinandersetzung mit bildungsphilosophischen
Argumenten ein Konzept von Allgemeinbildung, in dem sie als der
gesellschaftlich notwendige Prozess der Erzeugung von universellen Prämissen für
Kommunikation gedeutet wird. Auf diesem Hintergrund lässt sich einerseits
der Kanon der Allgemeinbildung neu interpretieren, und zwar als Form, in
der Kommunikation (a) sich selbst pädagogisiert, und zugleich (b) auch das
Neue, z.B. die Erwartung an computer literacy, pädagogisch transformiert;
diese gesellschaftstheoretische Deutung von Allgemeinbildung führt auch zu
der These (c), dass heute allein «Probleme» die Themen allgemeiner Bildung
und die Aufgabe der pädagogischen Berufe bezeichnen können.

Allgemeinbildung ist wieder in aller Munde, bei Politikern wie bei Pädagogen.

Die Deutsche Gesellschaft für Erziehungswissenschaft hat Allgemeinbildung

zum Thema ihres Frühjahrskongresses 1986 gemacht, im Juni 1986
veranstaltete die (deutsche) Bundesregierung in Bonn ein Colloquium zum
Thema Allgemeinbildung im Computerzeitalter (1986), Gewerkschaften und
Arbeitgeberverbände diskutieren das Thema ebenso wie die interessierte
Öffentlichkeit, und die deutsche Diskussion steht nicht singulär.

Bei allem Engagement für das Thema ist aber auch die Verlegenheit nicht
zu übersehen, die diese Diskussion erzeugt. Manche Erziehungswissenschaftler

etwa sehen den politischen Kontext dieser Diskussion, fürchten
korrumpiert zu werden und raten zur Distanz (z.B. Dewe, Ferchhoff & Radtke
1986). Das kann der Pädagogik nie schaden. Gravierender und lehrreicher
sind die Verlegenheiten, die das Thema anscheinend theoretisch erzeugt, und
mit solchen Schwierigkeiten der systematischen Analyse und Begründung von
Konzepten der Allgemeinbildung beschäftigt sich diese Abhandlung.

Geringfügig überarbeitete und um Einzelbelege erweiterte Fassung eines Vortrags im Colloquium
über «Bildung und Bildungstheorie» des Pädagogischen Instituts der Universität Zürich am 30.
Januar 1987. Den Teilnehmern des Colloquiums, besonders aber Hans Christen und Walter Herzog,
danke ich tur anregende und ermutigende Diskussionen

Education et Recherche 9e année 3/87 263



Der Ausgangspunkt meiner Überlegungen ist eine provozierende Diagnose
über die Bedeutung der Allgemeinbildung heute, die man von einem Autor
mit einiger Prominenz in der Bildungsphilosophie jüngst lesen konnte:

«Allgemeinbildung kann heute nichts mehr bedeuten; ihre Zeit ist definitiv
abgelaufen. Die Bemühungen, sie erneut und erneuert ins Geschäft zu bringen,

sind zwar sicherlich nicht - soweit vorhersehbar - zum schnellen
Scheitern verurteilt. Ja es kann vermutet werden, dass immerfort
Allgemeinbildungskonzepte, wenn auch mit zunehmender Veränderungsgeschwindigkeit
und erhöhter Kritikanfälligkeit, entworfen und praktisch umzusetzen
versucht werden. Gleichwohl entbehren sie desjenigen, was sie davon
freispricht, bestenfalls bloss pädagogisch zu sein; denn - um ein Dictum Kants
etwas grosszügig heranzuziehen - sie belassen es nicht dabei, da die Idee
einer massgebenden Allgemeinheit oder eines verbindend-verbindlichen
Unbedingten ein Problem ohne alle Auflösung ist und bleibt» (Fischer 1986, S.

897)

Nun müht man sich ungern an Problemen ab, die - ausweislich einer Autorität

wie Kant - ohne alle Auflösung sind, jedenfalls empfiehlt sich mehr als

nur Distanz gegenüber manchen politischen Vorhaben, wenn Wolfgang
Fischers Urteil zuträfe. Meine Absicht ist es deshalb, seine so überaus
skeptischen Bemerkungen hier zu prüfen und - im Ergebnis - eine Gegenthese

zu begründen, die den gesellschaftlichen Sinn von Allgemeinbildungskonzepten

darstellt.

Am Anfang meiner Beweisführung steht der Versuch, die Themen und
Kontexte der Allgemeinbildungsdiskussion zu typisieren (1.). Meine Gegenthese
(2.) und ihre Diskussion am Exempel neuer Konzepte der Allgemeinbildung
(3.) schliessen sich an, Bemerkungen zur Problemstruktur der pädagogischen
Arbeit bilden den systematischen Schluss (4.). Meine metakritische Absicht
wäre erreicht, wenn ich die sozialwissenschaftlichen Grenzen der
bildungstheoretischen Kritik von Allgemeinbildung zumindest plausibel machen
könnte.

1. Dimensionen der gegenwärtigen Diskussion über Allgemeinbildung

Am Anfang meiner kritischen Diskussion bildungsphilosophischer Urteile
steht der Versuch, unter Verzicht auf historische Analysen (dazu Tenorth
1986) die aktuelle Bedeutung dessen zu erfassen, was gegenwärtig -
gesellschaftlich wie in Pädagogik und Erziehungswissenschaft - zum Thema
Allgemeinbildung gesagt wird. Das mag zunächst als die Fixierung auf ein
deutsches Thema erscheinen, aber die Überlegungen zum core curriculum,
wie sie in fast allen westeuropäischen und nordamerikanischen Kulturen
anzutreffen sind, lassen sich der deutschen (und deutschsprachigen) Diskussion

über Allgemeinbildung ebenso parallel ordnen wie die Reflexionen über
die Funktion und den Sinn des Bildungssystems, die z.B. die Mitglieder des

264 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9 Jahrgang 3/87



COLLEGE DE FRANCE 1985 vorgelegt haben (vgl. Liebau & Müller-Rolli
1985), oder die Diskussion über general education, die in den USA neu
aufgelebt ist (Rohrs 1986).

Es gibt, mit anderen Worten, eine Fülle an thematisch einschlägigen
Diskussionen, zu viel jedenfalls, um sie insgesamt vorzustellen. Ich stilisiere
also: Zunächst, man stellt sehr rasch fest, dass unter dem Titel der
Allgemeinbildung oder der allgemeinen Bildung ein Bündel sehr heterogener,
keineswegs einheitlich gefasster Themen versammelt ist; man erfährt auch
sehr rasch, dass der eingangs zitierte Wolfgang Fischer eine Aussenseiterposition

vertritt. Sein rigides Diktum bezieht sich nämlich nur auf die, wie er
selbst sagt, «Metaphysik-Funktion» der Idee der Allgemeinbildung, auf die
Erwartung also, dass in der Idee der Bildung sowohl die «Totalität der
Bedingungen des Kosmos» als auch die «Totalität der Bedingungen des
Handelns in der Polis» definiert seien, und dass diese Bildungsidee die
Möglichkeit bieten müsse, «sowohl das Handeln wie auch die Erfahrung von
Natur und Welt auf etwas Allgemeines zu stellen» (Fischer 1986, S. 894).

Dieses Allgemeine, das ein «Letztes, Unbedingtes» (Fischer) meint, «die Idee
einer massgebenden Allgemeinheit», eines «verbindend-verbindlichen
Unbedingten», hat für Fischer weder Realität, noch sieht er dafür die Möglichkeit

einer philosophischen Begründung oder Rettung. Und, wer würde da
widersprechen? In der Metaphysik-Kritik Kants nennt Fischer selbst den
gewichtigsten Zeugen für seine Skepsis; an die vergeblichen Versuche der
Philosophen, das Problem der Letztbegründung von Normen zu lösen (Oel-
müller 1978; 1979), darf man ergänzend erinnern, auch an die Wirklichkeit
der Sozialphilosophie, die das «Allgemeine» allein noch als Kritik des
herrschenden Bewusstseins darstellen kann (Theunissen 1982).

Allein mit dieser Brille aber, konzentriert auf Fischers philosophische
Betrachtung der Diskussion über Allgemeinbildung, muss man das Thema nicht
anschauen. Fischer behält hier zwar Recht, ohne dass er zugleich die
Diskussion über Allgemeinbildung insgesamt erledigen oder gar überflüssig
machen könnte. Diese Diskussion beschäftigt sich nämlich - gegenwärtig -

mit viel weniger anspruchsvollen, vielleicht sogar, für den Philosophen,
trivialeren Themen:

Bei den Schulpädagogen, Bildungspolitikern und Curriculum-Konstrukteuren
beschränkt man sich z.B. auf die Frage: Welchen Inhalt kann der für alle
Heranwachsenden einer Generation unserer Gesellschaft unerlässliche, der
minimale Kanon von Schulfächern haben? Oder, noch eingeschränkter: Wie
soll dieser Kanon von Fächern für diejenigen Schüler aussehen, die künftig
eine Universität besuchen, also die Studierfähigkeit erwerben wollen?

Wenn nicht der ganze Kanon der Fächer eines nationalen Bildungssystems -

und die ihnen zugeordneten Ziele - gemeint sind, dann wird die Diskussion

Education et Recherche 9e année 3/87 265



über Allgemeinbildung mit noch engeren Fragen verknüpft: Wie - pädagogisch

formuliert - die Erwartungen an eine neue politische Bildung zu
formulieren und zu begründen sind, die die Gemeinsamkeit der Lebensweise,
die universale Rolle des Staatsbürgers, auch in pluralistischen Kulturen soll
sichern können (zuletzt: Wilhelm 1985 vs. Hentig 1985)? Bei Politikern lautet
die vergleichbare Frage, welche verbindlichen Werte und Normen die
Erziehungseinrichtungen bestimmen sollen und welchen Sinn Ausbildungsprozesse

haben, nachdem die Formeln der sechziger Jahre vielen, gerade
konservativen Politikern verbraucht erscheinen?

Unter dem Titel der Allgemeinbildung wird schliesslich ganz konkret und
aktuell verhandelt, welche pädagogischen - curricularen, institutionellen,
normativen - Konsequenzen die technologische und soziale Revolution hat,
die mit der Entstehung der neuen Medien, vielleicht sogar der «Computer-
Gesellschaft» verbunden sind und als Technik-Folgen der gesellschaftlichen
Entwicklung begriffen (oder die ihr häufig auch kulturkritisch oder
modernitätshungrig nur zugeschrieben) werden. Die Vorträge der Minister Dorothee
Wilms und Hans Maier auf dem von der Bundesregierung veranstalteten
Colloquium Allgemeinbildung im Computerzeitalter, Bonn, Juni 1986, sind
dafür sehr aufschlussreich, auch für die Vermutung, dass die Kritik der
linken Pädagogik und Bildungspolitik im Mantel der vermeintlich funktional
geforderten neuen Allgemeinbildung gleich mitbedient wird. Frau Wilms z.B.
rechnet zu den heutigen «Anforderungen an Allgemeinbildung» so alte
konservative Erwartungen wie «Orientierung an Werten Vorbereitung auf
Mitverantwortung Anspruch, Leistung und Dienst»; und sie spricht sich
kritisch aus «gegen funktionalistische Bildungskonzepte Gegen permanente
Hinterfragung Gegen überzogene Wissenschaftsorientierung», also gegen
die noch präsente Moderne der Bildungsreform. Auch Hans Maier kann sein
Thema nicht behandeln, ohne in seine alte, expansionsfeindliche Deutung der
Bildungspolitik zu verfallen und den «Pyrrhussieg» der «Bildungsreform der
70-er Jahre» zu kritisieren (Maier 1986, S. 289).

Das alles sind also keine metaphysischen, sondern sehr historisch bestimmte
und gesellschaftlich geformte Fragen, formuliert auf dem Hintergrund
konkreter Interessen, bei denen niemand den Anspruch erhebt, etwas
«Unbedingt-Bedingendes» entdeckt zu haben. Rückt man bei vielen Diskutanten,
besonders des konservativen Lagers, die Sachzwang-Rhetorik noch beiseite,
die sich nicht selten mit der Euphorie über den Computer und seine
Möglichkeiten verbindet, dann ist auch der Pazifizierungs-Sinn dieser
Sinnstiftungsrhetorik ganz unübersehbar. Es geht nicht, wie man noch bei
Humboldt lesen konnte, um die Absicht, dem «Begriff der Menschheit in

unsrer Person einen so grossen Inhalt als möglich zu verschaffen» (Humboldt,

S. 34), sondern zumeist nur um die ganz begrenzte Frage, durch die
Erzeugung neuer Lernbereitschaften und -fähigkeiten die vermuteten
Qualifikationen für die neue technologische Offensive bereitzustellen, Ängste vor
der Technik abzubauen, Kritik an den Technologien und an den - pauschal

266 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



als verdächtig gescholtenen - Wissenschaften zu entwerten, alte
politischpädagogische Ideologien zu entkräften und neue, meist die bequemeren, an
ihre Stelle zu setzen.

Es regiert jedenfalls nicht die Metaphysik, sondern das Interesse für
das «Konkret-Allgemeine» - wie Fischer abwertend sagt (Fischer 1986,
S. 901) -, und die Idee der Allgemeinbildung steht damit zugleich inmitten
des ideologischen Kampfes. Das Problem des Pädagogen, der sich von
Fischers skeptisch-engem Blick distanziert und der vollen Breite der Diskussion

über Allgemeinbildung zugewandt hat, findet daher nicht etwa eine
Auflösung, es beginnt erst richtig. Die interessante Frage wird ja, was
«neue» Konzepte der Allgemeinbildung anders sein können als ein Rückfall
hinter den klassischen humanistischen Anspruch, und weiter, worin die
Allgemeinheit der Bildungsidee heute noch ihre Legitimation finden kann.
Pädagogen argumentieren in diesen kontinuierlich kontroversen Fragen
häufig allein kulturkritisch und gebärden sich defensiv, ich plädiere dagegen
für eine selbstbewusste Deutung der gesellschaftlichen Rolle von
Bildungsprozessen.

2. Die Antithese: Die uneriässliche Funktion allgemeiner Bildung

Meine These heisst: Die traditionelle Bildungsidee und das von Fischer noch
einmal erinnerte Konzept von Allgemeinbildung sind in ihrer metaphysischen
Funktion zwar nicht mehr zu retten, aber sie sind als gesellschaftliche
Institution legitimiert und unverzichtbar. Aligemeinbildung ist normativ
geboten, wenn das seit der Aufklärung ausgebildete Selbstverständnis unserer

Kulturen nicht unterboten werden soll, und Allgemeinbildung ist
unverzichtbar, damit in Gesellschaften unseren Musters ihr pures Prozedieren in

der Zeit nicht Schaden nimmt.

Diese These schliesst ein (so selbstdestruktiv das pädagogisch zunächst
vielleicht aussehen mag): Die Idee der allgemeinen Bildung bezeichnet kein
pädagogisches, sondern ein gesellschaftlich definiertes Thema, sie ist deshalb
anders als in einem politischen Diskurs, öffentlich und praktisch, auch gar
nicht zu rechtfertigen. Die Pädagogik ist, in ihrer Praxis, unter dem Aspekt
der Allgemeinbildung nichts anderes als das - freilich nach eigenen Gesetzen
funktionierende und insofern autonome - Vollzugsorgan der Gesellschaft; und
in ihrer Reflexion ist Pädagogik- das gesellschaftliche «Resonanz-Organ»
(Rodi 1985) für Bildungsprobleme, noch dort, wo sie auf Kritik setzt, und
vielleicht gerade dort. Diese These meint schliesslich auch: Anders als es
Fischer sagt, ist das «Konkret-Allgemeine» unserer gesellschaftlichen
Organisation von Bildungsprozessen auch nicht Belastung, sondern Bedingung der
Möglichkeit allgemeiner Bildung.

Diese These verlangt an sich mehr Begründungsaufwand, als hier entfaltet
werden kann. Ich begnüge mich notgedrungen mit Stichworten, die den

Education et Recherche 9e année 3/87 267



Zusammenhang der These und der ihr zugrundeliegenden Analyse andeuten
sollen:

Begründungsbedarf besteht sicherlich zunächst in gesellschaftstheoretischer
Hinsicht: Gegenüber einer Deutung des Selbstverständnisses unserer Gesellschaft,

die erneut den Erwartungen der Metaphysik zu entsprechen sucht,
muss man gerade angesichts einer Renaissance für Metaphysik daran
erinnern, dass Kulturen unseren Musters ihre normativen Prämissen nicht mehr
der Metaphysik (oder gar der Theologie) entnehmen können und wollen
(Habermas 1985), sondern sie historisch selbst erzeugen, emphatisch gesprochen:

im politischen Diskurs einer aufgeklärten Öffentlichkeit. In der historisch

nüchternen Betrachtung, distanzierter und zugleich empirischer und
funktionalistischer argumentierend, wird man sagen, dass sich dieses
Selbstverständnis dann z.B. in Verfassungstexten niederschlägt. Zur Begründung
der Legitimität von Allgemeinbildung verweise ich deshalb auf die
Verfassungen der westlichen Kulturen und auf den explizit egalitären Anspruch,
den sie tragen. Aber auch die Unverzichtbarkeit von Allgemeinbildung lässt
sich relativ eindeutig belegen. Im Blick auf die Verfassungswirklichkeit
gewissermassen, auf die politische und gesellschaftliche Realität, die ohne
einen Fundus an allgemeinem Wissen und kulturellen Selbstverständlichkeiten
(schon Litt 1927, S. 49 f.) gar nicht funktionieren könnte. Aber die Universalität

von Bildungsprozessen ist auch durch die besondere historische, die
zeitlich-organisatorische, Verfassung unserer Gesellschaften dringend geboten;

denn ihre Zeitstruktur ist ja gerade dadurch konstituiert, dass
Gesellschaften unseren Musters im Generationswechsel mit Unsicherheit leben
müssen, die sie dann als Freiheit stilisieren, oder, positiv formuliert und in

Erinnerung an den Fortschrittsbegriff, die Zukunft weder vorwegnehmen
dürfen noch können (Koselleck 1979).

Versucht man, die hier angedeuteten Entwicklungsmuster und Funktionsweisen

der modernen Gesellschaft im Blick auf Bildungsprobleme zu
typisieren, dann darf man vielleicht sagen: Im Begriff der Allgemeinbildung wird
als gesellschaftliche Aufgabe fixiert, dass unsere Kultur im Wechsel der
Generationen die für sie unentbehrlichen Kompetenzstrukturen - sowohl
kognitiver wie moralischer, praktischer wie ästhetischer Natur - universa-
lisieren und reproduzieren muss, wenn sie ihr Funktionieren nicht stören,
sondern (bei aller Varianz in den Erscheinungsformen, die diese Funktion
annimmt) sichern und steigern will (Leschinsky & Roeder 1981).

Im Begriff der Kompetenz ist dabei - normativ - der Anspruch festgehalten,
dass es für diese Strukturen kultureigentümliche Standards gibt (des Niveaus
der Fertigkeiten und Fähigkeiten, der Konsistenz, also der Einheit und des
Zusammenhangs, die Individualität dabei gewinnt und in der Gesellschaft
annehmen kann, und der situativen Erwartung, die dafür formuliert wird,
heute etwa: dass Individualität bedroht ist und Subjektivität gerettet werden
muss). Im Begriff der Kompetenz ist auch - theoretisch - gesagt, dass es

268 Bildungstorschung und Bildungspraxis 9 Jahrgang 3/87



nicht um bestimmte, spezielle, also situationsdefinite Fähigkeiten geht,
sondern vor allem um allgemeine Erwartungen. Das sind durchaus
wohlbestimmte Strukturen, solche der Bewältigung auch unbekannter Situationen,
Strukturen der Generierung neuer Fertigkeiten, Strukturen der nicht allein
positionsspezifisch gebundenen und lagespezifisch definierten, sondern der
situationstranszendenten, wenn man so will: postkonventionellen Behandlung
auch von Moralproblemen.

Wenn man sich darauf einlassen könnte, Gesellschaft kommunikationstheoretisch

zu beschreiben (also z.B. innerhalb der Systemtheorie), dann könnte
man zusammenfassend auch sagen, dass es bei der Frage der Allgemeinbildung

darum geht, in einer funktional differenzierten Gesellschaft, die
keinen Systembereich kennt, der auf Dauer die gesellschaftliche Leitfunktion
quasi a priori gepachtet hat (etc.), universelle Prämissen der
gesellschaftlichen Kommunikation zu erzeugen und über den Generationenwechsel
hinweg zu stabilisieren (s.a. Luhmann & Schorr 1979, S. 28). Wenn man das
Thema eher kritisch-funktionalistisch ausdrücken will, dann geht es um die
Erzeugung und Verteilung kulturellen Kapitals, freilich in dieser Deutung
mit der gesellschaftlich formierenden und die Normen der Egalisierung
verletzenden Erwartung, im Prozess der Reproduktion die Struktur von
Ungleichheit zugleich zu stabilisieren (Bourdieu & Passeron 1973).

Die Bildungsidee hat in diesem Prozess eine gesellschaftsgeschichtlich
und politisch unentbehrliche regulative Funktion: Sie hält fest, dass alle in

allem zu bilden sind, aber dieser Imperativ hat nicht den Status der
positiven, sinnstiftenden Idee, schon gar nicht enthält er ein Curriculum oder
die Didaktik studienvorbereitender Bildungsgänge. In historischer Perspektive
gedacht und vereinfacht: Angesichts der Unentschiedenheit der Zukunft wird
der Konflikt über das Allgemeine die Wirklichkeit, in der die Idee der
Allgemeinen Bildung lebt, und das Prozedieren eines weder normativ noch
technologisch eindeutig bestimmten, aber gesellschaftlich zentralen Problems
wird die Aufgabe, die der Bildungsbegriff umschreibt, behandlungsfähig
macht und bearbeitet.

Diese These will ich abschliessend wenigstens in Grundzügen verteidigen,
auf dem vielleicht etwas unüblichen Weg, an Autoren, die über ihr eigenes
Thema schreiben - über ein core curriculum z.B., über computer literacy,
schliesslich über neue Allgemeinbildung - dennoch die Einheit eines
Diskurses dadurch zu zeigen, dass ich ihre Analysen auf meine Deutung von
Allgemeinbildung beziehe, in der Absicht, strukturelle Merkmale von
Allgemeinbildungskonzepten vorzustellen und ihren Sinn gegen die Kritik, die sie
gefunden haben, systematisch aufzuweisen.

Education et Recherche 9e année 3/87 269



3. Neue Konzepte der Aligemeinbildung - Kontroversen über universelle Prä¬
missen gesellschaftlicher Kommunikation

Für die Begründung meiner These beschränke ich mich auf drei Konzepte
der Diskussionen über Allgemeinbildung. Meiner These entsprechend, dass
die Wirklichkeit der Allgemeinbildung die Kontroverse ist, nehme ich solche
Konzepte, über die Pädagogen und Schulpolitiker seit altersher und neu
kontrovers diskutieren: (a) die Frage des Kanons der allgemeinen, höheren,
weiterführenden (Sekundär-) Schulen, (b) Konzepte, die den pädagogischen
Konsequenzen der behaupteten Entstehung einer Computer-Gesellschaft
nachgehen, und (c) Konzepte, die zu begründen suchen, dass Allgemeinbildung

ein Medium sein könnte, die Schlüssel-Probleme unserer Gesellschaft
zu bearbeiten. Damit ist als Einschränkung in Kauf genommen, dass die
Manifestationen allgemeiner Bildung in der Lebenswelt, vor allem in
Schulstrukturen und Schulverfassungen, im gemeinsamen Leben der Schulgemeinde
- ein traditionell wichtiges Thema der pädagogischen Reflexion - nicht
behandelt werden (s. jüngst Colemann 1986 und Flitner ebd).

(a) «Gore Curriculum»

Wenn es ein gesellschaftsweit anerkanntes Bild von Allgemeinbildung gibt,
dann verbindet es sich mit einem festen, abgegrenzten Komplex bewahrens-
werten Wissen, mit einem Kanon (allgemein: Assmann/Assmann 1987), wie
der klassische Ausdruck lautet, und dann auch gleich mit dem Gebildeten,
also einer Individualität, die solches Wssen verkörpert. Dieses kanonische
Wissen ist allgemein dadurch, dass es der speziellen, utilitaristischen
Nutzungsmöglichkeiten entrât, allenfalls die beruflichen Fertigkeiten des
Gelehrten bzw. des allgemeinen Standes definiert und umschreibt; dieses Wissen
ist allgemein auch dadurch, dass es grundlegend ist, als Propädeutik aller
weiteren Künste und Fertigkeiten geeignet; dieses Wissen ist schliesslich
allgemein in dem Sinne, dass es die Gesamtheit des unerlässlich Wissbaren
beinhaltet, eben: den Kanon kultureller Selbstverständlichkeiten. Der Kanon
wird dann das Medium, in dem der zu Bildende seine Kompetenzen erwirbt,
um sich schliesslich als gebildet zu erweisen, fähig, die Schule zu verlassen,
handlungsfähig gegenüber der Welt und gestaltungsfähig gegenüber ihrer
Geschichte und Zukunft.

Im «Lehrplan des Abendlandes» sind die Genese und die wechselvolle
Geschichte dieses Wissens beschrieben; ich muss aber - unter Gebildeten -

weder die Septem artes noch die historischen Prozesse hier im einzelnen
rekapitulieren, die diesen Kanon der «geistigen Grundbildung» definiert
haben und in denen er in den höheren Schulen zur Vorbereitung eines
Universitätsstudiums überlebt (Dolch 1965; Flitner 1965). Das kann man
wissen.

270 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



Die interessantere Frage ist heute, dass dieser Kanon des Wissens, samt dem
Bild des Gebildeten, selbstverständlich umstritten ist. Man kann, ohne alle
Anstrengung und spätestens seit Hans Weils Frankfurter Habilitationsschrift
von 1930 (Weil 1967), den sozialen Charakter und Ursprung sowohl der
Bildungsidee wie des Kanons zeigen, seinen ideologischen Gehalt, seine
antimoderne Struktur, die Abkehr von der Arbeitswelt, den Ausschliessungscharakter

gegenüber dem Wissen des gemeinen Mannes oder der Arbeiterbewegung,

die Beschränkung auf die hohe Kultur und die Ignoranz gegenüber
der Avantgarde, die legitimatorische Funktion in einer nicht-egalitären
Bildungsorganisation, d.h. die sozial exklusive und insofern lebensgeschichtlich

folgenreiche Funktion dieses Kanons (usw.). Es macht, mit anderen
Worten, bei Sozialhistorikern wie Bildungsphilosophen einige Mühe, diesem
Kanon noch eine gute, gerechtfertigte Seite abzugewinnen. Er gilt und galt
als überholt - ganze Bibliotheken zur Curriculumtheorie sind darüber
geschrieben. Auch das kann man wissen.

Was man allerdings nicht weiss, das ist eine angemessene - nicht nur den
Historiker befriedigende - Erklärung für den erstaunlichen Befund, dass
dieser Kanon dennoch immer neu blüht, dass er - unabhängig von der
politischen Verfassung der Gesellschaften oder der ökonomischen Struktur der je
nationalen Volkswirtschaft - doch wiederkehrend sehr deutlich übereinstimmende

Grundzüge zeigt: eine Struktur von Fächern - die man manchmal
auch Lernbereiche nennt, die man gelegentlich auch, in pädagogisch
erlaubten Grenzen, zur Wahl freigibt -, die aber übereinstimmend und
überzufällig die folgenden Themenkomplexe enthalten, ein Kern-Curriculum, wenn
man so will (Jozefsoon & Gorter 1985; Gorter 1986; Künzli 1986, S. 87 f.):
Man findet historische, mathematische und philologische Kenntnisse (bei
Wilhelm von Humboldt), oder - in amerikanischen high schools oder Colleges
(Röhrs 1986, S. 856 ff.), in deutschen Gesamtschulen oder in französischen
Lycées - ein Fächerspektrum, in dem Muttersprache und Literatur, meist
auch Fremdsprachen und ihre Literatur (also philologische Kenntnisse),
Geschichte und Politik (also historische Kenntnisse) sowie Mathematik und
Naturwissenschaften enthalten sind. Die variierenden Bedingungen der
Sekundärschulen liegen nicht so sehr im Lehrplan als eher bei der
Schulfinanzierung, der Qualifikation der Lehrer oder der schuleigenen Tradition,
wie sie das Publikum und die Region repräsentieren (Roeder 1986). In den
westlichen Kulturen, aber analog auch in Japan oder China, kommen zu
diesen quasi szientifischen Wissensgebieten noch ästhetisch-expressive
Fächer und Tätigkeiten, Kunst, Musik und Sport (die ja auch schon zum
Kanon der Gebildeten-Sozialisation der vormodernen Welt rechneten).

An der sowohl synchron wie diachron, unabhängig von den sonstigen
Differenzen der je nationalen Kulturen anzutreffenden Gleichförmigkeit dieses
Kanons und seinen immer neuen Renaissancen ist also schwerlich zu zweifeln.

Das bedeutet aber wohl auch, dass er nicht angemessen verstanden ist,
wenn man ihn auf die Erfordernisse z.B. nur der bürgerlichen Gesellschaft

Education et Recherche 9e année 3/87 271



bezieht oder ihn zum überholten Bestand des industriellen Zeitalters rechnet.

Dieser Kanon drückt anscheinend mehr aus: Man kann darin die
funktionalen Konsequenzen der primären Differenzierung von Kulturen in
Gelehrte und Andere sehen, vielleicht auch den basalen Ausdruck der Differenzierung

von Experten und Laien, oder vielleicht auch das Mandarinphänomen,

die Existenz von Beamten und Herrschaftskasten. Hier, in solchen
sozialen Tatsachen, wird man eine Erklärung für die Tatsache finden, dass
ein bildungsphilosophisch, aber auch wissenstheoretisch nicht befriedigend
erklärbares Phänomen historisch-gesellschaftlich so erstaunliche Kontinuität
hat. Und dass dieser Kanon gesellschaftlich so hochgradig funktional ist
wie kaum eine andere pädagogische Institution, daran kann man kaum
zweifeln - sonst könnten schon die Kritiker nicht immer wieder zu so
schönen und zutreffenden Ergebnissen kommen.

Etwas Anderes wird aber auch bewusst: Indem man den Kanon nur kritisiert,
hat man seine genuine Funktion, die unersetzliche Leistung noch nicht
getroffen. Zumindest spricht die Beharrungskraft, die der Kanon zeigt,
dagegen, und die Tradition - so wenig sie sich selbst erklärt - macht doch
zumindest die Defizite in den Erklärungen der Kritiker sichtbar. Ich würde
deshalb den gesellschaftsgeschichtlichen Erklärungen eine weitere Hypothese
hinzufügen, gestützt auf die Deutung von Bildung als Universalisierung der
Prämissen für Kommunikation:

Meine Hypothese lautet: Im Kanon institutionalisiert Kommunikation den
pädagogischen Umgang mit sich selbst. Hier macht sie sich lehrbar und
lernbar, hier organisiert Kommunikation - gesellschaftsweit - ihre
Ordnungsformen und Gütekriterien, rhetorischen Muster und Verweisungszusammenhänge,

Hierarchien und Präferenzen - unter dem Aspekt, das, was
Kommunikation über sich selbst wissen und über die Zeit als bewahrenswert
erhalten muss, zu tradieren und zugleich das Publikum zu bilden, zumindest
das Publikum in kompetente und inkompetente Teilnehmer der Kommunikation

zu scheiden, in solche, die Kommunikation verstehen, und andere, die
aussen vor bleiben, kurz: in Gebildete, die den Kanon kennen, und in

Ungebildete, die erlebt haben, dass sie den Kanon nicht begreifen können. Der
Lehrplan des Abendlandes dokumentiert dieses Wissen, und es hat seine
Geltung in dieser Funktion, der Symbolisierung des Bewahrenswerten und
der Erzeugung der sozial folgenreichen feinen Unterschiede in Wissen und
Habitus.

Die Diskussion über Allgemeinbildung bestätigt diese Funktion, und sie
belegt zugleich das konkurrierende gesellschaftliche Interesse, diesen Teil
der gesellschaftlichen Selbstverständlichkeiten zu definieren. Dabei wird aber
nicht etwa die Struktur des Kanons entwertet, sondern bekräftigt: denn wer
würde die Abschaffung des Kanons empfehlen wollen oder gar den Wandel
seiner strukturprägenden Elemente, und insofern auf die Möglichkeiten der
Gestaltung des Generationenverhältnisses verzichten, die der Kanon bietet?

272 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



Es ist diese Funktionalität des Kanons, die seine Dauer garantiert; denn er
gibt die notwendige Form, die Tradierung des Wissens gesellschaftlich zu
ordnen und pädagogisch zu bearbeiten.

(b) Informationstechnische Grundbildung

Die Immunität gegen den Wandel, die der Kanon in seinen Strukturen zeigt,
macht ihn aber nicht etwa immun gegen Kritik an den kontingenten Inhalten,

die er transportiert. Das zweite Konzept der Allgemeinbildung
dokumentiert - quasi Kanon-immanent - diesen Aspekt der immer erforderlichen
Modernisierung des Gleichen, der aus dem Zusammenhang des allgemeinen
Wissens mit dem sozialen, technischen und ökonomischen Wandel und den
neuen Wissensanforderungen, die er generiert, entsteht.

Unmittelbar einsichtig wird solcher Modernisierungszwang gerade dann,
wenn die Prämissen der Kommunikation sich qualitativ wandeln und pädagogische

Konsequenzen zu fordern scheinen. Mit der massenhaften Verbreitung
und Popularisierung des Computers und neuer elektronischer Medien scheint
diese Situation gegeben (statt vieler: Bussmann & Heymann 1987). In der
Bundesrepublik Deutschland hat der Modernisierungsanspruch, dem sich
Institutionen und Curricula der Allgemeinbildung konfrontiert sehen, auch
schon einen Namen: es geht - so repräsentativ die Bund-Länder-Kommission
für Bildungsplanung und Forschungsförderung (1985) - um informationstechnische

Grundbildung. Aber das ist nicht etwa nur ein deutsches Phänomen,
wie die ausufernde internationale Diskussion über computer literacy
eindrucksvoll bestätigt. 'Computer in schools' ist eher ein Thema, das in der
Bundesrepublik noch behutsam gehandelt wird.

Gleichwie, die neuen «Schlüsseltechniken» (so die Bund-Länder-Kommission)
beanspruchen den Pädagogen, er vermutet einen Wandel der Erwartungen,
aber seine Reaktion bleibt doch zugleich pädagogisch, in der Formensprache,
die der Kanon- wie der Lehrplandiskurs ausgebildet haben. Die Pädagogen
übersetzen die technologische Revolution und ihre (bei Pädagogen meist nur
vermuteten) sozialen Folgen nicht einfach ins Bildungssystem, sondern
fordern die pädagogische Transformation.

informationstechnische Grundbildung muss deshalb «einen Beitrag zur
Erziehung der Jugendlichen» leisten, zwar einen «sachgerechten», aber
zugleich auch «verantwortungsbewussten Umgang mit den neuen Techniken und
Medien» sichern, also - immer noch die Bund-Länder-Kommission - «über
die blosse Information hinaus auch Werte vermittteln». Die Strukturen der
neuen Literalität sind also die bekannten alten: Bildung und Erziehung,
Fertigkeiten, Kenntnisse und Haltungen werden vereint, damit informationstechnische

Grundbildung allgemein wird.

Education et Recherche 9e année 3/87 273



Ich will diesen Anspruch hier nicht etwa abwerten. Seit ich meine eigene
Tochter am Computer fasziniert sah, aber auch nach leidvollen Erfahrungen
von Kollegen und Sekretärinnen, ganz zu schweigen von den deutschen
Arbeitsmarkproblemen im Zeichen der neuen Technologien, scheint mir die
Reflexion der Technikfolgen unentbehrlich. Die Prämissen für diese
Kommunikation zu universalisieren, das ist deshalb ohne Zweifel eine pädagogische

Aufgabe, damit der soziale Wandel im Medium von Bildungsprozessen
thematisiert wird, soll anders das Subjekt wie die Gesellschaft nicht Schaden

nehmen. Wenn - wie es der Kanon zeigt - in der Kommunikation selbst
die Differenz von gepflegtem und ungepflegtem, anerkanntem und abgewertetem,

hohem und niederem Wissen tradiert und die Anerkennung solcher
Differenzen universalisiert werden muss - dann muss die Gesellschaft auch
die Prämissen für den Umgang mit dem neuen Wissen als kommunikative
Kompetenz universalisieren. Der Umgang mit den neuen Technologien ist
dafür nur ein weiteres Exempel.

Alle pädagogischen Vorschläge zur informationstechnischen Grundbildung
zeigen aber auch, dass diese Situation den Pädagogen nicht vor unbekannte
Probleme stellt; denn die Struktur, die Formensprache allgemeiner Bildung,
das Muster der Pädagogisierung, das sie ausgebildet hat, bewährt sich auch
angesichts des Neuen: Wie bei allen Lehrplaninnovationen gibt es
- neue Lernziele, die den allgemeinen Lernzielen eingebunden werden (also

zwischen Anpassung und Widerstand changieren),
- es gibt organisatorische Angebote, diese Vorgaben zu realisieren, also die

bekannten Möglichkeiten, das Thema - als Prinzip - 1. in allen Fächern
und 2. für alle Schüler obligatorisch zu machen, wobei, wie immer, das
Problem der Altersspezifik kontrovers ist und heute, prononcierter, Fragen

der geschlechtsspezifischen Folgen und Differenzen behandelt werden
(Faulstich-Wieland 1986); man findet ferner - in spezialisierender
Wendung - den Versuch, 3. die neuen Anforderungen in einem vertiefenden,

besonderen, neuen Fach, z.B. der Informatik, zu verankern, und 4.
dieses schliesslich auch spezialisierend und berufsbezogen zu institutionalisieren

(VBLB 1987).
- es gibt überdies jede Menge Reflexion, kontroverse Diskussionen also,

weil sowohl die Ziele wie die Themen im einzelnen, die Organisationsformen

wie die Realisierung im Konkreten mehr an Möglichkeiten bieten,
als sich im Konsens ertragen lassen.

Daran zeigt sich im Ergebnis: Die pädagogische Reflexion und das Establishment

im Erziehungssystem organisieren auch ohne eindeutige, etwa staatliche

Richtlinien schon die pädagogischen Möglichkeiten, die das Neue im

Bildungssystem annehmen kann. Diese Diskussion transformiert die öffentliche

Kontroverse in die pädagogische Form, aber sie bleibt zugleich
konflikthaft, weil das Neue mehr Varianten der Bearbeitung erlaubt, als sich
pädagogisch antizipieren und kontrollieren lassen. Das ist kein Fehler der
Pädagogen, sondern der Alltag ihres Berufs.

274 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



Man kann das Ergebnis dieser Kontroverse deshalb auch nicht eindeutig
prognostizieren, nach der Logik pädagogischer Bearbeitung des Neuen würde
ich aber vermuten, dass es allenfalls ein neues Fach für die Sekundarstufe I

geben wird, mit einem geringen, von den anderen Disziplinen und
Schulfächern nur geduldeten Stundenanteil. Das darf man vermuten, weil schon
der entsprechende Fachlehrer entweder noch ganz fehlt oder dann als
Lehrer zu wenig Autorität und Reputation hat, um sich gegen das Gefüge
der etablierten Fächer durchzusetzen (aber wohl auch, weil das Thema sich
auf Dauer als zu konkret erweisen wird, um im allgemeinen länger zu
faszinieren). Das Berufsbildungssystem wird im übrigen auch eher den
Marktgesetzen der Berufsentwicklung folgen als pädagogisch-autonomen
Prinzipien.

Ich würde diese Entwicklung nicht nur kritisieren. Beim programmierten
Unterricht hatten wir in der jüngeren Vergangenheit schon einmal
vergleichbare Diskussionen, und die Widerständigkeit von Organisation und
Profession hat gezeigt, welche engen Grenzen der technologischen Substitution

der Bildungsarbeit gesetzt sind. Man darf in Ruhe abwarten, ob der
Kollege Computer mehr erreicht als die Integration des Neuen in ein
wohldefiniertes Feld.

(c) Schlüsselprobleme

Ein weiterer Aspekt der Entwicklung ist nämlich schon jetzt zu sehen: Die
Pädagogen sehen im Computer nicht das wichtigste Problem der Gegenwart,
sie problematisieren vielmehr, ob dieses Neue so gewichtig ist, dass man es
zum Schlüsselproblem deklarieren darf. Man erkennt unschwer, wie sich hier
aus alten reformpädagogischen Überlegungen neue Kritik speist, die die
Kultur vom Kinde aus, nicht von den objektiven Bedingungen her thematisiert.

Hartmut von Hentig lässt vergleichbar die Folgen der neuen Technologien

zur zentralen Lernherausforderung und zum Schlüsselproblem werden,
wenn er dem Lernen die Aufgabe stellt, dem technologisch erzeugten
Verschwinden der Kindheit pädagogisch entgegenzuarbeiten. Aber selbstverständlich

lässt sich darüber streiten, ob das allein das drängendste Problem
der Gegenwart ist.

Diese Frage berührt schon das abschliessend zu diskutierende neue Konzept
von Allgemeinbildung, das den Versuch unternimmt, ein Gefüge von -
politisch wie pädagogisch, historisch wie kulturell definierten - Schlüsselproblemen

zum Ausgangspunkt und Thema der Reflexion zu machen.

Wolfgang Klafki hat dieses Konzept besonders intensiv vorgetragen, und es
hat auch politisch die Diskussion in den Lehrergewerkschaften wie in der
Sozialdemokratie (Ebert & Herter 1986), generell auf der Linken bewegt.
Klafki sieht das Allgemeine der Bildung, klassischen Vorbildern folgend,
dabei in drei Dimensionen definiert und zugleich diskussionbedürftig:

Education et Recherche 9e année 3/87 275



- als egalitären politisch-gesellschaftlichen Anspruch der Bildung zur
Selbstbestirnmungsfähigkeit für alle,

- als humanistischen, individualistischen Anspruch der Bildung in allem, im

«Insgesamt der menschlichen Möglichkeiten», und schliesslich
- als inhaltlichen, strukturbildenden Begriff der Bildung «im Medium des

Allgemeinen», also des Nicht-Beliebigen, sondern gesellschaftlich
zentralen Themas, eben: in den «Schlüsselproblemen unserer Zeit» (Klafki
1985, S. 18-21; Klafki 1986).

Dieses Konzept ist in vielfacher Hinsicht aufschlussreich und diskussionswert:

Der erste interessante Aspekt scheint mir darin zu liegen, dass der
Pädagoge sich - gerade bildungstheoretisch - nicht allein auf das Subjekt
konzentriert und kulturkritisch klagt, sondern - wieder, möchte man sagen
- Mensch und Welt zugleich sieht. Lehrreich ist auch, dass Klafki dezidiert
politisch argumentiert und auch Fragen der Schulorganisation nicht
ausblendet. Am aufschlussreichsten scheint mir freilich die Argumentation mit
Schlüsselproblemen.

Klafki sagt nämlich selbst, dass im «sog. Kanonproblem» der Kontext, der
«historische Hintergrund» seines Vorschlags zu sehen sei, also in dem
Versuch, «den substantiellen Kern der Allgemeinbildung» zu bestimmen
(Klafki 1985, S. 20; 1986, S. 466). Er setzt nun an die Stelle der Tradition
den Begriff der «Schlüsselprobleme», d.h. der «zentralen Probleme der
gemeinsamen Gegenwart und der vorausehbaren Zukunft», die als
«Schlüsselprobleme unserer gesellschaftlichen und individuellen Existenz» angesehen
werden dürfen (ebd.).

Das sieht, in der Ausweitung der Themen, zunächst - gegenüber dem
Kanon - wie eine mutwillige Erschwerung einer Lösung aus; denn schon die
didaktische Transformation lässt sich nicht einfach anschliessen. Aber Klafki
meint, für seine Liste der Schlüsselprobleme, die er vorlegt, sogar die
«Möglichkeit» unterstellen zu dürfen, «zu einer hinreichenden
Übereinstimmung zu kommen», also zumindest einen Konsens im gesellschaftlichen
Problembewusstsein erzeugen zu können.

Klafki zählt dann eine Liste von «Problemen» auf (1985, S. 21), die zumindest

zeigen können, aus welchen Gründen er seinen Themen historische
Allgemeinheit, nämlich Unausweichlichkeit und universale Bedeutung zuweist;
die Liste zeigt freilich auch, welche Konsens- und Dissenszonen er mit
seinem Bildungskonzept aufsucht:
«- die Friedensfrage und das Ost-West-Verhältnis
- die Umweltfrage
- Möglichkeiten und Gefahren des naturwissenschaftlichen, technischen und

ökonomischen Fortschritts
- sog. entwickelte Länder und Entwicklungsländer sowie das Nord-Süd-

Gefälle

276 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



- soziale Ungleichheit und ökonomisch-gesellschaftliche Machtpositionen
- Demokratisierung als generelles Orientierungsprinzip der Gestaltung unse¬

rer gemeinsamen Angelegenheiten, also z.B. auch der Wirtschaft, oder
Begrenzung auf Teilbereiche?

- Arbeit und Arbeitslosigkeit in ihrer ökonomisch-gesellschaftlich-poli¬
tischen Bedeutung und in ihrer Bedeutung für die individuelle und soziale
Identität des einzelnen

- Arbeit und Freizeit - sind wir wirklich auf dem Wege zu einer Frei¬

zeitgesellschaft?
Freiheitsspielraum und Mitbestimmungsanspruch des einzelnen und kleiner
sozialer Gruppen einerseits und das System der grossen Bürokratien
andererseits

- das Verhältnis der Generationen zueinander
- die menschliche Sexualität und das Verhältnis der Geschlechter zuein¬

ander
- traditionelle und alternative Lebensformen
- individueller Glücksanspruch und zwischenmenschliche Verantwortlichkeit
- Recht und Grenzen nationaler Identitätsbestimmung angesichts der

Unabdingbarkeit universaler Verantwortung
Deutsche und Ausländer in Deutschland

- Behinderte und Nichtbehinderte
- Möglichkeiten und Problematik der Massenmedien und ihrer Wirkungen
- die wissenschaftliche Wirklichkeitsbetrachtung, die sog. Verwissenschaft¬

lichung der modernen Welt und das alltägliche Verhältnis von Mensch
und Wirklichkeit.»

Wie kann man bildungstheoretisch diesen Katalog von Problemen überhaupt
noch prüfend diskutieren? Wird nicht Wolfgang Fischers Warnung bestätigt,
dass «erhöhte Kritikanfälligkeit» die Versuche zur Allgemeinbildung immer
mehr kennzeichnet? Meines Erachtens ist es, im Blick auf die Kontroversen,
die Klafki provoziert, dagegen nicht so bedeutsam, dass sein Katalog die
philosophische Kritik schon deswegen finden kann, weil er weder ein strin-
gentes Konstruktionsprinzip hat noch die Vollständigkeit oder Eindeutigkeit
der Probleme erörtert, sondern allein auf die Konsenserwartungen des
politischen Diskurses setzt. Man kann diese philosophische Kritik ebenso
ignorieren wie die erwartbaren konservativen Einwände, die sich anderen
politischen Zielen verbunden fühlen als Klafki. Das alles gehört zur Kritik, mit
der ein politisch verstandener Text rechnen muss. Lehrreicher ist deswegen
schon die politische und die bildungstheoretische Kritik, die Klafki bei
politischen Sympathisanten gefunden hat. Die Frage lautet hier, ob Klafki
die richtigen Probleme thematisiert hat, es findet sich sogar der Vorwurf,
dass er zu politisch argumentiere und die Eigenlogik des Bildungssystems
«gegenüber der gesellschaftlichen Praxis» ignoriere, schliesslich, dass er zu
sehr bei der absehbaren Gegenwart und der denkbaren Zukunft stehenbleibt,
aber die Zukunft nicht als das sieht, was sie auch sein könnte - ganz
anders (Lohmann 1985; 1986, S. 228 f.).

Education et Recherche 9e année 3/87 277



Verständlicherweise können Klafkis Kritiker auch nicht sagen, wie die
Zukunft aussehen könnte, die dadurch ausgezeichnet ist, dass man sie heute
noch nicht kennt. Man mag deshalb sagen, dass diese Kritik wenig aussagekräftig

ist, mir scheint diese Kritik aber zur präzisen Verdeutlichung des
Standpunktes, den - mit Klafki - die Theorie der Allgemeinbildung heute
gefunden hat, nicht kurios, sondern sehr aufschlussreich. Diese Kritik zeigt
nämlich, dass die Reflexion von Allgemeinbildung letztlich allein im Problem
ihr Thema (und ihre Dynamik) hat (so wie sie allein im Kanon ihre
historische Gestalt gewinnen kann). Gerade wenn die bildungstheoretische
Reflexion die Informationen ernstnimmt, die ihr aus allen wissenschaftlichen
Disziplinen zur Verfügung stehen, kann sie nicht mehr Gewissheiten bieten
oder ein flinkes Curriculum für die Zukunft der Gesellschaft, sie kann nur
noch Probleme sehen und nennen. Ich halte es deshalb nicht für Klafkis
Fehler, dass er sich auf die gegenwärtigen Schlüsselprobleme zurückzieht
und über die Zukunft nicht verfügt, sondern für seine Leistung, dass er sich
auf Probleme beschränkt. Dieses Urteil soll abschliessend begründet werden.

4. Probleme sind die wirklichen Definitionen und Aufgaben der Allgemein¬
bildung

Vereinfacht lautet mein Argument: In einer Gesellschaft, die nach ihrem
Selbstverständnis pluralistisch denkt, die sich nach ihrer Zeitstruktur auf
Offenheit für alle denkbaren Zukünfte einstellt und zugleich über die
Selbstbestimmung von Subjekten (wie chaotisch immer, nämlich evolutionär)
organisiert, kann der Referenzpunkt von Allgemeinbildungskonzepten nur das
Problem sein. Denn der Begriff des Problems bezeichnet am ehesten die
historisch allgemeine Struktur, in der diese Gesellschaften ihr eigenes
Bestandsthema über die Zeit hinweg organisieren; und nur im Problem -

genauer: in der als Problem gefassten Aufgabe der Sozialisation der
heranwachsenden Generation - gewinnt in diesen Gesellschaften auch die
pädagogische Arbeit definite, genuine Struktur und bildungstheoretische
Legitimität.

Diese Fixierung auf Probleme ist - wie man vielleicht generell aufgrund
wissenschafts- und handlungstheoretischer kategorialer Klärungen (Wild 1973;
Popper 1974; Flach 1979; Wohlrapp 1979) sagen darf - gekennzeichnet durch
die Konzentration auf Zäsuren zwischen Wissen und Nichtwissen, auf
bestimmte Unbestimmtheit, auf wohl definierte Negativität bei nur hypothetischer

Alternative, auf Unsicherheitszonen und das Handeln bei gegebenem
Wissen, aber risikohaften Entwürfen. Sie ist gekennzeichnet durch die
Gleichzeitigkeit von Offenheit und Bestimmtheit, und diese Auffassung vom
Problem als der gegebenen Struktur der Wrklichkeit entspricht auch dem
modernen, neuzeitlichen, aufklärerischen Verständnis der pädagogischen
Aufgabe: Erziehung in der Moderne war ja angetreten, in der Gegenwart -

hier und jetzt - Kompetenzen zu universalisieren, die ausserhalb des
Erziehungsprozesses - in der Zukunft - sowohl individuell wie kollektiv not-

278 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



wendig sein werden, wobei die Konstruktion des Subjekts - theoretisch -

unter der erschwerten Bedingung arbeiten muss, nicht zu wissen, wie die
Zukunft aussieht, und sich zugleich - moralisch - mit der Prämisse konfrontiert

sieht, die Zukunft des Zöglings der Gegenwart nicht aufopfern zu
dürfen. Die Metapher der «Risikogesellschaft» (Beck 1986) ist nicht ohne
Grund so attraktiv für die Pädagogik, weil sie ihre Aufgaben beschreibt,
ohne die Schwierigkeiten zu verdecken, die mit der offenen, nicht eindeutig
entschiedenen und pädagogisch nicht entscheidbaren Zukunft verbunden sind.

Diese Erinnerung an Schleiermacher und seine pädagogische Denkform
bestätigt nur, dass die spezifische pädagogische Aufgabe schon immer
problematisch war, ein je gegenwärtiger Vorgriff auf eine Zukunft, die zugleich
offen bleiben muss und gestaltet werden soll. Klafki radikalisiert nur diesen
Status der pädagogischen Aufgabe, indem er die Bedingungen expliziert, die
gegenwärtig jede andere als problematische Fixierung der pädagogischen
Aufgabe unmöglich werden lassen. Offenheit und Ungewissheit muss man
deshalb pädagogisch nicht erst einklagen (wie Benner 1986, S. 484), sie
definieren die Perspektive, die pädagogisch wie gesellschaftswissenschaftlich auf
die möglichen Wirklichkeiten von Kind und Gesellschaft noch zur Verfügung
steht. Das gilt anscheinend mit selbstexpansiver Tendenz und in durchaus
problematischen Erscheinungsformen eines ausgreifenden pädagogischen
Professionalismus: Je risikoreicher die Zukunft insgesamt wird, je mehr
Segmente der Bevölkerung von dieser Ungewissheit betroffen sind, umso deutlicher

generalisiert sich anscheinend auch die pädagogische Form
gesellschaftlicher Praxis als Lösungsmöglichkeit für Situationen der Ungewissheit.
Es scheint mir deshalb kein Zufall, dass nach der Bildungsarbeit für Kinder
und Erwachsene, Deviante und Kranke jetzt auch das Leben der Alten
ebenso pädagogisiert wird wie die beruflich nicht-definierte «Frei»-Zeit.

Für solche Aufgaben, das Handeln unter Risiko, unter dem Anspruch der
Offenheit und Unverfügbarkeit der Zukunft, in problematischen Situationen,
nämlich genau auf der Grenze zwischen Wissen und Nichtwissen gibt es
selbstverständlich weder verbindliche noch eindeutige Lösungen - man kann
Wolfgang Fischer nur zustimmen. Erziehung ist ein «unmögliches» Geschäft,
bei dem man sich wie in Politik und Therapie «des ungenügenden Erfolgs
von vorneherein sicher sein kann», das wusste schon Freud (1937, S. 94).
Anders als der Bildungsphilosoph Fischer hat Freud aber nicht philosophisch
darüber gespottet, dass Aufgaben dann den Makel haben - so Fischer -

«bestenfalls bloss pädagogisch zu sein», sondern genau darin die Struktur,
das spezifische Problem, also die allgemeine Form der pädagogischen
Aufgabe gesehen.

Pädagogik, das ist die Pointe meiner Überlegungen, ist nicht mehr als der
Name für diejenige gesellschaftliche Organisation, die eine Ordnung im

Generationenzyklus erzeugt, obwohl die Gesellschaft im Generationenverhältnis

ihre eigene Ordnung - die Erziehung eingeschlossen - immer wieder

Education et Recherche 9e année 3/87 279



problematisiert und öffnet. Das pädagogische Konzept der Allgemeinbildung
ist deshalb auch nichts anderes als der paradox aussehende Versuch, in der
kontingenten Ordnung der Zeit die Strukturen zu erzeugen und in Subjekten
zu generalisieren, die der Vielfalt möglicher Zukünfte eine Gestalt geben,
ohne je gegenwärtig zugleich die Zukunft vorwegzunehmen. Was anders als
ein Problem könnte diese Aufgabe bezeichnen, was anders als der Konflikt
über die Lösung dieser paradoxen Erwartung könnte die Wirklichkeit
allgemeiner Bildung ausmachen, und was anders als ein Kanon könnte die Form
sein, in der diese Aufgabe konstante Struktur gewinnt, ohne gegenüber dem
Neuen lernunfähig zu werden?

Eine neue Metaphysik lässt sich bekanntlich nicht mehr zureichend begründen,

die Bildungsphilosophie kann die Möglichkeit der anstehenden Aufgaben
nur skeptisch betrachten, so dass sozialwissenschaftliche Analyse
unentbehrlich wird, um die Möglichkeit allgemeiner Bildung zu begreifen und ihre
politischpädagogisch erzeugte, je historische Wirklichkeit vor dem Anspruch
ihrer Idee zu analysieren. Der Rest ist Pädagogik, die professionelle
Erfindungskunst des Didaktikers angesichts widersprüchlicher Erwartungen und
der alltägliche Konflikt über die öffentliche Erziehung.

LITERATURVERZEICHNIS

Allgemeinbildung im Computerzeitalter. Überlegungen zu einem zeitgemässen
Bildungsverständnis. Hrsg. vom Bundesminister für Bildung und Wissenschaft.

Bonn, 1986.
Assmann, A. & Assmann, J. (Hrsg.): Kanon und Zensur. München, 1987.
Beck, U.: Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt

a. M., 1986.
Benner, D.: Bruchstücke zu einer nicht-affirmativen Theorie pädagogischen

Handelns. In: Zeitschrift für Pädagogik, 28, 1982, S. 951-967.
Bourdieu, P. & Passeron, J.C.: Theorie der symbolischen Gewalt. Frankfurt

a.M., 1973.
Bund-Länder-Kommission für Bildungsplanung und Forschungsförderung:

Informationstechnische Grundbildung. Beschluss vom 1. Juli 1985. Bonn,
1985.

Bussmann, H. & Heymann, H.W.: Computer und Allgemeinbildung. In: Neue
Sammlung 27, 1987, S. 2-39.

Coleman, J.: Die asymmetrische Gesellschaft. Weinheim/Basel, 1986.
Dewe, B., Ferchhoff, W. & Radtke, F.O.: Renaissance der Allgemeinbildung?

In: Neue Praxis, 16, 1986, S. 451-455.
Dolch, J.: Lehrplan des Abendlandes. 2. Aufl. Ratingen, 1965.
Ebert, J. & Herter, J.: Elemente demokratischer Bildung. Zur Interpretation

eines pädagogischen Grundbegriffs. In: Tenorth 1986, S. 231-250.

280 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



Faulstich-Wieland, H.: Computerbildung als Allgemeinbildung für das 21.
Jahrhundert. In: Zeitschrift für Pädagogik, 36, 1986, S. 503-514.

Fischer, W.: Was kann Allgemeinbildung heute bedeuten? In: Universitas, 41,
1986, S. 892-902.

Flach, W.: Thesen zum Begriff der Wissenschaftstheorie. Bonn, 1979.
Flitner, W.: Grundlegende Geistesbildung. Heidelberg, 1965.
Freud, S.: Die endliche und die unendliche Analyse. In: Gesamtwerk Bd. XVI,

1937.
Gorter, R.J. (Ed.): Views on Core Curriculum. Contributions to an Interna¬

tional Seminar. Enschede (National Institute for Curriculum Development)
Enschede, 1986.

Habermas, J.: Rückkehr zur Metaphysik - Eine Tendenz in der deutschen
Philosophie? In: Merkur, 39, 1985, Sonderheft, S. 898-905.

Hentig, H.v.: Eine Antwort auf Theodor Wilhelm. In: Neue Sammlung, 25,
1985, S. 151-167.

Humboldt, Wilhelm von: Theorie der Bildung des Menschen. In: Tenorth,
1986, S. 32-37.

Jozefsoon, E.O.I. & Gorter, R.J.: Core Curriculum in Western Societies. A

Comparative Analysis. Enschede, 1985.
Klafki, W.: Konturen eines neuen Allgemeinbildungskonzepts. In: Klafti W.

(Hrsg): Neue Studien zur Bildungstheorie und Didaktik. Weinheim/Basel,
1985, S. 12-30.

Klafki, W.: Die Bedeutung der klassischen Bildungstheorien für ein zeit-
gemässes Konzept allgemeiner Bildung. In: Zeitschrift für Pädagogik, 36,
1986, S. 455-476.

Koselleck, R.: Vergangene Zukunft. Frankfurt a.M., 1979.
Leschinsky, A. & Roeder, P.-M.: Gesellschaftliche Funktionen der Schule. In:

W. Twellmann (Hrsg.): Handbuch Schule und Unterricht. Bd. III, Düsseldorf,

1981, S. 107-154.
Liebau, E. & Müiler-Rolli, S.F. (Hrsg.): Lebenstil und Lernform. Zur Kul¬

tursoziologie Pierre Bourdieus. Stuttgart 1985 (i.e. H.3/1985 der Neuen
Sammlung).

Litt, T.: Führen oder Wachsenlassen. (1927) Stuttgart, 12. Aufl. 1965.
Lohmann, I.: (Rezension zu:) W. Klafki (1985). In: Zeitschrift für Pädagogik,

36, 1986, S. 145-149.
Lohmann, I.: Allgemeinbildung - Metawissen - Urteilskraft. In: Tenorth 1986,

S. 215-230.
Luhmann, N. & Schorr, K.-E.: Reflexionsprobleme im Erziehungssystem.

Stuttgart, 1979.
Maier, H.: Allgemeinbildung in der arbeitsteiligen Industriegesellschaft. In:

Wirtschaft und Erziehung, 38, 1986, S. 286-293.
Oelmüller, W. (Hrsg.): Materialen zur Normendiskussion. 3 Bde, Paderborn,

Bd. 1 und 2, 1978, Bd. 3, 1979.
Popper, K.R.: The Nature of Philosophical Problems and their Roots in

Science. In: Ders.: Conjectures and Refutations. 5th Ed. London, 1974, p.
66-96.

Education et Recherche 9e année 3/87 281



Rang, A.: Zur Bedeutung des Allgemeinen im Konzept der allgemeinen Bil¬

dung. In: Zeitschrift für Pädagogik, 36, 1986, S. 477-487.
Rodi, F.: Die Rolle der Pädagogik im Prozess der Verständigung über Ver¬

standenes. In: Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Pädagogik, 61,
1985, S. 444-458.

Roeder, P.M.: Lösungen des Kanonproblems. In: Tenorth 1986, S. 117-137.
Rohrs, H.: Der Einfluss der Universitätsidee Humboldts auf die Universitäten

in den USA. In: Zeitschrift für Pädagogik, 32, 1986, S. 849-864.
Tenorth, H.-E.: Bildung - Allgemeine Bildung - Allgemeinbildung. In: Ders.

(Hrsg:) Allgemeine Bildung. Weinheim/München, 1986, S. 7-30,
Theunissen, M.: Selbstverwirklichung und Allgemeinheit. Berlin/New York,

1982.
VBLB (Verband der Lehrer an beruflichen Schulen und Kollegschulen in NW)

(Hrsg.): Berufliche Schulen - Multiplikatoren technologischer Innovation.
Frankfurt a.M./Bern/New York, 1987.

Weil, H.: Die Entstehung des deutschen Bildungsprinzips. (1930) 2. Aufl.
Bonn, 1967.

Wild, Gh.: Problem. In: Handbuch philosophischer Grundbegriffe. München,
1973, S. 1139-1145.

Wilhelm, Th.: Die Allgemeinbildung ist tot - es lebe die Allgemeinbildung.
In: Neue Sammlung, 25, 1985, S. 120-150.

Wilms, D.: Allgemeinbildung vor neuen Herausforderungen. In: Wirtschaft und
Erziehung, 38, 1986, S. 281-286.

Wohlrapp, H.R.: Handlungsforschung. In: J. Mittelstrass (Hrsg.): Methodenprobleme

der Wissenschaften vom gesellschaftlichen Handeln. Frankfurt
a.M., 1979, S. 122-214.

RESUME

Nouveaux concepts en matière de formation générale

Au coeur des débats de philosophie de l'éducation, l'auteur présente une
conception centrée sur la formation générale, celle-ci ayant pour fonction
de créer les bases essentielles à toute communication. Cette approche suscite

une nouvelle interprétation des plans d'étude au niveau de la culture
générale: a) la communication elle-même, b) les nouveaux champs d'étude
(par ex. l'ordinateur et la «computer literacy») doivent devenir de nouveaux
sujets de formation, c) une telle interprétation sociale de la culture générale

amène à envisager les contenus de la formation générale comme des
«problèmes», d'où proviennent certaines demandes adressées aux enseignants.

282 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



SUMMARY

New concepts of general education

This article develops a concept that interprets - not in a philosophical but
in a socio-theoretical manner - general education as the necessary process
of generating universal premisses for communication. On such a background,
the curriculum of general education may be appropriateley interpreted in

two ways: a) on the one hand, the way in which communication makes itself
teachable and becomes a tradition, and b) at the same time the manner in

which communication trasforms new fields and expectations, e.g. computer
literacy, into teachable subjects. Furthermore this interpretation leads to
the conclusion c) that only problems can at present denote the contents of
general education and the resulting tasks of educational professions.

Education et Recherche 9e année y87 283


	Neue Konzepe [i.e. Konzepte] der Allgemeinbildung

