Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift fir

Erziehungswissenschaft = Education et recherche : revue suisse des
sciences de I'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Bildungsforschung
Band: 9 (1987)

Heft: 3

Artikel: Neue Konzepe [i.e. Konzepte] der Allgemeinbildung
Autor: Tenorth, Heinz-Bmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786361

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-786361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Konzepe der Aligemeinbildung 1

Heinz-Bmar Tenorth

Der Artikel expliziert in Auseinandersetzung mit bildungsphilosophischen
Argumenten ein Konzept von Allgemeinbildung, in dem sie als der gesell-
schatftlich notwendige Prozess der Erzeugung von universellen Pramissen fur
Kommunikation gedeutet wird. Auf diesem Hintergrund lasst sich einerseits
der Kanon der Allgemeinbildung neu interpretieren, und zwar als Form, in
der Kommunikation (a) sich selbst padagogisiert, und zugleich (b) auch das
Neue, z.B. die Erwartung an computer literacy, padagogisch transformiert;
diese gesellschaftstheoretische Deutung von Allgemeinbildung fuhrt auch zu
der These (c), dass heute allein «Probleme» die Themen allgemeiner Bildung
und die Aufgabe der padagogischen Berufe bezeichnen konnen.

Allgemeinbildung ist wieder in aller Munde, bei Politikern wie bei Padago-
gen. Die Deutsche Gesellschaft fur Erziehungswissenschaft hat Allgemein-
bildung zum Thema ihres Fruhjahrskongresses 1986 gemacht, im Juni 1986
veranstaltete die (deutsche) Bundesregierung in Bonn ein Colloquium zum
Thema Allgemeinbildung im Computerzeitalter (1986), Gewerkschaften und
Arbeitgeberverbande diskutieren das Thema ebenso wie die interessierte
Offentlichkeit, und die deutsche Diskussion steht nicht singular.

Bei allem Engagement fur das Thema ist aber auch die Verlegenheit nicht
zu ubersehen, die diese Diskussion erzeugt. Manche Erziehungswissenschaft-
ler etwa sehen den politischen Kontext dieser Diskussion, furchten kor-
rumpiert zu werden und raten zur Distanz (z.B. Dewe, Ferchhoff & Radtke
1986). Das kann der Padagogik nie schaden. Gravierender und lehrreicher
sind die Verlegenheiten, die das Thema anscheinend theoretisch erzeugt, und
mit solchen Schwierigkeiten der systematischen Analyse und Begrundung von
Konzepten der Allgemeinbildung beschaftligt sich diese Abhandlung.

1 Geringfligig Uberarbeitete und um Einzelbelege erweiterte Fassung eines Vortrags im Colloquium

Uber «Bildung und Bildungstheorie» des Padagogischen Instituts der Universitat Zurich am 30.
Januar 1987. Den Teilnehmern des Colloguiums, besonders aber Hans Christen und Walter Herzog,
danke ich tur anregende und ermutigende Diskussionen.

Education et Recherche 9e année  3/87 263



Der Ausgangspunkt meiner Uberlegungen ist eine provozierende Diagnose
uber die Bedeutung der Allgemeinbildung heute, die man von einem Autor
mit einiger Prominenz in der Bildungsphilosophie jungst lesen konnte:

«Allgemeinbildung kann heute nichts mehr bedeuten; ihre Zeit ist definitiv
abgelaufen. Die Bemuhungen, sie erneut und erneuert ins Geschaft zu brin-
gen, sind zwar sicherlich nicht - soweit vorhersehbar - zum schnellen
Scheitern verurteilt. Ja es kann vermutet werden, dass immerfort Allgemein-
bildungskonzepte, wenn auch mit zunehmender Veranderungsgeschwindigkeit
und erhohter Kritikanfalligkeit, entworfen und praktisch umzusetzen ver-
sucht werden. Gleichwohl entbehren sie desjenigen, was sie davon frei-
spricht, bestenfalls bloss padagogisch zu sein; denn - um ein Dictum Kants
etwas grosszugig heranzuziehen - sie belassen es nicht dabei, da die ldee
einer massgebenden Allgemeinheit oder eines verbindend-verbindlichen Un-
bedingten ein Problem ohne alle Auflosung ist und bleibt» (Fischer 1986, S.
897)

Nun muht man sich ungern an Problemen ab, die - ausweislich einer Auto-
ritat wie Kant - ohne alle Auflosung sind, jedenfalls empfiehlt sich mehr als
nur Distanz gegenuber manchen politischen Vorhaben, wenn Wolfgang
Fischers Urteil zutrafe. Meine Absicht ist es deshalb, seine so uberaus
skeptischen Bemerkungen hier zu prufen und - im Ergebnis - eine Gegen-
these zu begrinden, die den gesellschaftlichen Sinn von Allgemeinbildungs-
konzepten darstellt.

Am Anfang meiner Beweisfihrung steht der Versuch, die Themen und Kon-
texte der Allgemeinbildungsdiskussion zu typisieren (1.). Meine Gegenthese
(2.) und ihre Diskussion am Exempel neuer Konzepte der Allgemeinbildung
(3.) schliessen sich an, Bemerkungen zur Problemstruktur der padagogischen
Arbeit bilden den systematischen Schluss (4.). Meine metakritische Absicht
ware erreicht, wenn ich die sozialwissenschaftlichen Grenzen der bildungs-
theoretischen Kritik von Allgemeinbildung zumindest plausibel machen
konnte.

1. Dimensionen der gegenwartigen Diskussion uber Aligemeinbildung

Am Anfang meiner kritischen Diskussion bildungsphilosophischer Urteile
steht der Versuch, unter Verzicht auf historische Analysen (dazu Tenorth
1986) die aktuelle Bedeutung dessen zu erfassen, was gegenwartig - gesell-
schaftlich wie in Padagogik und Erziehungswissenschaft - zum Thema Allge-
meinbildung gesagt wird. Das mag zunachst als die Fixierung auf ein
deutsches Thema erscheinen, aber die Uberlegungen zum core curriculum,
wie sie in fast allen westeuropaischen und nordamerikanischen Kulturen
anzutreffen sind, lassen sich der deutschen (und deutschsprachigen) Diskus-
sion uber Allgemeinbildung ebenso parallel ordnen wie die Reflexionen uber
die Funktion und den Sinn des Bildungssystems, die z.B. die Mitglieder des

264 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



COLLEGE DE FRANCE 1985 vorgelegt haben (vgl. Liebau & Miller-Rolli
1985), oder die Diskussion lber general education, die in den USA neu
aufgelebt ist (Rohrs 1986).

Es gibt, mit anderen Worten, eine Fulle an thematisch einschlagigen Dis-
kussionen, zu viel jedenfalls, um sie insgesamt vorzustellen. Ich stilisiere
also: Zunachst, man stellt sehr rasch fest, dass unter dem Titel der Allge-
meinbildung oder der allgemeinen Bildung ein Bundel sehr heterogener,
keineswegs einheitlich gefasster Themen versammelt ist; man erfahrt auch
sehr rasch, dass der eingangs zitierte Wolfgang Fischer eine Aussenseiterpo-
sition vertritt. Sein rigides Diktum bezieht sich namlich nur auf die, wie er
selbst sagt, «Metaphysik-Funktion» der Idee der Allgemeinbildung, auf die
Erwartung also, dass in der Idee der Bildung sowohl die «Totalitat der
Bedingungen des Kosmos» als auch die «Totalitat der Bedingungen des
Handelns in der Polis» definiert seien, und dass diese Bildungsidee die
Moglichkeit bieten musse, «sowohl das Handeln wie auch die Erfahrung von
Natur und Welt auf etwas Allgemeines zu stellen» (Fischer 1986, S. 894).

Dieses Allgemeine, das ein «Letztes, Unbedingtes» (Fischer) meint, «die ldee
einer massgebenden Allgemeinheit», eines «verbindend-verbindlichen Unbe-
dingten», hat fir Fischer weder Realitat, noch sieht er dafur die Moglich-
keit einer philosophischen Begrundung oder Rettung. Und, wer wurde da
widersprechen? In der Metaphysik-Kritk Kants nennt Fischer selbst den
gewichtigsten Zeugen fur seine Skepsis; an die vergeblichen Versuche der
Philosophen, das Problem der Letztbegrindung von Normen zu l6sen (Oel-
muller 1978; 1979), darf man erganzend erinnern, auch an die Wirklichkeit
der Sozialphilosophie, die das «Allgemeine» allein noch als Kritik des
herrschenden Bewusstseins darstellen kann (Theunissen 1982).

Allein mit dieser Brille aber, konzentriert auf Fischers philosophische Be-
trachtung der Diskussion uber Allgemeinbildung, muss man das Thema nicht
anschauen. Fischer behalt hier zwar Recht, ohne dass er zugleich die Dis-
kussion uber Allgemeinbildung insgesamt erledigen oder gar uberflussig
machen koénnte. Diese Diskussion beschaftigt sich namlich - gegenwartig -
mit viel weniger anspruchsvollen, vielleicht sogar, fur den Philosophen,
trivialeren Themen:

Bei den Schulpadagogen, Bildungspolitikern und Curriculum-Konstrukteuren
beschrankt man sich z.B. auf die Frage: Welchen Inhalt kann der fur alle
Heranwachsenden einer Generation unserer Gesellschaft unerlassliche, der
minimale Kanon von Schulfachern haben? Oder, noch eingeschrankter: Wie
soll dieser Kanon von Fachern fur diejenigen Schuler aussehen, die kunftig
eine Universitat besuchen, also die Studierfahigkeit erwerben wollen?

Wenn nicht der ganze Kanon der Facher eines nationalen Bildungssystems -
und die ihnen zugeordneten Ziele - gemeint sind, dann wird die Diskussion

Education et Recherche Se année 3/87 265



uber Allgemeinbildung mit noch engeren Fragen verknupft: Wie - padago-
gisch formuliert - die Erwartungen an eine neue politische. Bildung zu
formulieren und zu begrinden sind, die die Gemeinsamkeit der Lebensweise,
die universale Rolle des Staatsburgers, auch in pluralistischen Kulturen soll
sichern kénnen (zuletzt: Wilhelm 1985 vs. Hentig 1985)? Bei Politikern lautet
die vergleichbare Frage, welche verbindlichen Werte und Normen die Er-
ziehungseinrichtungen bestimmen sollen und welchen Sinn Ausbildungs-
prozesse haben, nachdem die Formeln der sechziger Jahre vielen, gerade
konservativen Politikern verbraucht erscheinen?

Unter dem Titel der Allgemeinbildung wird schliesslich ganz konkret und
aktuell verhandelt, welche padagogischen - curricularen, institutionellen,
normativen - Konsequenzen die technologische und soziale Revolution hat,
die mit der Entstehung der neuen Medien, vielleicht sogar der «Computer-
Gesellschaft» verbunden sind und als Technik-Folgen der gesellschaftlichen
Entwicklung begriffen (oder die ihr haufig auch kulturkritisch oder moderni-
tatshungrig nur zugeschrieben) werden. Die Vortrage der Minister Dorothee
Wilms und Hans Maier auf dem von der Bundesregierung veranstalteten
Colloquium Allgemeinbildung im Computerzeitalter, Bonn, Juni 1986, sind
dafur sehr aufschlussreich, auch fur die Vermutung, dass die Kritik der
linken Padagogik und Bildungspolitik im Mantel der vermeintlich funktional
geforderten neuen Allgemeinbildung gleich mitbedient wird. Frau Wilms z.B.
rechnet zu den heutigen «Anforderungen an Allgemeinbildung» so alte
konservative Erwartungen wie «Orientierung an Werten .. Vorbereitung auf
Mitverantwortung .. Anspruch, Leistung und Dienst»; und sie spricht sich
kritisch aus «gegen funktionalistische Bildungskonzepte .. Gegen permanente
Hinterfragung .. Gegen uberzogene Wissenschaftsorientierung», also gegen
die noch prasente Moderne der Bildungsreform. Auch Hans Maier kann sein
Thema nicht behandeln, ohne in seine alte, expansionsfeindliche Deutung der
Bildungspolitik zu verfallen und den «Pyrrhussieg» der «Bildungsreform der
70-er Jahre» zu kritisieren (Maier 1986, S. 289).

Das alles sind also keine metaphysischen, sondern sehr historisch bestimmte
und gesellschaftlich geformte Fragen, formuliert auf dem Hintergrund kon-
kreter Interessen, bei denen niemand den Anspruch erhebt, etwas «Unbe-
dingt-Bedingendes» entdeckt zu haben. Ruckt man bei vielen Diskutanten,
besonders des konservativen Lagers, die Sachzwang-Rhetorik noch beiseite,
die sich nicht selten mit der Euphorie uber den Computer und seine Mog-
lichkeiten verbindet, dann ist auch der Pazifizierungs-Sinn dieser Sinn-
stiftungsrhetorik ganz unuUbersehbar. Es geht nicht, wie man noch bei
Humboldt lesen konnte, um die Absicht, dem «Begriff der Menschheit in
unsrer Person ... einen so grossen Inhalt als moglich zu verschaffen» (Hum-
boldt, S. 34), sondern zumeist nur um die ganz begrenzte Frage, durch die
Erzeugung neuer Lernbereitschaften und -fahigkeiten die vermuteten Quali-
fikationen fir die neue technologische Offensive bereitzustellen, Angste vor
der Technik abzubauen, Kritikk an den Technologien und an den - pauschal

266 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



als verdachtig gescholtenen - Wissenschaften zu entwerten, alte politisch-
padagogische ldeologien zu entkraften und neue, meist die bequemeren, an
ihre Stelle zu setzen.

Es regiert jedenfalls nicht die Metaphysik, sondern das Interesse fur
das «Konkret-Allgemeine» - wie Fischer abwertend sagt (Fischer 1986,
S. 901) -, und die Idee der Allgemeinbildung steht damit zugleich inmitten
des ideologischen Kampfes. Das Problem des Padagogen, der sich von Fi-
schers skeptisch-engem Blick distanziert und der vollen Breite der Diskus-
sion uber Allgemeinbildung zugewandt hat, findet daher nicht etwa eine
Auflosung, es beginnt erst richtig. Die interessante Frage wird ja, was
«neue» Konzepte der Allgemeinbildung anders sein konnen als ein Ruckfall
hinter den klassischen humanistischen Anspruch, und weiter, worin die
Allgemeinheit der Bildungsidee heute noch ihre Legitimation finden kann.
Padagogen argumentieren in diesen kontinuierlich kontroversen Fragen
haufig allein kulturkritisch und gebarden sich defensiv, ich pladiere dagegen
fur eine selbstbewusste Deutung der gesellschaftlichen Rolle von Bildungs-
prozessen.

2. Die Antithese: Die unerlassliche Funktion allgemeiner Bildung

Meine These heisst: Die traditionelle Bildungsidee und das von Fischer noch
einmal erinnerte Konzept von Allgemeinbildung sind in ihrer metaphysischen
Funktion zwar nicht mehr zu retten, aber sie sind als gesellschaftliche
Institution  legitimiert und unverzichtbar. Aligemeinbildung ist normativ
geboten, wenn das seit der Aufklarung ausgebildete Selbstverstandnis unse-
rer Kulturen nicht unterboten werden soll, und Allgemeinbildung ist unver-
zichtbar, damit in Gesellschaften unseren Musters ihr pures Prozedieren in
der Zeit nicht Schaden nimmt.

Diese These schliesst ein (so selbstdestruktiv das padagogisch zunachst
vielleicht aussehen mag): Die Idee der allgemeinen Bildung bezeichnet kein
padagogisches, sondern ein gesellschaftlich definiertes Thema, sie ist deshalb
anders als in einem politischen Diskurs, offentlich und praktisch, auch gar
nicht zu rechtfertigen. Die Padagogik ist, in ihrer Praxis, unter dem Aspekt
der Allgemeinbildung nichts anderes als das - freilich nach eigenen Gesetzen
funktionierende und insofern autonome - Vollzugsorgan der Gesellschaft; und
in ihrer Reflexion ist Padagogik- das gesellschaftliche «Resonanz-Organ»
(Rodi 1985) fur Bildungsprobleme, noch dort, wo sie auf Kritik setzt, und
vielleicht gerade dort. Diese These meint schliesslich auch: Anders als es
Fischer sagt, ist das «Konkret-Allgemeine» unserer gesellschaftlichen Orga-
nisation von Bildungsprozessen auch nicht Belastung, sondern Bedingung der
Maglichkeit allgemeiner Bildung.

Diese These verlangt an sich mehr Begrundungsaufwand, als hier entfaltet
werden kann. Ich begnuge mich notgedrungen mit Stichworten, die den

Education et Recherche 9e année 3/87 267



Zusammenhang der These und der ihr zugrundeliegenden Analyse andeuten
sollen:

Begrundungsbedarf besteht sicherlich zunachst in gesellschaftstheoretischer
Hinsicht: Gegenlber einer Deutung des Selbstverstandnisses unserer Gesell-
schaft, die erneut den Erwartungen der Metaphysik zu entsprechen sucht,
muss man gerade angesichts einer Renaissance fur Metaphysik daran erin-
nern, dass Kulturen unseren Musters ihre normativen Pramissen nicht mehr
der Metaphysik (oder gar der Theologie) entnehmen kénnen und wollen
(Habermas 1985), sondern sie historisch selbst erzeugen, emphatisch gespro-
chen: im politischen Diskurs einer aufgeklarten Offentlichkeit. In der histo-
risch nuchternen Betrachtung, distanzierter und zugleich empirischer und
funktionalistischer argumentierend, wird man sagen, dass sich dieses Selbst-
verstandnis dann z.B. in Verfassungstexten niederschlagt. Zur Begrundung
der Legitimitat von Allgemeinbildung verweise ich deshalb auf die Ver-
fassungen der westlichen Kulturen und auf den explizit egalitaren Anspruch,
den sie tragen. Aber auch die Unverzichtbarkeit von Allgemeinbildung lasst
sich relativ eindeutig belegen. Im Blick auf die Verfassungswirklichkeit
gewissermassen, auf die politische und gesellschaftliche Realitat, die ohne
einen Fundus an allgemeinem Wissen und kulturellen Selbstverstandlichkeiten
(schon Litt 1927, S. 49 f.) gar nicht funktionieren konnte. Aber die Univer-
salitat von Bildungsprozessen ist auch durch die besondere historische, die
zeitlich-organisatorische, Verfassung unserer Gesellschaften dringend gebo-
ten; denn ihre Zeitstruktur ist ja gerade dadurch konstituiert, dass Gesell-
schaften unseren Musters im Generationswechsel mit -Unsicherheit leben
mussen, die sie dann als Freiheit stilisieren, oder, positiv formuliert und in
Erinnerung an den Fortschrittsbegriff, die Zukunft weder vorwegnehmen
darfen noch konnen (Koselleck 1379).

Versucht man, die hier angedeuteten Entwicklungsmuster und Funktions-
weisen der modernen Gesellschaft im Blick auf Bildungsprobleme zu typi-
sieren, dann darf man vielleicht sagen: Im Begriff der Allgemeinbildung wird
als gesellschaftliche Aufgabe fixiert, dass unsere Kultur im Wechsel der
Generationen die fur sie unentbehrlichen Kompetenzstrukturen - sowohl
kognitiver wie moralischer, praktischer wie asthetischer Natur - universa-
lisieren und reproduzieren muss, wenn sie ihr Funktionieren nicht storen,
sondern (bei aller Varianz in den Erscheinungsformen, die diese Funktion
annimmt) sichern und steigern will (Leschinsky & Roeder 1981).

Im Begriff der Kompetenz ist dabei - normativ - der Anspruch festgehalten,
dass es fur diese Strukturen kultureigentimliche Standards gibt (des Niveaus
der Fertigkeiten und Fahigkeiten, der Konsistenz, also der Einheit und des
Zusammenhangs, die Individualitit dabei gewinnt und in der Gesellschaft
annehmen kann, und der situativen Erwartung, die dafir formuliert wird,
heute etwa: dass Individualitdt bedroht ist und Subjektivitat gerettet werden
muss). Im Begriff der Kompetenz ist auch - theoretisch - gesagt, dass es

268 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



nicht um bestimmte, spezielle, also situationsdefinite Fahigkeiten geht,
sondern vor allem um allgemeine Erwartungen. Das sind durchaus wohl-
bestimmte Strukturen, solche der Bewaltigung auch unbekannter Situationen,
Strukturen der Generierung neuer Fertigkeiten, Strukturen der nicht allein
positionsspezifisch gebundenen und lagespezifisch definierten, sondern der
situationstranszendenten, wenn man so will: postkonventionellen Behandlung
auch von Moralproblemen.

Wenn man sich darauf einlassen konnte, Gesellschaft kommunikationstheo-
retisch zu beschreiben (also z.B. innerhalb der Systemtheorie), dann konnte
man zusammenfassend auch sagen, dass es bei der Frage der Allgemein-
bildung darum geht, in einer funktional differenzierten Gesellschaft, die
keinen Systembereich kennt, der auf Dauer die gesellschaftliche Leitfunktion
quasi a priori gepachtet hat (etc.), universelle Pramissen der gesell-
schaftlichen Kommunikation zu erzeugen und Uber den Generationenwechsel
hinweg zu stabilisieren (s.a. Luhmann & Schorr 1979, S. 28). Wenn man das
Thema eher kritisch-funktionalistisch ausdrucken will, dann geht es um die
Erzeugung und Verteilung kulturellen Kapitals, freilich in dieser Deutung
mit der gesellschaftlich formierenden und die Normen der Egalisierung
verletzenden Erwartung, im Prozess der Reproduktion die Struktur von
Ungleichheit zugleich zu stabilisieren (Bourdieu & Passeron 1973).

Die Bildungsidee hat in diesem Prozess eine gesellschaftsgeschichtlich
und politisch unentbehrliche regulative Funktion: Sie halt fest, dass alle in
allem zu bilden sind, aber dieser Imperativ hat nicht den Status der posi-
tiven, sinnstiftenden Idee, schon gar nicht enthalt er ein Curriculum oder
die Didaktik studienvorbereitender Bildungsgange. In historischer Perspektive
gedacht und vereinfacht: Angesichts der Unentschiedenheit der Zukunft wird
der Konflikt uber das Allgemeine die Wirklichkeit, in der die Idee der
Allgemeinen Bildung lebt, und das Prozedieren eines weder normativ noch
technologisch eindeutig bestimmten, aber gesellschaftlich zentralen Problems
wird die Aufgabe, die der Bildungsbegriff umschreibt, behandlungsfahig
macht und bearbeitet.

Diese These will ich abschliessend wenigstens in Grundzigen verteidigen,
auf dem vielleicht etwas unublichen Weg, an Autoren, die Uber ihr eigenes
Thema schreiben - Uber ein core curriculum z.B., Uber computer literacy,
schliesslich uber neue Allgemeinbildung - dennoch die Einheit eines Dis-
kurses dadurch zu zeigen, dass ich ihre Analysen auf meine Deutung von
Allgemeinbildung beziehe, in der Absicht, strukturelle Merkmale von Alige-
meinbildungskonzepten vorzustellen und ihren Sinn gegen die Kritik, die sie
gefunden haben, systematisch aufzuweisen.

Education et Recherche 9e année  3/87 269



3. Neue Konzepte der Aligemeinbildung - Kontroversen uber universelle Pra-
missen geselischafticher Kommunikation

Fur die Begrundung meiner These beschranke ich mich auf drei Konzepte
der Diskussionen uber Allgemeinbildung. Meiner These entsprechend, dass
die Wirklichkeit der Allgemeinbildung die Kontroverse ist, nehme ich solche
Konzepte, uber die Padagogen und Schulpolitiker seit altersher und neu
kontrovers diskutieren: (a) die Frage des Kanons der allgemeinen, héheren,
weiterfuhrenden (Sekundar-) Schulen, (b) Konzepte, die den padagogischen
Konsequenzen der behaupteten Entstehung einer Computer-Gesellschaft
nachgehen, und (c) Konzepte, die zu begrinden suchen, dass Allgemein-
bildung ein Medium sein konnte, die Schltissel-Probleme unserer Gesellschaft
zu bearbeiten. Damit ist als Einschrankung in Kauf genommen, dass die
Manifestationen allgemeiner Bildung in der Lebenswelt, vor allem in Schul-
strukturen und Schulverfassungen, im gemeinsamen Leben der Schulgemeinde
- ein traditionell wichtiges Thema der padagogischen Reflexion - nicht
behandelt werden (s. jungst Colemann 1986 und Flitner ebd).

(a) «Core Curriculum»

Wenn es ein gesellschaftsweit anerkanntes Bild von Allgemeinbildung gibt,
dann verbindet es sich mit einem festen, abgegrenzten Komplex bewahrens-
werten Wissen, mit einem Kanon (allgemein: Assmann/Assmann 1987), wie
der klassische Ausdruck lautet, und dann auch gleich mit dem Gebildeten,
also einer Individualitat, die solches Wissen verkorpert. Dieses kanonische
Wissen ist allgemein dadurch, dass es der speziellen, utilitaristischen Nut-
zungsmoglichkeiten entrat, allenfalls die beruflichen Fertigkeiten des Ge-
lehrten bzw. des allgemeinen Standes definiert und umschreibt; dieses Wissen
ist allgemein auch dadurch, dass es grundlegend ist, als Propadeutik aller
weiteren Kiunste und Fertigkeiten geeignet; dieses Wissen ist schliesslich
allgemein in dem Sinne, dass es die Gesamtheit des unerlasslich Wissbaren
beinhaltet, eben: den Kanon kultureller Selbstverstandlichkeiten. Der Kanon
wird dann das Medium, in dem der zu Bildende seine Kompetenzen erwirbt,
um sich schliesslich als gebildet zu erweisen, fahig, die Schule zu verlassen,
handlungsfahig gegenuber der Welt und gestaltungsfahig gegenuber ihrer
Geschichte und Zukunft.

Im «Lehrplan des Abendlandes» sind die Genese und die wechselvolle Ge-
schichte dieses Wissens beschrieben; ich muss aber - unter Gebildeten -
weder die septem artes noch die historischen Prozesse hier im einzelnen
rekapitulieren, die diesen Kanon der «geistigen Grundbildung» definiert
haben und in denen er in den hoheren Schulen zur Vorbereitung eines
Universitatsstudiums Gberlebt (Dolch 1965; Flitner 1965). Das kann man
wissen.

270 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



Die interessantere Frage ist heute, dass dieser Kanon des Wissens, samt dem
Bild des Gebildeten, selbstverstandlich umstritten ist. Man kann, ohne alle
Anstrengung und spatestens seit Hans Weils Frankfurter Habilitationsschrift
von 1930 (Weil 1967), den sozialen Charakter und Ursprung sowohl der
Bildungsidee wie des Kanons zeigen, seinen ideologischen Gehalt, seine anti-
moderne Struktur, die Abkehr von der Arbeitswelt, den Ausschliessungscha-
rakter gegenuber dem Wissen des gemeinen Mannes oder der Arbeiterbe-
wegung, die Beschrankung auf die hohe Kultur und die Ignoranz gegenuber
der Avantgarde, die legitimatorische Funktion in einer nicht-egalitaren
Bildungsorganisation, d.h. die sozial exklusive und insofern lebensgeschicht-
ich folgenreiche Funktion dieses Kanons (usw.). Es macht, mit anderen
Worten, bei Sozialhistorikern wie Bildungsphilosophen einige Muhe, diesem
Kanon noch eine gute, gerechtfertigte Seite abzugewinnen. Er giit und galt
als uberholt - ganze Bibliotheken zur Curriculumtheorie sind daruber ge-
schrieben. Auch das kann man wissen.

Was man allerdings nicht weiss, das ist eine angemessene - nicht nur den
Historiker befriedigende - Erklarung fur den erstaunlichen Befund, dass
dieser Kanon dennoch immer neu bluht, dass er - unabhangig von der paoliti-
schen Verfassung der Geselischaften oder der dkonomischen Struktur der je
nationalen Volkswirtschaft - doch wiederkehrend sehr deutlich Ubereinstim-
mende Grundzuge zeigt: eine Struktur von Fachern - die man manchmal
auch Lernbereiche nennt, die man gelegentlich auch, in padagogisch er-
laubten Grenzen, zur Wahl freigibt -, die aber Ubereinstimmend und (ber-
zufallig die folgenden Themenkomplexe enthalten, ein Kern-Curriculum, wenn
man so will (Jozefsoon & Gorter 1985; Gorter 1986; Kiinzli 1986, S. 87 f.):
Man findet historische, mathematische und philologische Kenntnisse (bei
Wilhelm von Humboldt), oder - in amerikanischen high schools oder Colleges
(Rohrs 1986, S. 856 ff.), in deutschen Gesamtschulen oder in franzdsischen
Lycées - ein Facherspektrum, in dem Muttersprache und Literatur, meist
auch Fremdsprachen und ihre Literatur (also philologische Kenntnisse),
Geschichte und Politik (also historische Kenntnisse) sowie Mathematik und
Naturwissenschaften enthalten sind. Die variierenden Bedingungen der Se-
kundarschulen liegen nicht so sehr im Lehrplan als eher bei der Schul-
finanzierung, der Qualifikation der Lehrer oder der schuleigenen Tradition,
wie sie das Publikum und die Region reprasentieren (Roeder 1986). In den
westlichen Kulturen, aber analog auch in Japan oder China, kommen zu
diesen quasi szientifischen Wissensgebieten noch asthetisch-expressive
Facher und Tatigkeiten, Kunst, Musik und Sport (die ja auch schon zum
Kanon der Gebildeten-Sozialisation der vormodernen Welt rechneten).

An der sowohl synchron wie diachron, unabhangig von den sonstigen Diffe-
renzen der je nationalen Kulturen anzutreffenden Gleichférmigkeit dieses
Kanons und seinen immer neuen Renaissancen ist also schwerlich zu zwei-
feln. Das bedeutet aber wohl auch, dass er nicht angemessen verstanden ist,
wenn man ihn auf die Erfordernisse z.B. nur der birgerlichen Gesellschaft

Education et Recherche 9e année 3/87 271



bezieht oder ihn zum uberholten Bestand des industriellen Zeitalters rech-
net. Dieser Kanon druckt anscheinend mehr aus: Man kann darin die funk-
tionalen Konsequenzen der prmaren Differenzierung von Kulturen in Ge-
lehrte und Andere sehen, vielleicht auch den basalen Ausdruck der Differen-
zierung von Experten und Laien, oder wvielleicht auch das Mandarinpha-
nomen, die Existenz von Beamten und Herrschaftskasten. Hier, in solchen
sozialen Tatsachen, wird man eine Erklarung fur die Tatsache finden, dass
ein bildungsphilosophisch, aber auch wissenstheoretisch nicht befriedigend
erklarbares Phanomen historisch-gesellschaftlich so erstaunliche Kontinuitat
hat. Und dass dieser Kanon geselischaftlich so hochgradig funktional ist
wie kaum eine andere padagogische Institution, daran kann man kaum
zweilfeln - sonst konnten schon die Kritiker nicht immer wieder zu so
schonen und zutreffenden Ergebnissen kommen.

Etwas Anderes wird aber auch bewusst: Indem man den Kanon nur kritisiert,
hat man seine genuine Funktion, die unersetzliche Leistung noch nicht
getroffen. Zumindest spricht die Beharrungskraft, die der Kanon zeigt,
dagegen, und die Tradition - so wenig sie sich selbst erklart - macht doch
zumindest die Defizite in den Erklarungen der Kritiker sichtbar. Ich wurde
deshalb den gesellschaftsgeschichtlichen Erklarungen eine weitere Hypothese
hinzufugen, gestutzt auf die Deutung von Bildung als Universalisierung der
Pramissen fur Kommunikation:

Meine Hypothese lautet: Im Kanon institutionalisiert Kommunikation den
padagogischen Umgang mit sich selbst. Hier macht sie sich lehrbar und
lernbar, hier organisiert Kommunikation - gesellschaftsweit - ihre Ord-
nungsformen und Gutekriterien, rhetorischen Muster und Verweisungszusam-
menhange, Hierarchien und Praferenzen - unter dem Aspekt, das, was
Kommunikation Uber sich selbst wissen und uber die Zeit als bewahrenswert
erhalten muss, zu tradieren und zugleich das Publikum zu bilden, zumindest
das Publikum in kompetente und inkompetente Teilnehmer der Kommuni-
kation zu scheiden, in solche, die Kommunikation verstehen, und andere, die
aussen vor bleiben, kurz: in Gebildete, die den Kanon kennen, und in Un-
gebildete, die erlebt haben, dass sie den Kanon nicht begreifen konnen. Der
Lehrplan des Abendlandes dokumentiert dieses Wissen, und es hat seine
Geltung in dieser Funktion, der Symbolisierung des Bewahrenswerten und
der Erzeugung der sozial folgenreichen feinen Unterschiede in Wissen und
Habitus.

Die Diskussion uber Allgemeinbildung bestatigt diese Funktion, und sie
belegt zugleich das konkurrierende gesellschaftliche Interesse, diesen Tell
der gesellschaftlichen Selbstverstandlichkeiten zu definieren. Dabei wird aber
nicht etwa die Struktur des Kanons entwertet, sondern bekraftigt: denn wer
wurde die Abschaffung des Kanons empfehlen wollen oder gar den Wandel
seiner strukturpragenden Elemente, und insofern auf die Moglichkeiten der
Gestaltung des Generationenverhéltnisses verzichten, die der Kanon bietet?

272 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



Es ist diese Funktionalitat des Kanons, die seine Dauer garantiert; denn er
gibt die notwendige Form, die Tradierung des Wissens gesellschaftlich zu
ordnen und padagogisch zu bearbeiten.

(b) Informationstechnische Grundbildung

Die Immunitat gegen den Wandel, die der Kanon in seinen Strukturen zeigt,
macht ihn aber nicht etwa immun gegen Kritik an den kontingenten Inhal-
ten, die er transportiert. Das zweite Konzept der Allgemeinbildung doku-
mentiert - quasi Kanon-immanent - diesen Aspekt der immer erforderlichen
Modernisierung des Gleichen, der aus dem Zusammenhang des allgemeinen
Wissens mit dem sozialen, technischen und dkonomischen Wandel und den
neuen Wissensanforderungen, die er generiert, entsteht.

Unmittelbar einsichtig wird solcher Modernisierungszwang gerade dann,
wenn die Pramissen der Kommunikation sich qualitativ wandeln und padago-
gische Konsequenzen zu fordern scheinen. Mit der massenhaften Verbreitung
und Popularisierung des Computers und neuer elektronischer Medien scheint
diese Situation gegeben (statt vieler: Bussmann & Heymann 1987). In der
Bundesrepublik Deutschland hat der Modernisierungsanspruch, dem sich
Institutionen und Curricula der Allgemeinbildung konfrontiert sehen, auch
schon einen Namen: es geht - so reprasentativ die Bund-Lander-Kommission
fur Bildungsplanung und Forschungsforderung (1985) - um informationstech-
nische Grundbildung. Aber das ist nicht etwa nur ein deutsches Phanomen,
wie die ausufernde internationale Diskussion uber computer literacy ein-
drucksvoll bestatigt. ‘Computer in schools’ ist eher ein Thema, das in der
Bundesrepublik noch behutsam gehandelt wird.

Gleichwie, die neuen «Schlusseltechniken» (so die Bund-Lander-Kommission)
beanspruchen den Padagogen, er vermutet einen Wandel der Erwartungen,
aber seine Reaktion bleibt doch zugleich padagogisch, in der Formensprache,
die der Kanon- wie der Lehrplandiskurs ausgebildet haben. Die Padagogen
ubersetzen die technologische Revolution und ihre (bei Padagogen meist nur
vermuteten) sozialen Folgen nicht einfach ins Bildungssystem, sondern
fordern die padagogische Transformation.

Informationstechnische Grundbildung muss deshalb «einen Beitrag zur Er-
ziehung der Jugendlichen» leisten, zwar einen «sachgerechten», aber zu-
gleich auch «verantwortungsbewussten Umgang mit den neuen Techniken und
Medien» sichern, also - immer noch die Bund-Lander-Kommission - «Uber
die blosse Information hinaus auch Werte vermittteln». Die Strukturen der
neuen Literalitat sind also die bekannten alten: Bildung und Erziehung,
Fertigkeiten, Kenntnisse und Haltungen werden vereint, damit informations-
technische Grundbildung allgemein wird.

Education el Recherche 9e année  3/87 273



ich will diesen Anspruch hier nicht etwa abwerten. Seit ich meine eigene
Tochter am Computer fasziniert sah, aber auch nach leidvollen Erfahrungen
von Kollegen und Sekretarinnen, ganz zu schweigen von den deutschen Ar-
beitsmarkproblemen im Zeichen der neuen Technologien, scheint mir die
Reflexion der Technikfolgen unentbehrlich. Die Pramissen fur diese Kom-
munikation zu universalisieren, das ist deshalb ohne Zweifel eine padago-
gische Aufgabe, damit der soziale Wandel im Medium von Bildungsprozessen
thematisiert wird, soll anders das Subjekt wie die Gesellschaft nicht Scha-
den nehmen. Wenn - wie es der Kanon zeigt - in der Kommunikation selbst
die Differenz von gepflegtem und ungepflegtem, anerkanntem und abgewer-
tetem, hohem und niederem Wissen tradiert und die Anerkennung solcher
Differenzen universalisiert werden muss - dann muss die Gesellschaft auch
die Pramissen fur den Umgang mit dem neuen Wissen als kommunikative
Kompetenz universalisieren. Der Umgang mit den neuen Technologien ist
dafur nur ein weiteres Exempel.

Alle padagogischen Vorschlage zur informationstechnischen Grundbildung
zeigen aber auch, dass diese Situation den Padagogen nicht vor unbekannte
Probleme stellt; denn die Struktur, die Formensprache allgemeiner Bildung,
das Muster der Padagogisierung, das sie ausgebildet hat, bewahrt sich auch
angesichts des Neuen: Wie bei allen Lehrplaninnovationen gibt es

- neue Lernziele, die den allgemeinen Lernzielen eingebunden werden (also
zwischen Anpassung und Widerstand changieren),

- es gibt organisatorische Angebote, diese Vorgaben zu realisieren, also die
bekannten Maoglichkeiten, das Thema - als Prinzip - 1. in allen Fachern
und 2. fur alle Schuler obligatorisch zu machen, wobei, wie immer, das
Problem der Altersspezifik kontrovers ist und heute, prononcierter, Fra-
gen der geschlechtsspezifischen Folgen und Differenzen behandelt werden
(Faulstich-Wieland 1986); man findet ferner - in spezialisierender
Wendung - den Versuch, 3. die neuen Anforderungen in einem vertiefen-
den, besonderen, neuen Fach, z.B. der Informatik, zu verankern, und 4.
dieses schliesslich auch spezialisierend und berufsbezogen zu institutiona-
lisieren (VBLB 1987).

- es gibt uberdies jede Menge Reflexion, kontroverse Diskussionen also,
weil sowohl die Ziele wie die Themen im einzelnen, die Organisations-
formen wie die Realisierung im Konkreten mehr an Moghchkeiten bieten,
als sich im Konsens ertragen lassen.

Daran zeigt sich im Ergebnis: Die padagogische Reflexion und das Establish-
ment im Erziehungssystem organisieren auch ohne eindeutige, etwa staat-
liche Richtlinien schon die padagogischen Moglichkeiten, die das Neue im
Bildungssystem annehmen kann. Diese Diskussion transformiert die offent-
liche Kontroverse in die padagogische Form, aber sie bleibt zugleich kon-
flikthaft, weil das Neue mehr Varianten der Bearbeitung erlaubt, als sich
padagogisch antizipieren und kontrollieren lassen. Das ist kein Fehler der
Padagogen, sondern der Alltag ihres Berufs.

274 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



Man kann das Ergebnis dieser Kontroverse deshalb auch nicht eindeutig
prognostizieren, nach der Logik padagogischer Bearbeitung des Neuen wurde
ich aber vermuten, dass es allenfalls ein neues Fach fur die Sekundarstufe |
geben wird, mit einem geringen, von den anderen Disziplinen und Schul-
fachern nur geduldeten Stundenanteil. Das darf man vermuten, weil schon
der entsprechende Fachlehrer entweder noch ganz fehlt oder dann als
Lehrer zu wenig Autoritat und Reputation hat, um sich gegen das Geflge
der etablierten Facher durchzusetzen (aber wohl auch, weil das Thema sich
auf Dauer als zu konkret erweisen wird, um im allgemeinen langer zu
faszinieren). Das Berufsbildungssystem wird im udbrigen auch eher den
Marktgesetzen der Berufsentwicklung folgen als padagogisch-autonomen
Prinzipien.

lch wurde diese Entwicklung nicht nur kritisieren. Beim programmierten
Unterricht hatten wir in der jungeren Vergangenheit schon einmal ver-
gleichbare Diskussionen, und die Widerstandigkeit von Organisation und
Profession hat gezeigt, welche engen Grenzen der technologischen Substi-
tution der Bildungsarbeit gesetzt sind. Man darf in Ruhe abwarten, ob der
Kollege Computer mehr erreicht als die Integration des Neuen in ein wohi-
definiertes Feld.

(c) Schiusselprobleme

Ein weiterer Aspekt der Entwicklung ist namlich schon jetzt zu sehen: Die
Padagogen sehen im Computer nicht das wichtigste Problem der Gegenwart,
sie problematisieren vielmehr, ob dieses Neue so gewichtig ist, dass man es
zum Schlisselproblem deklarieren darf. Man erkennt unschwer, wie sich hier
aus alten reformpadagogischen Uberlegungen neue Kiritik speist, die die
Kultur vom Kinde aus, nicht von den objektiven Bedingungen her thema-
tisiert. Hartmut von Hentig lasst vergleichbar die Folgen der neuen Techno-
logien zur zentralen Lernherausforderung und zum Schlusselproblem werden,
wenn er dem Lernen die Aufgabe stellt, dem technologisch erzeugten Ver-
schwinden der Kindheit padagogisch entgegenzuarbeiten. Aber selbstver-
standlich lasst sich daruber streiten, ob das allein das drangendste Problem
der Gegenwart ist.

Diese Frage beruhrt schon das abschliessend zu diskutierende neue Konzept
von Allgemeinbildung, das den Versuch unternimmt, ein Gefige von - poli-
tisch wie padagogisch, historisch wie kulturell definierten - Schlusselpro-
blemen zum Ausgangspunkt und Thema der Reflexion zu machen.

Wolfgang Klafki hat dieses Konzept besonders intensiv vorgetragen, und es
hat auch politisch die Diskussion in den Lehrergewerkschaften wie in der
Sozialdemokratie (Ebert & Herter 1986), generell auf der Linken bewegt.
Klafki sieht das Allgemeine der Bildung, klassischen Vaorbildern folgend,
dabei in drei Dimensionen definiert und zugleich diskussionbedurftig:

Education et Recherche 9e année 3/87 275



- als egalitaren politisch-gesellschaftlichen Anspruch der Bildung zur
Selbstbestimmungsfahigkeit fir alle,

- als humanistischen, individualistischen Anspruch der Bildung in allem, im
«Insgesamt der menschlichen Maglichkeiten», und schliesslich

- als inhaltlichen, strukturbildenden Begriff der Bildung «im Medium des
Allgemeinen», also des Nicht-Beliebigen, sondern gesellschaftlich zen-
tralen Themas, eben: in den «Schlisselproblemen unserer Zeit» (Klafki
1985, S. 18-21; Klafki 1986).

Dieses Konzept ist in vielfacher Hinsicht aufschlussreich und diskussions-
wert: Der erste interessante Aspekt scheint mir darin zu liegen, dass der
Padagoge sich - gerade bildungstheoretisch - nicht allein auf das Subjekt
konzentriert und kulturkritisch klagt, sondern - wieder, mdchte man sagen
- Mensch und Welt zugleich sieht. Lehrreich ist auch, dass Klafki dezidiert
politisch argumentiert und auch Fragen der Schulorganisation nicht aus-
blendet. Am aufschlussreichsten scheint mir freilich die Argumentation mit
Schlusselproblemen.

Klafki sagt namlich selbst, dass im «sog. Kanonproblem» der Kontext, der
«historische Hintergrund» seines Vorschlags zu sehen sei, also in dem
Versuch, «den substantiellen Kern der Alilgemeinbildung» zu bestimmen
(Klafki 1985, S. 20; 1986, S. 466). Er setzt nun an die Stelle der Tradition
den Begriff der «Schlusselprobleme», d.h. der «zentralen Probleme der
gemeinsamen Gegenwart und der vorausehbaren Zukunft», die als «Schlus-
selprobleme unserer gesellschaftlichen und individuellen Existenz» angesehen
werden durfen (ebd.).

Das sieht, in der Ausweitung der Themen, zunachst - gegenuber dem Ka-
non - wie eine mutwillige Erschwerung einer Losung aus; denn schon die
didaktische Transformation lasst sich nicht einfach anschliessen. Aber Klafki
meint, fur seine Liste der Schlusselprobleme, die er vorlegt, sogar die
«Moglichkeit» unterstellen zu durfen, «zu einer hinreichenden Uberein-
stimmung zu kommen», also zumindest einen Konsens im gesellschaftlichen
Problembewusstsein erzeugen zu konnen.

Klafki zahit dann eine Liste von «Problemen» auf (1985, S. 21), die zumin-

dest zeigen konnen, aus welchen Grunden er seinen Themen historische

Allgemeinheit, namlich Unausweichlichkeit und universale Bedeutung zuweist;

die Liste zeigt freilich auch, welche Konsens- und Dissenszonen er mit

seinem Bildungskonzept aufsucht:

«- die Friedensfrage und das Ost-West-Verhaltnis

- die Umweltfrage

- Moglichkeiten und Gefahren des naturwissenschaftlichen, technischen und
okonomischen Fortschritts

- so0g. entwickelte Lander und Entwicklungslander sowie das Nord-Sud-
Gefalle

276 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



- soziale Ungleichheit und okonomisch-gesellschaftliche Machtpositionen

- Demokratisierung als generelles Orientierungsprinzip der Gestaltung unse-
rer gemeinsamen Angelegenheiten, also z.B. auch der Wirtschaft, oder
Begrenzung auf Teilbereiche?

- Arbeit und Arbeitslosigkeit in ihrer okonomisch-gesellschaftlich-poli-
tischen Bedeutung und in ihrer Bedeutung fur die individuelle und soziale
Identitat des einzelnen

- Arbeit und Freizeit - sind wir wirklich auf dem Wege zu einer Frei-
zeitgesellschaft?

- Freiheitsspielraum und Mitbestimmungsanspruch des einzelnen und kleiner
sozialer Gruppen einerseits und das System der grossen Burokratien
andererseits

- das Verhaltnis der Generationen zueinander

- die menschliche Sexualitat und das Verhaltnis der Geschlechter zuein-
ander

- traditionelle und alternative Lebensformen

- individueller Glucksanspruch und zwischenmenschliche Verantwortlichkeit

- Recht und Grenzen nationaler Identitatsbestimmung angesichts der Un-
abdingbarkeit universaler Verantwortung

- Deutsche und Auslander in Deutschland

- Behinderte und Nichtbehinderte

- Maglichkeiten und Problematik der Massenmedien und ihrer Wirkungen

- die wissenschaftliche Wirklichkeitsbetrachtung, die sog. Verwissenschaft-
lichung der modernen Welt und das alltagliche Verhaltnis von Mensch
und Wirklichkeit.»

Wie kann man bildungstheoretisch diesen Katalog von Problemen uberhaupt
noch prufend diskutieren? Wird nicht Wolfgang Fischers Warnung bestatigt,
dass «erhohte Kritikanfalligkeit» die Versuche zur Allgemeinbildung immer
mehr kennzeichnet? Meines Erachtens ist es, im Blick auf die Kontroversen,
die Klafki provoziert, dagegen nicht so bedeutsam, dass sein Katalog die
philosophische Kritik schon deswegen finden kann, weil er weder ein strin-
gentes Konstruktionsprinzip hat noch die Vollstandigkeit oder Eindeutigkeit
der Probleme erortert, sondern allein auf die Konsenserwartungen des poli-
tischen Diskurses setzt. Man kann diese philosophische Kritik ebenso igno-
rieren wie die erwartbaren konservativen Einwande, die sich anderen poli-
tischen Zielen verbunden fuhlen als Klafki. Das alles gehort zur Kritik, mit
der ein politisch verstandener Text rechnen muss. Lehrreicher ist deswegen
schon die politische und die bildungstheoretische Kritik, die Klafki bei
politischen Sympathisanten gefunden hat. Die Frage lautet hier, ob Klafki
die richtigen Probleme thematisiert hat, es findet sich sogar der Vorwurf,
dass er zu politisch argumentiere und die Eigenlogik des Bildungssystems
«gegenuber der gesellschaftlichen Praxis» ignoriere, schliesslich, dass er zu
sehr bei der absehbaren Gegenwart und der denkbaren Zukunft stehenbleibt,
aber die Zukunft nicht als das sieht, was sie auch sein konnte - ganz
anders (Lohmann 1985; 1986, S. 228 f.).

Education et Recherche 9e année 3/87 277



Verstandlicherweise konnen Klafkis Kritiker auch nicht sagen, wie die
Zukunft aussehen kénnte, die dadurch ausgezeichnet ist, dass man sie heute
noch nicht kennt. Man mag deshalb sagen, dass diese Kritik wenig aussage-
kraftig ist, mir scheint diese Kritik aber zur prazisen Verdeutlichung des
Standpunktes, den - mit Klafki - die Theorie der Allgemeinbildung heute
gefunden hat, nicht kurios, sondern sehr aufschiussreich. Diese Kritik zeigt
namlich, dass die Reflexion von Allgemeinbildung letztlich allein im Problem
ihr Thema (und ihre Dynamik) hat (so wie sie allein im Kanon ihre histo-
rische Gestalt gewinnen kann). Gerade wenn die bildungstheoretische Re-
flexion die Informationen ernstnimmt, die ihr aus allen wissenschaftlichen
Disziplinen zur Verfugung stehen, kann sie nicht mehr Gewissheiten bieten
oder ein flinkes Curriculum fur die Zukunft der Gesellschaft, sie kann nur
noch Probleme sehen und nennen. Ich halte es deshalb nicht fur Klafkis
Fehler, dass er sich auf die gegenwartigen Schlisselprobleme zurickzieht
und Uber die Zukunft nicht verfugt, sondern fur seine Leistung, dass er sich
auf Probleme beschrankt. Dieses Urteil soll abschliessend begrindet werden.

4. Probleme sind die wirklichen Definitionen und Aufgaben der Allgemein-
bildung ‘

Vereinfacht lautet mein Argument: In einer Gesellschaft, die nach ihrem
Selbstverstandnis pluralistisch denkt, die sich nach ihrer Zeitstruktur auf
Offenheit fur alle denkbaren Zukunfte einstellt und zugleich Uber die
Selbstbestimmung von Subjekten (wie chaotisch immer, namlich evolutionar)
organisiert, kann der Referenzpunkt von Allgemeinbildungskonzepten nur das
Problem sein. Denn der Begriff des Problems bezeichnet am ehesten die
historisch allgemeine Struktur, in der diese Gesellschaften ihr eigenes
Bestandsthema uber die Zeit hinweg organisieren; und nur im Problem -
genauer: in der als Problem gefassten Aufgabe der Sozialisation der heran-
wachsenden Generation - gewinnt in diesen Gesellschaften auch die pad-
agogische Arbeit definite, genuine Struktur und bildungstheoretische Legi-
timitat.

Diese Fixierung auf Probleme ist - wie man vielleicht generell aufgrund
wissenschafts- und handlungstheoretischer kategorialer Klarungen (Wild 1973;
Popper 1974; Flach 1979; Wohlrapp 1979) sagen darf - gekennzeichnet durch
die Konzentration auf Zasuren zwischen Wissen und Nichtwissen, auf
bestimmte Unbestimmtheit, auf wohl definierte Negativitat bei nur hypothe-
tischer Alternative, auf Unsicherheitszonen und das Handeln bei gegebenem
Wissen, aber risikohaften Entwurfen. Sie ist gekennzeichnet durch die
Gleichzeitigkeit von Offenheit und Bestimmtheit, und diese Auffassung vom
Problem als der gegebenen Struktur der Wirklichkeit entspricht auch dem
modernen, neuzeitlichen, aufklarerischen Verstandnis der padagogischen
Aufgabe: Erziehung in der Moderne war ja angetreten, in der Gegenwart -
hier und jetzt - Kompetenzen zu universalisieren, die ausserhalb des Er-
ziehungsprozesses - in der Zukunft - sowohl individuell wie kollektiv not-

278 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



wendig sein werden, wobei die Konstruktion des Subjekts - theoretisch -
unter der erschwerten Bedingung arbeiten muss, nicht zu wissen, wie die
Zukunft aussieht, und sich zugleich - moralisch - mit der Pramisse konfron-
tiert sieht, die Zukunft des Zoglings der Gegenwart nicht aufopfern zu
durfen. Die Metapher der «Risikogesellschaft» (Beck 1986) ist nicht ohne
Grund so attraktiv fur die Padagogik, weil sie ihre Aufgaben beschreibt,
ohne die Schwierigkeiten zu verdecken, die mit der offenen, nicht eindeutig
entschiedenen und padagogisch nicht entscheidbaren Zukunft verbunden sind.

Diese Erinnerung an Schleiermacher und seine padagogische Denkform
bestatigt nur, dass die spezifische padagogische Aufgabe schon immer pro-
blematisch war, ein je gegenwartiger Vorgriff auf eine Zukunft, die zugleich
offen bleiben muss und gestaltet werden soll. Klafki radikalisiert nur diesen
Status der padagogischen Aufgabe, indem er die Bedingungen expliziert, die
gegenwartig jede andere als problematische Fixierung der padagogischen
Aufgabe unmaoglich werden lassen. Offenheit und Ungewissheit muss man
deshalb padagogisch nicht erst einklagen (wie Benner 1986, S. 484), sie defi-
nieren die Perspektive, die padagogisch wie gesellschaftswissenschaftlich auf
die moglichen Wirklichkeiten von Kind und Gesellschaft noch zur Verfugung
steht. Das gilt anscheinend mit selbstexpansiver Tendenz und in durchaus
problematischen Erscheinungsformen eines ausgreifenden padagogischen Pro-
fessionalismus: Je risikoreicher die Zukunft insgesamt wird, je mehr Seg-
mente der Bevolkerung von dieser Ungewissheit betroffen sind, umso deutli-
cher generalisiert sich anscheinend auch die padagogische Form gesell-
schaftlicher Praxis als Losungsmoglichkeit fur Situationen der Ungewissheit.
Es scheint mir deshalb kein Zufall, dass nach der Bildungsarbeit fur Kinder
und Erwachsene, Deviante und Kranke jetzt auch das Leben der Alten
ebenso padagogisiert wird wie die beruflich nicht-definierte «Frei»-Zeit.

Fur solche Aufgaben, das Handeln unter Risiko, unter dem Anspruch der
Offenheit und Unverfugbarkeit der Zukunft, in problematischen Situationen,
namlich genau auf der Grenze zwischen Wissen und Nichtwissen gibt es
selbstverstandlich weder verbindliche noch eindeutige Losungen - man kann
Wolfgang Fischer nur zustimmen. Erziehung ist ein «unmogliches» Geschaft,
bei dem man sich wie in Politik und Therapie «des ungenugenden Erfolgs
von vorneherein sicher sein kann», das wusste schon Freud (1937, S. 94).
Anders als der Bildungsphilosoph Fischer hat Freud aber nicht philosophisch
daruber gespottet, dass Aufgaben dann den Makel haben - so Fischer -
«bestenfalls bloss padagogisch zu sein», sondern genau darin die Struktur,
das spezifische Problem, also die allgemeine Form der padagogischen Auf-
gabe gesehen.

Padagogik, das ist die Pointe meiner Uberlegungen, ist nicht mehr als der
Name far diejenige gesellschaftliche Organisation, die eine Ordnung Im
Generationenzyklus erzeugt, obwohl die Gesellschaft im Generationenver-
haltnis ihre eigene Ordnung - die Erziehung eingeschlossen - immer wieder

Education et Recherche ge année  3/87 279



problematisiert und offnet. Das padagogische Konzept der Allgemeinbildung
ist deshalb auch nichts anderes als der paradox aussehende Versuch, in der
kontingenten Ordnung der Zeit die Strukturen zu erzeugen und in Subjekten
zu generalisieren, die der Vielfalt moglicher Zukiunfte eine Gestalt geben,
ohne je gegenwartig zugleich die Zukunft vorwegzunehmen. Was anders als
ein Problem konnte diese Aufgabe bezeichnen, was anders als der Konflikt
uber die Losung dieser paradoxen Erwartung konnte die Wirklichkeit all-
gemeiner Bildung ausmachen, und was anders als ein Kanon konnte die Form
sein, in der diese Aufgabe konstante Struktur gewinnt, ochne gegenuber dem
Neuen lernunfahig zu werden?

Eine neue Metaphysik lasst sich bekanntlich nicht mehr zureichend begrun-
den, die Bildungsphilosophie kann die Moglichkeit der anstehenden Aufgaben
nur skeptisch betrachten, so dass sozialwissenschaftliche Analyse unent-
behrlich wird, um die Maoglichkeit allgemeiner Bildung zu begreifen und ihre
politischpadagogisch erzeugte, je historische Wirklichkeit vor dem Anspruch
ihrer Idee zu analysieren. Der Rest ist Padagogik, die professionelle Er-
findungskunst des Didaktikers angesichts widerspruchlicher Erwartungen und
der alltagliche Konflikt uber die 6ffentliche Erziehung.

LITERATURVERZEICHNIS

Allgemeinbildung im Computerzeitalter. Uberlegungen zu einem zeitgemassen
Bildungsverstandnis. Hrsg. vom Bundesminister fur Bildung und Wissen-
schaft. Bonn, 1986.

Assmann, A. & Assmann, J. (Hrsg.): Kanon und Zensur. Munchen, 1987.

Beck, U.: Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frank-
furt a. M., 1986.

Benner, D.: Bruchsticke zu einer nicht-affirmativen Theorie padagogischen
Handelns. In: Zeitschrift fir Padagogik, 28, 1982, S. 951-967.

Bourdieu, P. & Passeron, J.C.: Theorie der symbolischen Gewalt. Frankfurt
a.M., 1973. .

Bund-Lander-Kommission flir Bildungsplanung und - Forschungsforderung:
Informationstechnische Grundbildung. Beschluss vom 1. Juli 1985. Bonn,
1985.

Bussmann, H. & Heymann, H.W.: Computer und Allgemeinbildung. In: Neue
Sammlung 27, 1987, S. 2-39.

Coleman, J.: Die asymmetrische Gesellschaft. Weinheim/Basel, 1986.

Dewe, B., Ferchhoff, W. & Radtke, F.O.: Renaissance der Allgemeinbildung?
In: Neue Praxis, 16, 1986, S. 451-455.

Dolch, J.: Lehrplan des Abendlandes. 2. Aufl. Ratingen, 1965.

Ebert, J. & Herter, J.: Elemente demokratischer Bildung. Zur Interpretation
eines padagogischen Grundbegriffs. In: Tenorth 1986, S. 231-250.

280 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



Faulstich-Wieland, H.: Computerbildung als Aligemeinbildung fir das 21.
Jahrhundert. In: Zeitschrift fur Padagogik, 36, 1986, S. 503-514.

Fischer, W.: Was kann Allgemeinbildung heute bedeuten? In: Universitas, 41,
1986, S. 892-902.

Flach, W.: Thesen zum Begriff der Wissenschaftstheorie. Bonn, 1979.

Flitner, W.: Grundlegende Geistesbildung. Heidelberg, 1965.

Freud, S.: Die endliche und die unendliche Analyse. In: Gesamtwerk Bd. XVI,
1937.

Gorter, R.J. (Ed.): Views on Core Curriculum. Contributions to an Interna-
tional Seminar. Enschede (National Institute for Curriculum Development)
Enschede, 1986.

Habermas, J.: Ruckkehr zur Metaphysik - Eine Tendenz in der deutschen
Philosophie? In: Merkur, 39, 1985, Sonderheft, S. 898-905.

Hentig, H.v.: Eine Antwort auf Theodor Wilhelm. In: Neue Sammlung, 25,
1985, S. 151-167.

Humboldt, Wilhelm von: Theorie der Bildung des Menschen. In: Tenorth,
1986, S. 32-37.

Jozefsoon, E.O.l. & Gorter, R.J.: Core Curriculum in Western Societies. A
Comparative Analysis. Enschede, 1985.

Klafki, W.: Konturen eines neuen Allgemeinbildungskonzepts. In: Klafti W.
(Hrsg): Neue Studien zur Bildungstheorie und Didaktik. Weinheim/Basel,
1985, S. 12-30.

Klafki, W.: Die Bedeutung der klassischen Bildungstheorien fur ein zeit-
gemasses Konzept allgemeiner Bildung. In: Zeitschrift fur Padagogik, 36,
1986, S. 455-476.

Koselleck, R.: Vergangene Zukunft. Frankfurt a.M., 1979.

Leschinsky, A. & Roeder, P.-M.: Gesellschaftliche Funktionen der Schule. In:
W. Twellmann (Hrsg.): Handbuch Schule und Unterricht. Bd. lll, Dussel-
dorf, 1981, S. 107-154.

Liebau, E. & Muller-Rolli, S.F. (Hrsg.): Lebenstil und Lernform. Zur Kul-
tursoziologie Pierre Bourdieus. Stuttgart 1985 (i.e. H.3/1985 der Neuen
Sammlung).

Litt, T.: Fuhren oder Wachsenlassen. (1927) Stuttgart, 12. Aufl. 1965.

Lohmann, L: (Rezension zu:) W. Klafki (1985). In: Zeitschrift fiir Padagogik,
36, 1986, S. 145-149.

Lohmann, I.: Allgemeinbildung - Metawissen - Urteilskraft. In: Tenorth 1986,
3. 215-230.

Luhmann, N. & Schorr, K.-E.: Reflexionsprobleme im Erziehungssystem.
Stuttgart, 1979.

Maier, H.: Allgemeinbildung in der arbeitsteiligen Industriegesellschaft. In:
Wirtschaft und Erziehung, 38, 1986, S. 286-293.

Oelmuller, W. (Hrsg.): Materialen zur Normendiskussion. 3 Bde, Paderborn,
Bd. 1 und 2, 1978, Bd. 3, 1979.

Popper, K.R.: The Nature of Philosophical Problems and their Roots in
Science. In: Ders.: Conjectures and Refutations. 5th Ed. London, 1974, p.
66-96.

Education et Recherche 9e année  3/87 - 281



Rang, A.: Zur Bedeutung des Allgemeinen im Konzept der allgemeinen Bil-
dung. In: Zeitschrift flir Padagogik, 36, 1986, S. 477-487. :

Rodi, F.: Die Rolle der Padagogik im Prozess der Verstandigung uber Ver-
standenes. In: Vierteljahrsschrift fur wissenschaftliche Padagogik, 61,
1985, S. 444-458.

Roeder, P.M.: Losungen des Kanonproblems. In: Tenorth 1986, S. 117-137.

Rohrs, H.: Der Einfluss der Universitatsidee Humboldts auf die Universitaten
in den USA. In: Zeitschrift fir Padagogik, 32, 1986, S. 849-864.

Tenorth, H.-E.: Bildung - Allgemeine Bildung - Allgemeinbildung. In: Ders.
(Hrsg:) Allgemeine Bildung. Weinheim/Minchen, 1986, S. 7-30,

Theunissen, M.: Selbstverwirklichung und Allgemeinheit. Berlin/New York,
1982.

VBLB (Verband der Lehrer an beruflichen Schulen und Kollegschulen in NW)
(Hrsg.): Berufliche Schulen - Multiplikatoren technologischer Innovation.
Frankfurt a.M./Bern/New York, 1987.

Weil, H.: Die Entstehung des deutschen Bildungsprinzips. (1930) 2. Aufl.
Bonn, 1967. '

Wwild, Ch.: Problem. In: Handbuch philosophischer Grundbegriffe. Minchen,
1973, S. 1139-1145. ' ,
Wilhelm, Th.: Die Allgemeinbildung ist tot - es lebe die Allgemeinbildung.

In: Neue Sammlung, 25, 1985, S. 120-150.

Wilms, D.: Allgemeinbildung vor neuen Herausforderungen. In: Wirtschaft und
Erziehung, 38, 1986, S. 281-286.

Wohlrapp, H.R.: Handlungsforschung. In: J. Mittelstrass (Hrsg.): Methoden-
probleme der Wissenschaften vom gesellschaftlichen Handeln. Frankfurt
a.M., 1979, S. 122-214,

RESUME

Nouveaux concepts en matiére de formation générale

Au coeur des deébats de philosophie de I’éducation, I'auteur présente une
conception centrée sur la formation générale, celle-ci ayant pour fonction
de créer les bases essentielles a toute communication. Cette approche sus-
cite une nouvelle interprétation des plans d’étude au niveau de la culture
générale: a) la communication elle-méme, b) les nouveaux champs d’étude
(par ex. l'ordinateur et la «computer literacy») doivent devenir de nouveaux
sujets de formation, c) une telle interprétation sociale de la culture géné-
rale améne a envisager les contenus de la formation générale comme des
«probléemes», d’ou proviennent certaines demandes adressées aux enseignants.

282 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



SUMMARY

New concepts of general education

This article develops a concept that interprets - not in a philosophical but
in a socio-theoretical manner - general education as the necessary process
of generating universal premisses for communication. On such a background,
the curriculum of general education may be appropriateley interpreted in
two ways: a) on the one hand, the way in which communication makes itself
teachable and becomes a tradition, and b) at the same time the manner in
which communication trasforms new fields and expectations. e.g. computer
literacy, into teachable subjects. Furthermore this interpretation leads to
the conclusion c¢) that only problems can at present denote the contents of
general education and the resulting tasks of educational professions.

Education et Recherche 9e année  3/87 283



	Neue Konzepe [i.e. Konzepte] der Allgemeinbildung

