
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 9 (1987)

Heft: 3

Artikel: Bildungstheorie im Prozess der Moderne : Perspektiven einer
theoriegeschichtlichen Dekonstruktion

Autor: Pongratz, Ludwig A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786360

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bildungstheorie im Prozess der Moderne

Perspektiven einer theoriegeschichtlichen Dekonstruktion

Ludwig A. Pongratz

Der Aufsatz sucht historisch unterscheidbare Stadien der Bildungstheoriegeschichte

der Moderne anhand ausgewählter Theoriekonzepte zu skizzieren.
Als Leitfigur der theoriegeschichtlichen Dekonstruktion dienen dabei
wissenschaftsgeschichtliche Analysen Michel Foucaults.
Die Konstitution der Bildungstheorie im Kontext der sog. «klassischen Epis-
teme» (Ende des 16. bis etwa Ende des 18. Jahrhunderts) wird exemplarisch
am Werk des J.A. Comenius untersucht. Die Entstehung der sog. «nachklassischen

Episteme» (etwa seit Beginn des 19. Jahrhunderts) lässt sich im Feld
der Pädagogik an der Bildungstheorie W. von Humboldts nachzeichnen. Die
zugespitzte Krise des Subjekts und der Subjektphilosophie schliesslich, wie
sie die aktuelle sozialwissenschaftliche Diskussion bestimmt, findet ihren
Niederschlag in den bildungstheoretischen Reflexionen Th. W. Adornos.
Welche Chancen der Bildungstheorie zukünftig verbleiben, wird abschliessend
kontrovers diskutiert.

Hätte man vor zehn Jahren den Versuch unternommen, die Geschichte der
Bildungstheorie zu rekonstruieren (und zwar nicht als nostalgische
Reminiszenz an vergangene Zeiten, sondern in der kritischen Absicht, ein
verratenes oder missdeutetes Erbe zu reaktivieren), dann wäre dieser Versuch
vermutlich auf erhebliche Skepsis seitens der pädagogischen Fachwelt ge-
stossen: Nicht wenigen galt Bildung, umwölkt von einer völkischen oder
volkstümlichen Aura, als Begriff der Gegenreform, als konservative Antipode
pädagogischer Emanzipations- und Demokratisierungsforderungen. Andere
wiederum sahen in ihr ein eher hilfloses Refugium schöngeistiger
Innerlichkeit, eine Flucht vor oder bestenfalls ästhetische Verzierung der
wissenschaftlich-technologischen Rationalität der Industriegesellschaft. Bildung, so
legten es zahlreiche Kritiken der vergangenen Jahre nahe, zählt zum
verbrauchten Erbe einer verflossenen Zeit. Entsprechend wanderte sie auf den
Müllplatz der Geschichte.

Heute nun, nachdem die pädagogische Reformeuphorie gewissermassen einem
«theoretischen Kater» Platz gemacht hat, fassen sich viele an den Kopf und

244 Bildungslorschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



fragen sich, von welchen Beständen pädagogische Theorie und Praxis eigentlich

noch zehren können. Die nachreformerische Pädagogik macht Inventur
und stellt fest, dass manches aus den Regalen geräumt wurde, was in früheren

Zeiten durchaus zur «eisernen Ration» gehörte. Die aktuelle
Rückbesinnung auf Bildung und Bildungstheorie ist - so gesehen - ein vieldeutiger,

vielleicht fragwürdiger Vorgang. Sicher schwingt in der Wiederaufnahme

bildungstheoretischer Argumentationen die vage Hoffnung mit,
dadurch der Krise des Fachs und der pädagogischen Praxis aufzuhelfen.
Allerdings: Der blosse Rückzug auf traditionelles Terrain, das Festhalten am
Überlieferten als vermeintlich Beständigen wird der gegenwärtigen
Orientierungskrise kaum Massstäbe liefern können. Denn es war gerade die
Stilisierung von Bildung zum kulturellen «Bestand», zur geistigen Sondersphäre
jenseits der realen gesellschaftlichen Widersprüche, mit der Bildung zur
Ideologie verkam. Kein Vergangenes, darauf insistierte einst Adorno, kann
unverwandelt gerettet werden (vgl. Adorno 1975a, S. 384). Das bleibt
zweifellos heutiger Pädagogik ins Stammbuch geschrieben, wenn sie sich in

unsicherer Zeit ihrer Traditionen zu versichern sucht. Neue Aussichten wird
die Rückbesinnung auf Bildung nur entbinden können, wo sie sich nicht als
festgehaltene Erinnerung, sondern als Wiederkunft des Vergessenen begreift.
Jegliche kritische Rekonstruktion der Bildungstheorie blickt «nicht vom
Gegenwärtigen aufs Vergangene, sondern wird vom Vergangenen im
Gegenwärtigen angeblickt. Aus diesem Blick des Vergangenen spricht gerade nicht
das, was es war, sondern das, was es immer noch nicht wurde.» (Kappner
1984, S. 25)

So gesehen gewinnt Bildungstheorie heute einzig Aktualität in der Wiederkehr

verdrängter Perspektiven, die die pädagogische Tradition im Laufe der
Geschichte mehr oder minder aus dem Blick verlor: Bildung meint fraglos
mehr als abgewetzte Klassik; und sie reicht weiter, als die Bildungsphilister
des Grossbürgertums jemals ahnten. Noch das aktuelle Elend der Bildungstheorie

verweist auf uneingelöste Hoffnungen, die sie zu Beginn der bürgerlichen

Epoche in sich trug: Bildung birgt die verschollene Erinnerung an
eine befreite Menschheit in sich, an erfüllte Individualität, an die
Versöhnung von Individuum und Gattung. Begriffe wie: Spontaneität, Reflexi-
vität, Differenz, Kritik und Autonomie stecken das Feld ab, in dem sich
Bildungstheorie einstmals konstituierte. Die Aufnahme dieser kritischen Tradition

des Bildungsdenkens bleibt unter den Bedingungen der gegenwärtigen
Gesellschaft allerdings ein schwieriges Unterfangen. Soll nämlich das
kritische Erbe der Bildungstheorie für unsere Zeit aufgeschlossen werden, dann
reichen hehre Bildungsdeklamationen nicht aus. Vielmehr müssten der
gesellschaftliche Stellenwert von Bildung, ihre realen Chancen und Blockaden
im historischen Prozess, geklärt werden. Und spätestens dann zeigte sich,
dass Begriffe wie «Bildung» und «Bildungstheorie» eine Schwundposition
markieren. Mit anderen Worten: Bildungstheorie ist heute nur noch in

kritischer Rückwendung auf die gesellschaftlichen Ursachen ihres eigenen
Verfalls zu haben. Und Bildung selbst wird dabei notwendig zu einem

Education et Recherche 9e année 3/87 245



Gegenbegriff. Er markiert eine Leerstelle pädagogischer Theorie und Praxis.
Eben dies verleitet manche Zeitgenossen zu dem vorschnellen Schluss,
Bildung sei nicht bloss eine Leerstelle, sondern mehr noch eine Leerformel
- der man ruhig den Abschied geben könne. Selbst wenn man solchen
Kurzschlüssen nicht bereit ist Folge zu leisten, bleibt eine Einsicht festzuhalten,
die Blankertz auf die kurze Formel brachte: «Der Kern des Bildungsverständnisses

kann heute nur noch unter der Bedingung vertreten werden,
dass er durch alle beschämenden Kapitulationen der Pädagogik hindurch als
ein uneingelöstes Versprechen sichtbar gemacht wird» (Blankertz 1974, S.

68). Dieses unerfüllte Versprechen verwehrt, Bildung einfach dem Vergessen
preiszugeben. Sonst wird unvermerkt aus dem gesellschaftlichen Faktum,
dass sie nicht wurde, eine Norm: Was nicht sein kann, soll auch nicht sein.

So steht die Pädagogik heute vor den Trümmern grosser bildungstheoretischer

Enwürfe. Und ihre Aufgabe kann nicht darin liegen, die geschichtlichen

Brocken mit musealem Blick zu restaurieren, sondern eher: die Tradition

des Bildungsdenkens «aufzuheben» in jenem Doppelsinn, den Hegel dem
Wort verlieh. Gelingen kann diese Aufgabe nur dann, wenn das, was heute
Kultur und Bildung widerfährt - ihre Ausweidung zur Kulturindustrie -

begrifflich fassbar wird als Resultat ihrer eigenen widersprüchlichen Genese.
Dass Bildungstheorie in ihren Anfängen aus den Quellen des Aufklärungsdenkens

schöpfte, besagt zugleich, dass sie der Dialektik des Aufklärungsprozesses

nicht entgeht. Ihr Schicksal stösst ihr nicht einfach von aussen
zu, sondern ist die Quittung aufs bisherige Misslingen des Aufklärungsprozesses

der Moderne selbst.

Kein Wunder, dass heute das Wort «Postmoderne» die Runde macht (vgl.
Wellmer 1985, S. 48 ff.). In diesem schillernden Begriff artikuliert sich das
noch verworrene Bewusstsein einer Epochenschwelle, deren zentrale
Erfahrung - nämlich die bis zum Wahnwitz aufgeblähte Irrationalität des
Aufklärungsprozesses - das Ende eines historischen Projekts anzudeuten
scheint: des Projekts der Moderne. Bildungstheorie im überlieferten Sinn ist
selbst ein konstitutives Moment dieses Projekts der Moderne. Und die Krise
der Moderne spiegelt sich entsprechend im Verfall der Bildungstheorie
wider. Ging es der Moderne um die Inauguration einer selbsttransparenten
Vernunft und ihres sinnkonstitutiven Subjekts, dann lässt sich die spezifische

Leistung moderner Pädagogik gerade so fassen, dass sie die
Bedingungen zur Konstitution autonomer Subjektivität im pädagogischen Feld
bereitstellen sollte. «Klassische» Bildungstheorie war in ihrem Kern nichts
anderes als die Reflexion auf den Konstitutionsprozess dieser projektierten
Subjektivität (vgl. Pongratz 1986a). Die Krise der Moderne lässt sich
entsprechend als Krise des sinnkonstitutiven Subjekts dechiffrieren. Dies gerade
führen unterschiedlichste Theoretiker der Postmoderne (heissen sie nun
Foucault oder Lyotard, Kamper oder Baudrillard, Lacan oder Deleuze) mit
Akribie vor Augen. Der Kern neuzeitlicher pädagogischer Reflexion, die
Bildungstheorie, ist damit bis ins Mark getroffen. Auch Adorno hat das,

246 aidungstorschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



vielleicht gerade weil er die Betriebsblindheit der Pädagogik nicht teilen
musste, mit aller Schärfe früh gesehen. Konsequenterweise heben seine
bildungstheoretischen Reflexionen nicht mit einer Theorie der Bildung an,
sondern mit einer Theorie der Halbbildung (Adorno 1975b, S. 66), zu der
Bildung notwendig wurde.

II

Will man also das Bildungsproblem, wie es uns heute gestellt ist, umreissen,
dann muss die Logik des Zerfalls von Subjektivität, die sich implizit im

Niedergang der Bildungstheorie noch ausspricht, ans Licht gehoben werden.
Die Rede von der «Logik des Zerfalls (Adorno 1975a, S. 148 f.; Schmucker
1977) aber nimmt Bezug auf eine geschichtliche Rekonstruktion, die sich
querstellt zu den tradierten Mustern von Fortschritt, Kontinuität und
Emanzipation. D.h. wir können heute z.B. nicht mehr problemlos an Nohls
idealistische geisteswissenschaftliche Konzeption der «Kontinuität der pädagogischen

Idee» (Nohl 1935, S. 151) in ihrer historischen Entfaltung [die bei
Dilthey noch allgemeiner als «Einheit des geschichtlichen Geistes» (Lieber
1965, S. 710) gefasst wird] anknüpfen. Und Skepsis bleibt auch gegenüber
neueren Versuchen einer gesellschafts- bzw. sozialisationstheoretischen
«Rekonstruktion des historischen Subjekts hinsichtlich seiner Zukunft»
(Herrmann 1974, S. 285) angebracht (wie sie etwa - um ein Beispiel zu
nennen - U. Herrmann vorschwebt). Denn je mehr im Geschichtsprozess das
«historische Subjekt» tatsächlich sein herrschaftliches Wesen entfaltet, um
so mehr destruiert es zugleich seine eigenen zukünftigen Möglichkeiten. Der
bürgerliche Aufklärungsprozess, dessen Rationalitätsprinzip die Mythen
zersetzen sollte, zersetzt am Ende das Subjekt selbst samt seinen
Existenzgrundlagen. «Aufklärung», so lautet einer der Kernsätze der «Dialektik der
Aufklärung», «ist totalitär» (Horkheimer & Adorno 1969, S. 10). Diese
Einsicht berührt jede geschichtswissenschaftliche Rekonstruktion, die mit dem
Begriff eines «historischen Subjekts» operiert. Dies gilt auch für den
«abgeschwächten» Fall narrativer Erzählkonstruktionen, die dem Subjekt der
Geschichte lediglich den Status einer «regulativen Idee» einräumen (vgl.
Anacker & Baumgartner 1973, S. 555). Stets bleibt die Idee des Geschichtssubjekts

mit einem Konzept von Fortschrittsgeschichte liiert, deren Progress
sich wohl nicht naturnotwendig herstellen muss, deren Möglichkeit in der
Rekonstruktion jedoch immer intendiert ist. Die Einsicht aber, dass der
neuzeitliche Zivilisationsprozess das historische Subjekt weniger denn je
hervorbringt, vielmehr es geschichtlich verurteilt und liquidiert, zerreisst die
konstruktive Klammer von Geschichtssubjekt und Fortschrittsgeschichte.
Begriffe wie «Aufklärung» und «Emanzipation» lassen sich mit dem «Abbau
von überflüssiger Herrschaft und Entfremdung» nicht einfach über einen
Leisten schlagen (vgl. Herrmann 1975, S. 274). Denn die radikalisierte,
besinnungslos gewordene Aufklärung unterminiert das Geschichtssubjekt
derart, dass die historische Rekonstruktion weniger als Fortschritts-,
denn als Verfallsgeschichte zu konzipieren wäre. Anders formuliert: Die

Education et Recherche 9e année 3/87 247



Rekonstruktion der Moderne muss ineins ihre immanente Destruktion
nachzeichnen; Theoriegeschichte gewinnt Gestalt als Dekonstruktion, die ihren
Blick weniger auf Progress, Kontinuität und Emanzipation konzentriert, als
vielmehr Regressionen, Diskontinuitäten und Herrschafts- bzw. Machtverhältnisse

ins Auge fasst. Und dies nicht in der Absicht, historisches Leiden
gleich Hegel nochmals geschichtsmetaphysisch zu überhöhen, sondern um
umgekehrt all dem vielleicht doch noch zu seinem Recht zu verhelfen, was
der Geschichtsverlauf deformiert und geschlagen am Wege liegen lässt.

In dieser Perspektive gewinnen zweifellos Foucaults theoriegeschichtliche
Analysen für die Pädagogik an Bedeutung (vgl. Foucault 1973a; 1973b; 1974;
1976; 1977). Sie liefern einer bildungsgeschichtlichen Dekonstruktion
Orientierungspunkte, an denen sich der historische Streifzug durch die
Bildungstheoriegeschichte in groben Zügen ausrichten kann. Die Rückblende macht
insbesondere an zwei epistemologischen Bruchstellen halt, die Foucaults
Archäologie des Wissens als Übergänge vom Zeitalter des «prosaischen
Wissens» zum «Repräsentationszeitalter» (Foucault 1974, S. 46 ff; S. 78 ff.:
Ende des 16. und Beginn des 17. Jahrhunderts) und vom «Repräsentationszeitalter»

zur «nachklassischen» humanwissenschaftlichen Episteme (Foucault
1974, S. 269 ff.: Ende des 18. und Beginn des 19 Jahrhunderts) bestimmt.
Dem entspricht im Kontext von Foucaults Genealogie der Macht in etwa der
Umbruch von der Repressions- zur Integrationsmacht bzw. von der
Integrationsmacht zum Typus der Disziplinarmacht, mit der er die gegenwärtige
Gesellschaftsformation charakterisiert.

III

Der Eintritt in die Moderne beginnt nach dieser Lesart mit einer Umbruchsphase,

in der die quasi-natürliche Ordnung der Dinge und menschlichen
Lebenswelten zerbricht. Die verlorenen Zusammenhänge müssen nun
nachträglich und mühsam nach neuen Regeln rekonstruiert werden: Suchte das
«vorklassische» Denken bis in die Renaissance hinein sein Wissen von der
Welt über die Interpretation von Verweisungszusammenhängen und Analogien
aufzuschlüsseln, die den Dingen selbst gleichsam zeichenhaft zugehörten, so
zerfällt mit der Frühaufklärung diese den Dingen selbst innewohnende
Klammer zwischen signifiant und signifié. Die Zeichenrelation wird binär und
muss über einen eigenen «Bauplan», über die analytische Rationalität,
allererst hergestellt werden. Diese fehlende Vermittlung von Zeichen und
Bezeichnetem wird vorgestellt im Medium einer transhistorischen Vernunft,
die sich im Zeichengebrauch repräsentiert. Zu den zentralen Kategorien des
aufklärerischen «Repräsentationszeitalters» zählen daher Rationalität und
Systematisierung. Der Erkenntnisgewinn zielt dabei auf eine Universal-
Grammatik und wird darstellbar im «flachen Raum» von Tabellen, Sammlungen

und Enzyklopädien.

248 Bildungstofschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



Die bildungstheoretischen Konsequenzen dieses Umbruchs lassen sich im
weitgespannten Werk des Jan Arnos Comenius anschaulich nachzeichnen.
Wohl finden sich bei ihm noch zahlreiche Argumentationsstrukturen, die sich
«vorklassischer» Analogien bedienen (vgl. Comenius 1960, S. 22; S. 37; S. 38;
S. 42): Eine unerzogene Jugend gleiche einem wildwachsen den Baum, heisst
es da; der Verstand gleiche einer Kugel aus Spiegelglas, die alle Erscheinungen

ringsherum auffange, die Sinne seien als Kundschafter und Späher
der vernünftigen Seele beständig auf der Suche nach Nahrung; die Harmonie
von Körper und Seele gleiche einem kunstvoll zusammengesetzten Uhrwerk;
ja, die vollkommene allgemeine Schulordnung sei der trefflichen Mechanik
(machinatio) der Buchdruckerkunst vergleichbar: «Das Papier sind die Schüler,

deren Verstand mit den Buchstaben der Wissenschaft gezeichnet werden
soll, die Typen sind die Lehrbücher... Die Druckerschwärze ist die lebendige
Stimme des Lehrers... Die Presse ist die Schulzucht...» (Comenius 1960, S.

210.) Doch schon die herangezogenen Vergleiche, die Comenius mit Vorliebe
der fortgeschrittensten Technologie seiner Zeit entnimmt, verweisen auf die
rekonstruktive Aufgabe, die seine «grosse Didaktik» in Angriff nimmt. Die
Ordnung der Dinge und Lebensumstände (rerum ordo) scheint heillos
durcheinander und muss in analytischer Manier neu hergestellt werden. Und
dieser Herstellungsprozess läuft über dem rechten Zeichengebrauch im
Medium der den Menschen gegebenen Vernunft (lumen naturale). Damit wird
Comenius zum Schöpfer zahlreicher Sprachlehrbücher und zum Protagonisten
einer zukünftigen Universalsprache (panglottia) (vgl. Geissler 1959). Seine
Sprachtheorie kreist um die adäquate Verhältnisbestimmung von signifiant
und signifié: «Die Wörter sind nichts anderes als die Zeichen der Dinge»,
heisst es bei ihm. «Wenn man diese nicht berücksichtigt, was haben sie
dann noch für einen Sinn?» (Comenius, in: Garin 1967, S. 37). Folglich
kommt es darauf an, im Lernprozess beide zugleich und im richtigen
Verhältnis zu repräsentieren. Der «orbis pictus sensualis» liefert die Probe aufs
Exempel. Gleich der «didactica magna» unternimmt der «orbis pictus» den
gross angelegten Versuch einer Systematisierung und tabellarischen
Aufschlüsselung nicht nur des didaktischen Wissens, sondern des grundlegenden
Erkenntnisbestandes seiner Zeit. Und diese Erkenntnis wird eingespannt in

den enzyklopädischen Bogen der comenianischen Pansophie (vgl. Schaller
1967, S. 16 ff.).

Der Bildungsprozess zielt so auf eine gewaltige Integrationsleistung, die den
Subjekten aufgebürdet wird - ihnen aber auch aufgebürdet werden kann,
weil Comenius die Menschen von ihrem Schöpfer dazu berufen und befähigt
glaubt. Dieser Prozess bedient sich der typischen Techniken und Angriffspunkte

der Integrationsmacht: Es geht um eine nachhaltige Ordnung der
Welt vermittels einer Ordnung der Repräsentationen, also der Vorstellungsinhalte.

Ihr Ziel ist ineins aufklärerische Erkenntnis und Normierung der
Praxis. Und beides fügt sich für Comenius noch bruchlos ineinander: aus
Bildung folgt rechtes Handeln und à la longue eine gerechte Weltordnung,
um die es Comenius (mit seinen Vorschlägen etwa für ein internationales

Education et Recherche 9e année 3/87 249



Wissenschaftskollegium, für ein Weltkonsistorium der Einheit der Kirchen,
für ein Welttribunal mit allgemeinem und gleichem Recht für alle Menschen
und Rassen) letztlich geht. Die Differenz zur vormaligen Formationstechnik
der Repressionsmacht springt deutlich ins Auge: körperliche Strafen, Zwang
ohne Überzeugung, sinnloses Memorieren sakrosankter Autoritäten, eloquente
Überredung - all das findet in seiner Didaktik keinen Platz.

Dennoch sind schon bei Comenius auch die negativen, herrschaftssichernden
Momente aufklärerischer Rationalität in nuce angelegt, die später erst ihre
ganze Durchschlagskraft entfalten sollen: Da ist etwa der durchgehende
Versuch zur Instrumentalisierung und Effektivierung des Wissenserwerbs. Der
comenianische Realismus zielt auf ein Mächtigwerden des Subjekts, das sich
die Welt, indem es sie erschliesst, verfügbar macht. Die Forderung nach
Bildung als Einsicht in die Sachwelt speist sich aus Bacons Empirismus und
Descartes methodischem Rationalismus. Wissen ist Flerrschaftswissen, mit
dem sich der Mensch als Geschöpf Gottes die Schöpfung unterwirft. Dem
korrespondiert eine Rationalität der Lebensführung, die von äusserem oder
innerem Umherschweifen nichts wissen will: «Das Leben ist Arbeit, ruhelose
Tätigkeit wie im Ameisenhaufen» (Comenius 1965, S. 391), schreibt Comenius.

Die Kehrseite der grossen Perspektive, alle alles zu lehren, lautet,
dass keiner müssiggehen darf. Der Lehrmeister rechnet: «In jede Woche
fallen... (wenn der siebte Tag völliger Ruhetag ist) 48 Stunden, das macht
jährlich 2.496; wie viel erst in zehn, zwanzig oder dreissig Jahren!» (Comenius

1960, S. 85). Bedenkt man weiterhin, dass Comenius die Idee einer
Schule faszinierte, in der ein Lehrer gar hundert Schüler gleichzeitig
unterrichtet, dann potenziert sich (zumindest der statistische) Effekt von Bildung
ins Unermessliche. Die Perspektive ist erstaunlich modern, ebenso wie die
Kontrollmechanismen, die der Lehrer im Unterricht etabliert: Comenius
installiert in seinen Klasser den «zwingenden Blick», wie Foucault es nennt.
Er schreibt definitiv vor, dass der Lehrer auf seinem Katheder bleibt, um
seine Aufmerksamkeit auf alle und die Aufmerksamkeit aller auf ihn zu
konzentrieren: «So trifft man nicht nur zwei, sondern viele Fliegen mit
einem Schlag» (Comenius 1960, S. 123), fügt er hinzu. Dass die Schüler dazu
aber als Fliegen in die Falle gehen müssen, dass sie sich den ihnen
zugedachten Funktionen fügen müssen, kommt als Problem noch nicht in den
Blick. Der technologische Impetus bleibt ahnungslos, erfreut sich an der
«alles beherrschenden Ordnung» der konzipierten Schule, an ihrer «Kraft der
richtigen Anordnung aller zusammenwirkenden Teile deren jedes seine
vorgeschriebene Aufgabe hat und auf diese Aufgabe gerichtete Mittel und zu
diesen Mitteln gehörige Arbeitsweisen» (Comenius 1960, S. 77). Wäre es
erlaubt, die comenianische Metapher von der Schule als funktionstüchtigem
Uhrwerk in unsere Zeit zu übersetzen, dann läge das Bild von einer optimal
gesteuerten Produktionsstätte für Qualifikationen nahe oder die Vorstellung
eines komplexen kybernetischen Systems. Das lumen naturale würde
vielleicht fassbar als informationsverarbeitende Maschine - und gerade weil in

solchen Maschinen die radikal formalisierte Vernunft den Begriff ihrer

250 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9- Jahrgang 3/87



selbst kassiert, wird der Destruktionsprozess erkennbar, den das neuzeitliche
Rationalitätsprinzip im Prozess der Moderne in Gang setzt.

Davon freilich kann Comenius noch nichts wissen. Seinem Denkansatz ist es
noch möglich, die Widersprüche zu verklammern, die die Moderne schliesslich

auseinanderdividiert. Rationalität und Befreiung, Vernunft und tiefe
religiöse Mystik schliessen sich bei ihm zusammen. Gottes Verheissung ist in

allem unmittelbar präsent. Die chiliastische Zusage hilft Comenius über den
Abgrund der Geschichte. Deshalb ist für ihn Bildung weder idealistisch noch
polytechnisch pointiert; sie «enthält», wie Heydorn formuliert, «keine
säkularisierte Erlösungsversion durch Bildung im Niemandsland des Gedankens,
integriert nicht in eine Produktion, die dem Arm der Herrschenden unterliegt»

(Heydorn 1980, S. 200). Bildung zielt im comenianischen Selbstverständnis

auf Befreiung und d.h.: auf Gott. «Omnia in deum transferre»,
lautet das Bildungsziel.

IV

In dem Moment allerdings, wo der Name Gottes deplaziert oder gestrichen
wird, springt die Klammer von Rationalität und Freiheit auf. Und die
Dialektik der Aufklärung, die Freiheit mit subjektivem Herrschaftswillen
widersprüchlich verkoppelt, wird auf ihre Spur gesetzt. Das Vorspiel dazu findet
sich schon bei Andreas Reyher. Nur 12 Jahre, nachdem Comenius sein
Sprachwerk «Janua linguarum» (1631) veröffentlichte, bearbeitet er es für
sein Gothaer Gymnasium neu, indem er einfach die Kapitelreihenfolge
revidiert (vgl. Schaller 1967, S. 411 ff.): Der Schüler beschreitet nun nicht mehr
den pansophischen Weg von Gott (1. Kapitel bei Comenius: De ortu mundi)
über die Welt bis zu den Engeln, sondern folgt der Sachlogik moderner
Wissenschaft. «Das Kapitel "De firmamento", bei Comenius gleich am Anfang
"Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde" nach "De ortu mundi" und "De
elementis", steht nun im "Transitus mathematicus prior..."» (Ballauf &

Schaller 1970, S. 220). Nicht mehr die Schöpfungsordnung, sondern die
Weltordnung des wissenschaftlichen Geistes dominiert. Bildung wird auf
Naturbeherrschung abgestimmt, um geschichtliches Befreiungsinstrument zu
sein. Sie wird es dennoch nicht. Das folgende Jahrhundert lehrt, wie die
Idee der Entwicklung der Produktivkräfte durch Bildung zugleich eine
«pädagogische Maschine» (vgl. Dressen 1982) in Gang setzt, die den
frühaufklärerischen Befreiungsentwurf paralysiert. Die pädagogischen Texte
des 18. Jahrhunderts werden zum Eldorado der «schwarzen Pädagogik» (vgl.
Rutschky 1977). Man muss nicht erst bei Katharina Rutschky in die Lehre
gehen, um das Misslingen pädagogischer Intentionen zu begreifen. Schon die
Einwände der Neuhumanisten gegen den Philantropismus legen den Finger
auf die Wunde: Alles haben sie hervorgebracht, die Philantropine:
Blechfabrikanten, Manufakturwarenbesitzer, Reeder - nur keine Menschen.

Education et Recherche 9e année 3/87 251



Die neuhumanistische Kritik an der Aufklärungspädagogik geht noch einmal
aufs Ganze. Eingefordert wird nicht der Widerruf frühaufklärerischer Ideale,
sondern die Einlösung des ganzen Versprechens der Freiheit. Ein zentrales
Thema tritt auf den Plan, ein Thema, das das «Repräsentationszeitalter» in

diesem Sinn nicht kannte: der Mensch in seiner geschichtlichen Tiefe. Um
ihn kreisen die neuen bildungstheoretischen Reflexionen an der Bruchstelle
zur humanwissenschaftlichen Episteme. Mit dem Übergang zum «nachklassischen»

Zeitalter gewinnt ein historisches Bewusstsein Raum, das über die
Nichtidentität des Zeitlichen etwas «Undurchsichtiges» in die Transparenz
des Repräsentationsverhältnisses einschleust. Subjektivität und Historizität
avancieren zu zentralen Kategorien, während die Vernunft zu einer
geschichtlichen Institution wird (die zwar Regeln folgt, die aber durchaus
nicht für alle Zeiten gelten) und die Systematisierung des Wissens nach
genetischen Prinzipien organisiert wird. D.h. der ehedem «flache» Raum der
Tabellen gewinnt nun an «Tiefe». Damit wird das Subjekt in einer ganz
neuen (und zwieschlächtigen) Weise zum Thema des Wissens: Es tritt auf als

«empirisch-transzendentale Doublette» (vgl. Foucault 1974, S. 377 ff.), d.h.
es wird einerseits zum irreduziblen und transzendentalen Wissens-Subjekt (in
einer Weise, die das «Repräsentationszeitalter» nicht kannte) und andererseits

Ort einer objektivierenden Analyse, die seine Substantialität zusehends
auflöst. Auf den Plan treten die modernen Humanwissenschaften, die sich
des Subjekts bemächtigen, indem sie es in einer fortschreitenden Analyse
auflösen. Zugleich erscheinen neue philosophische Themen: Sie reflektieren
die Endlichkeit des Menschen und seinen verlorenen Ursprung, seine
historischen Bedingungen und seine gesellschaftliche Existenz.

«Der Mensch» wird zu sich selbst und dabei zugleich in seine eigene
Verlorenheit herausgesetzt. Diese Widersprüchlichkeit gehört zum Grundzug etwa
des Humboldtschen Bildungsdenkens. Die Versöhnung, die es intendiert, kann
den gesellschaftlichen Ort ihrer Realisation nicht angeben. Daraus resultiert
der imaginäre Charakter Humboldtscher Reflexion, die nach rückwärts
gewandte ästhetische Utopie des griechischen Menschen. «Was Bildung nur
antizipiert als Aufdeckung des heilen Gesichts des Menschen inmitten seiner
Zerstörtheit, Wegzeigung durch furchtbare Zwänge, ist hier bereits in aller
Glückseligkeit da und somit absolut nichtig» (Heydorn 1973, S. 60). In dieser
Nichtigkeit steckt der Stachel Humboldtscher Bildungstheorie, ihre
Unversöhntheit mit der Realität, ihr Anspruch auf umfassende Selbständigkeit

des Individuums, die die gesellschaftlichen Verhältnisse versagen.
Zugleich aber ist sie Indikator einer illusionären Befangenheit der Theorie, die
ihre Begriffe unvermittelt ansetzt, ohne Einsicht in ihre gesellschaftliche
Genese. Das Zentrum Humboldtscher Bildungsreflexion, der Begriff der
«Kraft», wird eingeführt als metaphysisch-apriorischer Grundbestand. Ihre

«Ahndung» liegt aller Wissenschaft voraus. Denn «die echte Wissenschaft»,
so Humboldt, «muss von der Ahndung einer Grundkraft, deren Wesen sich,
wie in einem Spiegel, in einer Uridee darstellt, durchdrungen und belebt
werden und muss die Gesamtheit der Erscheinungen an sie knüpfen»

252 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



(Humboldt 1903, S. 346). Diese Kraft wird Humboldt zum Prinzip alles Seienden,

Erklärungsgrund alles Seienden. Sie «ist das eigentlich Antreibende in

jedem Seienden, ist "Bildungstrieb", ist letzte metaphysische Instanz» (Humboldt,

in: Menze 1965, S. 102). Dahinter aber scheinen die Umrisse der
Disziplinargesellschaft auf. Die idealistische Weihe, die der selbsttätig im
und durchs Subjekt wirkenden «Kraft» in der bildungsphilosophischen
Reflexion zuteil wird - sei es als schöpferischer, weltenschaffender Geist
(Fichte); als kreativer Bildungstrieb (Jean Paul) oder eben als entelechial
sich ausspinnende Idee (Humboldt) - kann durchaus als Indiz dafür
genommen werden, dass sich in ihr der innerste Kern der anhebenden
Disziplinargesellschaft des 19. Jahrhunderts ausspricht: Die Disziplinarmacht ist
produktiv. Sie wirkt nicht bloss von aussen auf die Menschen ein (wie die
Repressionsmacht), besetzt nicht allein das Feld verinnerlichter Repräsentationen

(wie die Integrationsmacht), sondern durchdringt die gelehrigen
Körper der Menschen in der Tiefe, um sich deren Lebensvollzüge als
Momente der eigenen Reproduktion und Steigerung anzueignen.

Die Anthropologisierung aber überspielt diesen gesellschaftlichen Ursprung
des Kraftbegriffs, gibt ihn als unmittelbar zum Individuum gehörig aus und
verschliesst sich so dem (für Humboldt) ungeheuerlichen Gedanken, dass
«der Mensch» im historischen Prozess seiner Dekomposition entgegengeht.
Die Beharrlichkeit, mit der Humboldt auf sein Konzept ursprünglicher Einheit

und Harmonie alles Lebendingen insistiert, übertönt noch die eigenen
untergründigen Zweifel: Je mehr die Individuen gesellschaftlich über den
Tausch vermittelt und dabei zugleich solipsistisch isoliert werden, um so
mehr betont Humboldt die unmittelbare Einheit alles Lebendigen. Je mehr
die Gesellschaft ihre widersprüchliche Verfassung offenbart, um so mehr
hält Humboldt an der ursprünglichen Harmonie aller lebenden Kräfte fest. Je
mehr das bürgerliche Subjekt sich von der Natur trennt, um über sie zu
herrschen, um so mehr schöpft Humboldts denkerische Inspiration aus der
Ahndung der Einheit von Natur und Mensch. Damit behauptet Humboldt
entgegen dessen gesellschaftlicher Zersplitterung die Einheit des Subjekts.
Er hält an der Idee der mit sich und der Natur versöhnten Gattung fest.
Doch projiziert er die Idee zurück in den energetischen Grund, als
vorgeblich immer schon geleistete Aufhebung der Entfremung, die im
historischen Prozess real anwächst. So bleibt er ihr gegenüber ohnmächtig und
leistet damit selbst der Verkehrung seiner Intentionen Vorschub. Sich mit
dem All in Einklang zu wissen, degeneriert zum aristokratischen Privileg des
Bildungsbürgers. Der kritische Stachel des Gedankens aber, dass der Mensch
die ganze Menschheit in sich trage, ist dem Bildungsphilister des 19.
Jahrhunderts längst abhanden gekommen.

Dabei ist es gerade dieser Grundgedanke der Versöhnung von Allgemeinem
und Besonderem, in der das Besondere nicht endlos subsumiert wird und sich
verflüchtigt, der Humboldts Konzept der entelechial sich ausspinnenden

Education et Recherche 9e année 3/87 253



Individualität fundiert. «Das Allgemeine und das Besondere», so lehrt er,
«fallen zusammen; denn das Besondere ist das Allgemeine, unter verschiedenen

Bedingungen erscheinend» (Humboldt, in: Menze 1965, S. 118). Nicht
also geht es darum, das Individuum im Gattungswesen aufgehen zu lassen,
sondern seine Individualität so weit auszuprägen, dass eine neue Idee des
Menschseins sichtbar wird. Je mehr es zur Darstellung seiner Idee gelangt,
um so mehr wird es der Möglichkeit nach einzeln zur Gattung, ohne sich
seiner Individualität zu entäussern. Die Idee gewinnt so für jedes Seiende
eine bestimmte Bedeutung. Sie wird zum Bildungsziel des je Einzelnen. Doch
schwebt diese Idee nicht apriori vor, ist nicht vor dem Individuellen in der
Welt, sondern setzt sich mit dem Ursprung des Lebens als wirkende Entele-
chie. Die Idee ist in der Individualität und drängt auf äussere Darstellung
als «Bildungstrieb». Entsprechend präzisiert Humboldt den missverständlichen
Begriff des Triebs: «Was hier Trieb genannt wird, heisst vielleicht richtiger
selbsttätige Idee» (Humboldt 1903, S. 204). Die Idee schliesst als entelechial
konstruierte den gesamten Entwicklungsprozess in sich; sie «spinnt sich
aus», wie eine von Humboldt gern gebrauchte Formulierung lautet. Doch
verdunkelt sich der idealistische Begriff von Individualität, die ihr Telos als
unverbrüchlichen Besitz in sich trägt, im Prozess des bürgerlichen Aufstiegs
zusehends. Je weiter der Prozess der Selbsterhaltung durch Arbeitsteilung
nämlich fortschreitet, um so mehr erzwingt er die Selbstentäusserung der
Individuen, die sich an Leib und Seele nach der technischen Apparatur zu
formen haben (vgl. Horkheimer & Adorno 1969, S. 30). Die Menschen der
Disziplinargeseilschaft führen weniger denn je ihr eigenes Leben. Die eigene
Individualität als ungewordenen Mittelpunkt der Welt zu behaupten, wird
zum letzten Refugium des Bildungsbürgers, mit dem er sich dem
gesellschaftlichen Zerfall von Subjektivität entronnen wähnt. Je mehr jedoch der
Gesellschaftsprozess seine zwangshaften Züge offenbart, um so mehr
verflüchtigt sich die intendierte Selbstverfügung in ein imaginäres Reich der
Freiheit. Die harmonische Entfaltung aller Kräfte bleibt unerfülltes Postulat,
konterkariert von der realen Disharmonie zwischen einer Produktionsbildung,
die auf blosse Verwertbarkeit abzielt, und einer ästhetischen Bildung, die
sich im Elysium des griechischen Menschen verliert. Das inwendige Telos
geistiger Bildung wird blind; es bietet keinen Fingerzeig mehr, um heil
durch das Dickicht des Industriekapitalismus zu kommen. Humboldts
Bildungsideal wird unter der Bedingung sich verschärfender gesellschaftlicher
Widersprüche zugleich antiquarisch und elitär. In seiner extremsten Depravation

liefert es noch der modernen Barbarei ein gutes Gewissen. Der NS-
Lagerkommandant, der sonntags seine Rosen züchtet und abends bei
klassischer Musik Entspannung sucht, führt die endgültige Perversion
idealistischer Bildung vor Augen. Der grosse bildungstheoretische Entwurf
Humboldts geht im Schutt des Dritten Reiches unter. Und die Curriculumin-
genieure der Nachkriegszeit geben sich alle Mühe, seine letzten Reste auf
dem Schuttabladeplatz der Zeit zu deponieren.

254 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



V

Zu diesem Zeitpunkt greift Adorno noch einmal die Tradition des Bildungsdenkens

auf. Das mag verwundern, denn in Adornos gesellschaftstheoretischen

Reflexionen ist für eine Restauration bildungsidealistischer
Positionen allemal kein Platz. Dennoch beharrt er darauf, dass gerade mit dem
Verfall von Bildungstheorie ein offensichtlicher Anachronismus an der Zeit
sei: nämlich an Bildung festzuhalten, nachdem die Gesellschaft ihr die Basis
entzog (vgl. Adorno 1975b, S. 94). Die Kritik, die er ins Auge fasst, begreift
sich im Kern als «rettende Kritik». «Vielfach», so notiert er in der Negativen

Dialektik, «gibt das Abgetane, aber theoretisch nicht Absorbierte
später seinen Wahrheitsgehalt erst frei. Es wird zur Schwäre der
herrschenden Gesundheit; das lenkt in veränderten Situationen abermals darauf»
(Adorno 1975a, S. 147). Adornos Solidarität mit Bildungstheorie angesichts
ihres Niedergangs schöpft aus der intensiven Erfahrung dessen, was ins
gesellschaftlich leergeräumte Feld subjektiver Bildung allmählich einsickert
und sich breit macht: ein verkrüppelter Bewusstseinszustand, der sich als
sozialisierte Halbbildung etabliert. Sollten Subjektivität und Bildung sich
einstmals in Erfahrung und Begriff (vgl. Adorno 1975b, S. 88) erfüllen, dann
ist der Weg der Halbbildung der Weg misslungener Erfahrung, die zur Ste-
reopathie verkommt; dann ist Halbbildung die Einebnung differenzierter
Reflexion zu stupider Informiertheit, dem blossen Gestus des Bescheidwissens;

dann ist sie die Preisgabe ästhetischer Sensibilität zugunsten
konsumierbaren Mülls. Die Integration von Bildung in den Rotationsprozess der
Bewusstseinsindustrie nimmt ihr den Stachel. Ihre Kraft zum Widerstand
wird gebrochen. Galt im Aufwind bürgerlicher Geschichte kritisches Denken
als Ferment aller Bildung, so stört es nun wie Sand in der Maschine.
Bildung soll sich bescheiden als blosse Funktion von Praxis, soll sich in die
Rolle des Mittels fügen, soll sich in einer Art pädagogischer Innenarchitektur

erschöpfen: als Ausstattung zum Verhalten in der Welt, um bruchstückhafte

Rationalität massenhaft zu vermitteln. Stets revidierbar, auswechselbar,

überholbar wird sie zu ihrer eigenen Totgeburt. Das solchermassen
instrumentalisierte Bewusstsein kennt weder Zukunft noch Vergangenheit,
vermag keine Tradition mehr zu stiften: «Alle Verdinglichung ist ein
Vergessen» (Horkheimer & Adorno 1969, S. 206).

Dass die Menschen sich in dieser Situation gleichsam mit geistigen Krücken
über die Zeiten retten müssen, verstärkt den Hang zu pathologischer
Projektion. Halbbildung sichert sich durch einen Kunstgriff ab: Sie stellt
Pseudo-Orientierung in einer entfremdeten Welt her, indem sie ihre
negativen Aspekte vollständig klassifiziert, das Unbekannte zwangshaft auf
vermeintlich Bekanntes reduziert (vgl. Pongratz 1986). Diese Zwangshaf-
tigkeit ist das psychologische Äquivalent dessen, was die kritische
Gesellschaftstheorie Verdinglichung nennt. Das verdinglichte Bewusstsein sperrt
sich gegen die Offenheit und Unentschiedenheit des Erfahrungsprozesses,
steigert sich im Extrem zur «Wut auf die Differenz». «Erst haben die

Education et Recherche 9e année 3/87 255



Menschen, die so geartet sind, sich selber gewissermassen den Dingen gleich
gemacht. Dann machen sie, wenn es irgend möglich ist, die anderen den
Dingen gleich» (Adorno 1970, S. 98). In dieser Situation hat Bildung
tatsächlich «keine andere Möglichkeit zu überleben als die kritische Reflexion
auf Halbbildung, zu der sie notwendig wurde» (Adorno 1975b, S. 94).

Dass Bildungstheorie ihr Schicksal nicht blind von aussen zustösst, sucht
Adorno im Rekurs auf die Genese des gesellschaftlichen Bewusstseins und
seiner kulturellen Gehalte nachzuzeichnen: Als Ausdruck von Leiden und als

Einspruch dagegen ist es Geist und Kultur zweifellos darum zu tun, die Idee
eines «richtigen Lebens» festzuhalten. Doch verwandelt sich in aller
Anstrengung des Begriffs, die Wirklichkeit einzuholen, diese Wirklichkeit in ein
Substrat von Herrschaft. Denn «der Schein von Identität wohnt... dem
Denken selber seiner puren Form nach inne. Denken heisst Identifizieren»
(Adorno 1975a, S. 17). Entäussert sich aber alles Denken als sublime Form
von Herrschaft, die das ihm Heterogene zu subsumieren trachtet, dann muss
Denken «um wahr zu sein, heute jedenfalls auch gegen sich selbst denken»
(Adorno 1975a, S. 358). Adornos Negative Dialektik lässt sich als Entfaltung
dieser Aporie entziffern. Sie will in einem Akt äusserster intellektueller
Gratwanderung die identifizierenden Zugriffe umwenden, mit denen das
Denken seinen Gegenständen Gewalt antut. Die intendierte Wendung des
Geistes gegen sich selbst aber läuft nicht auf dessen Selbstaufgabe hinaus,
sondern auf Selbstbesinnung. Denn Kultur und der in sie sich entfaltende
Geist werden gerade dann falsch, wenn sie sich der Erinnerung an ihren
Ursprung entschlagen: nämlich naturbeherrschender Praxis - und sich
aufspielen, als wären sie die verwirklichte Freiheit selbst. Das Moment von
Wahrheit am Geiste, seine Differenz zu den Prozessen planer Naturbeherrschung,

enthält ein Versprechen von Freiheit. Doch schleppt die
Verselbständigung des Bewusstseins gegenüber dem realen Lebensprozess stets
zugleich das Moment von Unwahrheit mit sich fort: seine Hypostasierung zum
angeblich autonomen Reich des Geistes. Kultur schlägt gerade dann und
dadurch fehl, wenn sie sich als vermeintlich geistige Sondersphäre jenseits
der gesellschaftlichen Widersprüche etabliert (vgl. Schmucker 1977, S. 83

ff.). Indem sie sich vom gesellschaftlichen Schuldzusammenhang lossagt, wird
sie mitschuldig am Misslingen der Gesellschaft. «Am Ende der Prozesse
gesellschaftlicher Naturbeherrschung triumphiert (dann) wieder der barbarische

Naturzustand, dem der Geist sich geschichtlich entrang - nunmehr
jedoch als dessen eigenes Werk» (Schmucker 1977, S. 89). Adornos Theorie
der Halbbildung entfaltet auf diesem Hintergrund die schwierige These, dass
in der Kultur in nuce schon die Barbarei steckt, in der «klassischen»
Bildung schon ihr Misslingen angelegt ist - und doch Kultur und Bildung
trotz allem nicht billig preiszugeben sich, weil (wie Adorno gerade an der
Kunst zu zeigen versucht) Kultur Natur nicht nur unterdrückt, sondern in

ihren gelingenden Momenten durch die Unterdrückung hindurch auch zu
bewahren versucht. In diesem Sinn zielt alle kritische Bildung auf eine
Überschreitung. Sie sucht aus dem Zauberkreis der Identifikationen

256 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



auszubrechen, indem sie sich dem Nichtidentischen anschmiegt. Bildung
gelingt so weit, wie das Subjekt instandgesetzt wird, mit der Kraft des
Denkens dessen Trug zu sprengen. Denn der einzige Weg, der unterdrückten
subjektiven und objektiven Natur beizustehen, «liegt darin, ihr scheinbares
Gegenteil zu entfesseln, das unabhängige Denken» (Horkheimer 1967, S. 133).
Dies aber heisst gerade nicht, in ungebrochen-direkter Ausrichtung sich der
Wirklichkeit zu bemächtigen, sondern sich ihr mit aller Freiheit zu
überlassen. Das befreite Subjekt muss auf seine Subjektivität nicht pochen.
Bildung als Fähigkeit zur Selbstbesinnung des Geistes schliesst seine
Selbstrücknahme ein, um die Dinge «ankommen» zu lassen. In diesem Sinn wird
für Adorno die ästhetische Erfahrung zu einer Bildungserfahrung ersten
Ranges: Denn Kunst involviert, wo sie gelingt, die Selbstentäusserung des
Subjekts an eine Sache, die dadurch seine eigene wird. Damit durchbricht
sie den Bann sturer Selbsterhaltung, widersteht dem im Kern irrationalen
Prinzip identifizierender Rationalität. Als Kritik aufgeblähter Subjektivität
wird Kunst zum möglichen Ort der Wahrheit (vgl. Kappner 1984, S. 85 ff.; S.
99 ff.).

Wie weit indes heute solche Bildungserfahrung noch gelingen mag - zumal in

den durchrationalisierten schulischen Institutionen - das steht auf einem
anderen Blatt. Adornos Theorie der Halbbildung weigert sich standhaft, sich
allenthalben den Pass auf Praxis abverlangen zu lassen. Sie riskiert mit aller
Bewusstheit, ins Leere gesprochen zu sein, in ein geschichtliches Niemandsland,

in dem das Subjekt, dem die Bildungsbemühungen doch gelten sollen,
sich verflüchtigt.

VI

Was Bildungstheorie heute noch vermag, entscheidet sich so gesehen letztlich

daran, ob das «unvollendete Projekt der Moderne» (vgl. Habermas 1985,
S. 7) noch genügend Problemlösungskapazitäten bereit hält, um seine Krise
zu meistern, oder ob es für gescheitert erklärt werden muss und deshalb
nicht aufzugeben, sondern aufgegeben ist. Dies ist die Demarkationslinie, die
die geistige Physiognomie der Gegenwart bestimmt. Th. W. Adorno oder auch
H.-J. Heydorn stehen noch diesseits der Grenze; M. Foucault postiert sich
schon jenseits,versucht ein Denken in der Leere des verschwundenen
Menschen. Zumindest diese Position teilt er mit der ansonsten so ganz anders
gearteten funktionalistischen Systemtheorie N. Luhmanns, in der die
Subjekte zur Umwelt des Systems verwesen.

Die Spannung und Zerrissenheit der Zeit lastet auf Theoretikern, die sich
der Tradition der Aufklärung verbunden wissen, ungleich mehr als auf jenen,
die der «alteuropädischen» Perspektive entsagen. Wie kein Zweiter hat
Heydorn die Zerrissenheit des Subjekts intellektuell durchlebt und ausformuliert.

Seine Bildungstheorie sucht noch einmal den Bogen über die Zeiten zu
schlagen, um das unvollendete Imperfekt zum Futur zu bringen. In einer

Education et Recherche 9e année 3/87 257



scharfen und zugleich poetischen Sprache, präzise und luzide, hat er einen
der grossen bildungstheoretischen Entwürfe unseres Jahrhunderts vorgelegt.
Er weiss, dass sich die Aussichten verdunkeln. Standhaft, fast trotzig hält
er daran fest: «Die formale Rationalität kann zur inhaltlichen, die partielle
zur universellen werden. Man kann eine geschlossene Tür einschlagen»
(Heydorn 1979, S. 313).

So hätte Adorno sicher nicht formuliert. Seine Weigerung aber, sich blindlings

dem Weltenlauf zu fügen, gibt seinen Schriften (gleich denen Hey-
dorns) eine ungeheure Sprengkraft. Dennoch weiss er, dass der Boden nicht
mehr trägt. Die überwältigende Objektivität der gegenwärtigen geschichtlichen

Bewegung, so notiert er in den Minima Moralia, besteht «einzig erst
in der Auflösung des Subjekts..., ohne dass ein neues schon aus ihr
entsprungen wäre...» (Adorno 1951, S. 8). Die Ahnung, dass die gesellschaftstheoretische

Analyse ins Leere gesprochen ist, verdichtet sich: «Wenn die
Rede heute an einen sich wenden kann,» heisst es in der «Dialektik der
Aufklärung», «so sind es weder die sogenannten Massen, noch der Einzelne,
der ohnmächtig ist, sondern ein eingebildeter Zeuge, dem wir es hinterlassen,

damit es doch nicht ganz mit uns untergeht» (Horkheimer & Adorno
1969, S. 228).

Für Foucault ist selbst noch dieser eingebildete Zeuge verschwunden. Doch
stellt für ihn die aufgerissene Leere kein Manko dar. Sie ist ein
aufgespannter Raum, in dem es gleich Nietzsche möglich wird, mit Hammerschlägen

zu philosophieren. Tatsächlich fordert er seine Leser auf, seine Bücher
wie kleine Werkzeugkisten zu benutzen, um die Systeme der Macht kurz-
zuschliessen. Weit davon entfernt, sich mit den gesellschaftlichen Verhältnissen

zu arrangieren, sieht er doch keine Perspektive der Überschreitung.
Es gibt kein Subjekt der Macht, noch weniger ein zukünftiges, das sie
aufhöbe. Der subversive Widerstand, auf den er abzweckt, gehorcht keinem
endgültig fixierbaren Massstab, beruhigt sich in keinem Ort gesicherter
Wahrheiten. Seine Gegenwartsanalyse berührt sich in vielem mit Adorno,
ihre Konsequenzen gehen durchaus andere Wege. Wäre es erlaubt, in ihnen
den Stellenwert von Bildung zu verorten (eine Frage, die sich Foucault so
niemals gestellt hat und auch so nicht stellen konnte), so würde Bildung
sicher nicht fassbar als Integrität, gar Identität von Individuen, sondern als
Plastizität oder Liquidität, als Fähigkeit zum situativen Gegen-Spiel mit der
Macht, als permanenter Wechsel von Gesichtern und Masken, als Selbstverbergung.

Die Perspektive schliesslich, die Luhmann und Schorr für eine zukünftige
Erziehungswissenschaft umreissen, hat mit Foucaults fröhlicher Gegenwissenschaft

nicht viel gemein. Bildung wird für sie systemtheoretisch nur mehr
fassbar als abgehalfterte «Kontingenzformel» (vgl. Luhmann & Schorr 1979,
S. 58 ff.), mit der der untaugliche Versuch unternommen wurde, die
Probleme der Reflexion und der Autonomie des Erziehungssystems ins

258 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



Individuum auszulagern. Heute zeichnet sich demgegenüber der Wechsel zur
adäquateren Kontingenzformel «Lernfähigkeit» ab, die nicht mehr die
«Selbstreferenz der Person in ihrem Verhältnis zur Welt, sondern die
Selbstreferenz des Funktionsprozesses» (Luhmann & Schorr 1979, S. 85) des
Erziehungssystems thematisiert. Die Konsequenzen liegen auf der Hand: «als
Geschäft der Reflexion läuft Kritik heute leer» (Luhmann & Schorr 1979, S.

105). An ihre Stelle tritt die relativierende Reflexion des Erziehungssystems
selbst. Um seiner Autonomie willen (die nicht mit der emphatischen Idee
individueller Freiheit verwechselt werden darf) rückt die Klärung des
Technologiedefizits des Systems an zentrale Stelle. Die Idee autonomer Subjektivität

hat sich unter der Hand lautlos aufgelöst - und mit ihr die Idee von
Bildung.

Es zeigt sich: Inwieweit heute Subjektivität und Bildung noch als
Schlüsselkategorien pädagogischer Theorie fungieren können, wird theoretisch
kontrovers beantwortet. Und die Antworten differieren nach gesellschaftstheoretischem

Bezugsrahmen und philosophischem Standort. Die Entscheidung
über die gesellschaftliche Zukunft von Bildung und Bildungstheorie allerdings
wird letztlich nicht am Schreibtisch fallen. Sie ist Sache der Erfahrung in

einem doppelten Sinn: Einerseits hängt sie ab von den Erfahrungen, die der
Pädagoge in der Bildungspraxis macht: vom Gelingen oder Misslingen einer
differenzierten Selbstverständigung seiner Adressaten. Das aber schliesst
andererseits ein, dass es sich im Bildungsprozess doch noch als möglich
erweisen muss, die Stereopathie des Erfahrungsprozesses, in die sich das
halbgebildete Bewusstsein einkapselt, aufzubrechen. Soll Bildung heute auf
den Weg kommen, dann beginnt sie mit der Erfahrung verhinderter
Erfahrung. Die Erschliessung des Bildungs- als Erfahrungsprozess wird damit
zum Proprium kritischer Bildungstheorie (vgl. Pongratz 1986c, 1987). Dem
bleiben alle aktuellen Reflexionen über revidierte Bildungsinhalte - von den
«neuen Medien» bis zur Computertechnologie - nachgeordnet.

LITERATURVERZEICHNIS

Adorno, T.W.: Minima moralia, Frankfurt/M, 1951.
Adorno, T.W.: Erziehung zur Mündigkeit, Frankfurt/M, 1970.
Adorno, T.W.: Negative Dialektik, Frankfurt/M, 1975a.
Adorno, T.W.: Theorie der Halbbildung, in: ders.: Gesellschaft und Kultur¬

kritik, Frankfurt/M, 1975b.
Anacker, U./Baumgartner, H.M.: Stichwort «Geschichte», in Krings, H. u.a.

(Hrsg.): Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Bd. 2, München, 1973.
Ballauff, Th./Schaller, K.: Pädagogik - Eine Geschichte der Bildung und Er¬

ziehung, Bd. 2, Freiburg/München, 1970.
Blankertz, H.: Stichworte «Bildung - Bildungstheorie», in: Wulf, C. (Hrsg.):

Wörterbuch der Erziehung, München, 1974.

Education et Recherche 9e année 3/87 259



Comenius, J.A.: Grosse Didaktik (Hrsg. von A. Flitner), Düsseldorf/München,
I9602.

Comenius, J.A.: Pampaedia, Heidelberg, 1965

Dressen, W. : Die pädagogische Maschine, Frankfurt/M, 1982.
Foucault, M.: Wahnsinn und Gesellschaft, Frankfurt/M, 1973a.
Foucault, M.: Archäologie des Wissens, Frankfurt/M, 1973b.
Foucault, M.: Die Ordnung der Dinge, Frankfurt/M, 1974.
Foucault, M.: Ueberwachen und Strafen, Frankfurt/M, 1976.
Foucault, M.: Sexualität und Wahrheit, Bd. 1: Der Wille zum Wissen,

Frankfurt/M, 1977.
Garin, E.: Geschichte und Dokumente der abendländischen Pädagogik, Bd. 3,

Reinbek, 1967.
Geissler, H.: Comenius und die Sprache, Heidelberg, 1959.
Habermas, J.: Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt/M, 1985.
Herrmann, U.: Historisch-systematische Dimensionen der Erziehungswissenschaft,

in: Wulf, C. (Hrsg.): Wörterbuch der Erziehung, München, 1974.
Herrmann, U.:Probleme einer erziehungswissenschaftlichen Historik, in: Blass,

J.L. u.a. (Hrsg.): Bildungstradition und moderne Gesellschaft, Hannover,
1975.

Heydorn, H.-J.: Wilhelm von Humboldt, in: ders./Koneffke, G.: Studien zur
Sozialgeschichte und Philosophie der Bildung, Bd. 2, München, 1973.

Heydorn, H.-J.: Über den Widerspruch von Bildung und Herrschaft,
Bildungstheoretische Schriften, Bd. 2, Frankfurt/M, 1979.

Heydorn, J.-J.: Jan Arnos Comenius: Grundriss eines Vermächtnisses, in:

Bildungstheoretische Schriften, Bd. 1, Frankfurt/M, 1980.
Horkheimer, M./Adorno, Th. W.: Dialektik der Aufklärung, Frankfurt/M,

1969.
Horkheimer, M.: Zur Kritik der instrumenteilen Vernunft, Frankfurt/M, 1967.
Humboldt, W. von: Gesammelte Schriften, Berlin 1903-1936, Bd. 3.

Kappner, H.-H: Die Bildungstheorie Adornos als Theorie der Erfahrung von
Kultur und Kunst, Frankfurt/M, 1984.

Lieber, H.-J.: Geschichte und Gesellschaft im Denken Diltheys, in: KZSS,
1965.

Luhmann, N./Schorr, K.-E.: Reflexionsprobleme im Erziehungssystem, Stutt¬

gart, 1979.
Menze, C.: Wilhelm von Humboldts Lehre und Bild vom Menschen, Ratingen,

1965.
Nohl, H.: Die pädagogische Bewegung in Deutschland und ihre Theorie,

Frankfurt/M, 1935

Pongratz, L.A.: Bildung und Subjektivität. Historisch-systematische Studien
zur Theorie der Bildung, Weinheim/Basel, 1986a.

Pongratz, L.A.: Zur Aporetik des Erfahrungsbegriffs bei Th. W. Adorno, in:

Philosophisches Jahrbuch, 1. Halbband, 1986b.
Pongratz, L.A.: Alltagswelt und Erfahrung - Ueberlegungen zum erfahrungs-

orientierten Ansatz in der Erwachsenenbildung, in: Erwachsenenbildung
(4, 1986 c.)

260 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



Pongratz, L.A.: Bildung und Alltagserfahrung - Zur Dialektik des Bildungs-
ais Erfahrungsprozess, in: Hansmann, 0. (Hrsg.): Bildung - Versuch der
Rekonstruktion unter den Bedingungen der gegenwärtigen Gesellschaft
(Arbeitstitel), Bd. 1 (in Vorbereitung 1988).

Rutschky, K. (Hrsg.): Schwarze Pädagogik, Berlin, 1977.
Schaller, K.: Die Pädagogik des J.A. Comenius und die Anfänge des päd¬

agogischen Realismus im 17. Jahrhundert, Heidelberg, 1967.
Schmucker, J.F.: Adorno - Logik des Zerfalls, Stuttgart/Bad Cannstatt, 1977.
Wellmer, A.: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne, Vernunftkritik

nach Adorno, Frankfurt/M, 1985.

RESUME

Le développement des théories modernes sur la formation - Perspectives
permises par une analyse de l'histoire des théories

Diverses phases historiques sont repérées en vue d'esquisser une analyse de
l'histoire moderne de l'éducation à l'aide de concepts théoriques particuliers.
Les travaux de Michel Foucault sur l'histoire des sciences servent de base à

cette déconstruction de l'histoire des théories.

Le développement de la théorie éducative dans le contexte de l'«épistémè
classique» (de la fin du XVIe à la fin du XVIIIe siècle) est analysé à partir
du prototype que constitue l'oeuvre de J.A. Comenius. Quant à l'évolution
ultérieure et à l'«épistémè post-classique» (environ à partir du début du
XIXe siècle), elles se dessinent à travers la théorie de W. von Humboldt.
Ensuite les crises du sujet et de la philosophie du sujet, qui déterminent les
discussions actuelles en sciences sociales, sont abordées à travers les
réflexions de Th. W. Adorno sur l'éducation. Enfin les diverses positions quant
à l'avenir d'une théorie de l'éducation et quant à ses chances sont
évoquées.

SUMMARY

Educational theory in modernity - Perspectives of a historical de-construction

The article attempts to outline distinguishable steps in the history of
modern educational theory on the basis of selected theoretical concepts.
Methodically it takes its cue from the historical analyses of the theory of
science by Michel Foucault.

Education et Recherche 9e année 3/87 261



The establishment of educational theory during the time of the «classical
paradigm» (end of the 16th to roughly the end of the 18th century) is

exemplified by the works of J.A. Comenius. The origin of the post-classical
paradigm (beginning of the 19th century) can be traced to the educational
theory of W. von Humboldt. The crisis, finally, of the «subject» and of
«subject philosphy» dominating today's social science discussions, can be
found in the educational reflections of Th. W. Adorno. The article winds up
with a discussion of the chances for the future of educational theory.

262 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87


	Bildungstheorie im Prozess der Moderne : Perspektiven einer theoriegeschichtlichen Dekonstruktion

