Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift fir

Erziehungswissenschaft = Education et recherche : revue suisse des
sciences de I'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Bildungsforschung

Band: 9 (1987)

Heft: 3

Artikel: Bildungstheorie im Prozess der Moderne : Perspektiven einer
theoriegeschichtlichen Dekonstruktion

Autor: Pongratz, Ludwig A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-786360

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-786360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bildungstheorie im Prozess der Moderne

Perspektiven einer theoriegeschichtlichen Dekonstruktion
Ludwig A. Pongratz

Der Aufsatz sucht historisch unterscheidbare Stadien der Bildungstheoriege-
schichte der Moderne anhand ausgewahlter Theoriekonzepte zu Sskizzieren.
Als Leitfigur der theoriegeschichtlichen Dekonstruktion dienen dabei wissen-
schaftsgeschichtliche Analysen Michel Foucaults.

Die Konstitution der Bildungstheorie im Kontext der sog. «klassischen Epis-
teme» (Ende des 16. bis etwa Ende des 18. Jahrhunderts) wird exemplarisch
am Werk des J.A. Comenius untersucht. Die Entstehung der sog. «nachklassi-
schen Episteme» (etwa seit Beginn des 19. Jahrhunderts) lasst sich im Feld
der Padagogik an der Bildungstheorie W. von Humboldts nachzeichnen. Die
zugespitzte Krise des Subjekts und der Subjekiphilosophie schliesslich, wie
sie die aktuelle sozialwissenschaftliche Diskussion bestimmt, findet ihren
Niederschlag in den bildungstheoretischen Reflexionen Th. W. Adornos.
Welche Chancen der Bildungstheorie zukunftig verbleiben, wird abschliessend
kontrovers diskutiert.

Hatte man vor zehn Jahren den Versuch unternommen, die Geschichte der
Bildungstheorie zu rekonstruieren (und zwar nicht als nostalgische Remi-
niszenz an vergangene Zeiten, sondern in der kritischen Absicht, ein ver-
ratenes oder missdeutetes Erbe zu reaktivieren), dann ware dieser Versuch
vermutlich auf erhebliche Skepsis seitens der padagogischen Fachwelt ge-
stossen: Nicht wenigen galt Bildung, umwolkt von einer volkischen oder
volkstumlichen Aura, als Begriff der Gegenreform, als konservative Antipode
padagogischer Emanzipations- und Demokratisierungsforderungen. Andere
wiederum sahen in ihr ein eher hilfloses Refugium schdngeistiger Inner-
lichkeit, eine Flucht vor oder bestenfalls asthetische Verzierung der wissen-
schaftlich-technologischen Rationalitat der Industriegesellschaft. Bildung, so
legten es zahlreiche Kritiken der vergangenen Jahre nahe, zahlt zum ver-
brauchten Erbe einer verflossenen Zeit. Entsprechend wanderte sie auf den
Mullplatz der Geschichte.

Heute nun, nachdem die padagogische Reformeuphorie gewissermassen einem
«theoretischen Kater» Platz gemacht hat, fassen sich viele an den Kopf und

244 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



fragen sich, von welchen Bestanden padagogische Theorie und Praxis eigent-
lich noch zehren konnen. Die nachreformerische Padagogik macht Inventur
und stellt fest, dass manches aus den Regalen geraumt wurde, was in frihe-
ren Zeiten durchaus zur «eisernen Ration» gehorte. Die aktuelle Ruck-
besinnung auf Bildung und Bildungstheorie ist - so gesehen - ein vieldeu-
tiger, vielleicht fragwuardiger Vorgang. Sicher schwingt in der Wiederauf-
nahme bildungstheoretischer Argumentationen die vage Hoffnung mit, da-
durch der Krise des Fachs und der padagogischen Praxis aufzuhelfen. Aller-
dings: Der blosse Ruckzug auf traditionelles Terrain, das Festhalten am
Uberlieferten als vermeintlich Bestandigen wird der gegenwartigen Orien-
tierungskrise kaum Massstabe liefern konnen. Denn es war gerade die Sti-
lisierung von Bildung zum kulturellen «Bestand», zur geistigen Sondersphare
jenseits der realen gesellschaftlichen Widerspruche, mit der Bildung zur
ldeologie verkam. Kein Vergangenes, darauf insistierte einst Adorno, kann
unverwandelt gerettet werden (vgl. Adorno 1975a, S. 384). Das bleibt zwei-
fellos heutiger Padagogik ins Stammbuch geschrieben, wenn sie sich in
unsicherer Zeit ihrer Traditionen zu versichern sucht. Neue Aussichten wird
die Ruckbesinnung auf Bildung nur entbinden konnen, wo sie sich nicht als
festgehaltene Erinnerung, sondern als Wiederkunft des Vergessenen begreift.
Jegliche kritische Rekonstruktion der Bildungstheorie blickt «nicht vom
Gegenwartigen aufs Vergangene, sondern wird vom Vergangenen im Gegen-
wartigen angeblickt. Aus diesem Blick des Vergangenen spricht gerade nicht
das, was es war, sondern das, was es immer noch nicht wurde.» (Kappner
1984, S. 25)

So gesehen gewinnt Bildungstheorie heute einzig Aktualitat in der Wieder-
kehr verdrangter Perspektiven, die die padagogische Tradition im Laufe der
Geschichte mehr oder minder aus dem Blick verlor: Bildung meint fraglos
mehr als abgewetzte Klassik; und sie reicht weiter, als die Bildungsphilister
des Grossburgertums jemals ahnten. Noch das aktuelle Elend der Bildungs-
theorie verweist auf uneingeloste Hoffnungen, die sie zu Beginn der burger-
lichen Epoche in sich trug: Bildung birgt die verschollene Erinnerung an
eine befreite Menschheit in sich, an erfullte Individualitat, an die Ver-
séhnung von Individuum und Gattung. Begriffe wie: Spontaneitat, Reflexi-
vitat, Differenz, Kritik und Autonomie stecken das Feld ab, in dem sich Bil-
dungstheorie einstmals konstituierte. Die Aufnahme dieser kritischen Tradi-
tion des Bildungsdenkens bleibt unter den Bedingungen der gegenwartigen
Gesellschaft allerdings ein schwieriges Unterfangen. Soll namlich das kri-
tische Erbe der Bildungstheorie fur unsere Zeit aufgeschlossen werden, dann
reichen hehre Bildungsdeklamationen nicht aus. Vielmehr mussten der ge-
sellschaftliche Stellenwert von Bildung, ihre realen Chancen und Blockaden
im historischen Prozess, geklart werden. Und spatestens dann zeigte sich,
dass Begriffe wie «Bildung» und «Bildungstheorie» eine Schwundposition
markieren. Mit anderen Worten: Bildungstheorie ist heute nur noch in
kritischer Ruckwendung auf die gesellschaftichen Ursachen ihres eigenen
Verfalls zu haben. Und Bildung selbst wird dabei notwendig zu einem

Education et Recherche 9e année  3/87 245



Gegenbegriff. Er markiert eine Leerstelle padagogischer Theorie und Praxis.
Eben dies verleitet manche Zeitgenossen zu dem vorschnellen Schluss,
Bildung sei nicht bloss eine Leerstelle, sondern mehr noch eine Leerformel
- der man ruhig den Abschied geben konne. Selbst wenn man solchen Kurz-
schlussen nicht bereit ist Folge zu leisten, bleibt eine Einsicht festzuhalten,
die Blankertz auf die kurze Formel brachte: «Der Kern des Bildungsver-
standnisses kann heute nur noch unter der Bedingung vertreten werden,
dass er durch alle beschamenden Kapitulationen der Padagogik hindurch als
ein uneingelostes Versprechen sichtbar gemacht wird» (Blankertz 1974, S.
68). Dieses unerfullte Versprechen verwehrt, Bildung einfach dem Vergessen
preiszugeben. Sonst wird unvermerkt aus dem gesellschaftlichen Faktum,
dass sie nicht wurde, eine Norm: Was nicht sein kann, soll auch nicht sein.

So steht die Padagogik heute vor den Trummern grosser bildungstheore-
tischer Enwurfe. Und ihre Aufgabe kann nicht darin liegen, die geschicht-
lichen Brocken mit musealem Blick zu restaurieren, sondern eher: die Tradi-
tion des Bildungsdenkens «aufzuheben» in jenem Doppelsinn, den Hegel dem
Wort verlieh. Gelingen kann diese Aufgabe nur dann, wenn das, was heute
Kultur und Bildung widerfahrt - ihre Ausweidung zur Kulturindustrie - be-
griffich fassbar wird als Resultat ihrer eigenen widersprichlichen Genese.
Dass Bildungstheorie in ihren Anfangen aus den Quellen des Aufklarungs-
denkens schopfte, besagt zugleich, dass sie der Dialektik des Aufklarungs-
prozesses nicht entgeht. lhr Schicksal stasst ihr nicht einfach von aussen
zu, sondern ist die Quittung aufs bisherige Misslingen des Aufklarungspro-
zesses der Moderne selbst.

Kein Wunder, dass heute das Wort «Postmoderne» die Runde macht (vgl.
Wellmer 1985, S. 48 ff.). In diesem schillernden Begriff artikuliert sich das
noch verworrene Bewusstsein einer Epochenschwelle, deren zentrale Er-
fahrung - namlich die bis zum Wahnwitz aufgeblahte Irrationalitat des
Aufklarungsprozesses - das Ende eines historischen Projekts anzudeuten
scheint: des Projekts der Moderne. Bildungstheorie im Uberlieferten Sinn ist
selbst ein konstitutives Moment dieses Projekts der Moderne. Und die Krise
der Moderne spiegelt sich entsprechend im Verfall der Bildungstheorie
wider. Ging es der Moderne um die Inauguration einer selbsttransparenten
Vernunft und ihres sinnkonstitutiven Subjekts, dann lasst sich die spezi-
fische Leistung moderner Padagogik gerade so fassen, dass sie die Bedin-
gungen zur Konstitution autonomer Subjektivitat im padagogischen Feld
bereitstellen sollte. «Klassische» Bildungstheorie war in ihrem Kern nichts
anderes als die Reflexion auf den Konstitutionsprozess dieser projektierten
Subjektivitat (vgl. Pongratz 1986a). Die Krise der Moderne lasst sich ent-
sprechend als Krise des sinnkonstitutiven Subjekts dechiffrieren. Dies gerade
fuhren unterschiedlichste Theoretiker der Postmoderne (heissen sie nun
Foucault oder Lyotard, Kamper oder Baudrillard, Lacan oder Deleuze) mit
Akribie vor Augen. Der Kern neuzeitlicher padagogischer Reflexion, die
Bildungstheorie, ist damit bis ins Mark getroffen. Auch Adorno hat das,

246 Bildungstorschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



vielleicht gerade weil er die Betriebsblindheit der Padagogik nicht teilen
musste, mit aller Scharfe frGh gesehen. Konsequenterweise heben seine
bildungstheoretischen Reflexionen nicht mit einer Theorie der Bildung an,
sondern mit einer Theorie der Halbbildung (Adorno 1975b, S. 66), zu der
Bildung notwendig wurde.

I

Will man also das Bildungsproblem, wie es uns heute gestellt ist, umreissen,
dann muss die Logik des Zerfalls von Subjektivitat, die sich implizit im
Niedergang der Bildungstheorie noch ausspricht, ans Licht gehoben werden.
Die Rede von der «Logik des Zerfalls (Adorno 1975a, S. 148 f.; Schmucker
1977) aber nimmt Bezug auf eine geschichtliche Rekonstruktion, die sich
querstellt zu den tradierten Mustern von Fortschritt, Kontinuitat und Eman-
zipation. D.h. wir kdnnen heute z.B. nicht mehr problemlos an Nohls idea-
listische geisteswissenschaftliche Konzeption der «Kontinuitat der padago-
gischen Idee» (Nohl 1935, S. 151) in ihrer historischen Entfaltung [die bei
Dilthey noch allgemeiner als «Einheit des geschichtlichen Geistes» (Lieber
1965, S. 710) gefasst wird] anknupfen. Und Skepsis bleibt auch gegenuiber
neueren Versuchen einer gesellschafts- bzw. sozialisationstheoretischen
«Rekonstruktion des historischen Subjekts hinsichtlich seiner Zukunft»
(Herrmann 1974, S. 285) angebracht (wie sie etwa - um ein Beispiel zu
nennen - U. Herrmann vorschwebt). Denn je mehr im Geschichtsprozess das
«historische Subjekt» tatsachlich sein herrschaftiches Wesen entfaltet, um
so mehr destruiert es zugleich seine eigenen zukunftigen Moglichkeiten. Der
burgerliche Aufklarungsprozess, dessen Rationalitatsprinzip die Mythen
zersetzen sollte, zersetzt am Ende das Subjekt selbst samt seinen Existenz-
grundlagen. «Aufklarung», so lautet einer der Kernsatze der «Dialektik der
Aufklarung», «ast totalitar» (Horkheimer & Adorno 1969, S. 10). Diese Ein-
sicht beruhrt jede geschichtswissenschaftliche Rekonstruktion, die mit dem
Begriff eines «historischen Subjekts» operiert. Dies gilt auch fur den «ab-
geschwachten» Fall narrativer Erzahlkonstruktionen, die dem Subjekt der
Geschichte lediglich den Status einer «regulativen ldee» einrdumen (vgl.
Anacker & Baumgartner 1973, S. 555). Stets bleibt die Idee des Geschichts-
subjekts mit einem Konzept von Fortschrittsgeschichte liiert, deren Progress
sich wohl nicht naturnotwendig herstellen muss, deren Mdaglichkeit in der
Rekonstruktion jedoch immer intendiert ist. Die Einsicht aber, dass der
neuzeitliche Zivilisationsprozess das historische Subjekt weniger denn je
hervorbringt, vielmehr es geschichtlich verurteilt und liquidiert, zerreisst die
konstruktive Klammer von Geschichtssubjekt und Fortschrittsgeschichte.
Begriffe wie «Aufklarung» und «Emanzipation» lassen sich mit dem «Abbau
von uberflussiger Herrschaft und Entfremdung» nicht einfach Uber einen
Leisten schlagen (vgl. Herrmann 1975, S. 274). Denn die radikalisierte,
besinnungslos gewordene Aufklarung unterminiert das Geschichtssubjekt
derart, dass die historische Rekonstruktion weniger als Fortschritts-,
denn als Verfallsgeschichte zu konzipieren ware. Anders formuliert: Die

Education et Recherche 9e année 3187 247



Rekonstruktion der Moderne muss ineins ihre immanente Destruktion nach-
zeichnen; Theoriegeschichte gewinnt Gestalt als Dekonstruktion, die ihren
Blick weniger auf Progress, Kontinuitat und Emanzipation konzentriert, als
vielmehr Regressionen, Diskontinuitdten und Herrschafts- bzw. Machtver-
haltnisse ins Auge fasst. Und dies nicht in der Absicht, historisches Leiden
gleich Hegel nochmals geschichtsmetaphysisch zu uberhohen, sondern um
umgekehrt all dem vielleicht doch noch zu seinem Recht zu verhelfen, was
der Geschichtsverlauf deformiert und geschlagen am Wege liegen lasst.

In dieser Perspektive gewinnen zweifellos Foucaults theoriegeschichtliche
Analysen fur die Padagogik an Bedeutung (vgl. Foucault 1973a; 1973b; 1974;
1976; 1977). Sie liefern einer bildungsgeschichtlichen Dekonstruktion Orien-
tierungspunkte, an denen sich der historische Streifzug durch die Bildungs-
theoriegeschichte in groben Ziugen ausrichten kann. Die Ruckblende macht
insbesondere an zwei epistemologischen Bruchstellen halt, die Foucaults
Archaologie des Wissens als Ubergange vom Zeitalter des «prosaischen
Wissens» zum «Reprasentationszeitalter» (Foucault 1974, S. 46 ff; S. 78 ff.:
Ende des 16. und Beginn des 17. Jahrhunderts) und vom «Reprasentations-
zeitalter» zur «nachklassischen» humanwissenschaftlichen Episteme (Foucault
1974, S. 269 ff.: Ende des 18. und Beginn des 19 Jahrhunderts) bestimmt.
Dem entspricht im Kontext von Foucaults Genealogie der Macht in etwa der
Umbruch von der Repressions- zur Integrationsmacht bzw. von der Integra-
tionsmacht zum Typus der Disziplinarmacht, mit der er die gegenwartige
Gesellschaftsformation charakterisiert.

I

Der Eintritt in die Moderne beginnt nach dieser Lesart mit einer Umbruchs-
phase, in der die quasi-naturliche Ordnung der Dinge und menschlichen
Lebenswelten zerbricht. Die verlorenen Zusammenhange mussen nun nach-
traglich und mihsam nach neuen Regeln rekonstruiert werden: Suchte das
«vorklassische» Denken bis in die Renaissance hinein sein Wissen von der
Welt Ober die Interpretation von Verweisungszusammenhangen und Analogien
aufzuschlisseln, die den Dingen selbst gleichsam zeichenhaft zugehorten, so
zerfallt mit der Frohaufklarung diese den Dingen selbst innewohnende
Klammer zwischen signifiant und signifié. Die Zeichenrelation wird binar und
muss Uber einen eigenen «Bauplan», uber die analytische Rationalitat,
allererst hergestellt werden. Diese fehlende Vermittlung von Zeichen und
Bezeichnetem wird vorgestellt im Medium einer transhistorischen Vernunft,
die sich im Zeichengebrauch reprasentiert. Zu den zentralen Kategorien des
aufklarerischen «Reprasentationszeitalters» zahlen daher Rationalitat und
Systematisierung. Der Erkenntnisgewinn zielt dabei auf eine Universal-
Grammatik und wird darstellbar im «flachen Raum» von Tabellen, Samm-
lungen und Enzyklopadien.

248 Bildungstorschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



Die bildungstheoretischen Konsequenzen dieses Umbruchs lassen sich im
weitgespannten Werk des Jan Amos Comenius anschaulich nachzeichnen.
Wohl finden sich bei ihm noch zahlreiche Argumentationsstrukturen, die sich
«vorklassischer» Analogien bedienen (vgl. Comenius 1960, S. 22; S. 37; S. 38;
S. 42): Eine unerzogene Jugend gleiche einem wildwachsen den Baum, heisst
es da; der Verstand gleiche einer Kugel aus Spiegelglas, die alle Erschei-
nungen ringsherum auffange, die Sinne seien als Kundschafter und Spaher
der vernunftigen Seele bestandig auf der Suche nach Nahrung; die Harmonie
von Korper und Seele gleiche einem kunstvoll zusammengesetzten Uhrwerk;
ja, die vollkommene allgemeine Schulordnung sei der treffichen Mechanik
(machinatio) der Buchdruckerkunst vergleichbar: «Das Papier sind die Schu-
ler, deren Verstand mit den Buchstaben der Wissenschaft gezeichnet werden
soll, die Typen sind die Lehrbucher... Die Druckerschwarze ist die lebendige
Stimme des Lehrers... Die Presse ist die Schulzucht...» (Comenius 1960, S.
210.) Doch schon die herangezogenen Vergleiche, die Comenius mit Vorliebe
der fortgeschrittensten Technologie seiner Zeit entnimmt, verweisen auf die
rekonstruktive Aufgabe, die seine «grosse Didaktik» in Angriff nimmt. Die
Ordnung der Dinge und Lebensumstande (rerum ordo) scheint heillos durch-
einander und muss in analytischer Manier neu hergestellt werden. Und
dieser Herstellungsprozess lauft Uber dem rechten Zeichengebrauch im
Medium der den Menschen gegebenen Vernunft (lumen naturale). Damit wird
Comenius zum Schopfer zahlreicher Sprachlehrblicher und zum Protagonisten
einer zukunftigen Universalsprache (panglottia) (vgl. Geissler 1959). Seine
Sprachtheorie kreist um die adaquate Verhaltnisbestimmung von signifiant
und signifie: «Die Worter sind nichts anderes als die Zeichen der Dinge»,
heisst es bei ihm. «Wenn man diese nicht beracksichtigt, was haben sie
dann noch fir einen Sinn?» (Comenius, in: Garin 1967, S. 37). Folglich
kommt es darauf an, im Lernprozess beide zugleich und im richtigen Ver-
haltnis zu reprasentieren. Der «orbis pictus sensualis» liefert die Probe aufs
Exempel. Gleich der «didactica magna» unternimmt der «orbis pictus» den
gross angelegten Versuch einer Systematisierung und tabellarischen Auf-
schlusselung nicht nur des didaktischen Wissens, sondern des grundlegenden
Erkenntnisbestandes seiner Zeit. Und diese Erkenntnis wird eingespannt in
den enzyklopadischen Bogen der comenianischen Pansophie (vgl. Schaller
1967, S. 16 ff.).

Der Bildungsprozess zielt so auf eine gewaltige Integrationsleistung, die den
Subjekten aufgebirdet wird - ihnen aber auch aufgeblirdet werden kann,
weil Comenius die Menschen von ihrem Schopfer dazu berufen und befahigt
glaubt. Dieser Prozess bedient sich der typischen Techniken und Angriffs-
punkte der Integrationsmacht: Es geht um eine nachhaltige Ordnung der
Welt vermittels einer Ordnung der Reprasentationen, also der Vorstellungs-
inhalte. Ihr Ziel ist ineins aufklarerische Erkenntnis und Normierung der
Praxis. Und beides fugt sich fur Comenius noch bruchlos ineinander: aus
Bildung folgt rechtes Handeln und a la longue eine gerechte Weltordnung,
um die es Comenius (mit seinen Vorschlagen etwa fiir ein internationales

Education et Recherche 9e année 3/87 249



Wissenschaftskollegium, fur ein Weltkonsistorium der Einheit der Kirchen,
far ein Welttribunal mit allgemeinem und gleichem Recht fur alle Menschen
und Rassen) letztlich geht. Die Differenz zur vormaligen Formationstechnik
der Repressionsmacht springt deutlich ins Auge: korperliche Strafen, Zwang
ohne Uberzeugung, sinnloses Memorieren sakrosankter Autoritaten, eloquente
Uberredung - all das findet in seiner Didaktik keinen Platz.

Dennoch sind schon bei Comenius auch die negativen, herrschaftssichernden
Momente aufklarerischer Rationalitdt in nuce angelegt, die spater erst ihre
ganze Durchschlagskraft entfalten sollen: Da ist etwa der durchgehende
Versuch zur Instrumentalisierung und Effektivierung des Wissenserwerbs. Der
comenianische Realismus zielt auf ein Machtigwerden des Subjekts, das sich
die Welt, indem es sie erschliesst, verfugbar macht. Die Forderung nach
Bildung als Einsicht in die Sachwelt speist sich aus Bacons Empirismus und
Descartes methodischem Rationalismus. Wissen ist Herrschaftswissen, mit
dem sich der Mensch als Geschopf Gottes die Schopfung unterwirft. Dem
korrespondiert eine Rationalitat der Lebensfiihrung, die von ausserem oder
innerem Umherschweifen nichts wissen will: «Das Leben ist Arbeit, ruhelose
Tatigkeit wie im Ameisenhaufen» (Comenius 1965, S. 391), schreibt Come-
nius. Die Kehrseite der grossen Perspektive, alle alles zu lehren, lautet,
dass keiner miuissiggehen darf. Der Lehrmeister rechnet: «In jede Woche
fallen... (wenn der siebte Tag volliger Ruhetag ist) 48 Stunden, das macht
jahrlich 2.496; wie viel erst in zehn, zwanzig oder dreissig Jahren!» (Come-
nius 1960, S. 85). Bedenkt man weiterhin, dass Comenius die Ildee einer
Schule faszinierte, in der ein Lehrer gar hundert Schuler gleichzeitig unter-
richtet, dann potenziert sich (zumindest der statistische) Effekt von Bildung
ins Unermessliche. Die Perspektive ist erstaunlich modern, ebenso wie die
Kontrollmechanismen, die der Lehrer im Unterricht etabliert: Comenius
installiert in seinen Klasser den «zwingenden Blick», wie Foucault es nennt.
Er schreibt definitiv vor, dass der Lehrer auf seinem Katheder bleibt, um
seine Aufmerksamkeit auf alle und die Aufmerksamkeit aller auf ihn zu
konzentrieren: «So trift man nicht nur zwei, sondern viele Fliegen mit
einem Schlag» (Comenius 1960, S. 123), fugt er hinzu. Dass die Schuler dazu
aber als Fliegen in die Falle gehen mussen, dass sie sich den ihnen zu-
gedachten Funktionen figen mussen, kommt als Problem noch nicht in den
Blick. Der technologische Impetus bleibt ahnungslos, erfreut sich an der
«alles beherrschenden Ordnung» der konzipierten Schule, an ihrer «Kraft der
richtigen Anordnung aller zusammenwirkenden Teile ..., deren jedes seine
vorgeschriebene Aufgabe hat und auf diese Aufgabe gerichtete Mittel und zu
diesen Mitteln gehorige Arbeitsweisen» (Comenius 1960, S. 77). Ware es
erlaubt, die comenianische Metapher von der Schule als funktionstichtigem
Uhrwerk in unsere Zeit zu Ubersetzen, dann lage das Bild von einer optimal
gesteuerten Produktionsstatte fur Qualifikationen nahe oder die Vorstellung
eines komplexen kybernetischen Systems. Das lumen naturale wurde viel-
leicht fassbar als informationsverarbeitende Maschine - und gerade weil in
solchen Maschinen die radikal formalisierte Vernunft den Begriff ihrer

250 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



selbst kassiert, wird der Destruktionsprozess erkennbar, den das neuzeitliche
Rationalitatsprinzip im Prozess der Moderne in Gang setzt.

Davon freilich kann Comenius noch nichts wissen. Seinem Denkansatz ist es
noch mdglich, die Widerspriche zu verklammern, die die Moderne schliess-
lich auseinanderdividiert. Rationalitat und Befreiung, Vernunft und tiefe
religiose Mystik schliessen sich bei ihm zusammen. Gottes Verheissung ist in
allem unmittelbar prasent. Die chiliastische Zusage hilft Comenius uber den
Abgrund der Geschichte. Deshalb ist fur ihn Bildung weder idealistisch noch
polytechnisch pointiert; sie «enthalt», wie Heydorn formuliert, «keine saku-
larisierte Erlésungsversion durch Bildung im Niemandsland des Gedankens,
integriert nicht in eine Produktion, die dem Arm der Herrschenden unter-
liegt» (Heydorn 1980, S. 200). Bildung zielt im comenianischen Selbstver-
standnis auf Befreiung und d.h.: auf Gott. «Omnia in deum transferre»,
lautet das Bildungsziel.

A%

In dem Moment allerdings, wo der Name Gottes deplaziert oder gestrichen
wird, springt die Klammer von Rationalitat und Freiheit auf. Und die Dia-
lektik der Aufklarung, die Freiheit mit subjektivem Herrschaftswillen wider-
spruchlich verkoppelt, wird auf ihre Spur gesetzt. Das Vorspiel dazu findet
sich schon bei Andreas Reyher. Nur 12 Jahre, nachdem Comenius sein
Sprachwerk «Janua linguarum» (1631) verdffentlichte, bearbeitet er es fur
sein Gothaer Gymnasium neu, indem er einfach die Kapitelreihenfolge revi-
diert (vgl. Schaller 1967, S. 411 ff.): Der Schuler beschreitet nun nicht mehr
den pansophischen Weg von Gott (1. Kapitel bei Comenius: De ortu mundi)
uber die Welt bis zu den Engeln, sondern folgt der Sachlogik moderner
Wissenschaft. «<Das Kapitel "De firmamento”, bei Comenius gleich am Anfang
"Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde" nach "De ortu mundi" und "De
elementis”, steht nun im "Transitus mathematicus prior..."» (Ballauf &
Schaller 1970, S. 220). Nicht mehr die Schépfungsordnung, sondern die
Weltordnung des wissenschaftlichen Geistes dominiert. Bildung wird auf
Naturbeherrschung abgestimmt, um geschichtliches Befreiungsinstrument zu
sein. Sie wird es dennoch nicht. Das folgende Jahrhundert lehrt, wie die
ldee der Entwicklung der Produktivkrafte durch Bildung zugleich eine
«padagogische Maschine» (vgl. Dressen 1982) in Gang setzt, die den
frhaufklarerischen Befreiungsentwurf paralysiert. Die padagogischen Texte
des 18. Jahrhunderts werden zum Eldorado der «schwarzen Padagogik» (vgl.
Rutschky 1977). Man muss nicht erst bei Katharina Rutschky in die Lehre
gehen, um das Misslingen padagogischer Intentionen zu begreifen. Schon die
Einwande der Neuhumanisten gegen den Philantropismus legen den Finger
auf die Wunde: Alles haben sie hervorgebracht, die Philantropine:
Blechfabrikanten, Manufakturwarenbesitzer, Reeder - nur keine Menschen.

Education et Recherche 9e annee 3/87 251



Die neuhumanistische Kritik an der Aufklarungspadagogik geht noch einmal
aufs Ganze. Eingefordert wird nicht der Widerruf frihaufklarerischer ldeale,
sondern die Einlosung des ganzen Versprechens der Freiheit. Ein zentrales
Thema tritt auf den Plan, ein Thema, das das «Reprasentationszeitalter» in
diesem Sinn nicht kannte: der Mensch in seiner geschichtlichen Tiefe. Um
ihn kreisen die neuen bildungstheoretischen Reflexionen an der Bruchstelle
zur humanwissenschaftlichen Episteme. Mit dem Ubergang zum «nachklassi-
schen» Zeitalter gewinnt ein historisches Bewusstsein Raum, das uber die
Nichtidentitat des Zeitlichen etwas «Undurchsichtiges» in die Transparenz
des Reprasentationsverhaltnisses einschleust. Subjektivitat und Historizitat
avancieren zu zentralen Kategorien, wahrend die Vernunft zu einer
geschichtlichen Institution wird (die zwar Regeln folgt, die aber durchaus
nicht fur alle Zeiten gelten) und die Systematisierung des Wissens nach
genetischen Prinzipien organisiert wird. D.h. der ehedem «flache» Raum der
Tabellen gewinnt nun an «Tiefe». Damit wird das Subjekt in einer ganz
neuen (und zwieschlachtigen) Weise zum Thema des Wissens: Es tritt auf als
«empirisch-transzendentale Doublette» (vgl. Foucault 1974, S. 377 ff.), d.h.
es wird einerseits zum irreduziblen und transzendentalen Wissens-Subjekt (in
einer Weise, die das «Reprasentationszeitalter» nicht kannte) und anderer-
seits Ort einer objektivierenden Analyse, die seine Substantialitat zusehends
auflost. Auf den Plan treten die modernen Humanwissenschaften, die sich
des Subjekts bemdachtigen, indem sie es in einer fortschreitenden Analyse
auflosen. Zugleich erscheinen neue philosophische Themen: Sie reflektieren
die Endlichkeit des Menschen und seinen verlorenen Ursprung, seine his-
torischen Bedingungen und seine gesellschaftliche Existenz.

«Der Mensch» wird zu sich selbst und dabei zugleich in seine eigene Verlo-
renheit herausgesetzt. Diese Widersprichlichkeit gehort zum Grundzug etwa
des Humboldtschen Bildungsdenkens. Die Versohnung, die es intendiert, kann
den gesellschaftlichen Ort ihrer Realisation nicht angeben. Daraus resultiert
der imaginare Charakter Humboldtscher Reflexion, die nach ruckwarts
gewandte asthetische Utopie des griechischen Menschen. «Was Bildung nur
antizipiert als Aufdeckung des heilen Gesichts des Menschen inmitten seiner
Zerstortheit, Wegzeigung durch furchtbare Zwange, ist hier bereits in aller
Gluckseligkeit da und somit absolut nichtig» (Heydorn 1973, S. 60). In dieser
Nichtigkeit steckt der Stachel Humboldtscher Bildungstheorie, ihre
Unversohntheit mit der Realitat, ihr Anspruch auf umfassende Selbstandig-
keit des Individuums, die die gesellschaftlichen Verhaltnisse versagen. Zu-
gleich aber ist sie Indikator einer illusionaren Befangenheit der Theorie, die
ihre Begriffe unvermittelt ansetzt, ohne Einsicht in ihre gesellschatftliche
Genese. Das Zentrum Humboldtscher Bildungsreflexion, der Begriff der
«Kraft», wird eingefuhrt als metaphysisch-apriorischer Grundbestand. lhre
«Ahndung» liegt aller Wissenschaft voraus. Denn «die echte Wissenschaft»,
so Humboldt, «muss von der Ahndung einer Grundkraft, deren Wesen sich,
wie in einem Spiegel, in einer Uridee darstellt, durchdrungen und belebt
werden und muss die Gesamtheit der Erscheinungen an sie knupfen»

252 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



(Humboldt 1903, S. 346). Diese Kraft wird Humboldt zum Prinzip alles Seien-
den, Erklarungsgrund alles Seienden. Sie «ist das eigentlich Antreibende in
jedem Seienden, ist "Bildungstrieb"”, ist letzte metaphysische Instanz» (Hum-
boldt, in: Menze 1965, S. 102). Dahinter aber scheinen die Umrisse der
Disziplinargesellschaft auf. Die idealistische Weihe, die der selbsttatig im
und durchs Subjekt wirkenden «Kraft» in der bildungsphilosophischen Re-
flexion zuteil wird - sei es als schopferischer, weltenschaffender Geist
(Fichte); als kreativer Bildungstrieb (Jean Paul) oder eben als entelechial
sich ausspinnende ldee (Humboldt) - kann durchaus als Indiz dafur ge-
nommen werden, dass sich in ihr der innerste Kern der anhebenden Dis-
ziplinargesellschaft des 19. Jahrhunderts ausspricht: Die Disziplinarmacht ist
produktiv. Sie wirkt nicht bloss von aussen auf die Menschen ein (wie die
Repressionsmacht), besetzt nicht allein das Feld verinnerlichter Reprasen-
tationen (wie die Integrationsmacht), sondern durchdringt die gelehrigen
Korper der Menschen in der Tiefe, um sich deren Lebensvollzuge als Mo-
mente der eigenen Reproduktion und Steigerung anzueignen.

Die Anthropologisierung aber uberspielt diesen gesellschaftlichen Ursprung
des Kraftbegriffs, gibt ihn als unmittelbar zum Individuum gehorig aus und
verschliesst sich so dem (fur Humboldt) ungeheuerlichen Gedanken, dass
«der Mensch» im historischen Prozess seiner Dekomposition entgegengeht.
Die Beharrlichkeit, mit der Humboldt auf sein Konzept ursprunglicher Ein-
heit und Harmonie alles Lebendingen insistiert, ubertont noch die eigenen
untergrundigen Zweifel: Je mehr die Individuen gesellschaftlich uber den
Tausch vermittelt und dabei zugleich solipsistisch isoliert werden, um so
mehr betont Humboldt die unmittelbare Einheit alles Lebendigen. Je mehr
die Gesellschaft inre widerspruchliche Verfassung offenbart, um so mehr
halt Humboldt an der ursprunglichen Harmonie aller lebenden Krafte fest. Je
mehr das burgerliche Subjekt sich von der Natur trennt, um uber sie zu
herrschen, um so mehr schopft Humboldts denkerische Inspiration aus der
Ahndung der Einheit von Natur und Mensch. Damit behauptet Humboldt
entgegen dessen gesellschaftlicher Zersplitterung die Einheit des Subjekts.
Er halt an der Idee der mit sich und der Natur verséhnten Gattung fest.
Doch projiziert er die Idee zurick in den energetischen Grund, als vor-
geblich immer schon geleistete Aufhebung der Entfremung, die im histo-
rischen Prozess real anwachst. So bleibt er ihr gegenuber ohnmachtig und
leistet damit selbst der Verkehrung seiner Intentionen Vorschub. Sich mit
dem All in Einklang zu wissen, degeneriert zum aristokratischen Privileg des
Bildungsburgers. Der kritische Stachel des Gedankens aber, dass der Mensch
die ganze Menschheit in sich trage, ist dem Bildungsphilister des 19. Jahr-
hunderts langst abhanden gekommen.

Dabei ist es gerade dieser Grundgedanke der Versohnung von Allgemeinem
und Besonderem, in der das Besondere nicht endlos subsumiert wird und sich
verflichtigt, der Humboldts Konzept der entelechial sich ausspinnenden

Education et Recherche 9e année  3/87 253



Individualitat fundiert. «Das Allgemeine und das Besondere», so lehrt er,
«fallen zusammen; denn das Besondere ist das Allgemeine, unter verschie-
denen Bedingungen erscheinend» (Humboidt, in: Menze 1965, S. 118). Nicht
also geht es darum, das Individuum im Gattungswesen aufgehen zu lassen,
sondern seine Individualitat so weit auszupragen, dass eine neue ldee des
Menschseins sichtbar wird. Je mehr es zur Darstellung seiner Idee gelangt,
um so mehr wird es der Mdoglichkeit nach einzeln zur Gattung, ohne sich
seiner Individualitat zu entaussern. Die Idee gewinnt so fur jedes Seiende
eine bestimmte Bedeutung. Sie wird zum Bildungsziel des je Einzelnen. Doch
schwebt diese Idee nicht apriori vor, ist nicht vor dem Individuellen in der
Welt, sondern setzt sich mit dem Ursprung des Lebens als wirkende Entele-
chie. Die Idee ist in der Individualitat und drangt auf aussere Darstellung
als «Bildungstrieb». Entsprechend prazisiert Humboldt den missverstandlichen
Begriff des Triebs: «Was hier Trieb genannt wird, heisst vielleicht richtiger
selbsttatige ldee» (Humboldt 1903, S. 204). Die Idee schliesst als entelechial
konstruierte den gesamten Entwicklungsprozess in sich; sie «spinnt sich
aus», wie eine von Humboldt gern gebrauchte Formulierung lautet. Doch
verdunkelt sich der idealistische Begriff von Individualitat, die ihr Telos als
unverbruchlichen Besitz in sich tragt, im Prozess des burgerlichen Aufstiegs
zusehends. Je weiter der Prozess der Selbsterhaltung durch Arbeitsteilung
namlich fortschreitet, um so mehr erzwingt er die Selbstentausserung der
Individuen, die sich an Leib und Seele nach der technischen Apparatur zu
formen haben (vgl. Horkheimer & Adorno 1969, S. 30). Die Menschen der
Disziplinargesellschaft fuhren weniger denn je ihr eigenes Leben. Die eigene
Individualitat als ungewordenen Mittelpunkt der Welt zu behaupten, wird
zum letzten Refugium des Bildungsburgers, mit dem er sich dem gesell-
schaftlichen Zerfall von Subjektivitat entronnen wahnt. Je mehr jedoch der
Gesellschaftsprozess seine zwangshaften Zige offenbart, um so mehr ver-
flichtigt sich die intendierte Selbstverfigung in ein imaginares Reich der
Freiheit. Die harmonische Entfaltung aller Krafte bleibt unerfulites Postulat,
konterkariert von der realen Disharmonie zwischen einer Produktionsbildung,
die auf blosse Verwertbarkeit abzielt, und einer asthetischen Bildung, die
sich im Elysium des griechischen Menschen verliert. Das inwendige Telos
geistiger Bildung wird blind; es bietet keinen Fingerzeig mehr, um heil
durch das Dickicht des Industriekapitalismus zu kommen. Humboldts Bil-
dungsideal wird unter der Bedingung sich verscharfender gesellschaftlicher
Widerspriche zugleich antiguarisch und elitar. In seiner extremsten Depra-
vation liefert es noch der modernen Barbarei ein gutes Gewissen. Der NS-
Lagerkommandant, der sonntags seine Rosen zuchtet und abends bet klas-
sischer Musik Entspannung sucht, fuhrt die endgultige Perversion ideali-
stischer Bildung vor Augen. Der grosse bildungstheoretische Entwurf Hum-
boldts geht im Schutt des Dritten Reiches unter. Und die Curriculumin-
genieure der Nachkriegszeit geben sich alle Mihe, seine letzten Reste auf
dem Schuttabladeplatz der Zeit zu deponieren.

254 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



\Y

Zu diesem Zeitpunkt greift Adorno noch einmal die Tradition des Bildungs-
denkens auf. Das mag verwundern, denn in Adornos gesellschaftstheore-
tischen Reflexionen ist fur eine Restauration bildungsidealistischer Posi-
tionen allemal kein Platz. Dennoch beharrt er darauf, dass gerade mit dem
Verfall von Bildungstheorie ein offensichtlicher Anachronismus an der Zeit
sei: namlich an Bildung festzuhalten, nachdem die Gesellschaft ihr die Basis
entzog (vgl. Adorno 1975b, S. 94). Die Kritik, die er ins Auge fasst, begreift
sich im Kern als «rettende Kritik». «Vielfach», so notiert er in der Nega-
tiven Dialektik, «gibt das Abgetane, aber theoretisch nicht Absorbierte
spater seinen Wahrheitsgehalt erst frei. Es wird zur Schware der herr-
schenden Gesundheit; das lenkt in veranderten Situationen abermals darauf»
(Adorno 1975a, S. 147). Adornos Solidaritat mit Bildungstheorie angesichts
thres Niedergangs schopft aus der intensiven Erfahrung dessen, was ins
gesellschaftlich leergeraumte Feld subjektiver Bildung allmahlich einsickert
und sich breit macht: ein verkruppelter Bewusstseinszustand, der sich als
sozialisierte Halbbildung etabliert. Sollten Subjektivitat und Bildung sich
einstmals in Erfahrung und Begriff (vgl. Adorno 1975b, S. 88) erfullen, dann
ist der Weg der Halbbildung der Weg misslungener Erfahrung, die zur Ste-
reopathie verkommt; dann ist Halbbildung die Einebnung differenzierter
Reflexion zu stupider Informiertheit, dem blossen Gestus des Bescheid-
wissens; dann ist sie die Preisgabe asthetischer Sensibilitat zugunsten kon-
sumierbaren Mulls. Die Integration von Bildung in den Rotationsprozess der
Bewusstseinsindustrie nimmt ihr den Stachel. lhre Kraft zum Widerstand
wird gebrochen. Galt im Aufwind burgerlicher Geschichte kritisches Denken
als Ferment aller Bildung, so stért es nun wie Sand in der Maschine.
Bildung soll sich bescheiden als blosse Funktion von Praxis, soll sich in die
Rolle des Mittels fugen, soll sich in einer Art padagogischer Innenarchitek-
tur erschopfen: als Ausstattung zum Verhalten in der Welt, um bruchstuck-
hafte Rationalitat massenhaft zu vermitteln. Stets revidierbar, auswech-
selbar, Uberholbar wird sie zu ihrer eigenen Totgeburt. Das solchermassen
instrumentalisierte Bewusstsein kennt weder Zukunft noch Vergangenheit,
vermag keine Tradition mehr zu stiften: «Alle Verdinglichung ist ein Ver-
gessen» (Horkheimer & Adorno 1969, S. 206).

Dass die Menschen sich in dieser Situation gleichsam mit geistigen Kricken
uber die Zeiten retten mussen, verstarkt den Hang zu pathologischer Pro-
jektion. Halbbildung sichert sich durch einen Kunstgriff ab: Sie stellt
Pseudo-Orientierung in einer entfremdeten Welt her, indem sie ihre ne-
gativen Aspekte vollstandig klassifiziert, das Unbekannte zwangshaft auf
vermeintlich Bekanntes reduziert (vgl. Pongratz 1986). Diese Zwangshaf-
tigkeit ist das psychologische Aquivalent dessen, was die kritische Gesell-
schaftstheorie Verdinglichung nennt. Das verdinglichte Bewusstsein sperrt
sich gegen die Offenheit und Unentschiedenheit des Erfahrungsprozesses,
steigert sich im Extrem zur «Wut auf die Differenz». «Erst haben die

Education et Recherche 9e année 3/87 255



Menschen, die so geartet sind, sich selber gewissermassen den Dingen gleich
gemacht. Dann machen sie, wenn es irgend maglich ist, die anderen den
Dingen gleich» (Adorno 1970, S. 98). In dieser Situation hat Bildung tat-
sachlich «keine andere Maoglichkeit zu Uberleben als die kritische Reflexion
auf Halbbildung, zu der sie notwendig wurde» (Adorno 1975b, S. 94).

Dass Bildungstheorie ihr Schicksal nicht blind von aussen zustosst, sucht
Adorno im Rekurs auf die Genese des gesellschaftlichen Bewusstseins und
seiner kulturellen Gehalte nachzuzeichnen: Als Ausdruck von Leiden und als
Einspruch dagegen ist es Geist und Kultur zweifellos darum zu tun, die ldee
eines «richtigen Lebens» festzuhalten. Doch verwandelt sich in aller An-
strengung des Begriffs, die Wirklichkeit einzuholen, diese Wirklichkeit in ein
Substrat von Herrschaft. Denn «der Schein von Identitat wohnt... dem
Denken selber seiner puren Form nach inne. Denken heisst ldentifizieren»
(Adorno 1975a, S. 17). Entaussert sich aber alles Denken als sublime Form
von Herrschaft, die das ihm Heterogene zu subsumieren trachtet, dann muss
Denken «um wahr zu sein, heute jedenfalls auch gegen sich selbst denken»
(Adorno 1975a, S. 358). Adornos Negative Dialektik lasst sich als Entfaltung
dieser Aporie entziffern. Sie will in einem Akt ausserster intellektueller
Gratwanderung die identifizierenden Zugriffe umwenden, mit denen das
Denken seinen Gegenstanden Gewalt antut. Die intendierte Wendung des
Geistes gegen sich selbst aber lauft nicht auf dessen Selbstaufgabe hinaus,
sondern auf Selbstbesinnung. Denn Kultur und der in sie sich entfaltende
Geist werden gerade dann falsch, wenn sie sich der Erinnerung an ihren
Ursprung entschiagen: namlich naturbeherrschender Praxis - und sich auf-
spielen, als waren sie die verwirklichte Freiheit selbst. Das Moment von
Wahrheit am Geiste, seine Differenz zu den Prozessen planer Naturbeherr-
schung, enthalt ein Versprechen von Freiheit. Doch schleppt die Verselb-
standigung des Bewusstseins gegenuber dem realen Lebensprozess stets zu-
gleich das Moment von Unwahrheit mit sich fort: seine Hypostasierung zum
angeblich autonomen Reich des Geistes. Kultur schlagt gerade dann und
dadurch fehl, wenn sie sich als vermeintlich geistige Sondersphare jenseits
der gesellschaftlichen Widerspriiche etabliert (vgl. Schmucker 1977, S. 83
ff.). Indem sie sich vom gesellschaftlichen Schuldzusammenhang lossagt, wird
sie mitschuldig am Misslingen der Gesellschaft. «<Am Ende der Prozesse
geselischaftlicher Naturbeherrschung triumphiert (dann) wieder der barba-
rische Naturzustand, dem der Geist sich geschichtlich entrang - nunmehr
jedoch als dessen eigenes Werk» (Schmucker 1977, S. 89). Adornos Theorie
der Halbbildung entfaltet auf diesem Hintergrund die schwierige These, dass
in der Kultur in nuce schon die Barbarei steckt, in der «klassischen»
Bildung schon ihr Misslingen angelegt ist - und doch Kultur und Bildung
trotz allem nicht billig preiszugeben sich, weil (wie Adorno gerade an der
Kunst zu zeigen versucht) Kultur Natur nicht nur unterdruckt, sondern in
ihren gelingenden Momenten durch die Unterdrickung hindurch auch zu
bewahren versucht. In diesem Sinn zielt alle kritische Bildung auf eine
Uberschreitung. Sie sucht aus dem Zauberkreis der Identifikationen

256 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



auszubrechen, indem sie sich dem Nichtidentischen anschmiegt. Bildung
gelingt so weit, wie das Subjekt instandgesetzt wird, mit der Kraft des
Denkens dessen Trug zu sprengen. Denn der einzige Weg, der unterdrickten
subjektiven und objektiven Natur beizustehen, «liegt darin, ihr scheinbares
Gegenteil zu entfesseln, das unabhangige Denken» (Horkheimer 1967, S. 133).
Dies aber heisst gerade nicht, in ungebrochen-direkter Ausrichtung sich der
Wirklichkeit zu bemachtigen, sondern sich ihr mit aller Freiheit zu Uber-
lassen. Das befreite Subjekt muss auf seine Subjektivitdt nicht pochen.
Bildung als Fahigkeit zur Selbstbesinnung des Geistes schliesst seine Selbst-
rucknahme ein, um die Dinge «ankommen» zu lassen. In diesem Sinn wird
fur Adorno die asthetische Erfahrung zu einer Bildungserfahrung ersten
Ranges: Denn Kunst involviert, wo sie gelingt, die Selbstentausserung des
Subjekts an eine Sache, die dadurch seine eigene wird. Damit durchbricht
sie den Bann sturer Selbsterhaltung, widerstent dem im Kern irrationalen
Prinzip identifizierender Rationalitat. Als Kritik aufgeblahter Subjektivitat
wird Kunst zum madglichen Ort der Wahrheit (vgl. Kappner 1984, S. 85 ff.; S.
99 ff.).

Wie weit indes heute solche Bildungserfahrung noch gelingen mag - zumal in
den durchrationalisierten schulischen Institutionen - das steht auf einem
anderen Blatt. Adornos Theorie der Halbbildung weigert sich standhaft, sich
allenthalben den Pass auf Praxis abverlangen zu lassen. Sie riskiert mit aller
Bewusstheit, ins Leere gesprochen zu sein, in ein geschichtliches Niemands-
land, in dem das Subjekt, dem die Bildungsbemuihungen doch gelten sollen,
sich verfluchtigt.

Vi

Was Bildungstheorie heute noch vermag, entscheidet sich so gesehen letzt-
lich daran, ob das «unvollendete Projekt der Moderne» (vgl. Habermas 1985,
S. 7) noch genugend Problemldésungskapazitaten bereit halt, um seine Krise
zu meistern, oder ob es fur gescheitert erklart werden muss und deshalb
nicht aufzugeben, sondern aufgegeben ist. Dies ist die Demarkationslinie, die
die geistige Physiognomie der Gegenwart bestimmt. Th. W. Adorno oder auch
H.-J. Heydorn stehen noch diesseits der Grenze; M. Foucault postiert sich
schon jenseits,versucht ein Denken in der Leere des verschwundenen Men-
schen. Zumindest diese Position teilt er mit der ansonsten so ganz anders
gearteten funktionalistischen Systemtheorie N. Luhmanns, in der die Sub-
jekte zur Umwelt des Systems verwesen.

Die Spannung und Zerrissenheit der Zeit lastet auf Theoretikern, die sich
der Tradition der Aufklarung verbunden wissen, ungleich mehr als auf jenen,
die der «alteuropadischen» Perspektive entsagen. Wie kein Zweiter hat
Heydorn die Zerrissenheit des Subjekts intellektuell durchlebt und ausformu-
liert. Seine Bildungstheorie sucht noch einmal den Bogen uber die Zeiten zu
schlagen, um das unvollendete Imperfekt zum Futur zu bringen. In einer

Education et Recherche ge annee 3/87 257



scharfen und zugleich poetischen Sprache, prazise und luzide, hat er einen
der grossen bildungstheoretischen Entwurfe unseres Jahrhunderts vorgelegt.
Er weiss, dass sich die Aussichten verdunkeln. Standhaft, fast trotzig halt
er daran fest: «Die formale Rationalitat kann zur inhaltlichen, die partielle
zur universellen werden. Man kann eine geschlossene Tir einschlagen»
(Heydorn 1979, S. 313).

So hatte Adorno sicher nicht formuliert. Seine Weigerung aber, sich blind-
lings dem Weltenlauf zu fugen, gibt seinen Schriften (gleich denen Hey-
dorns) eine ungeheure Sprengkraft. Dennoch weiss er, dass der Boden nicht
mehr tragt. Die (Gberwaltigende Objektivitat der gegenwartigen geschicht-
lichen Bewegung, so notiert er in den Minima Moralia, besteht «einzig erst
in der Aufldsung des Subjekts..., ohne dass ein neues schon aus ihr ent-
sprungen ware...» (Adorno 1951, S. 8). Die Ahnung, dass die gesellschafts-
theoretische Analyse ins Leere gesprochen ist, verdichtet sich: «Wenn die
Rede heute an einen sich wenden kann,» heisst es in der «Dialektik der
Aufklarung», «so sind es weder die sogenannten Massen, noch der Einzelne,
der ohnmachtig ist, sondern ein eingebildeter Zeuge, dem wir es hinterlas-
sen, damit es doch nicht ganz mit uns untergeht» (Horkheimer & Adorno
1969, S. 228).

Fur Foucault ist selbst noch dieser eingebildete Zeuge verschwunden. Doch
stellt fur ihn die aufgerissene Leere kein Manko dar. Sie ist ein aufge-
spannter Raum, in dem es gleich Nietzsche mdglich wird, mit Hammerschia-
gen zu philosophieren. Tatsachlich fordert er seine Leser auf, seine Bucher
wie kleine Werkzeugkisten zu benutzen, um die Systeme der Macht kurz-
zuschliessen. Weit davon entfernt, sich mit den geselischaftlichen Verhalt-
nissen zu arrangieren, sieht er doch keine Perspektive der Uberschreitung.
Es gibt kein Subjekt der Macht, noch weniger ein zukunftiges, das sie
aufhobe. Der subversive Widerstand, auf den er abzweckt, gehorcht keinem
endgultig fixierbaren Massstab, beruhigt sich in keinem Ort gesicherter
Wahrheiten. Seine Gegenwartsanalyse beruhrt sich in vielem mit Adorno,
ihre Konsequenzen gehen durchaus andere Wege. Ware es erlaubt, in ihnen
den Stellenwert von Bildung zu verorten (eine Frage, die sich Foucault so
niemals gestellt hat und auch so nicht stellen konnte), so wurde Bildung
sicher nicht fassbar als Integritat, gar Identitat von Individuen, sondern als
Plastizitat oder Liquiditat, als Fahigkeit zum situativen Gegen-Spiel mit der
Macht, als permanenter Wechsel von Gesichtern und Masken, als Selbstver-
bergung.

Die Perspektive schliesslich, die Lunmann und Schorr fur eine zukunftige
Erziehungswissenschaft umreissen, hat mit Foucauits frohlicher Gegenwis-
senschaft nicht viel gemein. Bildung wird fur sie systemtheoretisch nur mehr
fassbar als abgehalfterte «Kontingenzformel» (vgl. Luhmann & Schorr 1979,
S. 58 ff.), mit der der untaugliche Versuch unternommen wurde, die
Probleme der Reflexion und der Autonomie des Erziehungssystems ins

258 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



Individuum auszulagern. Heute zeichnet sich demgegenitber der Wechsel zur
adaquateren Kontingenzformel «Lernfahigkeit» ab, die nicht mehr die
«Selbstreferenz der Person in ihrem Verhaltnis zur Welt, sondern die Selbst-
referenz des Funktionsprozesses» (Luhmann & Schorr 1979, S. 85) des
Erziehungssystems thematisiert. Die Konsequenzen liegen auf der Hand: «als
Geschaft der Reflexion lauft Kritik heute leer» (Luhmann & Schorr 1979, S.
105). An ihre Stelle tritt die relativierende Reflexion des Erziehungssystems
selbst. Um seiner Autonomie willen (die nicht mit der emphatischen Idee
individueller Freiheit verwechselt werden darf) ruckt die Klarung des Tech-
nologiedefizits des Systems an zentrale Stelle. Die Idee autonomer Subjek-
tivitat hat sich unter der Hand lautlos aufgelost - und mit ihr die Idee von
Bildung.

Es zeigt sich: Inwieweit heute Subjektivitdt und Bildung noch als Schlus-
selkategorien padagogischer Theorie fungieren konnen, wird theoretisch kon-
trovers beantwortet. Und die Antworten differieren nach gesellschaftstheo-
retischem Bezugsrahmen und philosophischem Standort. Die Entscheidung
uber die geselischaftliche Zukunft von Bildung und Bildungstheorie allerdings
wird letztlich nicht am Schreibtisch fallen. Sie ist Sache der Erfahrung in
einem doppelten Sinn: Einerseits hangt sie ab von den Erfahrungen, die der
Padagoge in der Bildungspraxis macht: vom Gelingen oder Misslingen einer
differenzierten Selbstverstandigung seiner Adressaten. Das aber schliesst
andererseits ein, dass es sich im Bildungsprozess doch noch als maglich
erweisen muss, die Stereopathie des Erfahrungsprozesses, in die sich das
halbgebildete Bewusstsein einkapselt, aufzubrechen. Soll Bildung heute auf
den Weg kommen, dann beginnt sie mit der Erfahrung verhinderter Er-
fahrung. Die Erschliessung des Bildungs- als Erfahrungsprozess wird damit
zum Proprium kritischer Bildungstheorie (vgl. Pongratz 1986¢, 1987). Dem
bleiben alle aktuellen Reflexionen dber revidierte Bildungsinhalte - von den
«neuen Medien» bis zur Computertechnologie - nachgeordnet.

LUTERATURVERZEICHNIS

Adorno, T.W.: Minima moralia, Frankfurt/M, 1951.

Adorno, T.W.: Erziehung zur Mundigkeit, Frankfurt/M, 1970.

Adorno, T.W.: Negative Dialektik, Frankfurt/M, 1975a.

Adorno, T.W.: Theorie der Halbbildung, in: ders.: Gesellschaft und Kultur-
kritik, Frankfurt/M, 1975b.

Anacker, U./Baumgartner, H.M.: Stichwort «Geschichte», in Krings, H. u.a.
(Hrsg.): Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Bd. 2, Munchen, 1973.
Ballauff, Th./Schaller, K.: Padagogik - Eine Geschichte der Bildung und Er-

ziehung, Bd. 2, Freiburg/Minchen, 1970.
Blankertz, H.: Stichworte «Bildung - Bildungstheorie», in: Wulf, C. (Hrsg.):
Worterbuch der Erziehung, Munchen, 1974.

Education et Recherche 9e année 3/87 259



Comenilf?s, J.A.: Grosse Didaktik (Hrsg. von A. Flitner), Dusseldorf/Minchen,
1960".

Comenius, J.A.: Pampaedia, Heidelberg, 1965,

Dressen, W. : Die padagogische Maschine, Frankfurt/M, 1982.

Foucault, M.: Wahnsinn und Gesellschaft, Frankfurt/M, 1973a.

Foucault, M.: Archaologie des Wissens, Frankfurt/M, 1973b.

Foucauit, M.: Die Ordnung der Dinge, Frankfurt/M, 1974.

Foucault, M.: Ueberwachen und Strafen, Frankfurt/M, 1976.

Foucault, M.: Sexualitat und Wahrheit, Bd. 1: Der Wille zum Wissen,
Frankfurt/M, 1977. .

Garin, E.: Geschichte und Dokumente der abendlandischen Padagogik, Bd. 3,
Reinbek, 1967.

Geissler, H.: Comenius und die Sprache, Heidelberg, 1959.
Habermas, J.: Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt/M, 1985.
Herrmann, U.: Historisch-systematische Dimensionen der Erziehungswissen-
schaft, in: Wulf, C. (Hrsg.): Worterbuch der Erziehung, Munchen, 1974.
Herrmann, U.:Probleme einer erziehungswissenschaftlichen Historik, in: Blass,
J.L. u.a. (Hrsg.): Bildungstradition und moderne Gesellschaft, Hannover,
1975.

Heydorn, H.-J.: Wilhelm von Humboldt, in: ders./Koneftke, G.: Studien zur
Sozialgeschichte und Philosophie der Bildung, Bd. 2, Munchen, 1973.

Heydorn, H.-J.: Uber den Widerspruch von Bildung und Herrschaft, Bildungs-
theoretische Schriften, Bd. 2, Frankfurt/M, 1979.

Heydorn, J.-J.: Jan Amos Comenius: Grundriss eines Vermachtnisses, in:
Bildungstheoretische Schriften, Bd. 1, Frankfurt/M, 1980.

Horkheimer, M./Adorno, Th. W.: Dialektik der Aufkliarung, Frankfurt/M,
1968.

Horkheimer, M.: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfurt/M, 1967.

Humboldt, W. von: Gesammelte Schriften, Berlin 1903-1936, Bd. 3.

Kappner, H.-H: Die Bildungstheorie Adornos als Theorie der Erfahrung von
Kultur und Kunst, Frankfurt/M, 1984.

Lieber, H.-J.: Geschichte und Geselischaft im Denken Diltheys, in: KZSS,
1965.

Luhmann, N./Schorr, K.-E.: Reflexionsprobleme im Erziehungssystem, Stutt-
gart, 1979.

Menze, C.: Wilhelm von Humboldts Lehre und Bild vom Menschen, Ratingen,
1965.

Nohl, H.: Die pédagogische Bewegung in Deutschland und ihre Theorie,
Frankfurt/M, 1935,

Pongratz, L.A.: Bildung und Subjektivitat. Historisch-systematische Studien
zur Theorie der Bildung, Weinheim/Basel, 1986a.

Pongratz, L.A.: Zur Aporetik des Erfahrungsbegriffs bei Th. W. Adorno, in:
Philosophisches Jahrbuch, 1. Halbband, 1986b.

Pongratz, L.A.: Alltagswelt und Erfahrung - Ueberlegungen zum erfahrungs-
orientierten Ansatz in der Erwachsenenbildung, in: Erwachsenenbildung
(4, 1986 c.)

260 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



Pongratz, L.A.: Bildung und Alltagserfahrung - Zur Dialektik des Bildungs-
als Erfahrungsprozess, in: Hansmann, O. (Hrsg.): Bildung - Versuch der
Rekonstruktion unter den Bedingungen der gegenwartigen Gesellschaft
(Arbeitstitel), Bd. 1 (in Vorbereitung 1988).

Rutschky, K. (Hrsg.): Schwarze Padagogik, Berlin, 1977.

Schaller, K.: Die Padagogik des J.A. Comenius und die Anfange des pad-
agogischen Realismus im 17. Jahrhundert, Heidelberg, 1967.

Schmucker, J.F.: Adorno - Logik des Zerfalls, Stuttgart/Bad Cannstatt, 1977.

Wellmer, A.: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne, Vernunftkritik
nach Adorno, Frankfurt/M, 1985.

RESUME

Le développement des théories modernes sur la formation - Perspectives
permises par une analyse de I'histoire des théories

Diverses phases historiques sont reperées en vue d’esquisser une analyse de
I’histoire moderne de I'éducation a l'aide de concepts théoriques particuliers.
Les travaux de Michel Foucault sur I'histoire des sciences servent de base a
cette deéconstruction de I'histoire des théories.

Le développement de la théorie éducative dans le contexte de I'«épisteme
classique» (de la fin du XVle a la fin du XVllle siecle) est analysé a partir
du prototype que constitue I'oeuvre de J.A. Comenius. Quant a I’evolution
ultérieure et a l'«épistéme post-classique» (environ a partir du début du
XIXe siecle), elles se dessinent a travers la théorie de W. von Humboldt.
Ensuite les crises du sujet et de la philosophie du sujet, qui déterminent les
discussions actuelles en sciences sociales, sont abordées a travers les re-
flexions de Th. W. Adorno sur I'éducation. Enfin les diverses positions quant
a l'avenir d’'une théorie de I’éducation et quant a ses chances sont évo-
quees.

SUMMARY

Educational theory in modernity - Perspectives of a historical de-construc-
tion

The article attempts to outline distinguishable steps in the history of
modern educational theory on the basis of selected theoretical concepts.
Methodically it takes its cue from the historical analyses of the theory of
science by Michel Foucault.

Education et Recherche 9e année 3/87 261



The establishment of educational theory during the time of the «classical
paradigm» (end of the 16th to roughly the end of the 18th century) is
exemplified by the works of J.A. Comenius. The origin of the post-classical
paradigm (beginning of the 19th century) can be traced to the educational
theory of W. von Humboldt. The crisis, finally, of the «subject» and of
«subject philosphy» dominating today’s social science discussions, can be
found in the educational reflections of Th. W. Adorno. The article winds up
with a discussion of the chances for the future of educational theory.

262 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 3/87



	Bildungstheorie im Prozess der Moderne : Perspektiven einer theoriegeschichtlichen Dekonstruktion

