
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 9 (1987)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Recensions

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücherbesprechungen Recensions

Heiner KiIchsperger: Pädagogische Verantwortung. (Studien zur Geschichte
der Pädagogik und Philosophie der Erziehung, Bd. 3.) Bern: Haupt 1985, 219
Seiten.

Die Pädagogik scheint sich z. Z. in einer Phase der Ernüchterung zu befinden.
Man glaubt nicht mehr so recht an die Erfüllbarkeit der von der
«Erziehungswissenschaft» versprochenen «Technologie der Erziehung». Trotzdem soll am
Anspruch der Praxisrelevanz pädagogischer Theorie festgehalten werden. Was
liegt daher näher, als eine Rückbesinnung auf die Bestände jener pädagogischen

Tradition, die sich dezidiert als «Theorie einer Praxis» (Litt)
verstanden hat, der jedoch vor noch nicht allzu langer 2eit der «Ausgang ihrer
Epoche» angezeigt wurde: der «geisteswissenschaftlichen Pädagogik»? Kiichs-
perger sucht ausdrücklich den Anschluss an das Selbstverständnis der
«geisteswissenschaftlichen Pädagogik», wenn er von einer pädagogischen
Handlungstheorie verlangt, nicht nur Theorie von der Erziehung, sondern
auch Theorie für die Erziehung zu sein (S. 12). Vermittelt werden Theorie
und Praxis in einer so verstandenen pädagogischen Handlungstheorie in der
Verantwortung des Erziehers. Eine Analyse des pädagogischen Verantwortungsbegriffs

verspricht daher, die zentralen Elemente der Handlungstheorie der
«geisteswissenschaftlichen Pädagogik» aufdecken zu lassen.

Als ethische Kategorie steht die Verantwortung am Rande der moralphilosophischen

Entwürfe der Neuzeit. Der Weg der abendländischen Philosophie
geht in die Verinnerlichung und führt im Feld der Moralität zu Gewissen,
Gesinnung und Pflicht als ethischen Grundbegriffen. Dem steht die
Verantwortung als Bezugskategorie gegenüber, die immer schon über das Subjekt
hinaus auf ein anderes verweist, dem der Einzelne Verantwortung schuldet,
bzw. für das er Verantwortung zu tragen hat. Kilchsperger zeigt anschaulich,
wie der Verantwortungsbegriff seine philosophische Sprengkraft im Kontext
der Pädagogik nur punktuell zu entfalten vermag. Im 19. Jahrhundert macht
auch die Pädagogik die im Zeitgeist liegende Reduktion von Verantwortung
auf juristische Verantwortung mit, und im 20. Jahrhundert werden immer
wieder von neuem Fronten gebildet, die die Verantwortung gegen die Freiheit
des Subjekts ausspielen lassen.

Gerade die «Klassiker» der «geisteswissenschaftlichen Pädagogik», auf deren
Darstellung Kilchsperger einen Grossteil seiner Arbeit verwendet, sind gegenüber

einer subjektivistischen Verengung des Verantwortungsbegriffs keineswegs

gefeit. Für Nohl meint pädagogische Verantwortung die Verantwortung
des Erziehers für die Subjektwerdung des Kindes. Begründet wird diese Verant-

Education et Recherche 9e année 2/87 219



wortung in der «pädagogischen Idee», die sich der geschichtlichen Bewegung
der Erziehungswirklichkeit entnehmen lassen soll. Damit aber wird ein
monologischer Verantwortungsbegriff formuliert, der auf die Selbstreflexion des
Erziehers eingegrenzt bleibt und die konkrete pädagogische Interaktion nicht
zu fassen vermag.

Für Weniger ergibt sich die pädagogische Verantwortung aus der unmittelbaren

Erfahrung des Anspruchs der Erziehungswirklichkeit. Anders als Nohl
fasst jedoch Weniger die pädagogische Verantwortung konsequent dialogisch.
Flitner gebraucht den Begriff der pädagogischen Verantwortung nicht systematisch.

Im Gegensatz zu Nohl und Weniger bindet er die pädagogische
Verantwortung an die Macht und Autorität des Erziehers. Statt dem Edukanden
gegenüber erweist sich der Erzieher der kulturellen Tradition gegenüber als
verantwortlich. Andererseits ordnet Flitner die Pädagogik den «pragmatischen
Wissenschaften» - wie Jurisprudenz, Staatslehre oder Medizin - zu, und betont
deren «dialogischen Ursprung». Auch das pädagogische Handeln wurzelt folglich
im Gespräch, das die Verantwortlichen miteinander führen, um sich über ihr
Tun und Lassen zu verständigen. Die Diskrepanz zwischen einem monologischen

und einem dialogischen Verantwortungsbegriff wird von Flitner nicht
ausgeräumt. Litt verwendet den Verantwortungsbegriff eher zurückhaltend.
Pädagogische Verantwortung ist ihm «Verantwortung dafür, dass im Vorgang
der Erziehung schöpferische Energie freigesetzt wird und so neue Möglichkeiten

des objektiven Geistes realisiert werden» (S. 86). Litt erspürt hinter dem
Pathos der Verantwortung einen Herrschaftsanspruch, der die Freiheit und
Selbständigkeit des Edukanden gefährdet. Die Verankerung der Verantwortung
im Erzieher, wie bei Nohl und Flitner, lässt die Grenzen des pädagogischen
Handelns verkennen. Wichtiger für die Bildung des Kindes als der pädagogische
Bezug ist Litt die Begegnung des Kindes mit der Sache. Allerdings kommt
Litt zu dieser Kritik aufgrund einer identitätsphilosophischen Position, die
die Verantwortung ebenfalls an das einsame Subjekt bindet und so den
dialogischen Charakter der pädagogischen Situation verkennt.

Nach der ausführlichen Darstellung des Begriffs der pädagogischen
Verantwortung, wie er sich bei wichtigen Vertretern der «geisteswissenschaftlichen
Pädagogik» findet, zeigt Kilchsperger am Beispiel Bubers, wie die
Verantwortung im Dialog verankert werden kann. Verantwortung wird von Buber
an die Unmittelbarkeit der «Du-Begegnung» gebunden. Erziehung lässt sich
daher nicht als eine «Auswirkung der Subjektivität» begreifen, denn das auf
ein Du gerichtete Handeln darf die Personalität und Verantwortlichkeit dieses
Du nicht gefährden. Von Bedeutung ist daher nicht die pädagogische Intention,
sondern die pädagogische Begegnung. Der Erzieher wirkt nicht als einer, der
in einen andern eingreift, sondern allein als Person, die eine Beziehung
eingeht. Damit aber löst sich der Handlungsbegriff als pädagogische Grundkategorie

letztlich auf. Aehnlich wie Litt vermag auch Buber Verantwortung und
Bedingtheit des Menschen nicht zusammen zu denken: Die Unbedingtheit der
Person steht der Verantwortung für die Person unversöhnt gegenüber.

220 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 2/87



Nach einer kurzen Darstellung der (irrationalistischen) Position Grisebachs,
der Verantwortung und pädagogisches Handeln nur als abstrakte Kategorien
zu fassen vermag, geht Kilchsperger auf einige neuere Tendenzen im Gebrauch
des Verantwortungsbegriffs in der Pädagogik ein. Dabei zeigt sich auch die

neuere Diskussion noch immer beherrscht von der verfehlten Entgegensetzung
von Verantwortung und Freiheit. Im weitern verliert der Begriff seine
integrierende systematische Funktion und fällt, bei inflationärem Gebrauch, in

Einzelaspekte auseinander.

Was ist nun der Ertrag von Kilchspergers Analyse des Verantwortungsbegriffs
für die pädagogische Handlungstheorie? Wird pädagogische Theorie als hand-
lungsorientierende Theorie verstanden, so ergibt sich zunächst einmal, dass
Erziehung nur in der Perspektive der Verantwortung bestimmt werden kann.
Dabei ist Verantwortung nicht monologisch nur dem einen Pol des pädagogischen

Bezugs zuzuordnen. Der-Anspruch, verantwortlich zu handeln, richtet
sich sowohl an den Erzieher wie an den Edukanden und verweist auf deren
grundlegende Solidarität. Die Struktur des pädagogischen Bezugs erscheint
als Stellvertretung. «Verantwortung als Stellvertretung... verweist auf den
Horizont der Zeitlichkeit: Die Angewiesenheit des Kindes und das
stellvertretende Handeln des Erziehers werden damit als vorläufig anerkannt und
dem Kind wird in seiner Angewiesenheit Zeit gewährt» (S. 169 f.). Kilchsperger
betont, dass sich der Handlungsbereich und der Verantwortungsbereich des
Erziehers nicht decken: «Pädagogische Verantwortung bezieht sich nicht nur
auf das Handeln im direkten Gegenüber zum Kind und dessen Wirkung im

Augenblick, sondern umfasst auch die durch dieses Handeln nicht mehr direkt
bestimmbare Zukunft» (S. 172). Zudem geht das Kind in seiner Beziehung
zum Erzieher nicht auf, so dass der Handlungsbereich des Kindes den
Verantwortungsbereich des Erziehers überschreitet. Diese doppelte Inkongruenz von
Verantwortungs- und Handlungsbereich kommt in technologischen Modellen
des pädagogischen Bezugs nicht zur Geltung. Wird Erziehung als technologisches

Handeln begriffen, werden die Besonderheiten der pädagogischen
Praxis übergangen. Solche Besonderheiten, wie sie die «Geisteswissenschaftliche

Pädagogik» herausgearbeitet hat, sind u.a. die zeitliche Struktur
der Handlung, das Dialogische der pädagogischen Situation, die spezifische
Wissensform der Pädagogik und die Vermittlung von Theorie und Praxis in

der Person des Erziehers. Ist die Handlungswirksamkeit pädagogischer Theorie
vermittelt in der Person des Erziehers, so erweist sich sein pädagogisches
Selbstverständnis als ein wesentliches Moment im Prozess der Bildung des
Edukanden. Die Vermittlung pädagogischer Theorie muss so den Charakter
einer Aufklärung des pädagogischen Selbstverständnisses der Erzieher
annehmen. Dabei wirkt der Verantwortungsbegriff als Antidot zur im Begriff
des Selbstverständnisses angelegten Tendenz der Verinnerlichung der
pädagogischen Handlungstheorie. Ein von Verantwortung durchwirktes Selbstverständnis

geht nicht auf in der Innerlichkeit der Reflexion, sondern lässt
sich von der Realität des eigenen Handelns und den Ansprüchen und Antworten
der anderen in Frage stellen (S. 188). Damit wird pädagogisches Handeln in

Education et Recherche 9e année 2/87 221



seiner selbstreflexiven Struktur erkennbar: Zeigen sich die pädagogische
Selbstverständigung und die pädagogische Verantwortung als einander
bedingende Begriffe, so werden auf der Seite des Erziehers Veränderungsprozesse

thematisiert, die ansonsten auf der Seite des Edukanden das Ziel
pädagogischen Handelns ausmachen. Die Frage, wie Kinder durch erzieherische
Einwirkung zu verantwortlich Handelnden werden, wiederholt sich auf einer
anderen Ebene als Frage, wie Erzieher durch pädagogische Theorie zu einem
Handeln in Selbstverständigung und Verantwortung angeleitet werden können.

Leider unterlässt es Kilchsperger, seine problem- und begriffsgeschichtliche
Analyse der pädagogischen Verantwortung mit neueren systematischen
Versuchen einer Begründung pädagogischer Handlungstheorie zu verbinden.
Dadurch entsteht allzuleicht der (wohl falsche) Eindruck, es gehe dem Autor
«bloss» um eine historische Analyse oder gar um eine platte Revitalisierung
«geisteswissenschaftlicher Pädagogik». Sollte die neueste «Wende» der Pädagogik

eine «handlungstheoretische Wende» sein, so kann eine Wiederaufbereitung

von Theoriestücken ihrer Tradition jedenfalls nicht genügen, eine
Ueberwindung der empiristischen und technizistischen Verengungen der letzten
Jahrzehnte zu initiieren. Ohne eine Orientierung an der aktuellen
handlungstheoretischen Diskussion in Philosophie, Psychologie und Soziologie ist die
Rückbesinnung auf die Erträge der «geisteswissenschaftlichen Pädagogik»
allzu leicht in Gefahr, auch deren Beschränktheiten zu übernehmen, wozu
zweifellos ein gewisser Isolationismus und Provinzialismus dieser Art von
Pädagogik gehört.

Walter Herzog, Pädagogisches Institut, Universität Zürich

Rudolf Lassahn: Pädagogische Anthropologie - Eine historische Einfuhrung-
Heidelberg: Quelle & Meyer 1983, 199 Seiten.

Die Frage nach sich selbst wird dem Menschen erst dann dringlich, wenn er
Subjekt geworden ist, sich selbst bestimmen und seine Existenz selbst verantworten

muss. Die Anthropologie ist denn auch eine «späte» Wissenschaft,
deren Anfänge in der Zeit von Renaissance und Aufklärung liegen. Doch
«Anthropologie» braucht nicht nur die explizite Reflexion auf das Wesen des
Menschen zu bedeuten, «Anthropologie» ist auch die Verneinung von Freiheit
und Subjektivität des Menschen, die Rede vom Verschwinden und vom Ende
des Menschen oder die unausdrückliche Charakterisierung des Menschen.
Auch im Schweigen über den Menschen wird vom Menschen «gesprochen».
Thema der «Pädagogischen Anthropologie» Lassahns ist diese verborgene
Rede vom Menschen, die «Kryptoanthropologie», die zwischen den Zeilen
pädagogischer Texte liegt und sich nicht so leicht zu erkennen gibt.

Die Pädagogik zeigt in ihrer bisherigen Geschichte wenig theoretische
Eigenständigkeit, so dass sie sich der ständigen Gefahr ausgesetzt sieht, durch

222 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 2/87



anthropologische Grundhaltungen unterwandert zu werden, die implizit den
Theorien inhärieren, die sie von ihren Nachbardisziplinen übernimmt. Einem
trojanischen Pferd gleich dringen in der Gestalt von Theorien Anthropologien
in das Terrain der Pädagogik ein und machen es zu einem Annex von Biologie,
Psychologie, Soziologie etc. Lassahns Anspruch, die implizite Anthropologie
pädagogischer Theorien aufzudecken, lässt sich daher als Befolgung des Her-
bartschen Ratschlags verstehen, die Pädagogik möge «sich so genau wie
möglich auf ihre einheimischen Begriffe besinnen», wodurch sie «nicht mehr
Gefahr liefe, als entfernte, eroberte Provinz von einem Fremden aus regiert
zu werden».

Lassahn sieht allerdings implizite Anthropologien nicht nur aus den
Nachbardisziplinen in die Pädagogik eindringen. Seine These ist umgreifender
und umfasst diese Nachbardisziplinen selbst: Vom Menschen wird allgemein in

einer «fremden» Sprache gesprochen, in der Sprache der Naturwissenschaften.
Zunächst ist es das klassische physikalische Weltbild, das «Weltbild der Dynamik»,

das der Beschreibung und Erklärung menschlichen Verhaltens Bilder,
Muster und Begriffe liefert. Das Verständnis des Menschen speist sich aus
dem Weltbild der Dynamik und prägt für wenigstens zwei Jahrhunderte, gros-
senteils aber bis heute, das Denken der Pädagogik. Uhren und mechanische
Maschinen werden zu anschaulichen Metaphern menschlicher Funktionsabläufe.
Eine elementaristische, deterministische und kausalistische Haltung beherrscht
die Rede vom Menschen. Am breitesten wird der Kraftbegriff rezipiert. «Um
diesen Begriff... baut sich das neue Bild vom Menschen auf, der Mensch
wird als Naturwesen gesehen, mit Kräften ausgestattet, Körper-, Geistesund

Seelenkräften, die Bewegungen und Veränderungen verursachen und
Tätigkeit auslösen» (S. 97). Der Mensch erscheint als Kraftzentrum, ausgestattet
mit Lebenskraft, Sehkraft, Einbildungskraft, Sprachkraft, Urteilskraft, Willenskraft,

Tatkraft etc. Aufgabe der Pädagogen wird es, diese Kräfte zu üben
und ihnen eine Richtung zu geben. Das Gleichgewicht der Kräfte und die
harmonische («proportionierliche») Ausbildung aller Kräfte werden zu
Zielvorstellungen pädagogischen Handelns. Das Elementare wird zur didaktischen
Grund kategorie.

Mit den Veränderungen im physikalischen Weltbild ändert sich auch die Redeweise

über den Menschen. Die Elektrizitätslehre, die Thermodynamik und
schliesslich die Relativitätstheorie führen zu einer «energetischen» und
«systemischen» Betrachtung des Menschen. Zunächst beherrschen Termini wie
Spannung, Widerstand, Schaltung, Kontakt etc. den (krypto) anthropologischen
Diskurs. Mit der Erfindung der Dampfmaschine sind es Arbeit und Leistung,
die gerade auch in die pädagogische Sprache eingehen. «Jetzt waren Schüler
nicht mehr tätig und lernten, sie arbeiteten, jede Tätigkeit wurde mit Arbeit
umschrieben, bis zu den Hausarbeiten und Schularbeiten und Klassenarbeiten,
die früher Uebungen, Repetitorien oder Wiederholungen hiessen» (S. 145). Die

pädagogische Idee einer «Arbeitsschule» (Kerschensteiner) entsteht. Die
Schülerarbeiten werden auf ihre «Leistung» hin beurteilt. Das Bild des Edu-

Education et Recherche 9e année 2/87 223



kanden, der aus eigener Kraft tätig ist und seine Kräfte selbständig schult,
wird ersetzt durch das Bild des Schülers, der Arbeit leistet, die objektiv
gemessen und benotet werden kann. Sukzessive wird der Mensch zu einem
reagierenden Wesen. Die Entwicklungen in Chemie, Biologie und Physik lieferten

eine Terminologie, die den Menschen als Teil eines «Feldes» bzw.
«Systems» verstehen liessen. Während die Dynamik eine (monadologische) Theorie
der Individualität ermöglichte, führt die Thermodynamik zu einer Reduktion
von Individualität zugunsten gesellschaftlicher und Gruppen-Prozesse. Das
Individuum löst sich auf in der Vielfalt seiner sozialen Beziehungen. Statt
zu agieren, ist es nur mehr eine Funktion von Inter-Aktionen. Das Weltbild
der Dynamik kannte keine Kräfte, die eine substantielle Veränderung von
Körpern bewirkten. Erst mit der Thermodynamik wird die Möglichkeit erkannt,
dass Einwirkungen auf Menschen qualitative Veränderungen zur Folge haben
können.

Die Thermodynamik ist nicht die letzte Stufe in der Geschichte der
Beeinflussung des human- und erziehungswissenschaftlichen Denkens durch
naturwissenschaftliche Theorien. An die Stelle von Masse und Kraft, Energie und
Leistung treten heute Begriffe wie Information und Regelung. «Aus dem
Menschen, den man zuerst als kunstreiches Uhrwerk, dann als Leistungen erzeugende

Wärmemaschine sah, wurde... ein informationsverarbeitender Computer,
entsprechend die Pädagogik eine datenverarbeitende Integrationswissenschaft»
(S. 157). Die Frage nach dem Menschen wird zur Frage nach der Technischen
Gattung, der der Mensch zugehört.

Für die Pädagogik stellt sich die Frage, ob sie mit ihrer Orientierung an
naturwissenschaftlichen Kryptoanthropologien nicht ihre ursprüngliche
Verpflichtung auf die Bildung der Edukanden verspielt. Die neuzeitliche Pädagogik
wurzelt im Denken der Aufklärung und hat die Freiheit des Menschen in ihre
anthropologische Grundüberzeugung eingehen lassen. Als wissenschaftliche
(«empirische») Pädagogik aber denkt sie in Modellen, die deterministisch und
kausalistisch sind. Als Wissenschaft kann so die Pädagogik die (bei Kant:
transzendentale) Bestimmung des Menschen als freies Wesen nicht einlösen.
Doch wie kann der Mensch begriffen werden, damit die explizite pädagogische
Anthropologie der Freiheit des Menschen mit der impliziten pädagogischen
Anthropologie der Determiniertheit des Menschen verbunden werden kann?

Lassahn glaubt, im «Prinzip der Selbstorganisation» ein vermittelndes Modell
gefunden zu haben. Die Selbstorganisation ist ein spezifisches Charakteristikum
von Lebewesen, wie schon Goethe und Kant gesehen haben. Der Prozess der
Selbstorganisation ist ein Vorgang qualitativen Wandels, der über die Erhaltung
der Integrität der organismischen Strukturen verläuft. Die Zeit wird dadurch
zu einem fundamentalen Merkmal von Organismen. Von Bedeutung für die
qualitative Veränderung sind nicht Zustände des Gleichgewichts, sondern
solche des Ungleichgewichts, die die eigentlichen Motivatoren von
Entwicklungsprozessen sind.

224 Bildungslorschung und Bildungspraxis 9 Jahrgang 2/87



Lassahns Plädoyer zugunsten des «Prinzips der Selbstorganisation» ist zumindest

verblüffend. Denn auch in diesem Fall handelt es sich um ein aus den
Naturwissenschaften importiertes Denkmodell. Die Kritik Lassahns an den
impliziten Anthropologien der Pädagogik gewinnt dadurch eine etwas andere
Note. Denn es kann nun nicht an sich falsch sein, wenn sich die Pädagogen
(implizit oder explizit) an den Naturwissenschaften orientieren. Lassahns
Kritik kann lediglich eine verfehlte Orientierung an naturwissenschaftlichem
Denken meinen. Doch was ist der Massstab der Kritik naturwissenschaftlicher
Denkmodelle? Lassahn kritisiert die Uebertragung des Begriffs «Spannungen»
aus der Elektrizitätslehre auf zwischenmenschliche Beziehungen mit dem
Argument, dadurch würden weder diese Beziehungen aufgeklärt, noch würde
etwas zum Verständnis der Elektrizitätslehre beigetragen. Mit Herbart fordert
er «einheimische Begriffe». Und mit Hegel meint er, das wissenschaftliche
Erkennen erfordere, «sich dem Leben des Gegenstandes zu übergeben» (Hegel)
und dessen «innere Notwendigkeit» zur Darstellung zu bringen. Wollte die
Pädagogik dies nicht tun, so würde sie nie zur selbständigen Wissenschaft
und begäbe sich nach wie vor «als Anhang unter die Obhut anderer Vordenker»
(S. 161 Abgesehen davon, dass Lassahn mit seinem Bekenntnis für das «Prinzip

der Selbstorganisation» die Naturwissenschaften eben doch wieder als
«Vordenker» der Pädagogik zulässt, stellt sich die Frage, wie man sich «dem
Leben des Gegenstandes übergeben» soll? Vielleicht verfügt die Pädagogik,
wie Lassahn selbst - allerdings in kritischer Intention - anmerkt, nur über
formale Bestimmungen ihrer «einheimischen Begriffe» (vgl. S. 24), die damit
zwangsläufig auf Metaphern und Modelle angewiesen sind, sollen sie inhaltlich
gefüllt werden.

Lassahns «Pädagogische Anthropologie» ist ein äusserst interessantes Buch,
das der Pädagogik in der Aufdeckung impliziter anthropologischer Denkmodelle
zu einer wertvollen Basis der Selbstkritik verhilft. Was dem Buch gut getan
hätte, wäre eine etwas grössere Systematik gewesen. Der Leser findet sich
allzu oft desorientiert durch die teilweise assoziative Form, in der Lassahn
seine Gedanken präsentiert. Nicht so leicht ersichtlich ist die Bedeutung des
Kapitels zur Geschichte der Kindheit, das der Autor seiner Analyse impliziter
Anthropologien voranstellt. Auch nutzt Lassahn die Chance nicht, die seine
Argumentation in diesem Kapitel in erkenntnistheoretischer Hinsicht bietet,
nämlich, die behauptete soziale Konstitution von Kindheit und pädagogischer
Wirklichkeit auch auf der Ebene pädagogischer Theorie zu postulieren. Müsste
nicht aus der Auffassung, die Kindheit sei keine «Gegebenheit», sondern
etwas in sozialen Interaktionen «Gemachtes», folgen, dass sich auch der
Gegenstand der Pädagogik nicht aus «innerer Notwendigkeit» aussprechen
kann und daher ebenfalls der Konstituierung durch eine Wissenschaftlergemeinschaft

bedürfte?

Walter Herzog, Pädagogisches Institut, Universität Zürich

Education et Recherche 9e année 2/87 225



Pestalozzi, Lettre de Stans, Traduction et Introduction de M. Soëtard, Editions
du Centre de documentation et de recherche Pestalozzi, Yverdon-les-Bains,
1985, 60 pages.

Dans un récent numéro de cette revue, on saluait avec plaisir la nouvelle
traduction de Comment Gertrude instruit ses enfants (Castella, 1985). Pour
notre plaisir, Michel Soëtard récidive; avec cette nouvelle traduction de la
Lettre de Stans adressée par Pestalozzi à son ami Gessner, il nous permet
de revoir comment, en 1799, Pestalozzi élabore ses principes pédagogiques.
Car il ne faut pas se laisser abuser par la brièveté de la tentative (elle ne
dure que six mois): «Des quatre expériences qui ont jalonné la carrière de
Pestalozzi, celle de Stans est demeurée la plus chère à son coeur». En outre,
«Stans lui offrira les conditions les plus favorables à son projet de toujours,
l'éducation du peuple (...)» (Introduction de M. Soëtard, p. 7).

Dans la Lettre, on voit particulièrement bien les trois étapes que suit Pestalozzi:

1. - «Avant toutes choses, je voulais et il me fallait donc chercher à gagner
la confiance des enfants et leur attachement», (p. 24). «Tout devait découler
non pas d'un plan préconçu, mais plutôt de ma relation avec les enfants»,
(p. 31).
2. - «Mon but essentiel était maintenant de faire de ces enfants des frères
et des soeurs, en cultivant les premiers sentiments éveillés par la vie
communautaire et en développant leurs premières forces en ce sens, de fondre
la maison dans l'esprit de simplicité d'une grande famille (...)» (p. 32).
3. - «(...) vivifier d'une façon générale, sur la base de telles relations et de
l'atmosphère qui en résultait, le sentiment du juste et du bien», (p. 32).

On sera attentif à envisager l'idée de punition chez Pestalozzi en fonction
du cadre historique d'une part, de la finalité que lui assigne l'auteur d'autre
part. Certes, «(...) lorsque dureté et grossièreté se manifestaient chez les
enfants, j'étais alors sévère et j'employais les châtiments corporels», (p. 37).
Mais, ajoute Pestalozzi, «(...) mes gifles n'ont donc pu faire aucune mauvaise
impression sur mes enfants, parce que j'étais toute la journée au milieu
d'eux avec toute la pureté de mon affection, et que je me dévouais entièrement
à eux», (p. 39).

Et l'on aura compris qu'il s'agit de forger le sentiment moral de l'élève,
naturel chez l'enfant: «Une chose est certaine: l'aptitude de l'homme à saisir
ce qui est vrai et juste est, dans son essence, un sens élevé, pur, universel,
qui peut trouver à s'alimenter dans des vues, des aspirations et des sentiments
simples et larges, où les mots ne jouent aucun rôle, et qui lui donnent un
tact très solide et très assuré pour la vertu et le droit, sans qu'il montre
au dehors beaucoup de signes de la présence en lui de cette force développée»,
(p. 46).

226 Bildungstocschurig und Bildurigspraxis 9 Jahrgang 2/87



Quant à ses exigences pédagogiques, Pestalozzi les résume ainsi: «(...) amener
à la perfection les choses, même les plus insignifiantes, que les enfants
apprenaient; ne jamais revenir en arrière; ne jamais laisser oublier un mot qu'ils
avaient appris; ne jamais les laisser mal écrire une lettre qu'ils avaient une
fois bien écrite. Avec les plus lents, j'étais patient; mais si l'un d'eux faisait
plus mal que ce qu'il avait fait précédemment, je me montrais sévère», (p. 53).

Et, si «(...) cette façon d'enseigner a l'apparence d'un travail de mémoire,
c'est que) la mémoire, lorsqu'elle procède à travers des connaissances

psychologiques bien graduées, met par elle-même en mouvement les autres
facultés de l'âme. La mémoire, en combinant les lettres difficiles, anime
l'imagination; la mémoire, en suivant les séries de nombres, fixe l'esprit sur
leurs rapports internes; la mémoire, en s'inculquant des vérités complexes,
prépare l'esprit à prêter attention au simple et au complexe», (p. 55).

On sait que le but que s'assignait Pestalozzi était la formation du peuple.
Elle «(...) pourrait avoir les plus grands effets possibles si l'on donnait une
éducation achevée à un nombre appréciable d'individus choisis parmi les
enfants les plus pauvres du pays, à condition que ces enfants ne fussent pas
arrachés par l'éducation à leur condition, mais qu'ils y fussent au contraire
rattachés plus solidement par elle», (p. 18). Il voulait prouver, par son effort
à Stans, «(...) que les avantages présentés par l'éducation domestique devaient
être imités par l'éducation publique (...)» (p. 23), étant entendu que l'essentiel
de toute éducation doit de son point de vue être dispensé par la famille, et
ceci d'autant plus que l'enfant est jeune.

Il est ainsi utile de lire, ou relire, la Lettre de Stans. L'on a souvent dit
que les expériences de Pestalozzi au Neuhof, à Burgdorf et à Yverdon étaient
des échecs patents. Mais ce sont des circonstances extérieures qui font avorter
une expérience qui, à Stans, se révélait pleine de promesses.

Pierre Marc, Séminaire des Sciences de l'Education, Université de Neuchâtel

Ernst Martin: Johann Heinrich Pestalozzi und die alte Landschaft Base! -
Zur Wirkungsgeschichte der Pestalozzisehen Pädagogik. Liestal: Kantonale
Schul- und Büromaterialverwaltung 1986, 356 Seiten.

«Wozu ein weiteres Pestalozzibuch?» (S. 15), fragt der Autor im Vorwort
seiner Untersuchung «Zur Wirkungsgeschichte der pestalozzischen Pädagogik»
im Gebiet des heutigen Kantons Baselland und rechtfertigt seine Veröffentlichung

mit dem Hinweis: «Wir forschen in zwei Richtungen: einerseits danach,
wie Pestalozzi in der Landschaft Basel bekannt wurde und wie seine Methode
in den Landschulen Fuss fassen konnte, und andrerseits nach den Reaktionen
und Wirkungen im Landvolk auf die "neue Lehre"» (S. 15). Die Lektüre des

Education et Recherche 9e année 2/87 227



Buches zeigt - dies sei gleich vorweggenommen -, dass die vorliegende
Publikation keiner Rechtfertigung bedarf: Ernst Martins breit angelegte
Untersuchung vermittelt nicht nur aufschlussreiche Einblicke in die Wirkungsgeschichte

von Pestalozzis Methode, sondern zugleich eine differenzierte Sicht
der Kultur- und Schulgeschichte der alten Landschaft Basel zur Zeit der
Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert.

Weil der Verfasser in erster Linie Augenzeugen zu Wort kommen lässt und
dabei Amtspersonen gleichermassen berücksichtigt wie Leute aus dem Volk,
entsteht ein ebenso faszinierendes wie nuancen- und facettenreiches Gemälde
der Schul- und Lebensverhältnisse im ausgehenden 18. und beginnenden 19.

Jahrhundert, einer Zeit des Umbruchs und der Umwälzungen, die auch das
Schulwesen der alten Landschaft Basel betreffen. Vor diesem aufgrund intensiven

Quellenstudiums entworfenen Hintergrund zeigt der Autor den Einfluss
von Pestalozzis Elementarmethode auf die Volksschule und die beiden
neugegründeten Lehrerbildungsanstalten von Sissach und Muttenz. Dabei folgt
Ernst Martin einerseits den Spuren derjenigen Schulmeister, Pfarrherren und
Amtspersonen, die sich für die Verwirklichung von Pestalozzis Gedankengut
tatkräftig eingesetzt haben; andrerseits weist der Verfasser anhand von
Lehrmitteln und pädagogischen Schriften aus der Feder von Pestalozzi und dessen
Mitarbeitern die zunehmende Verbreitung der Elementarmethode nach.

Nebst den Erfolgen, welche die Anhänger und Verfechter von Pestalozzis
Anliegen verzeichnen konnten, kommen in Ernst Martins Untersuchung auch
die Widerstände und Hindernisse zur Sprache, die sich der Erneuerung des
Schulwesens zunächst von kirchlicher und obrigkeitlicher und später - im

Anschluss an die sogenannte Basler Revolution - auch von republikanischer
Seite entgegenstellen. Die ebenso umfassende wie ausgewogene Darstellung
eines entscheidenden Abschnitts aus der Schulgeschichte des heutigen Kantons

Baselland in Verbindung mit der sorgfältigen Untersuchung und
Aufarbeitung der Wirkungsgeschichte pestalozzischer Ideen bringt nicht nur Licht
und Bewegung in die Pestalozziforschung, sondern ist zugleich in der Lage,
«einige allgemein verbreitete Vorurteile» zu widerlegen und zu weiteren
Untersuchungen Anstoss zu geben. «Wozu also ein weiteres Pestalozzibuch?» (S.
15) - um ein Beispiel eines zeitgemässen kultur-, schul- und
wirkungsgeschichtlichen Forschungsbeitrages zu geben, ein Beispiel, das hoffentlich
Schule macht.

Johannes Gruntz-Stoll, Pädagogisches Seminar, Universität Bern

228 Bildungstorschung und Bildungspraxis 9 Jahrgang 2/87



Gero Lenhardt: Schule und bürokratische Rationalitat. Frankfurt: Suhrkamp
1984, 282 Seiten.

Der Titel lässt ahnen, dass dieses Buch eine pädagogische Denkweise nicht
direkt anspricht. Gerade darum möchte ich es Pädagogen und allen an der
Schule Interessierten empfehlen.

Bürokratie und Rationalität sind «moderne» Erscheinungsweisen, deren
Kehrseiten häufig als menschenfeindliche Entwicklung angeprangert werden. In

diesen Entwicklungsstrang hinein stellt Lenhardt die Schule. Und um es gleich
vorweg zu sagen: Dort hineingestellt, erscheint die Schule als staatliche
Institution kaum mehr als eine Sache der Pädagogik, sondern als eine
gesellschaftliche Aufgabe, die sich nach den «Funktionserfordernissen staatlicher
Herrschaft» (S. 9) bemisst. Dadurch wird die so selbstverständlich als
Schulzweck vorausgesetzte Bildung (S. 13-25) in Frage gestellt. Die Grundlagen
seiner Analyse entwickelt der Verfasser aus den «bildungssoziologischen
Aspekten in der Kapitalismusanalyse von Marx» (S. 40-83) und der «Bürokratietheorie

Max Webers» (S. 99-138). Sie erlauben es Lenhardt, die «institutionellen
Effekte formaler Bildungseinrichtungen» (S. 13) so zu analysieren, dass
schulische Bildungsleistungen nicht als pädagogische Einwirkung auf Individuen
erscheinen, sondern als «vielgestaltiges Element der versachlichten
Sozialstruktur» (S. 12/13), z.B. sozialstaatliche Machtstrukturen (S. 148-163),
organisatorische Aspekte wie etwa bürokratische Zweck-Mittel-Relationen (S.
183-209) oder Klassenantagonismen (S. 234-239).

Auch wenn der von Marx und Weber entlehnte soziologische Ansatz nicht
neu ist, in der konsequenten Anwendung auf schulische Bildungsprozesse
dürfte er in der Art der Lenhardtschen Analyse den sich um die Schule
lagernden pädagogischen Mythos auflösen: Die mit der staatlichen Schule
mögliche Rationalisierung der Bildungsprozesse (S. 183-207) tritt u.a. auf als
zunehmende Schultypenbildung, Kategorisierung der Schüler (der Sonderschüler,

der Gymnasiast) und der Lehrer (Professionalisierung), Leistungs- und
Beurteilungssystem, Jahrgangsklassenprinzip, Selektions- und Berechtigungswesen,

Zeitökonomie (Stundentafel, Stundenplan). Diese Rationalisierung
«enteignet die Individuen von der Verfügung über kulturelle, gesellschaftliche
und materielle Ressourcen der Selbsdarstellung und trägt so zur
Verselbständigung der gesellschaftlichen Verhältnisse bei» (S. 8). Nicht Bildung,
sondern Enteignung ist das Schlüsselwort dieser Analyse, die die gesellschaftlichen

Entwicklungstendenzen in der Schulwirklichkeit wiedererkennt. Wird
die Enteignung des einzelnen als Zweck einer aus «versachlichter
Sozialstruktur» resultierenden Schulbildung gesehen, bleibt wenig Raum für
pädagogisches Handeln, das sich nach Bildungszielen, Lernarrangements und
zwischenmenschlichen Beziehungen richtet. Aus dieser Sichtweise müssen alle
Versuche, die den Lehrer zum Anfangs- und Endpunkt schulischer Bildung
hochstilisieren, als Fixierbild berufsständischen Denkens erscheinen lassen.
Gleichermassen hat Lenhardts Sichtweise Konsequenzen für jede Art von

Education et Recherche 9e année 2/87 229



Bildungsreform, insbesondere hinsichtlich ihrer Zielstrebigkeit und Planbarkeit,
weil die Vielgestaltigkeit der zur Enteignung führenden gesellschaftlichen
Rationalisierungstendenzen kaum in ein umfassendes Reformprogramm
einbezogen werden kann.

Die Schlussfolgerungen in Lenhardts Buch, die die Schule bürokratischer
Rationalität subsumieren, müssen den pädagogisch interessierten Leser,
Schulmänner und Schulfrauen, aufschrecken. Es bleibt ihnen überlassen, ob sie
Lenhardts Ausführungen folgen oder ob sie es lieber als Zerrbild der
schulischen Wirklichkeit abtun wollen.

Lutz Oertel, Pädagogische Abteilung, Zürich

Roller: Oui, pédagogie, Vous avez dit... pédagogie, n° 10, juin 1986, 51 pages
(Faculté des lettres, 2 quai Robert-Comtesse, 2000 Neuchâtel).

Il faudrait inverser l'ordre académique de présentation d'une référence
bibliographique pour se faire une idée plus précise de ce travail:

- Vous avez dit... pédagogie?
- Roller: "oui, pédagogie"

C'est donc au titre "impie" que pose le titre de la revue interne du Séminaire
des sciences de l'éducation de l'Université de Neuchâtel que répond positivement

Samuel Roller, et ceci en confirmant l'existence de la pédagogie à

ceux qui, par usure ou soi-disant modernisme, jugeraient qu'elle agonise
sous les coups des sciences de l'éducation.

Le 6 février 1986, le jour de ses 74 ans, c'est avec la vigueur et l'oeil complice

qu'on lui connaît que S. Roller présentait aux étudiants du Séminaire des
sciences de l'éducation une conférence dont le titre était simplement: "oui,
pédagogie". Il répétait à l'intention d'un public restreint (on ne fit
volontairement aucune publicité à sa venue) le credo de sa vie entière. Et il illustrait

une fois encore la noblesse et la difficulté du travail des pédagogues,
de ces maîtres pour lesquels il a toujours pris parti, du côté desquels toujours,
et avec ardeur, il se trouve.

La brochure regroupe la conférence (l'oral) et sa transcription (l'écrit) mais,
aussi, le curriculum vitae et quelques éléments biographiques présentés par
S. Roller lui-même ce jour-là. Enfin la bibliographie de l'auteur, dont trop
peu connaissent l'abondance, est présentée.

Ce qui est intéressant, dans ce numéro de Vous avez dit pédagogie, c'est
que l'un des plus grands enseignants romands de ce siècle donne de manière

230 Bildungstorschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 2/87



détaillée son point de vue sur les finalités de l'école et sur le sens de l'acte
pédagogique. Et ceux qui le connaissent savent combien le passionné Roller
sait être passionnant. Cette institution scolaire, que de sa vie entière il n'a
guère quittée (c'est notamment à l'Université qu'en son troisième âge il

intervient), il la décrit comme un lieu que tous concourent à animer. Qu'il
s'agisse de "l'appareil légal", des "structures", des "plans d'étude", des
"méthodes", des "outillages", de "la communauté" ou des "dispositifs de
régulation", ces sept étages du système scolaire oeuvrent au développement de
l'être que l'on a projeté d'élever; ils retentissent au niveau de chaque acte
journalier du pédagogue, acte qui en retour les ajuste.

Ainsi la pédagogie n'est-elle pas pour notre auteur "autre chose que l'ensemble
des dispositifs de tous ordres qui, mis en convergence, doivent assurer à

chacun la réussite des apprentissages qu'exige la conquête de son humanité."
(p. 19). Belle défense de cette pédagogie qui "récuse le prestige", qui "ne
demande pas la gloire" mais exige "le respect parce qu'elle se consacre à la
construction, à l'élaboration de l'homme." (p. 36). Et belle défense de
l'institution pour laquelle vibre Roller, et qu'après son passage certains trouvent
transfigurée, de cette école "où l'on va pour jouer, pour travailler, pour
apprendre, pour vivre, pour danser, pour créer. Lieu de vie, lieu d'épanouissement."

(p. 34).

En des époques de marasme quant aux finalités, voilà une bouffée d'oxygène
pour tous les praticiens qui rêvent d'autre chose que d'automatismes et de

reproductions immaîtrisées, pour tous ceux qui savent que leur action est
irréductible à de seuls mécanismes et s'inscrit dans un projet de l'homme
sur l'homme, c'est-à-dire dans une philosophie. L'on vit sans celle-ci dans
un monde de renoncements et de réflexes conditionnés. Et sans doute doit-
on parler de désert pour décrire le monde de l'enseignant sans projet, de
désert pour lui et de désert pour ses élèves. Seule une philosophie nous
garantit que nous n'oublierons pas purement et simplement notre condition,
ni celle des autres... Comment, par exemple, vivre cette phrase de Roller en
l'absence de tout projet existentiel: "La pédagogie se propose, toujours; elle
ne s'impose jamais." (p. 27)?

Pierre Marc, Séminaire des Sciences de l'Education, Université de Neuchâtel

«Interactions didactiques»

Sous ce titre paraissent depuis 1981 les recherches menées en didactique des
mathématiques à la Faculté de psychologie et des sciences de l'éducation
(FPSE, 24 av. du Général Dufour, 1211 Genève 4).

Cette série est destinée à une distribution limitée et contient:

Education et Recherche 9e année 2/87 231



- des travaux prêts à être publiés, de façon à ce qu'ils soient immédiatement
accessibles aux personnes choisies à cet effet,

- des travaux jugés importants pour la suite de nos recherches mais d'un
intérêt limité.

Ces sept numéros sont parus:

N° 1 PERRET-CLERMONT, A.N., BRUN, J., CONNE, F., SCHUBAUER¬
LEONI, M.L.- Décontextualisation et recontextualisation du savoir dans
l'enseignement des mathématiques à de jeunes élèves, Universités de
Neuchâtel et Genève, Contribution présentée au Colloque international
du Laboratoire européen de psychologie sociale: "Représentations sociales

et champ éducatif", Aix-en-Provence, du 30.11. au 3.12.81, novembre
1981, 33 p.

N°2 PERRET-CLERMONT, A.N., BRUN, J., SAADA, E.H., BELL, N., CONNE,
F., GROSSEN, M. - Processus psychosociologiques, niveau opératoire et

appropriation de connaissances, Universités de Genève et de Neuchâtel,
avril I982, 80 p. (trad, anglaise: N°2 bis).

N°3 CHEVALLARD, Y., CONNE, F. - Jalons à propos d'algèbre. Universités
de Genève et de Neuchâtel, novembre 1984, 54 p.

N°4 SCHUBAUER-LEONI, M.L., PERRET-CLERMONT, A.N. - Construction
sociale d'écritures symboliques en deuxième primaire - (Opérations
additives), Universités de Genève et de Neuchâtel, avril 1984, 40 p.

N°5 SCHUBAUER-LEONI, M.L., GROSSEN, M., SAADA, E.H. & BRUN, J.-
Formulations écrites et résolution de problèmes additifs - Analyse de
leur élaboration et de leur contenu, Universités de Neuchâtel et de
Genève, juillet 1984, 70 + 63 p.

N°6 CONNE, F. - Une épreuve de calcul en première primaire. Analyses
détaillées de productions d'élèves. Universités de Genève et de
Neuchâtel, décembre 1984, 191 p.

N°7 SCHUBAUER-LEONI, M.-L. - Le contrat didactique dans l'élaboration
d'écritures symboliques par les élèves de 8-9 ans. Universités de Genève
et de Neuchâtel, septembre 1986, 149 p.

232 Bildungsforschung und Bildungspraxis 9. Jahrgang 2/87



Le cycle de vie professionnelle des enseignants secondaires

Sous ce titre, M. Huberman et plusieurs de ses collaborateurs poursuivent
une recherche bénéficiant d'un subside du FNRS.

«Le cycle de la vie humaine en tant qu'objectif d'étude scientifique a une
histoire relativement récente. Elle a pris des contours différents selon les

disciplines. Les filières conceptuelles les plus influentes ont été celles de la
tradition freudienne (Murray, Allport, White), de l'interactionisme symbolique
(la célèbre "Ecole de Chicago") et les contributions interdisciplinaires à la
série de volumes consacrés à la "Life-Span Development Psychology»

«Ces sources ont formé une toile de fond pour l'émergence, depuis les années
I960, d'un intérêt accru porté à l'étude biographique en général et à l'étude
biographique de l'enseignement en particulier. De telles études sont en plein
essor dans plusieurs pays où, auparavant, ces recherches ne portaient que
sur la période de formation initiale et sur l'entrée dans la carrière. De même,
nos propres recherches dans le domaine du cycle de vie, menées depuis 1971,
n'ont été dirigées que récemment vers l'enseignement proprement dit.»

«Dès que l'on aborde ce terrain avec une perspective longitudinale, on voit
surgir des questions de recherche réellement passionnantes: Y a-t-il des
"phases" ou des "stades" dans l'enseignement? Comment se perçoit-on en
tant qu'enseignant en classe à différents moments de sa carrière? Devient-
on plus ou moins "compétent" avec les années? Y a-t-il des moments de
"crise," d'usure, de "ras-le-bol"? Finit-on, comme le suggère la sociologie
institutionnelle, par ressembler à l'institution dans laquelle on travaille?
Quels sont les événements de la vie privée qui retentissent sur le travail en
classe? Qu'est-ce qui distingue les enseignants qui finissent dans l'amertume
de ceux qui finissent dans la sérénité? A partir de quel moment peut-on
discerner ce dénouement?»

Les résultats de cette recherche sont contenus dans 4 rapports:
Volume I Le cycle de vie professionnelle des enseignants secondaires.

Rapport technique. A paraître en 1987 sous le titre La vie des
enseignants chez Delachaux & Niestlé.

Volume II le cycle de vie professionnelle des enseignants secondaires. Ré¬
sumé de la recherche. Publication parue à la FAPSE en 1987
(91 p.).

Volume III Le cycle de vie professionnelle des enseignants secondaires. Les
phases de la carrière.

Volume IV Le cycle de vie professionnelle des enseignants secondaires.
Etude exploratoire auprès de 20 enseignants dans le canton de
Vaud (Dominique Kéhler-Bétrix, Centre Vaudois de Recherches
Pédagogiques)

Education et Recherche 9e année 2/87 233


	Bücherbesprechungen = Recensions

