
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 8 (1986)

Heft: 3

Vorwort: Editorial

Autor: Herzog, Walter

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Editorial

Was für ein Handeln ist das Erziehen? Es scheint, als erginge es uns mit
dieser Frage wie Augustinus mit der Zeit: Wenn uns niemand fragt, wissen
wir es, wenn man uns fragt, wissen wir es nicht. Jedenfalls geraten wir in

Bedrängnis, wenn wir Kriterien angeben sollten, die ein Handeln als
erzieherisches Handeln ausweisen Hessen. Es ist schon umstritten, die
Erziehung überhaupt ein Handeln zu nennen, denn «Erziehung» könnte auch
all das sein, was pädagogisch wirksam ist. Wenn Rousseau schreibt, «Die
Natur oder die Menschen oder die Dinge erziehen uns», dann gibt es fast
nichts, was nicht Erziehung heissen könnte. Die Folge ist, dass wer über
Erziehung schreibt, «beinahe über alles auf einmal» schreiben muss, wie
schon Jean Paul klagte. Bescheiden wir uns daher damit, das Erziehen ein
Handeln zu nennen. Dann aber nochmals die Frage: Was für ein Handeln ist
das Erziehen?

Auf Aristoteles geht die Unterscheidung menschlicher Tätigkeiten in Praxis
und Poiesis zurück. Praxis ist ein Handeln, das seinen Zweck in sich selbst
hat, wie etwa das moralische Handeln, das als solches gut ist. Poiesis
dagegen ist ein Handeln, das seinen Zweck ausserhalb seiner selbst hat, wie
etwa die Herstellung eines Gerätes oder eines Kunstwerks. Ist die Erziehung
Praxis oder Poiesis? Es lässt sich schwerlich sagen, das Erziehen habe seinen
Zweck in sich selbst, denn wer erzieht, verfolgt die Absicht, etwas zu
erreichen, was sein Handeln «transzendiert». Das erzieherische Handeln ruft
Wirkungen hervor, auch wenn es keinen Gegenstand bearbeitet. Da es keinen
Gegenstand bearbeitet, ist das Erziehen auch keine Herstellung, trotz der
gerade heute wieder verbreiteten instrumentalitätstheoretischen Deutungen
des Erziehungsvorganges.

Sowohl im Bild der technischen wie in jenem der künstlerischen Herstellung
wird eine Verfügbarkeit über das Ergebnis der Handlung unterstellt, die der
Erzieher nicht hat. Das Erziehen hat es nie mit blossem «Material» zu tun,
dem erst eine Form zu geben wäre, wie im Falle der Technik oder der Kunst.
Gibt daher ein anderes Handwerk ein zutreffendes Bild des erzieherischen
Handelns: die Gärtnerei? Ist Erziehen Wachsenlassen, wie uns heute die Anti-
pädagogen plausibel machen wollen? Auch dafür können wir uns nicht so
recht erwärmen. In pädagogischen Feldern - selbst im «Kindergarten» - wird
im allgemeinen mehr getan als bloss gehegt und gepflegt. Theodor Litt hat
treffend formuliert: «Der Erzieher hat weniger Freiheit der Gestaltung als
der Künstler, weniger Willkür der Zusammenordnung als der Techniker -

aber er hat mehr Spielraum der "Bildung" als der Züchter».

Ist das Erziehen kein technisches, kein künstlerisches und kein pflegerisches
Handeln, dann ist es vielleicht ein kommunikatives Handeln? Sowohl die
kritische wie die kommunikative Pädagogik sehen im «Diskurs» egalitärer Part-

hducation et Recherche 8e année 3/86 5



ner das eigentliche Paradigma der Erziehung. Dass wir reden, vielleicht nur
allzuviel, wenn wir erziehen, steht wohl ausser Zweifel. Doch dass wir dabei
in symmetrischen Beziehungen Diskurse führten und uns allein vom «zwanglosen

Zwang des besseren Argumentes» (Habermas) leiten liessen, vermögen
wir nicht so recht zu glauben. Selbst wenn der Begriff des Diskurses
«kontrafaktisch», als idealer Massstab von Erziehung, gemeint ist, so widerstrebt
uns die Vorstellung, pädagogisches Handeln sei blosse Kommunikation.
Ähnlich ergeht es uns mit der «Begegnung» (Buber), dem unmittelbaren
Aufeinandertreffen von Erzieher und Edukand. Der gegenstandslose «Dialog»
von Ich und Du vermag genausowenig das Erzieherische aufzuschliessen wie
der herrschaftsfreie Diskurs. Insofern die Begegnung absichtslos geschieht,
steht sie gar ausserhalb jeder Beeinflussbarkeit durch den Erzieher, so dass
eigentliche Erziehung nur im «Nichttun» (Buber) möglich wäre.

Ist die technische Herstellung das eine Extrem falscher Vorstellungen
erzieherischen Handelns, so sind der Diskurs und der «Dialog» das andere.
Suggerieren der Techniker und der Künstler zu viel an Machbarkeit und
Asymmetrie der Beziehung, so der Gärtner, der Diskursteilnehmer und die
«Begegnung» zu wenig. Vielleicht führt uns daher eine ganz anders geartete
«Kunst» zu einer hilfreichen Vorstellung des erzieherischen Handelns: die
«Hebammenkunst». Die Mäeutik jedenfalls hat eine ehrwürdige Tradition in

der Pädagogik, und der Erzieher als einer, der wie Sokrates aus seinen Edu-
kanden hervorholt, was in ihnen (präreflexiv) schon da ist, könnte uns ein
durchaus brauchbares Bild dessen geben, was pädagogisches Handeln ist. Die
Schüler dort «abzuholen», wo sie in ihrer Entwicklung und ihrem Wissensstand

sind, ist gute didaktische Praxis, und die Edukanden zu verstehen,
bevor man von ihnen etwas verlangt, lehrt uns die Psychologie auf
verschiedene Weise.
Ich will hier nicht weiter prüfen, ob in der sokratischen Methode das
erzieherische Handeln tatsächlich adäquat begriffen wird, denn vielleicht
haben wir eine falsche Frage gestellt. «Was für ein Handeln ist das
Erziehen?» weckt die Erwartung auf eine einfache Antwort, als ginge es
beim erzieherischen Handeln um ein abgrenzbares Phänomen. Wie aber, wenn
der Terminus «Erziehung» ein Abstraktum ist, dem gar kein reales Geschehen
entspricht, sondern eine Vielheit von Geschehnissen bzw. Tätigkeiten? Dann
hätte unser Reden über Erziehung etwas Fiktives an sich. Wir sprächen über
etwas, das es als solches gar nicht gibt. «Erziehung» wäre kein empirischer
Begriff und unsere Suche nach Kriterien erzieherischen Handelns eine «blosse»

Frage der Theorie. Auch wenn dem so sein sollte - und vieles spricht
dafür, dass der Begriff der Erziehung tatsächlich keine einfache Referenz
hat -, so dürfte dies kein Grund dafür sein, die Frage nach der Erziehung
für sinnlos zu halten, denn wenn wir von «Erziehung» sprechen, so meinen
wir schliesslich etwas, ganz gleich wie einfach oder komplex, wie konkret
oder abstrakt dieses Etwas sein mag. Daher bleibt die Frage: Was für ein
Handeln ist das Erziehen?

Walter Herzog

6 Bildungsforschung und Bildungspraxis 8. Jahrgang 3/86


	Editorial

