
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 7 (1985)

Heft: 1

Artikel: Rückbesinnung auf das Pädagogische : Gedanken zur
antipädagogischen Zeiströmung

Autor: Forneck, Hermann Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786205

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rückbesinnung auf das Pädagogische

Gedanken zur antipädagogischen Zeitströmung

Hermann JosefForneck

Die Antipädagogik wird nicht als modische Zeiterscheinung begriffen. Sie ist
vielmehr Ausdruck einer generellen gesellschaftlichen, antipädagogischen
Grundströmung, die wiederum auf die Krise des abendländischen Bi/dungsge-
dankens zurückgeht. In dieser kommt eine problematisch gewordene Vorstellung

vom Subjekt und seiner Rolle in Gesellschaft und Kultur zum Vorschein.
Um diese Definition des Subjekts geht es im Kern bei der Auseinandersetzung
mit derAntipädagogik.

Ein weiterer Gedankengang untersucht den antipädagogischen Vorwurf, Erziehung

sei Gewalt. Entkleidet man diesen Vorwurf seiner Geschichtslosigkeit, so
wird in einem zentralen Bereich unserer Erziehung, dem pädagogischen Verhältnis

zwischen Erzieher und Zögling, ein historisch noch nicht gänzlich überwundener

Problemkontext sichtbar.

Eine Bewegung geht um im westlichen Europa, die die Grundfesten unseres
historisch-gewachsenen Verhältnisses zwischen jüngerer und älterer Generation

ausser Kraft setzen will. Gefordert wird eine Eltern-Kind-Beziehung ohne
Erziehung. Was bislang als grundlegendes Paradigma des Umganges mit
Kindern und Jugendlichen angesehen wurde, wird nun bezweifelt:«-D/e falsche
Vorstellung von Erwachsenen ist, dass sie wissen könnten, welches der nächste
Entwicklungsschritt des Kindes auf das Ziel hin sei und an welchen Punkten sie
einschreiten müssten, um eine drohende Zielverfehlung zu verhindern. »

(Schindler, 1982, S. 44) Um die Auseinandersetzung mit solchen antipädagogischen

Vorstellungen soll es im folgenden gehen.

Angesichts der groben Polemik gegenüber Erziehung und Pädagogik könnte
man geneigt sein, eine solche Kritik ungesehen zurückzuweisen. Allerdings
lohnt sich eine Auseinandersetzung mit der Antipädagogik aus den folgenden
Überlegungen heraus. Gerade in der Rekonstruktion des antipädagogischen

Education et Recherche 1/85 37



Denkens, schreibt Winkler (Winkler, 1982), sei das pädagogische Problem
selbst zu identifizieren und erneut ins Bewusstsein zu heben. Man vergibt sich
also einmal mit einer vorschnellen Zurückweisung der fundamentalen,
antipädagogischen Kritik die Möglichkeit, die eigene und damit auch die gesellschaftlich
etablierte pädagogische Praxis kritisch zu hinterfragen. Zum zweiten verkennt
man mit einer vorschnellen Zurückweisung, dass hier eine wesentliche Zeitströmung

angesprochen ist, die die Spitze eines generellen unpädagogischen Denkens

darstellt, welches zunehmend Verbreitung findet. Die Antipädagogik kann

nur auf einer solchen unpädagogischen Basis Publizität gewinnen. Damit betrifft
das antipädagogische Syndrom nicht lediglich eine innerpädagogische
Auseinandersetzung. Vielmehr geht es generell um die kulturelle Reproduktion unserer
Gesellschaft. Grob gesagt ist die bis heute gültige Form kultureller Reproduktion
in und mit der Aufklärung entstanden. Dort bildete sich erstmals die anthropologische

Auffassung heraus, dass das Kind von Natur aus erziehungsbedürftig ist.
So konnte Kant in aufklärerischer Diktion den Menschen als ein Wesen bezeichnen,

das nichts sei, als was die Erziehung aus ihm mache. Mit dem Rückgriff auf
romantisches Gedankengut leugnet die Antipädagogik das anthropologische
Fundament unserers Verhältnisses zwischen den Generationen. Damit geht es

um nichts weniger als um die «Frage nach der Definition des Subjekts in künftigen

Gesellschaften.» (Oelkers/Lehmann, 1 983, S.7)

1. Die antipädagogische Programmatik

Das Anliegen der Antipädagogik ist die Abschaffung jeder Erziehung: «Der
Anspruch, andere Menschen in ihren 'Grundstrukturen ' zu formen, ihnen 'Ziele der
Lebensgestaltung', den 'Kurs für's Leben' zu setzen, darüber zu bestimmen,
was sie als 'lebenswert' betrachten, sie zur 'Verinnerlichung gleichbleibend
dominanter Motivationen' zu zwingen, dieser Anspruch ist es, der mit dem
Begriff 'Erziehung' gekennzeichnet wird. Ihn zu durchschauen als seinem
Wesen nach intolerant, misstrauisch, totalitär und auf Entselbstung zielend, ist
die Voraussetzung dafür, die Erziehung nicht nur als überflüssig, sondern als
kinder-, menschen-, lebensfeindlich, als verbrecherisch zu erkennen.» (v.
Braunmühl, 1983, S.78) «Mit dem Erziehen aufzuhören, aus diesem Alptraum
aufzuwachen, dieses Spiel ohne Ende von aussen zu betrachten und zu
beenden,...» (v. Braunmühl, 1983, S.20) ist das Ziel, für das die Antipädagogen
Eltern, Erzieher und Lehrer gewinnen möchten.

Solche Zielvorstellungen sind das Resultat des antipädagogischen Denkens,
welches von den Begriffen «Erziehungsbedürftigkeit» und «pädagogische
Einstellung» seinen Ausgang nimmt und das im folgenden in seinen Strukturen
nachgezeichnet werden soll.

Grundlegend für die Pädagogik sei die Auffassung, Erziehung sei notwendig,
«weil der Mensch bei seiner Geburt nämlich nicht über all das, was er zu seiner
rein physischen Lebensgestaltung braucht» (v. Braunmühl, 1983, S.72) ver-

38 Bildungsforschung und Bildungspraxis 1/85



füge. Der Mensch sei weltoffen und deshalb ein erziehungsbedürftiges Wesen.
Die Antipädagogik weist nun darauf hin, dass in dieser pädagogischen Auffassung

«Erziehung, als eine Veranstaltung der Erwachsenen» mit «Lernen, als
einer Tätigkeit des Kindes», einfach gleichgesetzt werde. Gleichzeitig betrachte
die Pädagogik den Menschen als ein Wesen, das erst durch Lernen wirklich zum
Menschen werde. Sie fordere also mit der «Erziehungsbedürftigkeitsprämisse»
die Unterwerfung des Kindes unter die Herrschaft der Erwachsenen.

Konsequenzen einer solchen Art legitimierter Herrschaftsausübung über Kinder
seien «Änderungen der seelischen Prozesse und Zustände in den Kindern,
Änderungen ihrer Umwelt, Wahrnehmung ihrer Motivation, ihres Fühlens und
Denkens», somit das Ausscheiden bestimmter Verhaltensmöglichkeiten und
das Abtöten spontaner, autonomer Energien. Pädagogische Vorgänge seien

ganz bewusst kinderfeindliche Vorgänge, denn ein Kind könne keine Selbstachtung

entwickeln, wenn es an fremden Norm- und Zielvorstellungen gemessen
und mit durch sie bestimmten erzieherischen Verhaltensweisen traktiert werde.
Erziehung betreibe so die Entselbstung des Individuums im Namen seiner
Emanzipation. Den Begriff der Mündigkeit habe die pädagogische Terminologie als
Tarnmanöver okkupiert, um Erziehung allererst als notwendig zu behaupten.

Von Braunmühl hält der «Erziehungsideologie» entgegen, dass der Mensch kein

erziehungsbedürftiges, sondern ein lernendes Wesen sei, dessen Lernen mit
Unterwerfung, das sei Erziehung, keineswegs identisch sei. Das Kind lerne nicht
Unterwerfung, sondern funktional, wie seine Umgebung funktioniere, lerne
Kommunikationsmöglichkeiten und Spielregeln, d.h. es sei von vornherein nur
in dem Sinne unmündig, dass es auf seine Umgebung wie jeder Mensch
angewiesen sei.

In der Erziehung hingegen manifestiere sich die «pädagogische Einstellung», die
sich dadurch auszeichne, dass sie das Recht des Kindes auf Respektierung seiner

Existenz von vornherein verneine und demnach ganz bewusst kinderfeindlich

sei. Das von Geburt an unmündige und lebensunfähige Kind soll nach den

eigenen Vorstellungen der Erzieher, wollen was es soll. Dieser pädagogische
Anspruch, andere Menschen zu ändern und zu verbessern, könne durch keinen
Trick der Welt mit den Ideen von Toleranz, Respekt, und Vertrauen in

Übereinstimmung gebracht werden. Erziehung vernichte durch ihr Herrschaftsverhältnis
und ihr fundamentales Misstrauen die Weltoffenheit des Menschen, mit der

sie seine Erziehungsbedürftigkeit zuvor begründet habe. Unter diesen
Voraussetzungen werde planmässig zerstört, was unter anderen Voraussetzungen zum
Vorschein kommen könne: Die Kraft, die spezifisch menschliche Spannung
zwischen Freiheit und Sicherheit ohne permanente Existenzangst auszuhalten.
Angesichts dessen, was Erziehung ausmache, genüge es, «das totalitäre Denken

zu durchschauen, zu dem sich sämtliche Erzieher praktisch bekennen, die
Erziehung nicht als freie Pflege menschlicher Beziehungen auffassen, ohne
Erziehungsmittel, ohne Erziehungsziele, ohne erzieherische Ansprüche, ohne

Education et Recherche 1/85 39



pädagogische Einstellung, die also das Wort 'Erziehung' nicht ohne den
geringsten Verlust aufgeben, durch gemeinsames Lernen im einfachen
menschlichen Zusammenleben ersetzen können.» (v. Braunmühl, 1983, S.94)

2. Der Rückgriff auf anthropologisches Gedankengut der Romantik

Ein Kind werde zur Verinnerlichung elterlicher Gebote und gesellschaftlicher
Normen mittels Erziehung gebracht. Der Erfolg sei, dass das Selbst, das sich
Verwalten, das Eigene, welches die Gesetze des Handelns bestimmen sollte,
bereits negiert sei, bevor es die geringste Chance erhielte. Von Braunmühl meint
nun, dass die Fähigkeit zur Verinnerlichung eine menschliche Qualität sei, die

anzeige, dass es ein von Anfang an aus sich heraus aktives Selbst gebe und
dass sich dieses mit Verinnerlichung oder Verdrängung behelfe, um mit den
Befehlen, leben zu können, denen es sich nicht entziehen könne. Diese«existen-
tielle Autonomie» sei in jedem Individuum von Anfang an vorhanden. Formen
solcher Autonomie (auch Primär-oder Spontanautonomie genannt) seien

Eigenschaften wie Urvertrauen, Selbsterhaltungstrieb, Angstbereitschaft,
Fähigkeit zur Verinnerlichung und Verdrängung. Mittels dieser Autonomie könne
sich jedes Kind selbst verwalten. Allerdings sei es gezwungen, vielerlei Angreifern

Einlass zu gewähren, die es überwältigten. So sei unter den Bedingungen
des Erziehens die Entfaltung dieser Spontanautonomie unmöglich. Bei den
Pädagogen verkomme sie zum Erziehungsziel insofern, als Kinder als autonom
betrachtet würden, wenn sie tun wollten, was sie tun sollen. Spontanautonomie
werde also in Wirklichkeit durch «Erziehung zur Autonomie» geradezu
bekämpft. Als sekundäre Autonomie bezeichnet von Braunmühl die anerzogene
Autonomie, eine durch erzieherische Massnahmen zu erzielende Eigenschaft.
Diese sei dasjenige Bewusstsein, welches der Mensch von sich und seinen
Fähigkeiten erwirbt, bzw. erworben bekomme. Die hier getroffene Unterscheidung

zwischen primärer und sekundärer Autonomie wird nun dazu benutzt,
darauf hinzuweisen, dass kein Erzieher dem primären Autonomieanspruch des
Kindes Folge leiste. Würde diesem primären Autonomieanspruch Genüge
getan, so meint von Braunmühl, und Autonomie nicht als sekundäre, sondern
als Eigenschaft von Anfang an gesehen, dann könnten die Kinder eine
spontanautonome Existenzform realisieren und die Erwachsenen von Beginn an mit
Kindern auf menschlich solidarischer Basis leben. Die Frage ist also, ob das Kind

spontanautonom mit den Menschen, von denen es abhänge, kommunizieren
und interagieren, oder ob es zu einem entscheidenden Zusammenstoss mit seiner

Umgebung gezwungen werde, weil diese sich aufgefordert fühle, das Kind
zu erziehen. Werde einmal der Autonomieanspruch des Kindes respektiert, so
sei es ausserordentlich lustvoll zu beobachten, «wie Kinder, deren Spontanautonomie

von Anfang an respektiert wurde, ihr Leben gestalten. Man kann, wenn
ihre Entwicklung wirklich ungeplant fluten und unbesetzte Räume füllen kann

unendlich viel von ihnen lernen, z.B. über Freundschaft, Weisheit, Tapferkeit,

Lebenskunst und mitmenschliches (politisches) Engagement. Dies der
Pädagogik aufden Grabstein...» (v. Braunmühl, 1983, S. 171)

40 Bildungsforschung und Bildungspraxis 1/85



Die von Braunmühl geforderte Respektierung der kindlichen Spontanautonomie,
der dann aus einem Inneren überflutet, die äusserlich sichtbare Entwicklung
folge, rekurriert auf die romantische Erziehungsidee, die Schwarz im 19.
Jahrhundert in Anlehnung an die Schelling'sche Philosophie so formuliert: «Diese
göttlichen Urbilder treten mit schöpferischer Kraft in die Wirklichkeit, und sie
entwickeln sich zu bleibender Dauer. Lenken wir unsere Bücke auf das, was
bestehen und wachsen wird. Das ist die Idee, welche uns leitet... die
Erziehungsidee.» (Ballauff/Schaller, 1970, S.559)

Im Unterschied jedoch zur Pädagogik der Romantik wird von der Antipädagogik
keine Erziehungsaufgabe aus dieser anthropologischen Grundlage aufgewiesen.
So ist z.B. bei Miller mit der Rede vom «Lebendigen, Kreativen, Emotionalen im
Kind und im eigenen Selbst» (Miller, 1980, S.76f) keine erzieherische
Herausforderung verbunden, sondern deren strikte Ablehnung. Mit dem Rückgriff auf
einen festen, selbstischen Kern, der der eigentliche Motor des Lebens darstellen
soll, wird eine pädagogische Standardparadoxie zu ihrem festen, starren Teil hin
aufgelöst. Damit allerdings verschiebt sich diese Paradoxie nur, denn der Kern
oder das«Selbst», wird unabsehbaren Lernprozessen ausgesetzt, in denen sich
die Persönlichkeit des Kindes wandeln wird. Zugleich wird im «selbstischen
Kern» die Persönlichkeit als konstante Grösse behauptet, denn diese könnte
nicht «ganz» oder «vollmenschlich» sein, wenn sie sich später noch entscheidend

verändern würde, (sh. Oelkers/Lehmann, 1983, S.53)

3. Der abendländische Bildungsgedanke und seine gegenwärtige Krise

Was Erziehung ist, darauf konnte Schleiermacher aphoristisch verdichtet, im
19. Jahrhundert eine selbstverständliche Antwort geben: «Die Erziehung setzt
den Menschen in die Welt, insofern sie die Welt in ihn hinein versetzt; und sie
macht ihn die Weit gestalten, insofern sie ihn durch die Welt lässt gestaltet
werden.» (Schleiermacher, 1902, S.492)

Im Aphorismus wird der zentrale Gedanke der abendländischen Bildungsauffassung

deutlich : der Mensch ist von seiner Natur her mit vielfältigen Anlagen
ausgestattet. Aber um diese entfalten zu können, muss er — im Unterschied zum
Tier — diese durch Erziehung entwickeln. Dadurch erwächst dem Erwachsenen
die Aufgabe, die heranwachsende Generation zu bilden. Bildung ist die Einführung

in eine Kultur und in dieser Einführung zugleich und notwendig damit
verknüpft, die Entfaltung der humanen Möglichkeiten. Erst in Kenntnis dieser Kultur
kann der junge Mensch «seine Bestimmung» kennen. Damit ist die Menschwerdung

des Menschen als Aneignung und Hineinwachsen in eine Kultur gemeint.
Freiheit, Gestaltungsfähigkeit und Selbstbewusstsein gewinnt der Mensch erst,
indem er in seine gesellschaftlich-kulturelle Welt hineinwächst. Die wesentliche
Einsicht der Pädagogik des 19. Jahrhunderts, die selbstverständlich auch heute
Gültigkeit besitzt, liegt in der Erkenntnis, dass die Möglichkeit des Kindes und
des Jugendlichen über etwas hinauszuwachsen, immer dessen geistige

Education et Recherche 1/85 41



Aneignung einschliesst, andernfalls man in der unbegriffenen gesellschaftlich-
kulturellen Objektivität verhaftet bleibt. Diesem Grundgedanken fühlen sich
Klafkis «Theorie der kategorialen Bildung», als auch Derbolavs «dialektische
Bildungstheorie» verbunden. In ihm ist enthalten, dass Erziehung als Einführung
der jungen Generation in eine bestehende kulturell-gesellschaftliche Wirklichkeit
notwendig ist, andernfalls man diese nicht beherrscht: Wer sich diese Wirklichkeit

nicht angeeignet hat, «kann (ihr) keinen neuen, qualitativen Inhalt verleihen,
er bleibt an der Grenze der Subkultur.» (Heydorn, 1972, S. 142f).

Die antipädagogische Kritik leugnet nun gerade die Notwendigkeit dieser auf
Mündigkeit angelegten Erziehungskonzeption. Mündig ist der Säugling qua
natürlichem Organismus. Erziehung als Medium zur Mündigkeit wird damit
überflüssig, ja obsolet. Dann jedoch — und der damit einhergehenden Folgen
muss man sich bewusst sein — entzieht man dem Kind auch die Möglichkeit,
sich mit Hilfe der Erziehung aus seiner unmittelbaren Bedrückung herauszunehmen,

sich seine Zukunft zu öffnen, «sich nicht nur als fremdbestimmt,
sondern als Subjekt seiner Taten erfahren zu können.» (Blankertz, 1982, S. 135).
Insofern geht es in der Auseinandersetzung mit der Antipädagogik um die
Definition des Subjekts schlechthin.

Allerdings, und hier dürfte mit ein Schlüssel für die Verbreitung antipädagogischen

Gedankenguts liegen, wird diese auf Mündigkeit ausgerichtete
Bildungsvorstellung im 19. Jahrhundert bereits mit dem ersten Versuch ihrer
Realisierung torpediert. Bildung, gebunden an den formalen Schulabschluss, wird
Zugangsvoraussetzung für materielle Lebenschancen. Damit ist der Sinn von
Bildung, der nur in der Mündigkeit liegen kann, untergraben. Wird Schule absolviert,

um später das oder jenes tun und verdienen zu können, dann wird der
Bildungsanspruch selbst nicht mehr legitimierbar. In der Curriculumkonstruktion
wird dieser Legitimationsverlust von Bildung explizit anerkannt, das
Legitimationsdefizit zum Prinzip erhoben, (s. Habermas, 1973, S. 101) Selbstverständlich

sind solche Bemerkungen nicht als Charakterisierung unseres
Erziehungs—und Bildungssystems schlechthin zu nehmen. Sie weisen
allerdings auf ein gebrochenes Verhältnis zur Bildung hin, auf dessen Grundlage das

antipädagogische Symptom ungehindert gedeihen kann. So begreife ich die

antipädagogische Zeitströmung auf dem Hintergrund dieser Bildungskrise, die
ich nicht als quantitativen Ausstoss von Schülern, sondern in ihrer
qualitativ—historischen Dimension verstehe. Die Antipädagogik ist, so
verstanden, auch Ausdruck eines Jahrhunderts, das Erziehung als Aneignung
von Welt nicht eigentlich hat realisieren können.

4. Krise des Lehrerberufs

Aus der skizzierten gesellschaftlichen Funktion des Erziehungssystems erwachsen

eine Reihe von pädagogischen Problemen, deren wesentlichstes in der

42 Bildungsforschung und Bildungspraxis 1/85



Funktionsbestimmung des Erzieherberufs selbst liegt. Tritt nämlich der Lehrer
dem Schüler nicht mehr als diejenige Person gegenüber, die den Schüler plan-
mässig in die gegebene kulturelle Welt einführt, dann verändert sich die
Funktionsbestimmung des Lehrerberufs einschneidend: Der Lehrer ist diejenige
Instanz, die die Einhaltung von bestimmten Leistungsanforderungen kontrollieren
muss. Diese, geronnen in einem formalisierten Lehrkanon, werden vom Schüler
als die Hürden aufgefasst, die genommen sein müssen, um im späteren Leben
zu bestimmten materiellen Lebenschancen zu gelangen. Der Zusammenhang
zwischen Bildung und Lebensbewältigung wird tendenziell immer weniger
hergestellt. Je höher die Stufe im Bildungssystem angesiedelt und je älter der Schüler

ist, um so klarer tritt diese gesellschaftliche Funktion von Schule zu Tage. Auf
diesem Hintergrund kann auch die Professionalisierung des Lehrerberufes
kritisch befragt werden. H.H. Groothoff hat bereits vor mehr als einem Jahrzehnt
darauf aufmerksam gemacht, «dass die Professionalisierung des Lehrerberufes
als einer der konstitutiven Massenberufe der modernen, 'entwickelten' Gesellschaft

im Gegensatz zur Professionalisierung anderer vergleichbarer Berufe wie
z.B. des Arztes oder auch des Verwaltungsfachmannes oder des Ingenieurs
nicht eigentlich gelungen ist, ...» (Groothoff, 1972, S.16)

Das Zerrbild des vertrockneten «Paukers», der die Schüler Stunde um Stunde
mit sogenanntem Stoff konfrontiert, den keiner der Schüler interessiert,
entspricht der gesellschaftlich deformierten Funktion des Lehrerberufes.
Schulmeister, vertrockneter Lehrer möchte niemand sein, (s. Adorno, 1970, S.69)
weshalb denn auch viele Lehrer in Bedrängnis geraten, wenn sie ihren Schülern
schulische Leistungen abverlangen. Daraus entsteht das «moderne» antipädagogische

Gegenstück zum vertrockneten Pauker. Der «demokratische» Lehrer
orientiert sich an dem, was die Schüler interessiert. Seine pädagogische
Legitimation zieht er aus dem antipädagogischen Gedankengut. Pragmatischere
Pädagogen handeln zwischen den Interessen der Schüler und denn vorgeschriebenen

Lehrstoff einen Kompromiss aus.

Damit aber wird das eigene pädagogische Tun der zentralen sinnstiftenden
Basis entzogen: Was Inhalt des schulischen Lernens ist, lässt sich nicht mehr
legitimieren. Es ist Resultat von unbegriffenen jugendlichen Interessen einerseits
und vermeintlich bloss staatlichen Anforderungen andererseits. Wer bei dieser
antipädagogischen Stoffauswahl zu kurz kommt, das sind die Schüler. Ihnen
wird nicht nur das Erlebnis entzogen, dass durch geistige Aneignung der
Mensch wachsen kann. Ihnen bleibt verborgen, was in der Welt geschieht, was
bedeutsam - und durch die geistige Auseinandersetzung auch der Gestaltung
offen ist. So bleibt der junge Mensch, wird er in die Welt entlassen, das, was der
12- jährige Junge aus dem Wald von Aveyron, oder auch Kaspar Hauser, die die
Zivilisation nie kennengelernt hatten, in besonderem Ausmasse waren: Objekte
ihrer Umwelt.

Education et Recherche 1/85 43



In der antipädagogischen Ablehnung jeder Erziehung wird also das Gegenteil
dessen erreicht, was man gerade bekämpfen will: Der junge Mensch wird hilflos
den gesellschaftlichen Bedingungen ausgeliefert.

Andreas Flitner hat die antipädagogische Publizistik als zweite Welle einer
Bewegung charakterisiert, deren erste die «antiautoritäre Erziehung» gewesen
sei. (Flitner, 1982, S.36) Nun ist diese Bewegung nicht nur im studentischen
Milieu anzutreffen. Sie trifft auch eine Grundstimmung der schulischen Jugend.
Spätestens beim Versuch, die Sinnhaftigkeit schulischer Lehrstoffe pädagogisch

evident werden zu lassen, macht man die Erfahrung, dass dies nicht so
einfach ist. Bilden die jugendlichen Lebensräume gegenüber der gesellschaftlichen

Praxis abgegrenzte Subkulturen, dann ist die Sinnstiftung von Bildung
nicht mehr so ohne weiteres möglich. In dieser Situation ist der Versuch
unternommen worden, den jugendlichen Alltag selbst zum Inhalt curricularer Planung
zu machen. Diesen Versuch halte ich dann für sinnvoll, wenn mit der Thematisierung

der «Jugendkultur» eine Transzendierung dieser «Kultur» gelingt. Bleibt
die jugendliche Subkultur alleiniger Inhalt des schulischen Geschehens, dann
verstärkt die Schule nur die Abtrennung der jugendlichen Lebenswelt von der
Erwachsenenwelt. So verschliesst sich das «gesellschaftlich-geschichtliche
Erbe... derjungen Generation und wird durch das dünne Surrogat einer
unrealistischen Jugendkultur ersetzt.» (Winkler, 1982, s.32) Generell bleibt bei
solchen Versuchen anzumerken, dass der Bruch zwischen den Generationen
didaktisch nicht zu überbrücken ist, womit ich mich nicht gegen den Versuch
ausspreche, die Lebensferne unserer Schule selbst zu ändern. 1

Die Probleme, die sich aus der Verselbständigung jugendlicher Lebensräume
ergeben, werden noch zunehmen. Konnten sich Eltern und Erzieher bisher noch
mit dem Flinweis auf die sicheren beruflichen Möglichkeiten, die der Schulbesuch

bis anhin garantierte, «legitimieren», so wird sich dieser Zusammenhang
zwischen individuellen Schulleistungen und gesellschaftlich bereitgestellten
beruflichen Zukunftsmöglichkeiten in Zukunft auflösen. Damit wird die Legitimation

von Bildung doppelt krisenhaft. In dieser Situation rekurriert die Antipäda-
gogik auf eine falsch verstandene Subjektivität des Kindes: Es solle das tun,
wozu es Interesse und Freude habe. Dass Interesse und Freude nicht ge-
schichts- und kulturlos sind, also nicht unabhängig von Sozialisation und Erziehung

zu denken sind, wird von der Antipädagogik schlichtweg geleugnet. Damit
zeigt die Antipädagogik ihre unhistorische Auffassung des Subjekts, (s. For-
neck, 1980). Bildung jedoch, verstanden als geistige Aneignung der Welt, ist

notwendiger denn je zu fordern, angesichts der ungeheuren gesellschaftlichen,
ökonomischen und ökologischen Pierausforderungen, die sich uns heute stellen.

So weist denn die antipädagogische Position darauf hin, dass die Pädagogik
eine Antwort auf diese Herausforderung finden muss.

5. Das Zentrum der antipädagogischen Kritik

«Kurz gesagt» schreibt von Braunmühl, «wer seine Kinder — wie auch immer
dressiert, zerstört ihre (wichtigsten) Chancen zu existentiellem Selbstbewusst-

44 Bildungsforschung und Bildungspraxis 1/85



sein, existentieller Selbstsicherheit und zur mitmenschlichen Solidarität, die nur
auf dieser Basis ohne den Zwang zur Suche nach Sündenböcken möglich ist.»
(v. Braunmühl, 1 983, S.91 Dass Erziehung eine Dressur sein soll, das möchte
niemand. Gleichwohl verfügen wir in unserer eigenen Erfahrung und
wissenschaftlichen Untersuchungen über das Bewusstsein, dass Schule eine leidvolle
Erinnerung wachruft. Der Schul- und Erziehungswirklichkeit wird in der letzten
Zeit zunehmend mehr wissenschaftliches Interesse entgegengebracht und der
Blick wird frei auf einen beruflichen Alltag, der für viele der beteiligten Lehrer
und Schüler unbefriedigend bleibt. Die Antipädagogik sieht dies als Ergebnis des
Erziehungsverhaltens schlechthin und will die pädagogische Einstellung selbst
abschaffen. Mit dieser Intention zitiert von Braunmühl Heinrich Roth: «Die eine
wichtige Voraussetzung ist die psychologische Einstellung, die — im
Unterschied zur pädagogischen Einstellung mit wesentlich lehrendem und forderndem

Charakter—sich dem Kind gegenüber grundsätzlich «erkennen—wollend»
verhält. Diese psychologische Einstellung, die den Lehrer aus erzieherischer
Liebe zum «stillen und reinen» Beobachten dessen, was aus dem Kind herausleben

will, erzieht, ist die erste Voraussetzung zum Aufbau einer dem Kind und
seiner Entwicklung gerecht werdenden Schüler- und Menschenkenntnis.»
(Roth, 1957, S.32) Gegen diese pädagogische Einstellung ficht die Antipädagogik,

da pädagogisches Handeln «einem unbefugten Eindringen in die persönliche

Intimsphäre» gleichkomme,die «von höchster Arroganz zeugt.» (Bereiter,
1973, S.36, zit. nach Lehmann/Oelkers, 1981, S. 112) Ihr Rezept ist die
Abschaffung der Erziehung. An ihrem Rezept wird deutlich, dass sie das Phänomen,

unter dem von Braunmühl und andere leiden, und das ein wesentliches
kulturelles Problem darstellt, nicht verstanden hat: Gewalt in der Erziehung.

Norbert Elias hat in seinem Werk «Über den Prozess des Zivilisation» die
Entwicklung der europäischen Kultur zwischen dem 10. und 18. Jahrhundert
untersucht. «Elias zitiert den Kriegshymnus eines Minnesängers, derein Lebens-
gefühipreist, das gerade in der blutigen Schlacht auf's Höchste gestachelt wird:
wenn Kampf- und Hilfeschreie durcheinander tönen, die von den Lanzen
aufgerissenen Leiber der Toten und Verletzten umherliegen... Häufig wurde der
besiegte Feind verstümmelt — mit ungehemmter Lust! Jeder, der als Sieger so
grauenvoll triumphierte, wusste natürlich auch, was ihn erwartete, wenn er
einmal unterlag. So schwankte das Lebensgefühl und Verhalten zwischen den
Extremen von Lust und Angst, von Grausamkeit, aber... ebenso extremer
Demut und Barmherzigkeit.» (Rutschky, 1977, S.XXXIV)

Damit ist der Zustand des Subjekts angedeutet, den Erziehung in der Neuzeit
vorfindet und aus dem sie ihre inhaltlichen humanen Zielsetzungen gewinnt. Die

Verbesserung des Menschen geschlechts geschieht durch die Erziehung: «Der
Mensch kann nur Mensch werden durch Erziehung. Er ist nichts, als was die
Erziehung aus ihm macht...» (Kant, 1803, S.11 Kant fährt in seiner Vorlesung
mit einer Einsicht fort, die Marx ein halbes Jahrhundert später gegen die Erziehung

wenden sollte (2): «Es ist zu bemerken, dass der Mensch nur durch

Education et Recherche 1/85 45



Menschen erzogen wird, durch Menschen, die ebenfalls erzogen sind. Daher
macht auch Mangel an Disziplin und Unterweisung bei einigen Menschen sie
wieder zu schlechten Erziehern ihrer Zöglinge.» (ebenda) Damit ist die Frage
aufgeworfen, ob eine Kultur, in der Gewalt, Menschenverachtung und Gefühls-
rohheit dominieren, eine Erziehung zu realisieren vermag, die eben frei von
Gewalt und Menschenverachtung ist. Die Aufklärung hatte diese Frage noch
euphorisch bejaht. Katherina Rutschky hat in ihrer Quellensammlung
nachdrücklich darauf hingewiesen, dass dies auch mit der Neuzeit nicht gelungen ist,
wie die folgenden Zitate eindrücklich belegen: «Bei der Hinrichtung des
vorangezeigten Mörders fragte ich meine Kinder, ob sie nicht... die Vollziehung des
Urteils ansehen wollten? Alle schrien einmütig: Nein, nein, lieber Papa. Erlauben

Sie, dass wir uns entfernt halten... Endlich meine Kinder (so legitimiert sich
Weisse), hat die Gerechtigkeit solche Strafe auch durch Gesetze des Beispiels
wegen eingeführt, und Kinder müssen sich am wenigsten davon entfernen...
Meine Kinder folgten meiner Vorschrift und taten sich die Gewalt an, die
Verurteilung mitanzusehen. Es reute sie auch nicht, weil es in der Folge unter uns und
unter unseren Freunden eine Veranlassung zu mancher lehrreichen
Unterredung wurde. (Weisse zit. nach Rutschky, 1977, S. 6f. «Ich bitte den Leser zu
bemerken, dass ich den Schmerz, überhaupt genommen, für eine notwendige
Folge der tierischen Organisation halte. Von den mehreren Schmerzen aber, die
die Kinder der hohen Völker leiden, glaube ich, dass sie nicht notwendig aus der
tierischen Organisation entstehen; dass der Mensch hätte davon befreit bleiben
können; weil es lebendige Geschöpfe gibt, die sie nicht erdulden. Warum nun
dieser Zuwachs von Schmerzen? Umsonst geschieht nichts in der Welt. Ich
glaube, dass diese Schmerzen der Entwicklung des Menschen, und vielleicht
des moralischen Geschehens, bestimmt sind; dass sie die erste natürliche Erziehung

des Menschen ausmachen. Vielleicht sind sie der erste Reiz des
moralischen Gefühls... Ein Kind, wenn es leidet, rechnet den Schmerz nicht höher
an, als es ihn fühlt; oder vielleicht mehr, es rechnet und schätzt nicht, es fühlt
nur, und fühlt dumpf; es fühlt nur, was es wirklich fühlt.» (Villaume zit. nach
Rutschky, 1977, S. 42f.)

Man kann mit Erziehungsgeschichte — und d.h. auch mit diesen Beispielen —
auf zweierlei Art unsachgemäss verfahren: Einmal kann man die in diesen
Beispielen zum Ausdruck kommende erzieherische Auffassung und die Gestaltung
der Erziehung als überwunden ansehen. Das tut eine vorschnelle Zurückweisung

der antipädagogischen Kritik. Zum zweiten kann man Gewaltverhältnisse
mit Erziehung prinzipiell in eins setzen. Letzteres tut die Antipädagogik: «Aber
das 'Erzieherische ', das Kinderführen, die Menschenformerei und — verbesserei

hat ausgespielt. Allmählich beginnt sich sogar die Erkenntnis durchzusetzen
— — dass eben dieses pädagogische Denken, das... als gut, nötig und
menschenfreundlich galt, selbst eine der wichtigsten Quellen (in vielen konkreten

Fällen eindeutig die wichtigste) eben der Probleme und Missstände ist, die
es zu lösen und zu beheben versucht.» (v. Braunmühl, Kupffer, Ostermeyer,
1976, S. 13)

46 Bildungsforschung und Bildungspraxis 1/85



In dieser Enthistorisierung und Generalisierung geht ein wesentliches Anliegen
der Antipädagogik verloren, ihr Kampf gegen Gewaltverhältnisse in der
Erziehung: «Der antipädagogische Freiheitskampf ist... defensiv (konservativ) insofern

es um den Schutz der Kinder geht, um die Bewahrung ihrer Freiheit, ihres
Autonomieanspruchs und ihrer Autonomiefähigkeit.» (v. Braunmühl, 1978,
S.49)

Aber dieser Schutz wird von der Antipädagogik nicht durch die Eliminierung der
Gewalt aus der Erziehung angestrebt, sondern durch die Abschaffung der Erziehung

schlechthin, oder wie Kupffer fordert: «Kinder brauchen den Schutz des
Rechts, weil sie gegen die Übermacht der Erwachsenenwelt zu schwach sind.»
(v. Braunmühl, Kupffer, Ostermeyer, 1976, S. 107) So kämpft die Antipädagogik

an Nebenschauplätzen: an der Installierung von Recht, gegen Entfaltung,
Erziehung, Förderung in der Schule (ebenda, S. 141). Das «pädagogische
Verhältnis», welches die geisteswissenschaftliche Pädagogik in systematischer
wie in historischer Absicht wohl überlegt ins Zentrum ihrer pädagogischen
Theorie stellte, und die in diesem Verhältnis historisch bis heute faktisch nicht
völlig eliminierte Gewalt, gerät der Antipädagogik aus dem Blickfeld, was doch
eigentlich Bewusstseinsstand ist: «Ich sprach von der disziplinierenden Funktion.

Damit komme ich, wenn ich mich nicht täusche, zum Zentralen,... Hinter
der negativen imago des Lehrers steht die des Prüglers,... Ich halte heute diesen
Komplex auch nach dem Verbot körperlicher Züchtigung für massgebend...»
(Adorno, 1970, S.74) Für massgebend muss man diesen Komplex dann halten,
wenn man einen emphatischen Begriff von Gewalt hat, der sich nicht hat
abstumpfen lassen: Alice Miller — ebenfalls antipädagogisch denkend — hat im
Drama des begabten Kinde etwas von dem aufscheinen lassen, was selbst bei
den Kindern, die in unserem Bildungssystem erfolgreich sind, an Ängsten
produziert werden kann. Für die Lehrerbildung hat Florst Brück eine Untersuchung
über Lehrerangst veröffentlicht Brück, 1978 An diesem Punkt macht uns die

Auseinandersetzung mit der Antipädagogik darauf aufmerksam, dass der historisch

erreichte Stand unseres Verhältnisses zwischen Erwachsenem und Kind
sich von seinem gewaltsamen Erbe noch nicht hat gänzlich befreien können.
Hier erwächst eine zentrale pädagogische Aufgabe. Diese wird — nach der
«realistischen Wende in der Erziehungswissenschaft», die die Subjektivität der
schulischen Praxis auszuschliessen schien — wieder vermehrt Gegenstand
erziehungswissenschaftlicher Reflexion. Es ist eine zentrale Aufgabe unseres
Erziehungs- und Bildungssystems, ein auf dem Verständnis der je einzigartigen
Persönlichkeit des Schülers basierendes pädagogisches Verhältnis zu verwirklichen.

Die Auseinandersetzung mit der Antipädagogik macht uns darauf
aufmerksam, dass gerade in diesem zentralen Bereich ganz wesentliches im Argen
liegt.

Education et Recherche 1/85 47



ANMERKUNGEN

(1 Aber diese Versuche tangieren ein weiteres grundsätzliches Problem, das
ich hier nicht behandeln kann.

(2) Die Frage, wer denn die Erziehung der Erzieher besorge, wird von Marx
antipädagogisch auf den Klassenkampf verwiesen.

LITERATURVERZEICHNIS

Adorno, Th. W.
Tabus über den Lehrerberuf, in ders., Stichworte, kritische
Modelle 2, Frankfurt a. M. 1970

Ballauff, Th. Eine Geschichte der Bildung und Erziehung,
Schaller, K. Bd. II, Freiburg a. M. 1970
Bereiter, C. Must we Educate? Englewood Cliffs, N.J. 1973
Braunmühl, E. von

Zeit für Kinder, Theorie und Praxis von Kinderfeindlichkeit,
Kinderfreundlichkeit, Kinderschutz, Frankfurt a. M. 1978

Braunmühl, E. von
Antipädagogik, Studien zur Abschaffung der Erziehung, Weinheim

1983
Braunmühl, E. von Kupffer, H., Ostermeyer, H.,

Die Gleichberechtigung des Kindes, Frankfurt a. M. 1976
Brück, H. Die Angst des Lehrers vor seinem Schüler, Reinbeck 1978
Blankertz, H. Die Geschichte der Pädagogik, von der Aufklärung bis zur

Gegenwart, Wetzlar 1982
Flitner, A. Also sprach die Frau Mama... St. Augustin 1982
Forneck, Helga, et al.

Ergebnisse aus der Arbeitsgruppe Antipädagogik, Frankfurt a.

M., 1 980, mss.
Groothoff, H.H. Funktion und Rolle des Erziehers, München 1 972
Habermas, J. Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus, Frankfurt a. M.

1973
Heydorn, H. J. Zu einer Neufassung des Bildungsbegriffs, Frankfurt 1972
Kant, I. Vorlesung über «Pädagogik», in, ders., Ausgewählte Schriften

zur Pädagogik und ihrer Begründung. Besorgt von H.H. Groothoff,

Paderborn 1963

48 Bildungsforschung und Bildungspraxis 1/85



Lehmann, T., Oelkers, J.
Liberalismus, Ideologiekritik und Antipädagogik, in, Zeitschrift
für Pädagogik, 1. 1981, S. 105-125

Lehmann, T., Oelkers, J.

Antipädagogik: Herausforderung und Kritik, Braunschweig
1983

Miller, A. Das Drama des begabten Kindes und die Suche nach dem wah¬

ren Selbst, Frankfurt a. M. 1979
Roth, H. Pädagogische Psychologie des Lehrens und Lernens, Hannover

1957
Rutschky, K. Hrsg.

Schwarze Pädagogik, Quellen zur Naturgeschichte der bürgerlichen

Erziehung, Frankfurt/Berlin/Wien 1977
Schindler, H. Hilfen für die Selbstentwicklung geben, in, Demokratische

Erziehung 5, 1982, S.43-47
Schleiermacher, F.

Pädagogische Schriften. Mit einer Darstellung seines Lebens,
hrsg. von C. Platz, Langensalza 1902 (3. Aufl.)

Winkler, M. Stichworte zur Antipädagogik, Elemente einer historisch¬
systematischen Kritik, Stuttgart 1982

RÉSUMÉ

Souvenance du pédagogique : réflexions sur l'esprit antipédagogique actuel

L'Antipédagogique ne doit pas être considérée comme une manifestation (un
phénomène) des temps modernes.
Elle est plutôt l'expression d'une tendance antipédagogique de la société en
général qui, à son tour, provient (a ses racines) de la crise de la pensée culturelle

de l'Occident. On y trouve une certaine idée du sujet et de son rôle dans la

Société et la Culture. Cette définition du sujet représente le centre de l'analyse
de l'Antipédagogie.
Une autre idée en cours examine le reproche antipédagogique qui prétend que
Education égal Violence. Enlève-t-on à ce reproche son absence d'Histoire, on
reconnaît alors dans un domaine central de notre éducation, donc la relation
pédagogique entre éducateur et élève, un ensemble de problèmes qui n'a pas
été tout à fait surmonté historiquement.

Education et Recherche 1/85 49



SUMMARY

A reminiscence of the substance of pedagogy — Reflections on antipedagogical
thoughts of our time

Antipedagogy is seen as an expression of a general social trend and not as a

fashionable product of our days. Its sources go back to a crisis of the Occidental
idea of education Bildung). This crisis is the result of a problematic conception
of the human subject and its role in society and culture. The problem of the
definition of the human subject lays at the heart of the author's discussion of
antipedagogy. A further train of thought investigates the antipedagogigal identification
of education with violence. Divested of its lacking historical consciousness this
verdict is able to uncover a not yet overcome problematic of the pedagogical
relationship.

50 Bildungsforschung und Bildungspraxis 1/85


	Rückbesinnung auf das Pädagogische : Gedanken zur antipädagogischen Zeiströmung

