
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 7 (1985)

Heft: 1

Artikel: Konfuzianische Ethik als europäischer Bildungsgedanke

Autor: Schuster, Ingrid

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786203

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konfuzianische Ethik als europäischer Bildungsgedanke

Ingrid Schuster

Als man vom 7 7. Jahrhundert an in Europa durch die Schriften und Übersetzungen

der Jesuiten den Konfuzianismus kennenlernte, stellte sich heraus, dass in
China Staatsordnung wie privater Sittenkodex auf dem Prinzip der kindlichen
Liebe und Ehrfurcht -Hsiao- basierten. Gegenstand der vorliegenden
Untersuchung ist die Art und Weise, wie diese kindliche Pietät - besonders als individuelle

Verhaltensnorm - in Europa beurteilt wurde und in die deutschsprachige
didaktische Literatur einging: ins Schuldrama, ins Lehrgedicht und in Goethes
Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre.

Als Philippe Couplet 1687 Confucius Sinarum Phi/osophus publizierte, wirkte
dieses Buch auf seine Leser wie eine Offenbarung. Nicht, weil es Neues über die
Religion und Gottesverehrung der Chinesen bot, sondern weil es die ethischen
und staatspolitischen Grundlagen des chinesischen Reiches erklärte. Damit
lieferte es nicht nur Information über China, sondern einen Beitrag zur Diskussion
genau der Themen, welche die Denker jener Zeit am meisten beschäftigten. 1

Wichtige weitere Quellen für die konfuzianische Ethik wurden Louis Le Comte's
Nouveaux mémoires sur l'état présent de la Chine 1 696) und François Noel's.
Sinensis imperii Hbri c/assici sex (1711). Virgile Pinot hat die Schlüsse, welche
die Philosophen des achtzehnten Jahrhunderts aus diesen Werken zogen, foi-
gendermassen zusammengefasst:

C'est l'exposé tout simple d'une morale très ancienne, bien antérieure au
christianisme, mais dont les principes essentiels ne sont guère différents de
la morale chrétienne. Il y a donc une morale naturelle, partant une morale
indépendante de la religion qu'un peuple professe puisque les principes de
la morale sont les mêmes partout et à toutes les époques; et si les Chinois
peuvent être convaincus d'athéisme, comme le veulent les adversaires des
Jésuites, non seulement une morale pure peut exister, sans la révélation
chrétienne, mais encore la morale est indépendante de toute religion. (2)

Ethik war also nicht an Religion gebunden, insbesondere nicht an die christliche;
es gab eine «natürliche» Ethik, unabhängig von der christlichen Offenbarung.

Education et Recherche 1/85 7



Die konfuzianische Sittenlehre bot sich somit wie keine andere zur Unterstützung

aufklärerischer Theorien an.

Man stellte fest, dass in China der individuelle Sittenkodex und die Staatsethik
auf ein und demselben Prinzip - der kindlichen Ehrfurcht und Liebe (Hsiao) -
beruhten.- François Noel hatte das Hsiao-ching, den «Klassiker der
Kindesliebe», übersetzt; (3) nach dem Hsiao-ching wird der Himmel durch kindliche

Ehrfurcht und Liebe dazu veranlasst, «Tugendkraft» (Te) zu verleihen und
«mit dieser zugleich die Fähigkeit, andere zu belehren und zu bessern. In erster
Linie muss deshalb der Himmelssohn, d.h. der Kaiser, diese Eigenschaft seinem
Vater, d. h. dem Himmel, gegenüber an den Tag legen, um eben von diesem mit
den Herrscherfähigkeiten ausgestattet zu werden. Aber auch vom Himmelssohn
abwärts bis zu den niedrigsten Untertanen muss Hsiao alles durchwalten, denn
hinsichtlich des Verhaltens der Menschen geht nichts über Kindesliebe.» (4) Die

Kindesliebe, d.h. die Liebe der Kinder zu den Eltern, ist somit Ausdruck des
richtigen menschlichen Verhaltens überhaupt.

Während sich die Philosophen überwiegend mit dem staatspolitischen Aspekt
der konfuzianischen Ethik beschäftigten - man denke in Deutschland an Leibniz
und seinen Schüler Wolff -, hoben die Jesuiten, entsprechend ihrer Politik der
Anpassung, die Vereinbarkeit der konfuzianischen Lehre mit der christlichen
Religion hervor. Diese Haltung gab den Gegnern der Jesuiten erneut Anlass,
anzugreifen. Der Ritenstreit, der nun heftiger denn je aufflammte, war wohl
auch der Grund, weshalb du Halde's vierbändiges Werk Description géographique,

historique, chronologique, politique et physique de l'empire de la Chine et
de la Tartarie chinoise 1 735) den religiös-ethischen Teil seiner Abhandlung im
Titel nicht erwähnte. Die Description war dazu bestimmt, weitere Kreise mit Chinas

Kultur bekanntzumachen, und stellte eine Summe der damaligen Erkenntnisse

über China dar. 1736 bereits erlebte es eine Neuauflage und wurde ins

Englische übersetzt; eine deutsche Fassung folgte in den Jahren 1747 bis 1749.

Der Ritenstreit spaltete Geistliche und Philosophen in zwei Lager: einerseits die
Bewunderer, anderseits die Gegner Chinas und der Jesuiten. Mit der Aufhebung
des Jesuitenordens im Jahre 1773 begann auch das Ansehen Chinas zu
schwinden. Während Voltaire, wie bekannt, der berühmteste Bewunderer Chinas

war, zählten Malebranche, Fénelon, Montesquieu, d'Argens und auch
Rousseau zu Chinas Kritikern. In weiteren Kreisen freilich setzte sich die Ablehnung

Chinas im achtzehnten Jahrhundert noch nicht durch; noch war das Interesse

an diesem exotischen Land zu stark, die Neugierde zu gross. (5)

In der Schweiz befasste sich Albrecht von Haller in den Staatsromanen Usong
1 771 und Alfred 1 773), in Deutschland Christoph Martin Wieland in Der

goldene Spiegel oder Die Könige von Scheschian,( 1 772) mit den «aufgeklärten»
konfuzianischen Erziehungsprinzipien. Im Mittelpunkt steht die Heranbildung
von Prinzen zu mustergültigen Herrschern, wobei die konfuzianische Sittenlehre

8 Bildungsforschung und Bildungspraxis 1/85



herangezogen, aber auch der politischen Wirklichkeit Chinas, wie man sie
damals kannte, Rechnung getragen wurde. Natürlich waren die chinesischen
Bilder als Spiegel für europäische Verhältnisse gedacht.

In den zahlreichen populär-wissenschaftlichen Büchern über China, die in jenen
Jahren erschienen, finden wir ebenfalls stets den Hinweis auf das Prinzip der
kindlichen Liebe und des kindlichen Gehorsams. In einer Sammlung Anecdotes
chinoises, japonaises, siamoises, tonquinoises etc. (1774) heisst es zum
Beispiel in der Einleitung zum chinesischen Teil:

La science des moeurs est la première étude des Chinois: ils en réduisent
les principes et les effets aux devoirs mutuels des pères et des enfants, du
prince et des sujets, des amis et des citoyens entr'eux; tous les autres
devoirs trouvent leur source dans ces trois principaux, soit pour la conduite
particulière de la vie, soit pour celle des affaires politiques. Tout porte sur la

soumission des enfants envers leur père et leur mère; rien n'en dispense.
(6)

Die fünf konfuzianischen Grundbeziehungen - zwischen Eltern und Kindern,
Fürst und Untertan, älteren und jüngeren Geschwistern, Mann und Frau sowie
zwischen Freunden - werden hier also fast vollständig aufgeführt; sie alle hängen

vom kindlichen Gehorsam ab. (7)

1779 erschien das Hsiao-ching in einer neuen, präziseren und leichter zugänglichen

Fassung: der vierte Band der Mémoires concernant l'histoire, les sciences,
les arts, les moeurs, les usages etc. des Chinois, der fast ausschliesslich der
kindlichen Pietät in China gewidmet war, brachte das «Livre Canonique sur ta

Piété Filiale» in französischer Übersetzung und dazu in den Anmerkungen
umfangreiche Kommentare chinesischer Gelehrter. In der Einleitung zu dem
Band wird nachdrücklich auf die grosse Bewunderung hingewiesen, welche die
chinesische Kindesliebe in Europa hervorrief: «On a tant célébré ia Piété Filiale
des Chinois dans ces derniers temps, on en a débité tant de choses qu'il est
juste de satisfaire ia curiosité publique sur cet objet.» (8) Und über das Hsiao-
ching selbst meinte der Übersetzer, es verdanke seinen Ruhm vielleicht mehr
dem abendländischen Interesse an der kindlichen Pietät, als der Wertschätzung
chinesischer Gelehrter: «Peut-être le Hiao-king doit-il plus sa gloire à l'intérêt
qu'on prend ici à tout ce qui concerne ia Piété Filiale, qu'à ia manière dont ce
grand sujet y est traité et ce sera encore une plus grande louange pour Confucius

qu'on sait avoir été le conservateur et l'apôtre de ia doctrine de ia Piété
Filiale.» (9)

In einer von einer Lesegesellschaft herausgegebenen Beschreibung von China
1 789) wurde erklärt: «Die kindliche Liebe ist eine der wirksamsten Springfedern

der ganzen Verfassung. Sie ist nicht, wie anderswo, eine Regel des
Wohlstandes, eine Pflicht der Natur allein, sondern ein streng zu beobachtender
Religionspunkt. »(10)

Education et Recherche 1/85 9



Auch Grosier's Description générale de la Chine, die 1785 auf französisch und
1789 auf deutsch erschien, widmete der kindlichen Liebe ein eigenes Kapitel.
Man kann davon ausgehen, dass gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts
jedem, der sich mit China beschäftigt hatte, das Prinzip der Kindesliebe als

Grundlage der konfuzianischen Ethik ein Begriff war.

In Deutschland stellte sich Herder auf die Seite derer, die in China keineswegs
einen Musterstaat sahen, obwohl er die Kenntnisse, welche die Jesuiten vermittelt

hatten, später anerkannte. In der Theorie fand er sogar die konfuzianische
Sittenlehre bewundernswert: «Das ganze Staatsgebäude in allen Verhältnissen
und Pflichten der Stände gegen einander ist auf die Ehrerbiethung gebauet, die
der Sohn dem Vater, und alle Unterthanen dem Vater des Landes schuldig sind,
der sie durch jede ihrer Obrigkeiten wie Kinder schützt und regieret; könnte es
einen schönern Grundsatz der Menschenregierung geben?» (11) Aber China sei
in seiner Entwicklung erstarrt: «Selbst ihre Moral- und Gesetzbücher gehen
immer im Kreise umher, und sagen auf hundert Weisen, genau und sorgfältig,
mit regelmässiger Heucheley, von kindlichen Pflichten immer dasselbe.» (12)
Deshalb könne und dürfe die chinesische Sittenlehre nicht in Europa zum Vorbild

werden: «Das Werk der Gesetzgebung und Moral, das als einen Kinderversuch

der menschliche Verstand in Sina gebauet hat, findet sich in solcher
Festigkeit nirgends sonst auf der Erde; es bleibe an seinem Ort, ohne dass je in
Europa ein abgeschlossenes Sina voll kindlicher Pietät gegen seine Despoten
werde.» 13) Die Gefahr, dass in Europa ein Land seine Despoten mit kindlicher
Ehrfurcht behandeln würde, war damals jedoch nicht imminent — dafür sorgte
die französische Revolution.

Verglichen mit dem staatspolitischen und dem religiös-spekulativen Aspekt der
konfuzianischen Ethik hatte die Kindesliebe als private Maxime eine geringere
Wirkung auf das europäische Geistesleben. Als individuelle Verhaltensweise
entsprachen Kindesliebe und kindliche Ehrfurcht ja genau den Forderungen des
vierten Gebots des Moses, und es haftete ihnen nichts Exotisches an. Einzelne
Erzieher jedoch ergriffen die Gelegenheit, auch in diesem Punkt China zur
Unterstützung ihrer Argumentation und als Vorbild heranzuziehen. Besonders

gut eigneten sich hierzu die Geschichten von Kindern, die ihren Eltern in

beispielhafter Weise zu Diensten gewesen waren, und die bei du Halde, aber auch
in den Mémoires berichtet wurden. (14) Diese Geschichten, deren Zahl sehr

gross ist, haben in China eine lange Tradition. In immer neuen Kombinationen
zu «Vierundzwanzig Vorbildern kindlicher Pietät» zusammengefasst, berichten
sie von dem heldenhaften Verhalten nicht nur von Kindern, sondern auch von
berühmten Männern und Frauen des Altertums gegenüber ihren Eltern. In Japan
waren diese Vorbilder mit dem Konfuzianismus übernommen worden und bildeten

dort ebenfalls einen festen Bestandteil der Kindererziehung. Zusätzlich zu
den chinesischen stellte man in Japan auch einheimische Vorbilder zusammen.

Dass die Jesuiten selbst in ihren Schulen keinen Gebrauch von den verschiedenen

«Vierundzwanzig Vorbildern» Chinas gemacht zu haben scheinen, über-

10 Bildungsforschung und Bildungspraxis 1/85



rascht auf den ersten Blick. Der Grund ist wahrscheinlich im Ritenstreit zu
suchen: solange die Gegner der Jesuiten die Chinesen für gottlos oder abergläubisch

erklärten, empfahl es sich nicht, den Kindern chinesische Verhaltensweisen

als vorbildlich hinzustellen. In den wenigen «chinesischen» Schuldramen,
die sich vor 1800 im deutschsprachigen Raum feststellen Hessen, beschränkte
man sich auf historische oder pseudo-historische Stoffe, die meist der neueren
Vergangenheit entnommen waren. (15) «Japanische» Schuldramen, die kindliche

Pietät priesen, gab es häufiger. In japanischem oder einem europäischen
Gewand konnte man ein chinesisches Motiv gefahrlos präsentieren.

1747 wurde in Zug von dem dortigen Gymnasium ein exotisches Spiel aufgeführt,

das auf ein Jesuitendrama zurückgeht: Die im Feur verguidte Armut,/Das
ist:/ Dreyer Japonesischen/ Brüder/ Gegen ihrer/ Erärmten Mutter/ Sinnreiche
Liebs-Erfindung/ Hertzhafft bewerckstelliget/ Bringt grossen Nutzen. In diesem
Drama findet sich im zweiten Akt eine eingeschobene Szene, die mit der
Haupthandlung durch ihr Thema — "t>pfer-freudige Kindesliebe — verbunden ist. Ein

Sohn namens Lyparis bittet einen neapolitanischen Satrapen, den Vater, der

wegen Strassenräuberei eingekerkert ist, freizulassen, und ihn an seiner Stelle
einzusperren, damit nicht nur der kindlichen Liebe, sondern auch der Gerechtigkeit

Genüge getan werde:

Damit gescheh die grechtikeit
die Lieb auch könne sigen,
bin ich für den Vatter bereith
in strick und band zu ligen
kniefällig ich den herren bitt
den Vatter zu entlassen
Mein bitt er mir abschlage nit
er kann mich für ihn fassen. 16)

Der Fürst erfüllt den Wunsch des Sohnes und lässt den Vater frei; er verweist
ihn aber des Landes. Der Sohn geht anstatt des Vaters ins Gefängnis. Die Szene
wirkt seltsam verkürzt, ohne Zeithintergrund und ohne versöhnlichen Schluss -

Umstände, die eine Adaption der chinesischen Geschichte von Hi-fen vermuten
lassen.

Die chinesische Geschichte geht milder mit dem Vater und seinem pietätvollen
Sohn um: Hi-fen's Vater ist kein wirklicher Verbrecher, sondern aufgrund einer
Verleumdung eingesperrt worden. Allerdings soll er hingerichtet werden, und
Hi-fen rettet ihn in letzter Minute, indem er sich bereit erklärt, für ihn zu sterben.
Der Kaiser ist von Hi-fen's kindlicher Opferbereitschaft so gerührt, dass er ihm
die Ketten sofort wieder abnehmen lässt, den Vater rehabilitiert und den Sohn
seiner Gunst versichert. (17) Der protestantische Erzieher Gottlieb Konrad Pfef-
fel besang in seinen Poetischen Versuchen ebenfalls den pietätvollen Hi-fen, der
bei ihm Kiefuen heisst:

Education et Recherche 1/85 11



Ein Mandarin ward wegen Räubereyen,
Die Fürsten nur sich selbst verzeihen,
Zum Schwert verdammt. Kiefuen, sein Sohn,
Warf sich vor des Beherrschers Thron
Und bat um seines Vaters Leben:
«Ich weiss, er ist des Todes werth;
Doch, musst du dem Gesetz ein Opfer geben,
Hier ist es! weyhe mich dem Schwert
Und lass ihn los.» Mit scheinbar strenger Miene
Sprach der Monarch : dein Wunsch ist dir gewährt;
Man führ ihn auf die Todesbühne.
Der Jüngling küsst entzückt des Kaisers Hand
Und springet auf. Halt rief der Fürst voll Freude,
Den Vater schenk ich dir und dich dem Vaterland;
Er küsset ihn und hängt sein eignes Halsgeschmeide
Dem Helden um. Beschämt ergreift er den Talar
Des Kaisers. Herr erlass mir diese goldne Bürde,
Sprach er, die täglich mich daran erinnern würde,
Dass einst mein Vater schuldig war. (18)

Wie in der Fassung des Zuger Spiels ist der Vater also schuldig, doch begnadigt
der Kaiser hier den pietätvollen Sohn. Das Motiv der goldenen Kette ist Pfeffels
eigene Zutat, ebenso die gefühlvollen Gesten und Reden am Schluss. Dass es
sich hier um vorbildliches Verhalten eines chinesischen Sohnes handelt, wird
lediglich durch den Namen Kiefuen und die Bezeichnung des Vaters als Mandarin

angedeutet.

Neben «Kiefuen» gestaltete Pfeffel noch drei andere chinesische Geschichten zu
lehrhaften Gedichten um: «Holien» (Ho-lun; 1778), «Mutter und Tochter» (Han
Po-yü; 1799) und «Die Brüder» (Chang Hiao und Chang Li; 1804). (19) Auch
ein japanisches Beispiel kindlicher Pietät wusste Pfeffel aufzuspüren: in der
Geschichte von «Usge undZacchi» (1779) werden Kindesliebe und Rücksicht auf
die Mutter.melodramatisch besungen.

Der «Cubo», d.h. der japanische Militärherrscher, hat in der Einsamkeit der
Natur ein schönes Mädchen gefunden, es zu sich aufs Pferd gehoben, in seine
«Hofburg» gebracht und dort zu seiner Gemahlin gemacht.

Der Tag erwacht. Die holde Dirne
Umwallt ein Fürstenkleid
Und Usge schmückt ihr Arm und Stirne,
Mit blitzendem Geschmeid.

Doch ungetäuscht von Pracht und Fülle
Bleibt sie noch Schäferin,

12 Bildungsforschung und Bildungspraxis 1/85



Und oft schwingt sich in ernster Stille
Ihr Geist zur Mutter hin. (20)

Die Mutter ist arm, und so schickt ihr Zacchi ein Kleinod von ihrem
Brautgeschmeide. Ein Dankesbrieflein der Mutter erreicht sie in melancholischer
Stimmung; die Illusionen der ersten Ehetage sind bereits verflogen. Als in

diesem Augenblick Usge ins Zimmer tritt, will er den Brief lesen. Sie jedoch
verschluckt den Brief lieber, als ihn wissen zu lassen, dass sie ihre arme Mutter mit
einem Geschenk unterstützt hat. Sie erstickt an dem Papier. Usge lässt ihr von
einem Arzt die Kehle öffnen und den Brief herausziehen. Er liest ;

«Von Krankheitabgezehret,
Dankt deine Mutter dir
Für dein Geschenk. Tien, der mich höret,
Belohne dich dafür;» (21)

Usge sieht nun ein, dass seine Eifersucht unbegründet war; voller Reue lässt er
Zacchi prächtig bestatten und ihre Mutter gesundpflegen. Er will in Zukunft ihr
Sohn sein.

Pfeffels Quelle — Wahrhaftige Beschreibungen zweyer mächtigen Königreiche/
Japan und Siam von François Caron und Jod. Schouten — berichtet die
Geschichte nicht empfindsam, sondern mit barocker Drastik:

Es liess ein reicher Herr in seinen Ländern etliche schöne junge Dirnen/ sein
Frauehaus zu vermehren/ zusammenbringen; Unter andern wurde einer
armen Soldaten-Wittib Tochter gefunden/ die dess Herrn Augen sonderlich
wolgefiel/ welche er auch vor seiner Kebsweiber eine annähme. Ihre
Mutter/ die in grosser Armut lebt/ schrieb heimlich einen Brief an ihre
Tochter/ in welchem sie die Armut/ wesswegen sie nicht länger zu leben
wüsste/ weitläufftig zu erkennen gab. Da nun die Tochter ihrer Mutter Brief
las/ kam der Herr zu ihr hinein; derhalben sie den Brief verbarg/ welches
dem Herrn sehr übel gefiel/ und begehrte zu wissen/ was es für ein Brief/
von wem er were/ und woher er komme? Die Tochter so sehr schamhafftig/
durffte ihrer Mutter Armut dem Herrn nicht offenbaren; derohalben/ als der
Herr sie überwältigte/ und sie sich seiner nicht länger erwehren kunte/
steckte sie den Brief (welcher auf ein weich und dünn Papier geschrieben
war) in ihren Mund/ druckte denselben so tieft in ihren Hals/ dass sie darüber

erstickte/ und todt befunden ward. Der Herr liess ihr/ aus Eifer und Zorn/
die Kehle aufschneiden; und als er sähe/ dass der Brief ohne Missethat/ und
von der Armut ihrer Mutter/ wurde er sehr betrübt/ und zu weinen bewogen:

Darauf nahm er der Verstorbenen Tochter Mutter in seine Behausung/
welche auch noch auf den heutigen Tag reichlich versorget/ und in hohen
Ehren gehalten wird. (22)

Education et Recherche 1/85 13



Anschliessend weist auch Caron auf die kindliche Pietät der Japaner hin: «Sie
erweisen ihren Eitern grosse Ehre/ und glauben vestigiich/ dass diejenigen/ die
es nicht thun/ von den Göttern nicht ungestrafft bleiben.» (23)

Pfeffel wählte bewusst exotische Beispiele, um seinen Lesern und Schülern
recht unterhaltsam einzuprägen, was unter rechter Kindesliebe zu verstehen sei;
von einer wirklichen Aufnahme konfuzianischen Gedankengutes lässt sich in

seinem Fall nicht sprechen. Da sein Ton zwischen modischer Empfindsamkeit
und satirischer Schärfe schwankt, wirken seine Lehrgedichte heute wie Parodien.

Unerträglich sentimental dagegen mutet heute das Gedicht «Das Schwalbenpaar»

(1811) an, in dem Friedrich Stolberg vor den Folgen kindlicher Undankbarkeit

in Form einer Fabel warnte. Ein Schwälbchen muss erfahren, dass sich
sein eigenes undankbares Verhalten bei seinen eigenen Kindern wiederholt:

Ach Schwälbchen, du hast vergessen, wie du
Die Mutter dereinst verliessest, auch sie
Hat ängstlich geklagt, als die Jungen entflohn (24)

Elizabeth Seiden hat als die Quelle dieses Gedichts eine allegorische Erzählung
von Szu-ma Kuang nachgewiesen, die 1779 in Band IV der Mémoires in
französischer Übersetzung erschienen war. (25)

China als Heimat des Konfuzius war in jener Zeit zu einer Art Markenzeichen für
vorbildliches moralisches Verhalten und Weisheit geworden. (26) Auch Schiller
betitelte zwei seiner Lehrgedichte «Sprüche des Konfuzius». Das erste kreist um
die Zeit in ihrer dreifachen Erscheinungsform: «Dreifach ist der Schritt der Zeit
(...).» Der Leser wird über das Wesen von Zukunft, Gegenwart und Vergangenheit

belehrt und erhält gute Ratschläge, wie er sich der Zeit gegenüber verhalten
solle. Analog ist das zweite Gedicht angelegt; sein Thema ist der Raum: «Dreifach

ist des Raumes Mass (...).» Die Dreidimensionalität des Raumes (Länge,
Breite, Tiefe) wird zum Gleichnis für menschliches Streben: «Nur Beharrung
führt zum Ziel,/ Nur die Fülle führt zur Klarheit,/ Und im Abgrund wohnt die
Wahrheit.» (27) Wie bereits E.H. von Tscharner betont hat, sind diese Sprüche
keiner konfuzianischen Quelle entlehnt. (28) Andererseits enthalten sie jedoch
«internationale» Wahrheiten, sind nicht an Zeit oder Raum gebunden und
widersprechen der Lehre des Konfuzius nicht.

Das Fragment «Der Chinesische Sittenlehrer», das Karl Siegmund Freiherr von
Seckendorff 1 781 im Journal von Tiefurt erscheinen liess, stellt einen Versuch
dar, konfuzianische Lehren für die Menschenbildung im engeren Sinne nutzbar
zu machen. Seckendorff geht hierbei von der damals schon sprichwörtlich
gewordenen Höflichkeit der Chinesen aus:

14 Bildungsforschung und Bildungspraxis 1/85



Höflich jemanden grüssen; mit Anstand eine Verbeugung machen; zur
rechten Zeit ein freundliches Wort sagen; ohne Rangsucht den ersten Plaz

abtretten -Alles dies, meine Kinder! sind freylich blos nur Pflichten der
Höflichkeit; allein sie werden äusserst wichtig im gesellschaftlichen Leben;
denn diese Bezeugungen sind eben so viel Kennzeichen der Hochachtung
oder Geringschäzung, die wir gegen die Personen, mit welchen wir umzugehen

pflegen, hegen. (29)

Seckendorff wendet sich an die Kinder, aber im Gegensatz zu Pfeffel sucht er
nicht ihr Verhalten gegenüber den Eltern zu bilden und zu bessern, sondern ihre
Eingliederung in die Gesellschaft zu erleichtern. Im einzelnen lassen sich in den
zwei Lektionen des «Chinesischen Sittenlehrers» zwar keine «typisch» chinesischen

Züge nachweisen, aber die Ermahnungen zu Höflichkeit, Treue und Billigkeit,

zu Vernunft, Genügsamkeit und Menschenliebe können recht gut als

Umschreibungen der fünf konfuzianischen Kardinaltugenden gelten: Rechtlichkeit,

Güte, Schicklichkeit, Aufrichtigkeit und Weisheit. Wie Elizabeth Seiden
festgestellt hat, war Seckendorffs Quelle du Haides vierbändiges Werk, dem er
gelegentlich sogar wörtlich folgte. (30)

Goethe hat im zweiten Buch der Wanderjahre Elemente der konfuzianischen
Sittenlehre in sein Erziehungskonzept der pädagogischen Provinz aufgenommen.
(31 Freilich handelt es sich in seinem Fall nicht um eine «Übernahme». Goethe
gestaltete bewusst Erziehungsprinzipien, die sowohl im Osten wie im Westen
wurzeln. Ein Hinweis auf China oder Konfuzius hätte die Gültigkeit dieser Prinzipien

über räumliche und zeitliche Grenzen hinweg in Frage gestellt und der
pädagogischen Provinz einen exotischen Charakter verliehen, der den Intentionen

des Autors diametral zuwiderlief.

Auf ihrer Reise in die pädagogische Provinz begegnen Wilhelm und Felix an der
Grenze zunächst Kindern, die bei der Ernte helfen :

alle Kinder, sie mochten beschäftigt sein, wie sie wollten, Hessen ihre
Arbeit liegen und wendeten sich mit besondern, aber verschiedenen Gebärden

gegen die Vorbeireitenden, und es war leicht zu folgern, dass es dem
Vorgesetzten galt. Die jüngsten legten die Arme kreuzweis über die Brust
und blickten fröhlich gen Himmel, die mittlem hielten die Arme auf den
Rücken und schauten lächelnd zur Erde, die dritten standen strack und
mutig; die Arme niedergesenkt, wendeten sie den Kopf nach der rechten
Seite und stellten sich in eine Reihe, anstatt dass jene vereinzelt blieben, wo
man sie traf. (32)

Wie bei Seckendorff wird die Notwendigkeit, den Menschen zu erziehen, an
dem Punkt offensichtlich, an dem er anderen begegnet; das erste Gebot ist
Höflichkeit. Goethe gibt jedoch keine pädagogischen Theorien, sondern zeigt
lebendige Gesten, die gleichzeitig Symbole sind. (33) Als Symbole sind sie an-

Education et Recherche 1/85 15



schaulich und vieldeutig, können ebenso gut konfuzianisches Gedankengut wie
westliche religiöse Vorstellungen beinhalten. Die drei Grussformen weisen auf
Himmel, Erde und (Mit-) Mensch; auch der Konfuzianismus kennt die Dreiheit
von Himmel, Erde und Mensch. Das Grundprinzip des menschlichen Verhaltens,

das in der pädagogischen Provinz gelehrt wird, ist die Ehrfurcht-, sie «bringt
niemand mit auf die Welt, und doch ist es das, woraufalles ankommt, damit der
Mensch nach allen Seiten zu ein Mensch sei. » 34)

Ehrfurcht ist aber auch einer der Begriffe, mit denen Hsiao übersetzt werden
kann, und Hsiao ist, wie wir gesehen haben, die Grundlage der konfuzianischen
Sittenlehre überhaupt. Im Hsiao-ching heisst es: «Des Himmels Norm befolgend,

die Vorteile des Bodens wahrnehmen, auf sich selbst achten, mässig sein
in den eigenen Bedürfnissen, um die Eitern zu ernähren: das ist die Kindesliebe
oder Ehrfurcht) der Menschen insgesamt. » 35

Den dreierlei Grussformen in der pädagogischen Provinz entspricht «eine dreifache

Ehrfurcht, die, wenn sie zusammenfliesst und ein Ganzes bildet, erst ihre
höchste Kraft und Wirkung erreicht. Das erste ist Ehrfurcht vor dem, was über
uns ist. Jene Gebärde ist, was wir unmündigen Kindern auflegen und
zugleich das Zeugnis von ihnen verlangen, dass ein Gott da droben sei, der sich
in Eltern, Lehrern, Vorgesetzten abbildet und offenbart.» (36) Hier wird zwar
Gott genannt, was im Chinesischen mit Himmel bezeichnet wird, aber im
Grunde stimmt auch diese Erklärung mit einem Satz des Hsiao-ching überein:
«Die Kindesliebe äussert sich zunächst im Dienste der Eltern, alsdann im Dienste
der Fürsten und endlich in der Selbstvervollkommnung. » 37

Die zweite Art der Ehrfurcht besagt, «dass man die Erde wohl und heiter zu
betrachten habe; sie gibt Gelegenheit zur Nahrung; sie gewährt unsägliche
Freuden; aber unverhältnismässige Leiden bringt sie. Wenn einer sich körperlich
beschädigte, verschuldend oder unschuldig, wenn ihn andere vorsätzlich oder
zufällig verletzten, wenn das irdische Willenlose ihm ein Leid zufügte, das
bedenk' er wohl: denn solche Gefahr begleitet ihn sein Leben lang.» (38) Zu
diesem Punkt heisst es im Hsiao-ching knapp: «Der ganze Leib, Haare und Haut,
sind von den Eltern erzeugt. Denselben nicht zu schädigen noch zu verletzen

wagen, das ist der Anfang der Kindesliebe. » (39)

Die dritte Art der Ehrfurcht hat der Mensch seinen Mitmenschen entgegenzubringen:

«Nun steht er strack und kühn, nicht etwa selbstisch vereinzelt; nur in
Verbindung mit seinesgleichen macht er Fronte gegen die Welt. » (40) Im Hsiao-
ching heisst es über die soziale Stellung des Menschen in der Welt: «Wer in
hoher Stellung keinen Hochmut kennt, wird selbst hochgestellt nicht (für sich
und andere) verderblich werden; wer sein alltägliches Leben regelt und das
Maass achtet, wird auch im Wohlstande nicht verschwenderisch sein. » (41

16 Bildungsforschung und Bildungspraxis 1/85



Auch die Dreiheit von Himmel, Erde und Mensch, denen die kindliche Ehrfurcht
gilt und die zusammen den Kreis des Seins bilden, findet im Hsiao-ching Erwähnung.

Die Überschrift des siebten Kapitels lautet «Die kindliche Ehrfurcht in ihrer
Beziehung zu den drei Prinzipien», und dazu wird ausgeführt: «Die kindliche
Ehrfurcht ist das stete Wirken des Himmels, die rechte Ordnung der Erde und die
Verpflichtung des Menschen.» (42)

Von der dritten Ehrfurcht an geht in der pädagogischen Provinz die stufenweise
Entwicklung des Menschen in eine kreisförmige Bewegung über: «aus diesen
drei Ehrfurchten entspringt die oberste Ehrfurcht, die Ehrfurcht vor sich selbst,
und jene entwickeln sich abermals aus dieser, so dass der Mensch zum Höchsten

gelangt, was er zu erreichen fähig ist (...).» (A3)

Auffallend ist, dass Goethe die pädagogische Provinz so stark nach Rängen
gegliedert hat. Schwebte ihm hierbei eine - ironisch gemeinte - Parallele zu dem
durch Regeln aller Art geordneten Leben im alten China vor? Wir hören nicht nur
von Stufen der Bildung, des Alters und Verdienstes, sondern auch von Prüfungen

und einem «Aufseher», von den «Höheren», dem «Aeltesten», dem «Führer»
und dem «Regelnden». Anderseits herrscht überall Wohlwollen und Einsicht, so
dass alle diese Abgrenzungen letztlich als notwendige Voraussetzung für das
Reifen der Ehrfurcht erscheinen.

Felix allerdings, der in der pädagogischen Provinz herangebildet wird, tritt dem
Leser am Ende des Romans keineswegs als Erfolgsbeispiel dieser Erziehungsmethoden

entgegen: « Der Zögling Felix ist zwar kein Gegenbild zu dem Komplex
der pädagogischen Provinz, dazu wiegt seine Gestalt in diesem Zusammenhang
zu leicht, aber er wirft doch ein 'ironisches Licht' auf sie.» (44) Der junge,
ungestüme Felix hat die zweite Art der Ehrfurcht, die den Menschen veranlasst,
sich vor der Gefahr der körperlichen Verletzung in Acht zu nehmen, noch nicht
erlernt. Auch die Ehrfurcht vor seinen Mitmenschen, die Eingliederung in eine
tätige Gemeinschaft, wird für ihn am Ende nur als Möglichkeit angedeutet, ist
noch nicht verwirklicht. Die pädagogische Provinz hat für seine weitere Entwicklung

im «Leben» lediglich den Grundstein gelegt.

Welche Bedeutung soll man dem konfuzianischen Element, das zweifelsohne in
den Lehren der pädagogischen Provinz enthalten ist, beimessen? Goethe hat
jeden Hinweis auf China unterlassen, jeden Anschein von Exotik und Chinoiserie
vermieden. Die scheinbar einfachen Erziehungsprinzipien stimmen äusserlich
und in ihrem Gehalt weitgehend mit den Maximen des Hsiao-ching überein;
gerade ihre Einfachheit macht sie tiefgründig. Und hierin lag wohl die
Anziehungskraft der konfuzianischen Maximen für Goethe: Ihre Formelhaftigkeit verlieh

ihnen einen Symbolcharakter, der sie über «nationale» Weisheit hinaushob
ins Reich des Allgemeingültigen, in eine pädagogische Provinz jenseits
geographischer Grenzen.

Education et Recherche 1/85 17



Mit der Chinamode verschwand im neunzehnten Jahrhundert auch die Achtung
vor Konfuzius und seiner Lehre, obwohl die europäischen Sinologen immer
mehr und immer genauere Übersetzungen der «klassischen Bücher» Chinas
vorlegten. Das «Hsiao-ching geriet in Vergessenheit. Nur selten noch wurde die
eine oder andere Geschichte von kindlicher Liebe und Ehrfurcht erzählt, wie in

den Chinese Stories for Boys and Girls, die der protestantische Chinamissionar
Arthur E. Moule 1880 in London veröffentlichte. In China jedoch lebte das Prinzip

des Hsiao weiter, überlebte Aufstände und den Sturz der Mandschu-
Dynastie, überlebte Bürgerkriege und die Kulturrevolution. 1984 erklärte der
Direktor einer Bauunternehmung aus der Volksrepublik China der Neuen
Zürcher Zeitung in einem Interview, es scheine ihm, «'dass hier die alten Leute
wenig Trost von ihren Kindern haben. ' Er sehe fast immer nur Alte, die allein
oder mit anderen Alten unterwegs seien. In China lebten Eltern und Grosseltern
bis zum Tod in der Familie ihrer Kinder ).» (45)

ANMERKUNGEN

(1) Zu dem ganzen Problemkreis s. Virgile Pinot, La Chine et la formation de

l'esprit philosophique en France 1640-1740). Paris: Paul Geuthner,
1932. Hier: S. 424-426.

(2) Ebenda, S.418.
(3) Unter dem Titel «Filialis observantia» als eines der Sinensis imperii libri

classic! sex( Prag, 1711 Goethe notierte sich Noel's Übersetzung in den
«Ephemerides».

(4) Werner Eichhorn, Die Religionen Chinas. Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz:
Kohlhammer, 1973, S. 159-160.

(5) Herder bemerkte hierzu: «In Europa selbst kennen wir manchen Staat
weniger als Sina.» S. Johann Gottfried Herder, Sämmtliche Werke. Teil
1,10: Zur Philosophie und Geschichte. Karlsruhe: im Büro der deutschen
Classiker, 1820, S. 34.

(6) Anecdotes chinoises, japonaises, siamoises, tonquinoises, etc. Paris: Vin¬

cent, 1774, S. 14-15.
(7) Man kann sich fragen, weshalb das französische Werk die Beziehung zwi¬

schen Mann und Frau ignorierte - vielleicht weil die Ehefrau im Staatsleben
keine offizielle Rolle spielte?

(8) Mémoires concernant l'histoire, les sciences, les arts, les moeurs, les usa¬

ges etc. des Chinois, Bd. IV. Paris: Nyon l'aîné, 1779, S. 1.

(9) Ebenda, S. 29.
(10) Beschreibung von China. Strassburg und Leipzig: auf Kosten einer Lesege¬

sellschaft, 1789, S. 45.
(11) Herder (Anm. 5), Teil I, 5, S. 7.

18 Bildungsforschung und Bildungspraxis 1/85



(12) Ebenda, S. 16.
(13) Ebenda, S. 20.
(14) Die Mémoires(Anrn. 8) erschienen von 1776 bis 1814 in sechzehn Bän¬

den.
(15) 1843 wurde in Brig ein Schuldrama aufgeführt, das die kindliche Pietät

zum Thema hat: «Thioang oder Der erkenntliche Sohn». Das Programm
gibt keinen Aufschluss über den Verlauf der Handlung, ausser dass der
Sohn sich aufmacht, den beim Kaiser K'ien-Iung in Ungnade gefallenen
Vater zu retten.

(16) Ungedruckter Text. Die Herausgabe des gesamten Spiels wird von der
Schreibenden vorbereitet.

(1 7) Die Geschichte findet sich in Bd. IV der Mémoires Anm. 8), S. 266-267.
(18) Gottlieb Konrad Pfeffel, Poetische Versuche. 10 Bde. Tübingen: Cotta,

1789-1810. Hier Band I (1789), S. 175. Als Entstehungsjahr seines
Gedichts gibt Pfeffel das Jahr 1779 an, also das Erscheinungsjahr des Bandes

IV der Mémoires.
(19) «Holien» findet sich in Bd. I (Anrrn 18), «Mutter und Tochter» in Bd. VIII

1805), «Die Brüder» in Bd. IX 1809).
(20) Ebenda, Bd. I, S. 179-184, hierS. 181.
(21 Ebenda, S. 183. Die Tatsache, dass die Mutter den chinesischen Ausdruck

für Himmel, «Tien», verwendet, unterstreicht Pfeffels Absicht, eine konfu-
zianischeTugend zu illustrieren.

(22) François Caron und Jod. Schouten, Wahrhaftige Beschreibungen zweyer
mächtigen Königreiche/ Japan undSiam. Nürnberg: Michael und Joh.
Friederich Endters, 1663, S. 72-73.

(23) Ebenda, S. 74.
(24) Zitiert nach Elizabeth Seiden, China in German Poetry from 1773 to

1833. Berkeley und Los Angeles: University of California Press, 1942,
S. 181.

(25) Ebenda, S. 180. Aus derselben Quelle schöpfte Julius Klaproth, der 1802
in seinem Asiatischen Magazin sechs Oden aus dem Shih-ching in
deutscher Fassung publizierte.

(26) Ursula Aurich (China im Spiegel der deutschen Literatur des 18. Jahrhun¬
derts. Berlin: Ebering, 1935, S. 150) nennt zum Beispiel den Titel folgenden

Werks: Aphorismen oder Sentenzen des Konfuzius, enthaltend Lehren

der Weisheit, Ermunterung zur Tugend und Trostgründe für
Leidende{ 1794). Als Werk von «Christian Schuitze» liess sich der Titel
nicht belegen.

(27) Friedrich Schiller, Sämtliche Gedichte /, dtv Gesamtausgabe Bd. 1, hrsg.
von Herbert G. Göpfert. München: dtv, 1962, S. 197-98.

(28) E.H. von Tscharner, China in der deutschen Dichtung bis zur Klassik. Mün¬
chen: Reinhardt, 1939, S. 84.

(29) Das Journal von Tiefurt. Mit einer Einleitung von Bernhard Suphan hrsg.
von Eduard von der Hellen. Weimar: Verlag der Goethe-Gesellschaft,
1892, S. 79. Goethe schätzte Seckendorff sehr.

Education et Recherche 1/85 19



(30) Seiden (Anm. 24), S. 157-158.
(31 Auf die Parallelität gewisser Stellen des Hsiao-ching und der Ausführungen

über die Ehrfurcht in den Wanderjahren hat zuerst Richard Wilhelm
hingewiesen: «Goethe und die chinesische Kultur» in der Unterhaltungsbeilage
der Münchner Neuesten Nachrichten vom 3. Februar 1926, S. 39. Aurich
(Anm. 26) folgte Wilhelm buchstabengetreu, aber ohne ihre Quelle zu
nennen! Christine Wagner-Dittmar irrt, wenn sie schreibt, dass Goethe das
Buch «Von der Ehrfurcht» (also das Hsiao-ching\) nicht kannte («Goethe
und die chinesische Literatur» in Studien zu Goethes Alterswerken. Hrsg.
von Erich Trunz. Frankfurt a.M.: Athenäum, 1971, S. 172, Anm. 175.).
Goethe hatte sich die Übersetzung Noel's notiert (vgl. Anm. 3), und dass
er den Bd. IV der Mémoires nicht kannte, ist nicht anzunehmen.

(32) Johann Wolfgang von Goethe, Werke (Hamburger Ausgabe). Bd. VIII.
Textkritisch durchgesehen und kommentiert von Erich Trunz. München:
Beck, 1977, S. 149-150.

(33) Trunz bemerkt hierzu in den Anmerkungen (ebenda, S. 605): «Die Gruss¬

gebärden sind die symbolischen Gesten der Goetheschen weltlichen
Religiosität. »

(34) Ebenda, S. 154.
(35) Dieses und alle folgenden Zitate aus dem Hsiao-ching nach Wilhelm

Grube, «Hiao-king, das Buch der Kindesliebe.» Magazin für die Litteratur
des ln-und Auslandes, 53 (1884) Nr. 24, S. 383-384. Meine Hervorhebung.

(36) Goethe (Anm. 32), S. 155.
(37) S. Anm. 35.
(38) Goethe (Anm. 32), S. 155.
(39) S. Anm. 35.
(40) Goethe (Anm. 32), S. 155.
(41) S. Anm. 35.
(42) Die Zitate sind meine Übersetzung von «Filial Piety in Relation to the Three

Powers» und «Yes, filial piety is the constant (method) of Heaven, the
righteousness of Earth, and the practical duty ofMan.» James Legge, The
Sacred Books of the East. Vol. Ill: The Texts of Confucianism. Part I. The
Shu King, The Religious Portions of the Shih King and the Hsiâo King.
Oxford: Clarendon Press, 1899, S. 472 und 473.

(43) Goethe (Anm. 32), S. 157.
(44) Marianne Jabs-Kriegsmann, «Felix und Hersiiie» in Studien zu Goethes

Alterswerken. Hrsg. von Erich Trunz. Frankfurt a.M.: Athenäum, 1971,
S. 95.

(45) «44 Chinesen in Zürich». Neue Zürcher Zeitung vom 7./8. April 1984,
S. 49.

20 Bildungsforschung und Bildungspraxis 1/85



RESUME

Depuis le 17e siècle, les Jesuites propagaient la doctrine du Confucianisme en
Europe. Par leurs oeuvres on apprenait qu'en Chine le fonctionnement propre
du gouvernement aussi bien que la morale individuelle se basaient sur le principe

de la piété filiale - le hsiao. Je propose ici de montrer de quelle manière
l'idée de la piété filiale, surtout envers les parents, était reçue en Europe, et de

quelle manière elle était adaptée par la littérature Allemande -surtout la littérature

didactique: le drame scolaire, la poésie didactique, le roman Wilhelm Meisters

Wanderjahre de Goethe.

SUMMARY

When Confucianism became known in Europe through the writings and translations

of the Jesuits, it was realized that in China the proper functioning of
government as well as individual moral integrity depended on filial piety -Hsiao.
This study wants to show how filial piety - especially as a moral maxim for the
individual - was received and integrated into German educational literature:
scholastic drama, didactic poetry and Goethe's novel Wilhelm Meisters
Wanderjahre.

Education et Recherche 1/85 21




	Konfuzianische Ethik als europäischer Bildungsgedanke

