
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 6 (1984)

Heft: 3

Artikel: Phénomènes éducatifs et questionnement philosophique

Autor: Duborgel, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Phénomènes éducatifs

et

questionnement philosophique

Bruno Duborgel

La naissance et le baptême de «la» science de l'éducation s'accompagnent
d'un exorcisme, sinon d'un meurtre, de la «mère philosophique» suspectée
d'ignorance des réalités, d'enfermement dans les délices de la critique ou des
utopies, d'obsession à dire la normativité, etc. Cependant, avec «les» sciences
de l'éducation, certaines naïvetés scientistes perdent du terrain, fût-ce au prix
de nouveaux problèmes liés précisément à ce pluriel; corrélativement, la
philosophie retrouve un certain droit de cité, au travers de quatre «usages» principaux

que l'on en fait en sciences de l'éducation : histoire des philosophies de
l'éducation, épistémologie, réflexion sur les fins et les présupposés axiologi-
ques, synthèse et coordination des résultats des diverses recherches. Mais
cette réintégration apparente de la philosophie cache souvent une nouvelle
exclusion, par la médiation de divers processus de désamorçage, découpage,
auxiHarisation ou dénaturation. Il importe alors d'esquisser quelques aspects de
ce que pourrait être un «autre» rapport de la pensée philosophique aux phénomènes

éducatifs: prospection unifiée et d'emblée transversale des signes qui
manifestent le champ éducatif, questionnement et éiucidation du sens profond
que balbutient les signes du réel, etc., une telle pensée serait de l'ordre d'une
anthropologie, d'une sémiologie et d'une herméneutique philosophiques. La

question « Comment gérons-nous la formation du petit d'homme ?» est ici
indissociable de celle de notre identité, c'est-à-dire de l'imaginaire fondamental qui
nous stratifié, nous cohère et nous définit. Une telle perspective de réflexion
implique de se placer résolument à l'extérieur d'un certain trajet de !'« épistémè »

positiviste; un détour, par exemple, par la pensée du Nietzsche de Sur l'avenir
de nos établissements d'enseignement et de La naissance de la tragédie,
pourrait contribuer à ce désenclavement. Aller ainsi jusqu'à l'identification des
conditions de possibilité de nos modalités éducatives, c'est notamment aller
jusqu'aux modèles mythiques auxquels celles-ci «répondent» de quelque
manière, c'est-à-dire jusqu'aux «dieux» (symboles de constellations axiologi-
ques complexes) qui donnent leur force et leur sens à notre réalité. «Changer
l'éducation» c'est, de proche en proche, élucider quelles «idoles» nous
pratiquons et déterminer les conditions d'un «changement de dieux».

Ce texte est celui de la conférence prononcée par l'auteur le 16 février 1984 à l'Université de Neu-
châtel.

Education et Recherche 3/84 15



Y-a-t-il sens légitimité et possibilité à problématiser, explorer et réfléchir
spécifiquement le champ des phénomènes éducatifs selon l'ordre des questions et
des procédures de la pensée philosophique Une telle interrogation n'est nullement

équivalente à cette autre dont elle implique, du. même coup, l'examen :

«Quelles sont les fonctions de la «philosophie de l'éducation» dans les sciences
de l'éducation ou à proximité d'elles ?». Précisément, elle suspecte déjà, par
son organisation même, une double opération préalable qui l'empêche
classiquement de se formuler: l'acte de rétrécissement, et d'altération de la philosophie

par découpage et autonomisation relative de la catégorie «philosophie de

l'éducation», et la convocation de celle-ci à désigner d'entrée de jeu son statut,
voire à justifier son utilité, dans les termes de son « rapport à » la dynamique et à

la nomenclature des sciences de l'éducation. Quels pourraient être le sens, les

exigences et les conditions d'exercice d'un questionnement philosophique des
phénomènes éducatifs Ce problème immense — à peu près régulièrement
reporté, subordonné, détourné, recouvert, refoulé, refusé ou simplement
«ignoré» du fait de l'extrême prégnance d'un canevas de problématisation
immédiatement autre — nous a suggéré quelques premières remarques et pistes

possibles de réflexion: nous les livrons ici en tant que telles, c'est-à-dire
comme contribution toute provisoire et très fragmentaire à l'approche seulement

de la question posée.

On sait que l'acte de naissance, dès la fin du siècle dernier, du projet de «la
science de l'éducation», fut corrélatif d'un acte de «meurtre de la mère philosophique»

(d'ailleurs remplacée, chez Dürkheim, par l'aile tutélaire nouvelle de la

sociologie : la visée de scientificité, l'affirmation d'une autonomie et d'une
spécificité, requéraient, comme ce fut le cas pour toutes les autres sciences humaines,

une telle rupture et une telle exclusion. Contre la philosophie dénoncée
comme jeu spéculatif sur l'essence de l'éducation, projection de pures utopies
éducatives, obsession de dire le droit et la normativité, mépris du réel ou
enfermement dans les délices douteuses d'une critique corrosive de ce qui est, il

s'agissait d'affirmer et d'outiller une volonté de connaissance scientifique et de

gestion positive des faits d'éducation. En tant qu'entreprise d'investigation
scientifique du champ éducatif, la science de l'éducation se pose donc contre la

philosophie trop absorbée par l'exigence de déterminer «ce qui doit être»; mais
aussi, pré-désignant les activités éducatives comme des manières d'actes aveugles

(comportant une certaine inconscience sur ce qu'ils font), elle se préoccupe

d'éclairer (au titre de la «théorie pratique» chez Dürkheim) les pratiques,
voire d'établir, progressivement, et à long terme, les conditions d'une activité
pédagogique à la fois plus fonctionnelle, plus homogène et davantage fondée
en raison.

16 Bildungsforschung und Bildungspraxis 3/84



Cependant la philosophie, exorcisée par le baptême même de la science de
l'éducation — sur fond d'exigence effective de scientificité, mais aussi sur horizon

d'idéologies scientiste et positiviste — a donné lieu à certains processus de

réintégrations partielles. Le passage aux «Sciences de l'éducation» s'accompagne,

relativement, d'une double correction de la perspective particulièrement
ouverte par Dürkheim. D'une part, ce pluriel indique que, sans renoncer
évidemment au projet de scientificité, on libère tout de même celui-ci de certaines
naïvetés et simplifications de type scientiste, fût-ce en créant, du même coup,
un autre genre de problème lié précisément à ce pluriel. D'autre part, la «philosophie

de l'éducation» a droit de cité, d'une façon ou d'une autre, dans ou
autour de cet ensemble composite. Mais rien n'est résolu pour autant, en raison
d'une situation persistante d'hésitation et d'ambivalence, sinon de contradiction:

la philosophie est réintégrée, ou revendiquée... et peu ou prou suspectée
par des sciences de l'éducation qui lui font sa place en même temps qu'elles
doivent s'affirmer et s'établir par rupture vis-à-vis d'elle. Quelles formes alors
une telle réintégration prend-elle

Quatre modalités principales du rapport de la philosophie au champ et à l'activité

des sciences de l'éducation peuvent être indiquées; soient quatre «usages»
qu'on fait de la philosophie, dans l'enseignement ou dans les recherches de
sciences de l'éducation; petite gamme de quatre fonctions, dont on utilise tout
ou partie du clavier, selon l'idée que l'on se fait de la légimité de ses composantes

respectives.

Il s'agit d'abord de la référence à la philosophie en tant que patrimoine d'idées
et dimension de la culture historique; rapport sélectif à la philosophie sollicitée
comme panorama diachronique des doctrines de l'éducation qu'elle comporte
parfois. Nul doute que cette sollicitation soit occasion possible d'enrichissement
et de stimulation intellectuelle pour les sciences de l'éducation; nul doute non
plus qu'elle risque à chaque instant de donner lieu à un rapport plus ou moins
tronqué à la philosophie, en se faisant simple exhumation et découpage d'un
musée de doctrines philosophiques «de l'éducation» et en isolant plus ou moins
celles-ci de l'ensemble de la pensée où elles s'inscrivent; auquel cas on tend à

désamorcer la philosophie au moment même où on lui fait sa place.

Une autre sollicitation renvoie à la fonction épistémologique, que la philosophie
est conviée à exercer sur le terrain des sciences de l'éducation : il s'agit donc de
faire l'examen critique des hypothèses, principes et résultats de ces sciences,
d'en apprécier le statut de scientificité, d'en penser et d'en réguler le fonctionnement.

Mais, si l'on ne saurait nier que l'épistémologie est effectivement l'une
des dimensions classiquement reconnues constitutives de la réflexion philosophique,

il importe aussi bien de remarquer qu'elle ne lui est pas coextensive,
qu'elle n'a sens philosophique, le plus souvent, que replacée dans l'ensemble
vaste des préoccupations d'une pensée ou dans sa relation à l'exigence plus
générale d'éclairer un problème de théorie de la connaissance, et qu'enfin un

Education et Recherche 3/84 17



épistémologue peut n'être point philosophe. On voit assez combien, du même
coup, la mise en relation des sciences de l'éducation avec l'épistémologie, pour
légitime qu'elle soit, ne désigne malgré tout qu'une ombilication très limitée,
sinon inessentielle, de ces sciences à la pensée philosophique.

Un troisième lien de la philosophie aux sciences de l'éducation apparaît, en
revanche, beaucoup plus fondamental. En effet, lorsque la philosophie est
mobilisée au titre de réflexion sur les valeurs, fins et finalités des systèmes
éducatifs, comme réflexion sur les présupposés axiologiques et idéologiques
afférents aux structures d'éducation existantes ou proposées, elle retrouve l'une de

ses fonctions essentielles. Mais alors, n'est-ce pas toute la philosophie qui
appelle d'être convoquée L'évaluation philosophique des systèmes éducatifs
existants ou proposés n'est-elle pas, en effet, indissociable de toute une lecture
philosophique minutieuse de ceux-ci, voire de l'entièreté d'une philosophie de
l'homme en fonction de laquelle seulement une «mesure» axiologique peut
s'accomplir et situer ses propres ancrages théoriques Il s'agit alors de tout
autre chose que du recours à une sorte de «philosophe de service» invité à un

propos appréciatif et éthique sans médiations suffisantes ou à un discours «de
couronnement» sur des résultats et analyses «par ailleurs» élaborés et engrangés

par les sciences de l'éducation. Ce qui est tout autre chose, aussi, que
d'auxiliariser - dénaturer la philosophie, fût-elle «de l'éducation», en la

désignant comme l'une des sciences de l'éducation et en la plaçant, aux côtés de la

planification par exemple, sous la rubrique «sciences de la réflexion» 1 Ce qui
est tout autre chose, encore, que, statuant depuis l'autel nouveau de la science,
sur la «sagesse» et I'«illusion» de la philosophie, de répudier celle-ci comme
voie de connaissance valide des faits humains et de l'affecter à la tâche alors
déracinée dite de réflexion sur les fins et de «coordination des valeurs» (2)

Enfin, à l'interférence de son rôle épistémologique et d'une sorte de mission
contienne du «spécialiste en généralités», la philosophie semble chargée d'une
quatrième fonction même si celle-ci n'est par toujours rapportée au «genre
philosophique» en tant que tel. Nous voulons parler de l'activité, d'ailleurs souvent
plus programmatique qu'effective, de mise en perspective, d'exposition synoptique

des différentes sciences de l'éducation, et de présentation organisée ou
synthétique de leurs résultats : coordonner, synthétiser, relier, agencer au mieux
la dissémination de ces pluriels en une vision d'ensemble. Un peu comme le

philosophe selon A. Comte a charge d'organiser le tableau général de l'ensemble
des sciences, et d'établir le réseau de relations qui articule leurs apports respectifs,

le philosophe - homme des sciences de l'éducation aurait à gérer l'hétérogénéité

de ces sciences, à en présenter l'organigramme cohérent, à montrer la

convergence et la complémentarité de leurs résultats divers et séparés. Sorte de

grand maître de la Pluri, Multi et Interdisciplinarité, officiant néo-positiviste de la

Coordination, il travaille quasiment dans l'extériorité d'une «super-discipline»,
s'efforçant de déterminer les types de connexions, d'intégrations et d'interactions,

les ordres d'agencements et de dépendance de multiples savoirs à l'éla-

18 Bildungsforschung und Bildungspraxis 3/84



boration desquels il n'a pas participé. Il stocke, thésaurise, rassemble et agence
une pluralité de savoirs, confronté à chaque instant aux périls d'un complexe
d'Harpagon et d'un art de la mosaïque.

En définitive, on peut se demander si, de l'exclusion initiale de la philosophie par
l'exigence d'une science de l'éducation, à sa réintégration par les sciences de
l'éducation et au travers de ce groupe de fonctions qui I'«utilisent» en la

désamorçant, découpant, auxiliarisant ou dénaturant, à différents degrés, on ne va

pas du même au même, c'est-à-dire d'une exclusion - rupture nette et dure à

une exclusion plus diffuse, ambivalente et costumée en habit d'intégration. Le

problème est alors de se demander si une autre manière de penser la relation de
la philosophie avec les phénomènes éducatifs et leur prospection est désormais
pensable.

Penser autrement le rapport de la philosophie au champ des réalités éducatives,
c'est d'abord, en termes de définition négative, refuser une double voie: celle
d'un retour à la pure et simple élaboration d'utopies éducatives, à la pure
construction d'une normativité, celle aussi bien d'une philosophie éclatée en fonctions

quasi indépendantes entre elles et vite condamnée à deviser de loin sur
des résultats et propositions forgés assez extérieurement à elle par les sciences
de l'éducation. Renvoyant dos à dos ces deux voies comme deux impasses,
une pensée philosophique «autre» des phénomènes d'éducation pourrait se
caractériser par un groupe d'exigences et de procédures dont il faut au moins
approcher et proposer quelques aspects généraux possibles. D'abord, elle
serait questionnement à part entière des modes d'être et des fonctionnements
effectifs de cette réalité éducative, mais en vue de déterminer leurs conditions
de possibilité, leur sens philosophique et par là même les valeurs qu'ils attestent
et endiguent. Pour elle, le champ des «faits éducatifs» est à considérer comme
réponse culturelle circonstanciée à une question philosophique enfouie mais
qu'il implique, qu'il recherche et tente de formuler par les dispositifs mêmes
qu'il engage dans ses aménagements empiriques: «Qu'est-ce qu'éduquer
l'homme veut dire?». Le questionnement est «philosophique», c'est-à-dire qu'il
s'empare du réel mais pour en décrypter le sens, et qu'il se conduit à partir de la

question du sens de l'homme. Corrélativement, il se fonde sur l'exigence d'une
unité de la pensée du réel (foisonnant, multidimensionnel, voire contradictoire).
Unité et cohérence de la pensée sont ici recherchées non plus dans la perspective

d'une fédération des diverses sciences humaines s'appliquant à analyser les
faits d'éducation, dans l'optique d'une tentative de synthèse «finale» des résultats

disparates livrés par différents spécialistes s'attachant chacun à un niveau
ou aspect d'un phénomène éducatif, mais dans les ressources d'un questionne-

Education et Recherche 3/84 19



ment, par une même pensée, de la multitude des signes qui manifestent la

signification d'un phénomène. Autrement dit, au projet d'unification par synthèse a

posteriori des résultats disparates livrés par des sciences elles-même hétérogènes,

au pari d'un Grand Soir de l'Interdisciplinarité harmonieuse de sciences
explicatives pourtant séparées entre elles, à l'idée d'une intelligibilité qui surgirait

de la multiplication de «dossiers» autonomes et supposés se complémenta-
riser quelque part quelque jour, se substitue la visée d'une lecture et d'une
interprétation philosophiques rigoureuses par où le réel disséminé et multiforme
révélerait une cohérence, s'offrirait à une intelligibilité dont le corps théorique,
les propositions initiales, les modes et conditions d'exercice seraient eux-
mêmes explicités.

Une telle prospection philosophique se caractériserait encore par son exigence
de transversalité : elle travaille d'emblée sur toute l'épaisseur anthropologique
des phénomènes dont elle interroge le réseau de relations. Elle recherche
méthodiquement les homologies profondes par où les séries du même et de
l'autre «tiennent» cependant ensemble, ont cohérence dans leur hétérogénéité,
sont traversées et solidarisées par la configuration d'une «question» dont ils

sont la réponse agencée et circonstanciée. Elle postule, et s'efforce de confirmer

par ses travaux, que la pluralité des signes s'organise en réseaux et que
l'intrication de ceux-ci constitue un «tissu» dynamique, une totalité formant
système. L'interprétation philosophique des faits éducatifs est effort d'élucida-
tion de signes dont elle opère la collecte selon le vecteur spécifique de ses questions,

dont elle établit la cohérence structurale et dont elle met au jour les conditions

de possibilité théorique. Du réel anthropologiquement stratifié, elle recherche

le «texte» qui en articule les données d'apparence les plus éloignées entre
elles dans l'espace du champ éducatif et qui en montre les relations aux strates
culturelles et historiques.

Nous avons affaire à une pensée qui est indissociablement anthropologie,
sémiologie et herméneutique, mais philosophiques, c'est-à-dire que les signes
qu'elle recense d'abord dans les divers registres des gestions éducatives du
sujet humain ne sont pas seulement dégagés dans leurs règles de fonctionnement,

mais interprétés quant au sens philosophique qu'ils impliquent: il s'agit
d'élucider ce que, pour une société donnée et sans qu'elle le «sache» vraiment,
«éduquer veut dire». De quels modèles généraux de l'humain ces signes
attestent-ils la mise en oeuvre et/ou la recherche? La question «Comment
gérons-nous la formation du petit d'homme?» est manière spécifique et
fondamentale, dans cette optique réflexive et herméneutique, d'aller au coeur de la

question générale «Qui sommes-nous?». Questionner ainsi les phénomènes
éducatifs, c'est travailler à élucider notre identité, jusqu'à une confrontation
critique intégrant forcément et directement la «question de l'éducation» et sa
remise en question. Enfin, cette lecture et cette réflexion philosophiques travaillant

sur les signes du champ éducatif auraient du même coup aussi à scruter les
sciences mêmes de l'éducation qui, dans nos sociétés, prennent en charge la

20 Bildungsforschung und Bildungspraxis 3/84



connaissance voire l'exigence de transformation de ce champ. De quelles
implications philosophiques relatives à notre pensée de l'homme et de sa gestion
éducative le projet de ces sciences témoigne-t-il? Quelle idée de notre identité
fonde-t-eile le fait — ou du moins fait-elle corps avec lui — que nous confiions à

des «sciences de l'éducation» la fonction de connaître et la mission de
perfectionner la formation du sujet humain

Ainsi nos sciences de l'éducation, largement dérivées des problématisations et
des procédures positivistes, marquées par l'originaire sceau de la pensée dur-
kheimienne et notamment par son refoulement de la philosophie, paraissent-
elles avoir entraîné, malgré leur passage au pluriel et leur réintégration de telles
ou telles «dimensions philosophiques», l'occultation, l'inhibition, la disqualification

ou l'interdiction de croissance d'une autre manière d'aller aux faits éducatifs

et de les penser. Il revient à celle-ci de rappeler que la «pensée scientifique»
(des sciences humaines prenant pour objet d'étude les faits éducatifs) — et a

fortiori le modèle positiviste qui travaille et commande souvent encore cette
représentation de la scientificité — ne détient en aucune manière le monopole
de la pensée rigoureuse. De la science de l'éducation selon Dürkheim à nos
actuelles sciences de l'éducation, les différences ne manquent certes pas mais
représentent sans doute, le plus souvent, moins une mutation épistémologique
que des variations sur ce qu'on pourrait appeler à la rigueur une «épistémè»
durkheimienne - positiviste fondamentalement commune. Du même coup, penser

ce que pourrait être un acte spécifiquement philosophique de pensée des
phénomènes éducatifs impliquerait de se placer d'emblée et résolument à

l'extérieur de ce trajet généalogique de l'«épistémè positiviste» et des hypothèques,

verrouillages, auxiliarisations ou refoulements qu'elle engendre au sujet
de cet autre type du connaître. Certains aspects de la première pensée de
Nietzsche, auxquels nous nous limiterons, peuvent, à cet égard, nous fournir
non quelque modèle unique et originaire, mais au moins quelques indications
sur la nature et les conditions d'un désenclavement de cet exercice tout autre
de la pensée.

Invité à prononcer à Bâle, en 1872, cinq conférences «sur l'avenir des établissements

d'enseignement» allemands, Nietzsche inaugure et esquisse, à sa façon
propre, une autre manière d'interroger les faits d'éducation. La même année il

publie son premier livre: La naissance de la tragédie. Mais on voit bien que les
Conférences sur l'enseignement s'ouvrent sur une lecture de la civilisation, et
que La naissance de ta tragédie retrace le trajet de la culture en vue aussi d'élucider

notre actuelle identité culturelle et de reposer la question de la formation
de l'homme. Remarquons tout d'abord que Nietzsche, dans ses conférences,

Education et Recherche 3/84 21



opère un triple déplacement de la question qu'on le conviait à examiner. Il

déplace déjà la question du futur au présent: il ne s'agit pas de «prévoir» l'avenir
de l'enseignement, mais de faire l'analyse du réel, de penser ce qui est, de désigner

le sens du présent «des institutions allemandes» 3); ou du moins est-ce à

partir d'un diagnostic philosophique s'effectuant sur «les entrailles du présent»
(4) qu'on peut s'aventurer à déceler la dynamique naissante d'une transformation

culturelle. Un second déplacement consiste à faire passer la question de
l'éducation de la sphère politique de l'Etat à celle de la «Culture». La problématique

à penser est celle de la nature et de la valeur de la culture présente par
rapport à une culture philosophiquement exigible. La philosophie pensant la culture
et l'éducation n'est pas une sorte d'indirecte science politique de l'éducation.
Elle exerce son regard critique sur la problématisation politique de l'éducation
(au lieu d'en jouer le jeu). Son problème est celui du sens et des conditions
d'une culture véritable, d'une éducation philosophiquement déterminée, et non
pas celui d'un travail d'aménagement sociopolitique dans lequel quelque sociologue

plus ou moins positiviste se ferait conseiller éclairé du Prince ou de l'Etat.
Et Nietzsche d'effectuer la critique du culte tout hégélien de l'Etat et de ses
implications quant à la définition de la culture et à la gestion de l'enseignement.
«Phénomène nouveau! L'Etat comme étoile pour guider la culture!» s'écrie
Nietzsche (5). Il s'agit de remettre l'Etat à sa place, et la philosophie à la sienne
— qui n'est pas de gérer fonctionnellement «les institutions pour surmonter la

misère de vivre, qu'elles promettent de former des fonctionnaires, des
négociants, des officiers, des marchands, des agronomes, des médecins ou des
techniciens» (6).

Seize ans plus tard, dans Le crépuscule des idoles, Nietzsche rappelle, avec non
moins de virulence: «Que l'éducation, la culture même soient le but — et non
I'« Empire» — que pour ce but il faille des éducateurs — et non des professeurs
de lycée et des savants d'université — voilà ce qu'on a oublié» (7). Enfin, et
corrélativement, le philosophe au marteau substitue à l'activisme effréné des
gestionnaires de remaniements de surface — et à leurs court-circuitages du travail

réflexif — l'exigence du long détour de la pensée : « Le lecteur... ne doit pas
enfin attendre pour finir un tableau de résultats. Je ne promets pas de tableaux
et de nouveaux horaires pour les gymnases et les écoles techniques, j'admire
bien plutôt la nature surpuissante de ceux qui sont capables de parcourir toute la

voie de l'expérience jusqu'aux sommets des vrais problèmes de la culture, et
inversement de ces bas-fonds des règlements les plus secs et des tableaux les

plus élégants; mais satisfait si, en ahanant, j'ai gravi une montagne de quelque
importance et si je peux jouir d'un horizon plus libre, je ne pourrai jamais dans ce
livre satisfaire les amateurs de tableaux» (8).

Cette série de déplacements tend à placer le questionnement des faits éducatifs
sur le terrain philosophique de l'exploration et de l'évaluation critique des réalités

éducatives présentes et elles-même indisssociables de tout un style de
culture, de toute une histoire de la civilisation qui leur correspond et permet de les

22 Bildungsforschung und Bildungspraxis 3/84



comprendre. Recenser, interpréter, diagnostiquer, évaluer: tâches solidaires
assignées à une pensée soucieuse de déceler et d'apprécier le sens des signes
éducatifs où se disent (et réciproquement) notre identité culturelle, notre idée
de l'homme et notre façon d'envisager son «dépassement» par la formation
éducative. Mais la manière dont Nietzsche tente d'accomplir une telle tâche est
elle-même fort instructive. Il rassemble, dans ses Conférences, des brassées de

traits, d'indices, de signes distinctifs de l'enseignement allemand. Celui-ci
atteste, par exemple, la forte prégnance de l'encyclopédisme et du spécialisme :

l'esprit scientifique se fourvoie dans le culte d'une certaine érudition et dans une
abusive séparation des disciplines. Le savoir est à la fois boursouflé d'érudition
et divisé. L'inflation de savoirs de fourmis aveugles et laborieuses aboutit alors à

un véritable éclatement de la pensée. Et l'enseignement est à l'image de ce statut

du savoir idéal : or, « un savant exclusivement spécialisé ressemble à l'ouvrier
d'usine qui toute sa vie ne fait rien d'autre que fabriquer certaine vis on admire
comme un phénomène moral cette étroite spécialisation de nos savants et leur
éloignement toujours plus grand de la vraie culture... La division du travail dans
les sciences» a pour but la «réduction, voire une destruction de la culture» 9).
Cette «vie de fourmis est à des milles certes de la vraie culture» (10), mais cette
«obésité savante trouve dans les gymnases ses pépinières» (11 Et le savoir
scientifique, lui-même tronqué, tend en outre à un impérialisme qui subordonne
tout à lui. Ou encore, Nietzsche multiplie des collections de signes — prélevés
dans le champ des procédures, structures et pratiques des établissements
d'enseignement — qui montrent, selon lui, «que le journal se substitue à la

culture» (12), que la «pensée» journalistique tend à devenir le paradigme de la

formation de l'esprit dans les gymnases; de même, note-t-il dans La naissance de
la tragédie, «le journaliste, l'esclave en papier de l'événement du jour, a

remporté dans le domaine de la culture une entière victoire sur le professeur» (13).
Finalement, «le gymnase forme non pas à la culture, mais seulement à l'érudition»

et, pire encore, « il prend depuis peu l'allure de ne plus former même pour
l'érudition, mais pour le journalisme» 14).

Mais les signes de ce genre, dont il opère de multiples repérages en scrutant le

champ éducatif présent, Nietzsche ne se contente nullement d'en dresser une
sorte d'inventaire plat. Il les interprète, les évalue et les rend intelligibles en les

replaçant dans le tissu de leur épaisseur anthropologique et en pensant l'ensemble

de celui-ci. Il leur donne, dans les Conférences de Bâle et plus encore dans
La naissance de la tragédie, une vaste perspective de signification : l'examen du
réel s'ouvre sur une profondeur. Ce présent de l'enseignement est indissociable
de toute une configuration culturelle dont il répercute, dans son champ propre,
une figure exemplaire. Un complexe réseau d'homologies restitue chaque signe
dans l'épaisseur d'une totalité. En effet, d'un caractère à l'autre du système
d'enseignement et du «style» d'éducation, et de cela aux signes distinctifs
généraux de la culture présente d'une société, il y a correspondances, solidarités,

échos ou équivalences au sein d'un motif civilisationnel qu'il faut identifier
et qui définit «ce que nous sommes» présentement. En outre, tout ce présent

Education et Recherche 3/84 23



s'ombilique à toute une généalogie sans la connaissance de laquelle nous ne
saurions le comprendre. A la «littérature pédagogique de ce temps», désignée
comme «suprême pauvreté d'esprit» et «danse en rond d'êtres patauds» (15),
Nietzsche ne craint pas d'opposer l'exigence d'une pensée philosophique effectuant

un immense détour non pour se détourner du réel présent, mais précisément

pour y aller et y revenir avec les moyens de l'élucider. Comprendre
l'aujourd'hui de l'enseignement et de la culture nous convoque à aller, de proche

en proche, jusqu'à la méditation des figures d'Apollon et de Dionysos, à

parcourir, depuis Socrate au moins, le trajet de I'«homme théorique» et
«abstrait», à voir comment « notre monde moderne tout entier est pris dans le filet de
la culture alexandrine et prend comme idéal l'individu doué de tout ce qu'il faut
pour connaître et qui met ses dons au service de la science, l'homme théorique
dont Socrate représente le symbole et l'ancêtre. Notre éducation a d'abord cet
idéal en vue, à côté duquel toute autre existence ne peut que difficilement
s'affirmer» (16). «L'homme abstrait que ne guide aucun mythe, l'éducation
abstraite, la morale abstraite voilà le temps présent, le résultat du socratisme
destructeur de mythes» (17). Il y a homologie, ou autre lien, d'un signe à un
autre du texte présent majeur de l'enseignement et de la culture, et il y a une
certaine contemporanéité et équivalence de ceux-ci avec telles ou telles figures
historiques constitutives de notre formation; de même, tels et tels signes qui,
dans ce même présent, balbutient un autre texte et contredisent l'empire de

I'«homme théorique», forment style entre eux et ont leurs correspondants dans
d'autres strates («dionysiaques») de notre histoire; le «réel», dans son pluriel et
ses contradictions mêmes, est un pluralisme cohérent.

Ainsi est-ce de toute une configuration civilisationnelle typique que les signes
relevés dans le champ éducatif, et interprétés, nous donnent une sorte de
typologie. De proche en proche, dans cette perspective, l'herméneutique philosophique

du présent éducatif et culturel aboutit à une manière d'ethnologie de

notre propre identité culturelle : elle en désigne le sens profond, les présupposés
et les principes fondateurs, l'archéologie sémantique. Au fond de cette exploration

s'opère la révélation de ce que nous «sommes» — et de ce que nous
perpétuons/entretenons par les pratiques éducatives — en fonction d'un
examen de «ce d'où nous venons». Parvenir à l'intelligibilité des phénomènes
éducatifs suppose donc d'aller jusqu'à l'identification des conditions de possibilités
culturelles de ces visages présents de l'éducation. Mais, en même temps, c'est
«diagnostiquer la civilisation», c'est se confronter à ce qu'on identifie, l'évaluer;
c'est, en tout cas, élucider les enjeux et les fondements de l'éducation présente
et, par là même, désigner le sens et les conditions de possibilité d'une transformation

éventuelle. Et, dans ce parcours de la collecte, de l'interprétation, de
l'évaluation et de la méditation des signes, l'herméneute sait bien que le collecteur

de signes est en même temps, dès et dans cet acte même de recensement,
donateur du sens qu'il cherche; il ne vise pas la «scientificité» habituellement
définie — et prétend encore moins à l'objectivisme naïf et scientiste qu'il y
suspecte — mais la cohérence complexe d'une lecture et d'une herméneutique
dans lesquelles il engage toute une pensée philosophique (18).

24 Bildungsforschung und Bildungspraxis 3/84



Enfin, au fond(ement) recherché de la configuration culturelle et éducative,
c'est bien une structure axiologique que Nietzsche s'efforce d'identifier. C'est
une axiologie ou, mieux encore, des «dieux», des figures mythologiques où

s'exemplarisent en symboles des types de réponse à la question «Qui sommes-
nous, selon quels modèles définissons-nous la qualification de l'humain?». En

définitive, connaître ce qui est dans l'enseignement, donc dans la culture à

laquelle il participe, c'est apercevoir quel imaginaire fondamental, quelle
«mythologie» nous constituent et ont notre faveur. Parler l'enseignement
présent, c'est parler toute la culture et c'est parler la «figure apollinienne»
dominante, c'est-à-dire aussi la figure que celle-ci a refoulée et réprimée, celle de

Dionysos dont Nietzsche pensait entrevoir en même temps les signes d'un
retour possible. Nietzsche dégage et évalue ce scénario mythique, incarné dans
la culture et l'école, de refoulement des valeurs dionysiaques et d'impérialisme
des valeurs de l'«homme théorique». Il aboutit à dénoncer la distorsion, le

déséquilibre, et la violence qui en résulte, faits au pluriel humain. Et il appelle de ses
voeux non pas un déséquilibre inverse, mais un équilibre paradoxal, une unité
plurielle : le dernier chapitre de La naissance de la tragédie célèbre le scénario de
l'union de Dionysos et d'Apollon (19). L'«avenir des établissements
d'enseignement» est dans un changement de culture, dans l'option pour une autre
axiologie, c'est-à-dire pour une autre structure mythique : la figure de cet avenir
est dans la tragédie attique dans laquelle «une dissonance incarnée — et
l'homme est-il autre chose?» est réalisée (20). A la figure socratique, d'où nous
procédons, de I'«homme théorique», il faut substituer le modèle symbolique
d'un «Socrate musicien» (21 Le regret de Socrate, sa mauvaise conscience
d'avoir «négligé la musique» continuent de travailler la crise contemporaine de
l'école et de la civilisation.

Penser autrement les rapports de la philosophie au champ des phénomènes
éducatifs nous a conduit à quelques remarques rapides sur certains aspects de
la première pensée de Nietzsche; il ne s'agissait évidemment pas d'entériner les
résultats de cette pensée, mais de la prendre comme prétexte, parmi d'autres
possibles, pour désenclaver les habituelles, durkheimiennes ou néo-positivistes
manières de problématiser le rapport de la philosophie à l'éducation. S'ouvre
alors le paysage d'une anthropologie, sémiologie et herméneutique philosophiques

entreprenant rigoureusement le diagnostic et l'évaluation de la totalité (y
compris contradictorielle) de ce qu'il en est de notre identité culturelle (dont le

champ éducatif redouble et spécifie les marques à son échelle propre). Aller
ainsi jusqu'à l'identification des conditions de possibilités de nos modalités
éducatives, c'est notamment aller jusqu'aux mythes fondateurs auxquels celles-ci
répondent, qu'elles inventent ou contestent, en tout cas qu'elles impliquent,

Education et Recherche 3/84 25



c'est-à-dire jusqu'aux «dieux» (symboles de constellations axiologiques
complexes) qui donnent leurs forces et leur sens à notre réalité. «Changer d'éducation»

c'est, de proche en proche, élucider quelles «idoles» nous pratiquons et
déterminer les conditions d'un «changement de dieux».

Nous voilà bien loin des sciences humaines se faisant sciences de l'éducation,
et loin de la «philosophie de l'éducation» supervisant de l'extérieur ces sciences,

s'efforçant de les coordonner entre elles et dans leurs résultats, ou leur
ajoutant tant bien que mal un culturel «supplément d'âme» et une réflexion «sur
les finalités». Ou plutôt, nous voilà loin d'une certaine manière d'envisager les

sciences humaines, mais proches peut-être de celles-ci lorsqu'elles aussi
annoncent le crépuscule des idoles positivistes: lorsque, par exemple, avec
Gilbert Durand, elles définissent l'anthropologie comme «connaissance et
méthode de connaissance de la reconduction d'un donné signifiant au sens,
...science du symbole, c'est-à-dire herméneutique» (22); lorsqu'elles invitent la

sociologie à «élaborer sa topique propre, où le mythe se découvre comme
l'ultime implicant («implicate») à partir duquel s'explicitent les rôles, les idéologies,

les axiologies et les codes d'une société» (23). L'exploration philosophique

de «ce qu'il en est» des phénomènes éducatifs est, à plus d'un titre, du
même ordre. Mais, si elle s'efforce de prospecter les «motifs mythologiques», et
de les identifier, c'est d'après un ordre de questionnement philosophique
d'emblée défini comme tel et à partir duquel elle porte regard et tient discours
sur le réel; en outre, et simultanément, il lui revient de penser la question de la

légitimité philosophique de cette réalité culturelle et éducative, c'est-à-dire de

ces «dieux» qui en délivrent l'intelligibilité et dont elle fait l'objet même de sa

théorie. Du moins souhaiterons-nous en terminant que ces quelques esquisses
de réflexion fonctionnent comme sollicitation d'une «crise» féconde et comme
levier dynamique pour une révision fondamentale: peut-être la philosophie doit-
elle déterminer selon d'autres perspectives sa spécificité, la nature de son
questionnement et les conditions de son exercice heuristique; peut-être, corrélativement,

les sciences de l'éducation ont-elles à repenser désormais les conditions
de leur propre transformation, c'est-à-dire tout à la fois à entreprendre la

complication, le renouvellement ou la métamorphose de leur modèle épistémologi-
que de la scientificité, et à opérer la redéfinition de leur rapport à la pensée
philosophique elle-même redéfinie.

26 Bildungsforschung und Bildungspraxis 3/84



NOTES ET REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

1 Cf. G. Mialaret, notamment dans Les sciences de l'éducation (2ème. éd.,
PUF, Paris, 1979), p. 45: «... 3/. Sciences de la réflexion et de l'évolution :

Philosophie de l'éducation, Planification et théorie des modèles».
(2) Cf. J. Piaget, Sagesse et illusions de la philosophie (PUF, Paris, 1965).
(3) F. Nietzsche, Sur l'avenir de nos établissements d'enseignement (Galli¬

mard, Paris, 1974), p. 16.

(4) Id., p. 18.
(5) Id., p. 94.
(6) Id., p. 100.
(7) Le crépuscule des idoles Denoël-Gonthier, Paris, 1970), p. 70.
(8) Sur l'avenir de nos établissements d'enseignement, p. 21.
(9) Id., p. 47.

(10) Id., p. 89.
(11) Id., p. 88.
(12) Id., p. 48.
13) La naissance de la tragédie Gonthier, Genève, 1964), p. 132.

(14) Sur l'avenir de nos établissements d'enseignement, p. 55.
(15) Id., p. 52.
(16 La naissance de la tragédie, p. 117.
17) Id., p. 149.
18 Cf. G. Deleuze, Nietzsche et la philosophie PUF, Paris, 1970 : «Un phéno¬

mène n'est pas une apparence, ni même une apparition, mais un signe, un
symptôme qui trouve son sens dans une force actuelle. La philosophie
entière est une Symptomatologie et une séméiologie» (p. 3); «Le sens est
donc une notion complexe: il y a toujours une pluralité de sens, une
constellation, un complexe de successions, mais aussi des coexistences, qui
font de l'interprétation un art» (p. 4); «Interpréter, et même évaluer,
c'est peser... art délicat de la philosophie, l'interprétation pluraliste» (p. 5

(19) Cf. aussi: «II faut considérer comme le signe décisif de la grande culture
qu'un homme possède assez de force et de souplesse pour être à la fois net
et rigoureux dans la connaissance et, en d'autre moments, capable de
céder à la poésie, à la religion, à la métaphysique et d'en ressentir la

puissance et la beauté» (in Humain, trop humain, paragraphe 278); il est
«de l'essence de la culture supérieure de savoir jouer sur un plus grand
nombre de cordes» (id., paragraphe 281

(20) La naissance de la tragédie, p. 1 59.
(21 Id., p. 95.

Education et Recherche 3/84 27



(22) G. Durand, L'âme tigrée. Les pluriels de psyché Denoël-Gonthier, Paris,
1980), p. 147. Cf. aussi M. Maffesoli, L'ombre de Dionysos (Ed.
Méridiens, Paris, 1982). Cf., d'autre part, dans J. Habermas, l'opposition entre
sciences relevant de l'explication «nomologique» et sciences «historico-
herméneutiques» dans lesquelles «ce n'est par l'observation, mais la

compréhension du sens qui donne accès aux faits» (p. 147 in La technique et la
science comme idéologies, Gallimard, Paris, 1973).

23 G. Durand, Le social et le mythique. Pour une topique sociologique, p. 289
in «Cahiers internationaux de Sociologie», vol. LXXI.

ZUSAMMENFASSUNG

Phänomene der Erziehung und philosophisches Fragen

Die Geburt der Erziehungswissenschaft im Singular! ging, wenn nicht gerade
mit dem Muttermord an der Philosophie, so doch mit deren Vertreibung aus der
pädagogischen Provinz einher. Man verdächtigte die Philosophie, die Wirklichkeit

zu verkennen, sich an Kritik und Utopie zu beranschen und zwanghaft an
ihrer Rolle als Normen setzende Instanz festzuhaalten. Aber seit man von «

Erziehungswissenschaften» (im Plural!) spricht, haben gewisse wissenschaftsgläubige
Naivitäten an Boden verloren, womit man sich allerdings neue — just mit

diesem Plural verbundene — Probleme einhandelte. Im gleichen Atemzug hat
die Philosophie ein gewisses Bürgerrecht im Bereich der Erziehung zurückgewonnen.

Dies dank der Dienste, die sie den Eriehungswissenschaften auf
folgenden vier Feldern leislet: a) Geschichte der Philosophie der Erziehung, b)
Wissenschaftstheorie, c) Reflexion über Ziele und axiologische Voraussetzungen

des Erziehung, d) systematisches Zusammenfassen der Resultate der
verschiedenen Forschungsrichtungen.

Aber hinter dieser scheinbaren Wiedereingliederung der Philosophie verbrigt
sich häufig nur deren neuerlicher Ausschluss in Gestalt einer Entschärfung ihrer
Forderungen, einer Zerstückelung und Entstellung ihrer Theorien und insgesamt
ihrer Degradierung zu einer klossen Hilfswissenschaft.

Es ist daher an der Zeit, ein mögliches anderes Verhältnis zwischen dem
philosophischen Denken und den Phänomenen der Erziehung zu entwerfen. Sollte es
nicht Sache der Philosophie sein, die Zeichen, in denen sich das Feld der Erziehung

manifestiert, in einer einheitlichen und durchgängigen Weise aufzuspüren
und auf den tieferen Sinn hin zu hinterfragen, den deren gestammelte Sprache
eigentlich meint. Ein soleher Denkansatz würde die philosophische Anthro-

28 Bildungsforschung und Bildungspraxis 3/84



pologie, die philosophische Sémiologie und die philosophische Hermeneutik in

sich vereinigen. Die Frage «Wie verwalten wir die Bildung des jungen Menschen

?» lässt sich hier von der Frage nach unserer Identität keineswegs trennen.
Es ist die Frage nach dem imaginären Grundentwurf, der die Schichten unserer
Existenz und deren Zusammenhalt letztlich bestimmt.

Eine solche Sichtweise erfordert, entschlossen die eingefahrenen Geleise einer
gewissen positivistischen «epistemie» zu verlassen. Ein Umweg z.B. über das
Denken des Nietzsche von «Über die Zukunft unserer Bildungsanstalten» und
von «Die Geburt der Tragödie...» könnte zu diesem Ausbruch beitragen.
Dergestalt bis zur Identifizierung der Bedingungen der Möglichkeit unserer
Erziehungsweisen fortzuschreiben, heisst vor allem bis zu den mythischen Urbildern
vorzudringen, denen jene auf die eine oder andere Weise entsprechen. Dies
aber bedeutet bis zu den «Götzen» vorzustossen, d.h. zu den Symbolen unserer
komplexen Wertsysteme, die ihre Kraft und ihren Sinn auf unsere Wirklichkeit
übertragen. «Die Erziehung verändern» besteht dann darin, uns Schritt für
Schritt Klarheit darüber zu verschaffen, welche «Idole» wir eigentlich anwenden,

und so die Bedingüngen für einen «Wechsel der Götzen» festzulegen.

SUMMARY

Educational Phaenomena and Philosophie Questioning

In French we used to speak of «Educational science» in the singular. Its birth
and christening went hand in hand with an exorcism, if not a murder, of
«mother philosophy», which was suspected of ignoring reality, indulging in the
delights of criticism or Utopia, and of being obsessed with normativity.

But, with the passage to the plural educational sciences instead of educational
science), some pseudo-scientific oversimplifications are losing ground
(although this is counterbalanced by new problems specifically linked with this
use of the plural). At the same time, philosophy regains a certain status in
educational sciences in four different fields : a history of the trends of educational
philosophy; (b) epistemology; (c) a reflexion on axiological aims and assumptions;

d a synthesis and coordination of the results of a manifold research. But
this apparent reintegration of philosophy often hides a new exclusion through
various processes of defusing, demoting, cutting up or falsifying.

Education et Recherche 3/84 29



Hence the importance of sketching some aspects of what could be a «different»
philosophical approach to educational problems: a unified, across — the —
board exploration of the signs defining the educational field; to question and clarify

the deep meaning just hinted at by the signs of reality, etc... The philosophy
of education would become a kind of clearing-house between anthropology,
semiology and hermeneutics.

The question: «How do we administrate the formation of the child of man ?»

cannot be separated in this context from the question of our identity, i.e. from
the basic imaginative model that stratifies, unifies and defines us. Such a

perspective must keep resolutely away from the track of positivist «episteme». A
detour through Nietzsche's On the Future of Our Teaching Institutions and The
Birth of Tragedy might help us to get rid of these positivist fetters. If we want to
identify the conditions that make our educational modalities possible we must,
among other things, go back to the mythical models behind them, i.e. to the
«gods» (symbols of complex axiological combinations) who bestow their
strength and meaning to our reality. «To change education» means clarifying
step by step which «idols» we make use of, and determining the conditions of a

«substitution of new gods for the old ones».

30 Bildungsforschung und Bildungspraxis 3/84


	Phénomènes éducatifs et questionnement philosophique

