Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift fir

Erziehungswissenschaft = Education et recherche : revue suisse des
sciences de I'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Bildungsforschung
Band: 6 (1984)

Heft: 3

Artikel: Phénomenes éducatifs et questionnement philosophique
Autor: Duborgel, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-786404

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-786404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Phénoménes éducatifs
et

questionnement philosophique

Bruno Duborgel

La naissance et le baptéme de «la» science de /'éducation s’accompagnent
d’un exorcisme, sinon d’un meurtre, de la «mére philosophique» suspectée
d’ignorance des réalités, d’enfermement dans les délices de la critique ou des
utopies, d’obsession a dire la normativité, etc. Cependant, avec «les» sciences
de l'éducation, certaines naivetés scientistes perdent du terrain, fat-ce au prix
de nouveaux problemes liés précisément a ce pluriel; corrélativement, la philo-
sophie retrouve un certain droit de cité, au travers de quatre «usages» princi-
paux que l'on en fait en sciences de /'éducation. histoire des philosophies de
l'éducation, épistémologie, réflexion sur les fins et les présupposss axiologi-
ques, synthese et coordination des résultats des diverses recherches. Mais
cette réintégration apparente de la philosophie cache souvent une nouvelle
exclusion, par la médiation de divers processus de désamorcage, découpage,
auxiliarisation ou dénaturation. Il importe alors d’esquisser quelques aspects de
ce que pourrait étre un «autre» rapport de la pensée philosophique aux phéno-
meénes éducatifs. prospection unifiée et d’emblée transversale des signes qui
manifestent le champ éducatif, questionnement et élucidation du sens profond
que balbutient les signes du réel, etc., une telle pensée serait de !'ordre d’une
anthropologie, d‘une sémiologie et d’une herméneutique philosophiques. La
question « Comment gérons-nous la formation du petit d’homme ?» est ici indis-
sociable de celle de notre identité, c’est-a-dire de I'imaginaire fondamental qui
nous stratifie, nous cohere et nous définit. Une telle perspective de réflexion
implique de se placer résolument a I’extérieur d’un certain trajet de '« épisteme »
positiviste; un détour, par exemple, par la pensée du Nietzsche de Sur ['avenir
de nos établissements d’enseignement et de La naissance de la tragédie,
pourrait contribuer a ce désenclavement. Aller ainsi jusqu’a I'identification des
conditions de possibilité de nos modalités éducatives, c’est notamment aller
Jjusqu’aux modeles mythiques auxquels celles-ci «répondent» de quelque
maniere, c’'est-a-dire jusqu’aux «dieux» (symboles de constellations axiologi-
ques complexes) qui donnent leur force et leur sens a notre réalité. « Changer
/'éducation» c’est, de proche en proche, élucider quelles «idoles» nous prati-
quons et déterminer les conditions d’un «changement de dieux».

Ce texte est celui de la conférence prononcée par I"auteur le 16 février 1984 & I'Université de Neu-
chatel.

Education et Recherche 3/84 15



Y-a-t-il sens (légitimité et possibilité ) a problématiser, explorer et réfléchir spéci-
figuement le champ des phénoménes éducatifs selon |'ordre des questions et
des procédures de la pensée philosophique ? Une telle interrogation n’est nulle-
ment équivalente a cette autre (dont elle implique, du méme coup, I'examen) :
«Quelles sont les fonctions de la « philosophie de I'éducation» dans les sciences
de I'éducation ou a proximité d'elles ?». Précisément, elle suspecte déja, par
son organisation méme, une double opération préalable qui I'empéche classi-
quement de se formuler: I"acte de rétrécissement, et d"altération de la philoso-
phie par découpage et autonomisation relative de la catégorie «philosophie de
I"éducation», et la convocation de celle-ci & désigner d’entrée de jeu son statut,
voire a justifier son utilité, dans les termes de son «rapport a» la dynamique et a
la nomenclature des sciences de |I'éducation. Quels pourraient étre le sens, les
exigences et les conditions d'exercice d'un questionnement philosophique des
phénoménes éducatifs ? Ce probléme immense — a peu prés régulierement
reporté, subordonné, détourné, recouvert, refoulé, refusé ou simplement
«ignoré» du fait de l'extréme prégnance d’un canevas de problématisation
immeédiatement autre — nous a suggéré quelgues premieres remarques et pis-
tes possibles de réflexion: nous les livrons ici en tant que telles, c’est-a-dire
comme contribution toute provisoire et trés fragmentaire a I"approche seule-
ment de la question posée.

On sait que |'acte de naissance, dés la fin du siécle dernier, du projet de «la
science de |"éducation», fut corrélatif d'un acte de « meurtre de la mére philoso-
phique» (d’ailleurs remplacée, chez Durkheim, par |'aile tutélaire nouvelle de la
sociologie) : la visée de scientificité, I"affirmation d’une autonomie et d’une spé-
cificité, requéraient, comme ce fut le cas pour toutes les autres sciences humai-
nes, une telle rupture et une telle exclusion. Contre la philosophie dénoncée
comme jeu spéculatif sur I'essence de |'éducation, projection de pures utopies
éducatives, obsession de dire le droit et la normativité, mépris du réel ou enfer-
mement dans les délices douteuses d’une critique corrosive de ce qui est, il
s'agissait d'affirmer et d'outiller une volonté de connaissance scientifique et de
gestion positive des faits d'éducation. En tant qu’entreprise d’investigation
scientifique du champ éducatif, la science de I'éducation se pose donc contre la
philosophie trop absorbée par I'exigence de déterminer «ce qui doit étre»; mais
aussi, pré-désignant les activités éducatives comme des maniéres d'actes aveu-
gles (comportant une certaine inconscience sur ce qu'ils font), elle se préoc-
cupe d’éclairer (au titre de la «théorie pratique» chez Durkheim) les pratiques,
voire d'établir, progressivement, et & long terme, les conditions d’'une activité
pédagogique a la fois plus fonctionnelle, plus homogéne et davantage fondée
en raison.

16 Bildungsforschung und Bildungspraxis 3/84



Cependant la philosophie, exorcisée par le baptéme méme de la science de
I"éducation — sur fond d’exigence effective de scientificité, mais aussi sur hori-
zon d’idéologies scientiste et positiviste — a donné lieu a certains processus de
réintégrations partielles. Le passage aux «Sciences de |'éducation» s’accompa-
gne, relativement, d'une double correction de la perspective particulierement
ouverte par Durkheim. D’une part, ce pluriel indique que, sans renoncer évi-
demment au projet de scientificité, on libére tout de méme celui-ci de certaines
naivetés et simplifications de type scientiste, fit-ce en créant, du méme coup,
un autre genre de probléme lié précisément a ce pluriel. D'autre part, la «philo-
sophie de I’éducation» a droit de cité, d'une fagon ou d'une autre, dans ou
autour de cet ensemble composite. Mais rien n’est résolu pour autant, en raison
d'une situation persistante d'hésitation et d’ambivalence, sinon de contradic-
tion: la philosophie est réintégrée, ou revendiquée... et peu ou prou suspectée
par des sciences de |"éducation qui lui font sa place en méme temps qu’‘elles
doivent s’affirmer et s’établir par rupture vis-a-vis d’elle. Quelles formes alors
une telle réintégration prend-elle ?

Quatre modalités principales du rapport de la philosophie au champ et a I'acti-
vité des sciences de I’éducation peuvent étre indiquées; soient quatre «usages»
gu’'on fait de la philosophie, dans I'enseignement ou dans les recherches de
sciences de |"éducation; petite gamme de quatre fonctions, dont on utilise tout
ou partie du clavier, selon I'idée que I'on se fait de la Iégimité de ses composan-
tes respectives.

Il s’agit d"abord de la référence a la philosophie en tant que patrimoine d'idées
et dimension de la culture historique; rapport sélectif a la philosophie sollicitée
comme panorama diachronique des doctrines de |'éducation qu’elle comporte
parfois. Nul doute que cette sollicitation soit occasion possible d’enrichissement
et de stimulation intellectuelle pour les sciences de |'éducation; nul doute non
plus gu’elle risque a chaque instant de donner lieu a un rapport plus ou moins
tronqué a la philosophie, en se faisant simple exhumation et découpage d'un
musée de doctrines philosophiques «de |'éducation» et en isolant plus ou moins
celles-ci de I’ensemble de la pensée ou elles s’inscrivent; auquel cas on tend a
désamorcer la philosophie au moment méme ou on lui fait sa place.

Une autre sollicitation renvoie a la fonction épistémologique, que la philosophie
est conviée a exercer sur le terrain des sciences de |I'éducation: il s’agit donc de
faire I'examen critique des hypothéses, principes et résultats de ces sciences,
d'en apprécier le statut de scientificité, d’en penser et d’en réguler le fonction-
nement. Mais, si |'on ne saurait nier que |I'épistémologie est effectivement |'une
des dimensions classiqguement reconnues constitutives de la réflexion philoso-
phique, il importe aussi bien de remarquer qu’elle ne lui est pas coextensive,
qu’'elle n"a sens philosophique, le plus souvent, que replacée dans |'ensemble
vaste des preoccupations d'une pensée ou dans sa relation a |'exigence plus
générale d'éclairer un probleme de théorie de la connaissance, et qu’enfin un

Education et Recherche  3/84 17



épistémologue peut n’étre point philosophe. On voit assez combien, du méme
coup, la mise en relation des sciences de I'éducation avec |'épistémologie, pour
légitime qu’elle soit, ne désigne malgré tout qu’une ombilication trés limitée,
sinon inessentielle, de ces sciences a la pensée philosophique.

Un troisieme lien de la philosophie aux sciences de |I'éducation apparait, en
revanche, beaucoup plus fondamental. En effet, lorsque la philosophie est
mobilisée au titre de réflexion sur les valeurs, fins et finalités des systémes édu-
catifs, comme réflexion sur les présupposés axiologiques et idéologiques affé-
rents aux structures d'éducation existantes ou proposeées, elle retrouve I'une de
ses fonctions essentielles. Mais alors, n’est-ce pas toute la philosophie qui
appelle d'étre convoquée ? L'évaluation philosophique des systemes éducatifs
existants ou proposés n’est-elle pas, en effet, indissociable de toute une lecture
philosophique minutieuse de ceux-ci, voire de |'entiéreté d'une philosophie de
I'homme en fonction de laquelle seulement une «mesure» axiologique peut
s'accomplir et situer ses propres ancrages théoriques ? Il s'agit alors de tout
autre chose que du recours a une sorte de «philosophe de service» invité a un
propos appréciatif et éthigue sans médiations suffisantes ou a un discours «de
couronnement» sur des résultats et analyses «par ailleurs» élaborés et engran-
gés par les sciences de |'éducation. Ce qui est tout autre chose, aussi, que
d’auxiliariser - dénaturer la philosophie, fit-elle «de |"éducation», en la dési-
gnant comme I'une des sciences de |'éducation et en la plagant, aux cotés de la
planification par exemple, sous la rubrique «sciences de la réflexion» (1). Ce qui
est tout autre chose, encore, que, statuant depuis I'autel nouveau de la science,
sur la «sagesse» et I'«illusion» de la philosophie, de répudier celle-ci comme
voie de connaissance valide des faits humains et de |"affecter a la tache alors
déracinée dite de réflexion sur les fins et de «coordination des valeurs» (2)

Enfin, & l'interférence de son role épistémologique et d'une sorte de mission
contienne du «spécialiste en généralités», la philosophie semble chargée d’'une
guatrieme fonction méme si celle-ci n'est par toujours rapportée au «genre phi-
losophique» en tant que tel. Nous voulons parler de |"activité, d’ailleurs souvent
plus programmatique qu’effective, de mise en perspective, d'exposition synop-
tigue des différentes sciences de I'éducation, et de présentation organisée ou
synthétique de leurs résultats: coordonner, synthétiser, relier, agencer au mieux
la dissémination de ces pluriels en une vision d’ensemble. Un peu comme le phi-
losophe selon A. Comte a charge d'organiser le tableau général de I'ensemble
des sciences, et d'établir le réseau de relations qui articule leurs apports respec-
tifs, le philosophe - homme des sciences de |'éducation aurait a gérer I'hétéro-
généité de ces sciences, a en présenter |'organigramme cohérent, a montrer la
convergence et la complémentarité de leurs résultats divers et séparés. Sorte de
grand matitre de la Pluri, Multi et Interdisciplinarité, officiant néo-positiviste de la
Coordination, il travaille quasiment dans |"extériorité d'une «super-discipline»,
s'efforcant de déterminer les types de connexions, d’intégrations et d’interac-
tions, les ordres d’agencements et de dépendance de multiples savoirs a I'éla-

18 Bildungsforschung und Bildungspraxis 3/84



boration desquels il n"a pas participé. Il stocke, thésaurise, rassemble et agence
une pluralité de savoirs, confronté a chaque instant aux périls d'un complexe
d'Harpagon et d'un art de la mosaique.

En définitive, on peut se demander si, de |'exclusion initiale de la philosophie par
I'exigence d'une science de |'éducation, a sa réintégration par les sciences de
I"éducation et au travers de ce groupe de fonctions qui I'«utilisent» en la désa-
morc¢cant, découpant, auxiliarisant ou dénaturant, a différents degrés, on ne va
pas du méme au méme, c'est-a-dire d'une exclusion - rupture nette et dure a
une exclusion plus diffuse, ambivalente et costumée en habit d’intégration. Le
probléme est alors de se demander si une autre maniére de penser la relation de
la philosophie avec les phénomenes éducatifs et leur prospection est désormais
pensable.

Penser autrement le rapport de la philosophie au champ des réalités éducatives,
c'est d'abord, en termes de définition négative, refuser une double voie: celle
d’un retour a la pure et simple élaboration d'utopies éducatives, a la pure cons-
truction d'une normativité, celle aussi bien d'une philosophie éclatée en fonc-
tions guasi indépendantes entre elles et vite condamnée a deviser de loin sur
des résultats et propositions forgés assez extérieurement a elle par les sciences
de |"éducation. Renvoyant dos a dos ces deux voies comme deux impasses,
une pensée philosophique «autre» des phénoménes d’éducation pourrait se
caractériser par un groupe d’exigences et de procédures dont il faut au moins
approcher et proposer quelques aspects généraux possibles. D’abord, elle
serait questionnement a part entiere des modes d’étre et des fonctionnements
effectifs de cette réalité éducative, mais en vue de déterminer leurs conditions
de possibilité, leur sens philosophigue et par |la méme les valeurs qu'ils attestent
et endiguent. Pour elle, le champ des «faits éducatifs» est a considérer comme
réponse culturelle circonstanciée a une question philosophique enfouie mais
qu’il impligue, qu’il recherche et tente de formuler par les dispositifs mémes
qu'il engage dans ses aménagements empiriques: «Qu'est-ce qu'éduquer
I"nomme veut dire ?». Le questionnement est «philosophique», c'est-a-dire qu’il
s'empare du réel mais pour en décrypter le sens, et qu’il se conduit a partir de la
guestion du sens de I'homme. Corrélativement, il se fonde sur I'exigence d'une
unité de la pensée du réel (foisonnant, multidimensionnel, voire contradictoire ).
Unité et cohérence de la pensée sont ici recherchées non plus dans la perspec-
tive d"une fédération des diverses sciences humaines s'appliquant a analyser les
faits d'éducation, dans I'optique d"une tentative de synthése «finale» des résul-
tats disparates livrés par différents spécialistes s'attachant chacun a un niveau
ou aspect d’un phénomene éducatif, mais dans les ressources d'un questionne-

Education et Recherche 3/84 19



ment, par une méme pensée, de la multitude des signes qui manifestent la signi-
fication d'un phénoméne. Autrement dit, au projet d’unification par synthése a
posteriori des résultats disparates livrés par des sciences elles-méme hétéroge-
nes, au pari d'un Grand Soir de |'Interdisciplinarit¢ harmonieuse de sciences
explicatives pourtant séparées entre elles, a |'idée d'une intelligibilité qui surgi-
rait de la multiplication de «dossiers» autonomes et supposés se complémenta-
riser quelgue part quelque jour, se substitue la visée d'une lecture et d’une inter-
prétation philosophiques rigoureuses par ou le réel disséminé et multiforme
révelerait une cohérence, s'offrirait & une intelligibilité dont le corps théorique,
les propositions initiales, les modes et conditions d‘exercice seraient eux-
mémes explicités.

Une telle prospection philosophique se caractériserait encore par son exigence
de transversalité: elle travaille d’emblée sur toute |'épaisseur anthropologique
des phénomeénes dont elle interroge le réseau de relations. Elle recherche
méthodiquement les homologies profondes par ou les séries du méme et de
I"autre «tiennent» cependant ensemble, ont cohérence dans leur hétérogénéité,
sont traversées et solidarisées par la configuration d'une «question» dont ils
sont la réponse agencée et circonstanciée. Elle postule, et s'efforce de confir-
mer par ses travaux, que la pluralité des signes s’organise en réseaux et que
I"intrication de ceux-ci constitue un «tissu» dynamique, une totalité formant
systéme. L’interprétation philosophigue des faits éducatifs est effort d"élucida-
tion de signes dont elle opére la collecte selon le vecteur spécifique de ses ques-
tions, dont elle établit la cohérence structurale et dont elle met au jour les condi-
tions de possibilité théorique. Du réel anthropologiqguement stratifié, elle recher-
che le «texte» qui en articule les données d’apparence les plus éloignées entre
elles dans I'espace du champ éducatif et qui en montre les relations aux strates
culturelles et historiques.

Y

Nous avons affaire @ une pensée qui est indissociablement anthropologie,
sémiologie et herméneutique, mais philosophiques, c'est-a-dire que les signes
qu’elle recense d'abord dans les divers registres des gestions éducatives du
sujet humain ne sont pas seulement dégagés dans leurs régles de fonctionne-
ment, mais interprétés quant au sens philosophique qu’ils impliquent: il s'agit
d’élucider ce que, pour une société donnée et sans qu’elle le «sache» vraiment,
«éduquer veut dire». De quels modeles généraux de I"humain ces signes
attestent-ils la mise en oeuvre et/ou la recherche? La question «Comment
gérons-nous la formation du petit d"homme ?» est maniéere spécifique et fonda-
mentale, dans cette optique réflexive et herméneutique, d'aller au coeur de la
guestion générale «Qui sommes-nous?». Questionner ainsi les phénomeénes
éducatifs, c’est travailler a élucider notre identité, jusqu’a une confrontation cri-
tique intégrant forcément et directement la «question de I’éducation» et sa
remise en question. Enfin, cette lecture et cette réflexion philosophiques travail-
lant sur les signes du champ éducatif auraient du méme coup aussi a scruter les
sciences mémes de |I'éducation qui, dans nos sociétés, prennent en charge la

20 Bildungsforschung und Bildungspraxis 3/84



connaissance voire I'exigence de transformation de ce champ. De quelles impli-
cations philosophiques relatives a notre pensée de I'"homme et de sa gestion
éducative le projet de ces sciences témoigne-t-il? Quelle idée de notre identité
fonde-t-elle le fait — ou du moins fait-elle corps avec lui — que nous confiions a
des «sciences de |'éducation» la fonction de connaitre et la mission de perfec-
tionner la formation du sujet humain ?

Ainsi nos sciences de I'éducation, largement dérivées des problématisations et
des procédures positivistes, marquées par |'originaire sceau de la pensée dur-
kheimienne et notamment par son refoulement de la philosophie, paraissent-
elles avoir entrainé, malgré leur passage au pluriel et leur réintégration de telles
ou telles «dimensions philosophiques», I'occultation, I'inhibition, la disqualifica-
tion ou I'interdiction de croissance d'une autre maniére d’aller aux faits éduca-
tifs et de les penser. |l revient a celle-ci de rappeler que la «pensée scientifique»
(des sciences humaines prenant pour objet d'étude les faits éducatifs) — et a
fortiori le modele positiviste qui travaille et commande souvent encore cette
représentation de la scientificité — ne détient en aucune maniere le monopole
de la pensée rigoureuse. De la science de |I'éducation selon Durkheim & nos
actuelles sciences de I'éducation, les différences ne manquent certes pas mais
représentent sans doute, le plus souvent, moins une mutation épistémologique
gue des variations sur ce qu’on pourrait appeler a la rigueur une «épistémen»
durkheimienne - positiviste fondamentalement commune. Du méme coup, pen-
ser ce que pourrait étre un acte spécifiqguement philosophique de pensée des
phénomenes éducatifs impliquerait de se placer d’emblée et résolument a
I"extérieur de ce trajet généalogique de I'«épistéme positiviste» et des hypotheé-
gues, verrouillages, auxiliarisations ou refoulements qu‘elle engendre au sujet
de cet autre type du connaitre. Certains aspects de la premiére pensée de
Nietzsche, auxquels nous nous limiterons, peuvent, a cet égard, nous fournir
non quelgue modeéle unigue et originaire, mais au moins guelgues indications
sur la nature et les conditions d'un désenclavement de cet exercice tout autre
de la pensée.

Invité a prononcer a Bale, en 1872, cing conférences «sur |'avenir des établisse-
ments d’enseignement» allemands, Nietzsche inaugure et esquisse, a sa facon
propre, une autre maniere d’interroger les faits d’éducation. La méme année |l
publie son premier livre: La naissance de la tragédie. Mais on voit bien que les
Conférences sur I'enseignement s’ouvrent sur une lecture de la civilisation, et
qgue La naissance de la tragédie retrace le trajet de la culture en vue aussi d'élu-
cider notre actuelle identité culturelle et de reposer la question de la formation
de I'homme. Remarquons tout d’abord que Nietzsche, dans ses conférences,

Education et Recherche 3/84 21



opére un triple déplacement de la question qu’on le conviait a examiner. |l
déplace déja la question du futur au présent: il ne s’agit pas de «prévoir» |"avenir
de I'enseignement, mais de faire |"analyse du réel, de penser ce qui est, de dési-
gner le sens du présent «des institutions allemandes» (3); ou du moins est-ce a
partir d'un diagnostic philosophique s’effectuant sur «les entrailles du présent»
(4) qu’on peut s’aventurer a déceler la dynamique naissante d’une transforma-
tion culturelle. Un second déplacement consiste a faire passer la question de
I"éducation de la sphére politique de |'Etat & celle de la « Culture». La problémati-
que a penser est celle de la nature et de la valeur de la culture présente par rap-
port & une culture philosophiquement exigible. La philosophie pensant la culture
et I"éducation n'est pas une sorte d'indirecte science politique de I’éducation.
Elle exerce son regard critique sur la problématisation politique de I’éducation
(au lieu d’en jouer le jeu). Son probléme est celui du sens et des conditions
d’une culture véritable, d'une éducation philosophiqguement déterminée, et non
pas celui d'un travail d"aménagement sociopolitique dans lequel quelque socio-
logue plus ou moins positiviste se ferait conseiller éclairé du Prince ou de I'Etat.
Et Nietzsche d'effectuer la critigue du culte tout hégélien de |'Etat et de ses
implications quant a la définition de la culture et a la gestion de |'enseignement.
«Phénomene nouveau! L'Etat comme étoile pour guider la culture!» s'écrie
Nietzsche (5). Il s'agit de remettre I'Etat a sa place, et la philosophie a la sienne
— qui n’est pas de gérer fonctionnellement «les institutions pour surmonter la
misere de vivre, qu’elles promettent de former des fonctionnaires, des négo-
ciants, des officiers, des marchands, des agronomes, des médecins ou des
techniciens» (6).

Seize ans plus tard, dans Le crépuscule des idoles, Nietzsche rappelle, avec non
moins de virulence: «Que |I'éducation, la culture méme soient le but — et non
I'« Empire» — que pour ce but il faille des éducateurs — et non des professeurs
de lycée et des savants d'université — voila ce qu'on a oublié» (7). Enfin, et
corrélativement, le philosophe au marteau substitue a |'activisme effréné des
gestionnaires de remaniements de surface — et a leurs court-circuitages du tra-
vail réflexif — I'exigence du long détour de la pensée: «Le lecteur ... ne doit pas
enfin attendre pour finir un tableau de résultats. Je ne promets pas de tableaux
et de nouveaux horaires pour les gymnases et les écoles techniques, j’admire
bien plutdt la nature surpuissante de ceux qui sont capables de parcourir toute la
voie de |'expérience jusqu’aux sommets des vrais problemes de la culture, et
inversement de ces bas-fonds des réglements les plus secs et des tableaux les
plus élégants; mais satisfait si, en ahanant, j'ai gravi une montagne de quelque
importance et si je peux jouir d’un horizon plus libre, je ne pourrai jamais dans ce
livre satisfaire les amateurs de tableaux» (8).

Cette série de déplacements tend a placer le questionnement des faits éducatifs
sur le terrain philosophique de I'exploration et de I'évaluation critique des réali-
tés éducatives présentes et elles-méme indisssociables de tout un style de cul-
ture, de toute une histoire de la civilisation qui leur correspond et permet de les

22 _ Bildungsforschung und Bildungspraxis 3/84



comprendre. Recenser, interpréter, diagnostiquer, évaluer: taches solidaires
assignées a une pensée soucieuse de déceler et d’apprécier le sens des signes
éducatifs ou se disent (et réciproquement) notre identité culturelle, notre idée
de I"homme et notre facon d’envisager son «dépassement» par la formation
éducative. Mais la maniére dont Nietzsche tente d’accomplir une telle tache est
elle-méme fort instructive. Il rassemble, dans ses Conférences, des brassées de
traits, d’indices, de signes distinctifs de I'enseignement allemand. Celui-ci
atteste, par exemple, la forte prégnance de |'encyclopédisme et du spécialisme:
I"esprit scientifique se fourvoie dans le culte d"une certaine érudition et dans une
abusive séparation des disciplines. Le savoir est a la fois boursouflé d’érudition
et divisé. L'inflation de savoirs de fourmis aveugles et laborieuses aboutit alors a
un véritable éclatement de la pensée. Et I'enseignement est a I'image de ce sta-
tut du savoir idéal: or, «un savant exclusivement spécialisé ressemble a I'ouvrier
d’usine qui toute sa vie ne fait rien d"autre que fabriquer certaine vis .. on admire
comme un phénoméne moral cette étroite spécialisation de nos savants et leur
éloignement toujours plus grand de la vraie culture... La division du travail dans
les sciences» a pour but la «réduction, voire une destruction de la culture» (9).
Cette «vie de fourmis est a des milles certes de |a vraie culture» (10), mais cette
«obésité savante trouve dans les gymnases ses pépinieres» (11). Et le savoir
scientifique, lui-méme tronqué, tend en outre & un impérialisme qui subordonne
tout a lui. Ou encore, Nietzsche multiplie des collections de signes — prélevés
dans le champ des procédures, structures et pratiques des établissements
d’enseignement — qui montrent, selon lui, «que le journal se substitue a la cul-
ture» (12), que la « penséenr journalistique tend a devenir le paradigme de la for-
mation de |"esprit dans les gymnases; de méme, note-t-il dans La naissance de
la tragédie, «le journaliste, I"esclave en papier de |I'événement du jour, a rem-
porté dans le domaine de la culture une entiére victoire sur le professeur» (13).
Finalement, «le gymnase forme non pas a la culture, mais seulement a |"érudi-
tion» et, pire encore, «il prend depuis peu l'allure de ne plus former méme pour
I’érudition, mais pour le journalisme» (14).

Mais les signes de ce genre, dont il opére de multiples repérages en scrutant le
champ éducatif présent, Nietzsche ne se contente nullement d’en dresser une
sorte d’inventaire plat. Il les interprete, les évalue et les rend intelligibles en les
replagant dans le tissu de leur épaisseur anthropologique et en pensant I'ensem-
ble de celui-ci. Il leur donne, dans les Conférences de Bale et plus encore dans
La naissance de la tragédie, une vaste perspective de signification: ['examen du
reel s"ouvre sur une profondeur. Ce présent de I'enseignement est indissociable
de toute une configuration culturelle dont il répercute, dans son champ propre,
une figure exemplaire. Un complexe réseau d’homologies restitue chaque signe
dans I"épaisseur d'une totalité. En effet, d'un caractére a I'autre du systéme
d’enseignement et du «style» d’éducation, et de cela aux signes distinctifs
généraux de la culture présente d'une société, il y a correspondances, solidari-
tés, échos ou équivalences au sein d'un motif civilisationnel qu’il faut identifier
et qui définit «ce que nous sommes» présentement. En outre, tout ce présent

Education et Recherche 3/84 23



s'ombilique & toute une généalogie sans la connaissance de laquelle nous ne
saurions le comprendre. A la «littérature pédagogique de ce temps», désignée
comme «supréme pauvreté d’esprit» et «danse en rond d’étres patauds» (15),
Nietzsche ne craint pas d'opposer I’exigence d'une pensée philosophique effec-
tuant un immense détour non pour se détourner du reel présent, mais précisé-
ment pour y aller et y revenir avec les moyens de I'élucider. Comprendre
I"aujourd’hui de I'enseignement et de la culture nous convoque a aller, de pro-
che en proche, jusqu'a la méditation des figures d"Apollon et de Dionysos, a
parcourir, depuis Socrate au moins, le trajet de I'«homme théorique» et «abs-
trait», & voir comment « notre monde moderne tout entier est pris dans le filet de
la culture alexandrine et prend comme idéal I'individu doué de tout ce qu’il faut
pour connaitre et qui met ses dons au service de la science, /'homme théorique
dont Socrate représente le symbole et I'ancétre. Notre éducation a d’abord cet
idéal en vue, & cbté duquel toute autre existence ne peut que difficilement
s'affirmer» (16). «L’"homme abstrait que ne guide aucun mythe, I'éducation
abstraite, la morale abstraite ... voila le temps présent, le résultat du socratisme
destructeur de mythes» (17). Il y a homologie, ou autre lien, d"un signe a un
autre du texte présent majeur de |'enseignement et de la culture, et il y a une
certaine contemporanéité et équivalence de ceux-ci avec telles ou telles figures
historiques constitutives de notre formation; de méme, tels et tels signes qui,
dans ce méme présent, balbutient un autre texte et contredisent I'empire de
I'«homme théorique», forment style entre eux et ont leurs correspondants dans
d’autres strates («dionysiaques») de notre histoire; le «réel», dans son pluriel et
ses contradictions mémes, est un pluralisme coherent.

Ainsi est-ce de toute une configuration civilisationnelle typique que les signes
relevés dans le champ éducatif, et interprétés, nous donnent une sorte de typo-
logie. De proche en proche, dans cette perspective, |"herméneutique philoso-
phique du présent éducatif et culturel aboutit a une maniere d'ethnologie de
notre propre identité culturelle : elle en désigne le sens profond, les présupposés
et les principes fondateurs, I’'archéologie sémantique. Au fond de cette explora-
tion s'opére la révélation de ce que nous «sommes» — et de ce que nous
perpétuons/entretenons par les pratiques éducatives — en fonction d'un exa-
men de «ce d'ol nous venons». Parvenir a I'intelligibilité des phénomeénes édu-
catifs suppose donc d’aller jusqu’a l'identification des conditions de possibilités
culturelles de ces visages présents de |’éducation. Mais, en méme temps, c'est
«diagnostiquer la civilisation», c’est se confronter a ce qu’on identifie, I'évaluer;
c'est, en tout cas, élucider les enjeux et les fondements de |'éducation présente
et, par la méme, désigner le sens et les conditions de possibilité d"une transfor-
mation éventuelle. Et, dans ce parcours de la collecte, de l'interprétation, de
I"évaluation et de la méditation des signes, |"herméneute sait bien que le collec-
teur de signes est en méme temps, dés et dans cet acte méme de recensement,
donateur du sens qu’il cherche; il ne vise pas la «scientificité» habituellement
définie — et prétend encore moins a I’objectivisme naif et scientiste qu’il y sus-
pecte — mais la cohérence complexe d'une lecture et d'une herméneutique
dans lesquelles il engage toute une pensée philosophique (18).

24 Bildungsforschung und Bildungspraxis 3/84



Enfin, au fond(ement) recherché de la configuration culturelle et éducative,
c’est bien une structure axiologique que Nietzsche s’efforce d'identifier. C'est
une axiologie ou, mieux encore, des «dieux», des figures mythologiques ou
s’exemplarisent en symboles des types de réponse a la question « Qui sommes-
nous, selon quels modeéles définissons-nous la qualification de I"humain?». En
définitive, connaltre ce qui est dans |I'enseignement, donc dans la culture a
laquelle il participe, c'est apercevoir quel imaginaire fondamental, quelle
«mythologie» nous constituent et ont notre faveur. Parler |'enseignement pré-
sent, c'est parler toute la culture et c’est parler la «figure apollinienne» domi-
nante, c’est-a-dire aussi la figure que celle-ci a refoulée et réprimée, celle de
Dionysos dont Nietzsche pensait entrevoir en méme temps les signes d'un
retour possible. Nietzsche dégage et évalue ce scénario mythique, incarné dans
la culture et I'école, de refoulement des valeurs dionysiaques et d'impérialisme
des valeurs de I'«homme théorique». |l aboutit a dénoncer la distorsion, le désé-
quilibre, et la violence qui en résulte, faits au pluriel humain. Et il appelle de ses
voeux non pas un déséquilibre inverse, mais un équilibre paradoxal, une unité
plurielle: le dernier chapitre de La naissance de /a tragédie célébre le scénario de
I"union de Dionysos et d'Apollon (19). L'«avenir des établissements d'ensei-
gnement» est dans un changement de culture, dans I"option pour une autre
axiologie, c'est-a-dire pour une autre structure mythique: la figure de cet avenir
est dans la tragédie attigue dans laquelle «une dissonance incarnée — et
I"'homme est-il autre chose ?» est réalisée (20). A la figure socratique, d'ou nous
procédons, de I'«homme théorique», il faut substituer le modeéle symbolique
d'un «Socrate musicien» (21). Le regret de Socrate, sa mauvaise conscience
d"avoir «négligé la musique» continuent de travailler la crise contemporaine de
I"école et de la civilisation.

Penser autrement les rapports de la philosophie au champ des phénomenes
éducatifs nous a conduit a quelques remarques rapides sur certains aspects de
la premiére pensée de Nietzsche; il ne s'agissait évidemment pas d'entériner les
résultats de cette pensée, mais de la prendre comme prétexte, parmi d'autres
possibles, pour désenclaver les habituelles, durkheimiennes ou néo-positivistes
maniéres de problématiser le rapport de la philosophie a I"éducation. S'ouvre
alors le paysage d'une anthropologie, sémiologie et herméneutique philosophi-
gues entreprenant rigoureusement le diagnostic et |"évaluation de la totalité (y
compris contradictorielle) de ce qu'’il en est de notre identité culturelle (dont le
champ éducatif redouble et spécifie les marques a son échelle propre). Aller
ainsi jusqu’a l'identification des conditions de possibilités de nos modalités édu-
catives, c’est notamment aller jusqu‘aux mythes fondateurs auxquels celles-ci
répondent, gu’elles inventent ou contestent, en tout cas qu’elles impliquent,

Education et Recherche 3/84 25



c'est-a-dire jusqu’aux «dieux» (symboles de constellations axiologiques com-
plexes) qui donnent leurs forces et leur sens a notre réalité. « Changer d'éduca-
tion» c’est, de proche en proche, élucider quelles «idoles» nous pratiquons et
déterminer les conditions d’un «changement de dieux».

Nous voila bien loin des sciences humaines se faisant sciences de I'éducation,
et loin de la «philosophie de I"éducation» supervisant de |'extérieur ces scien-
ces, s'efforcant de les coordonner entre elles et dans leurs résultats, ou leur
ajoutant tant bien que mal un culturel «supplément d’ame» et une réflexion «sur
les finalités». Ou plutdt, nous voila loin d'une certaine maniere d'envisager les
sciences humaines, mais proches peut-étre de celles-ci lorsqu’elles aussi
annoncent le crépuscule des idoles positivistes: lorsque, par exemple, avec Gil-
bert Durand, elles définissent |'anthropologie comme «connaissance et
méthode de connaissance de la reconduction d'un donné signifiant au sens,
...science du symbole, c’est-a-dire herméneutique» (22); lorsqu’elles invitent la
sociologie a «élaborer sa topique propre, ou le mythe se découvre comme
I"'ultime implicant («implicate») & partir duguel s’explicitent les roles, les idéolo-
gies, les axiologies et les codes d'une société» (23). L'exploration philosophi-
que de «ce qu'il en est» des phénomenes éducatifs est, a plus d'un titre, du
méme ordre. Mais, si elle s’efforce de prospecter les « motifs mythologiques», et
de les identifier, c’est d'aprés un ordre de questionnement philosophique
d’emblée défini comme tel et a partir duquel elle porte regard et tient discours
sur le réel; en outre, et simultanément, il lui revient de penser la question de la
légitimité philosophique de cette réalité culturelle et éducative, c’est-a-dire de
ces «dieux» qui en délivrent "intelligibilité et dont elle fait I'objet méme de sa
théorie. Du moins souhaiterons-nous en terminant que ces quelgues esquisses
de réflexion fonctionnent comme sollicitation d’une «crise» féconde et comme
levier dynamique pour une révision fondamentale : peut-étre la philosophie doit-
elle déterminer selon d'autres perspectives sa spécificité, la nature de son ques-
tionnement et les conditions de son exercice heuristique; peut-étre, corrélative-
ment, les sciences de |"éducation ont-elles a repenser désormais les conditions
de leur propre transformation, c’est-a-dire tout a la fois a entreprendre la com-
plication, le renouvellement ou la métamorphose de leur modéle épistémologi-
que de la scientificité, et a opérer la redéfinition de leur rapport a la pensée philo-
sophigue elle-méme redéfinie.

26 ‘ Bildungsforschung und Bildungspraxis 3/84



(1

NOTES ET REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

) Cf. G. Mialaret, notamment dans Les sciences de ['éducation (2eme. éd.,
PUF, Paris, 1979), p. 45: «... 3/. Sciences de la réflexion et de |"évolution:
Philosophie de I"éducation, Planification et théorie des modeles».

(2) Cf. J. Piaget, Sagesse et illusions de la philosophie ( PUF, Paris, 1965).
(3) F. Nietzsche, Sur /'avenir de nos établissements d’enseignement (Galli-
mard, Paris, 1974), p. 16.
(4)Id., p. 18.
(b) Id., p. 94.
(6) Id., p. 100.
(7) Le crépuscule des idoles ( Denoél-Gonthier, Paris, 1970), p. 70.
(8) Surl’avenir de nos établissements d’enseignement, p. 21.
(9) Id., p. 47.
10)Id p. 89.
1)Id., p. 88.
12) Id., p. 48.

13) La naissance de la tragédie ( Gonthier, Genéve, 1964), p. 132.
14) Sur l'avenir de nos établissements d’enseignement, p. bb.
15) [, 3. B2,

6) La naissance de la tragédie, p. 117.
7)1d., p. 149.
)

18 Cf. G. Deleuze, Nietzsche et la philosophie ( PUF, Paris, 1970): «Un phéno-

mene n‘est pas une apparence, ni méme une apparition, mais un signe, un
symptdme qui trouve son sens dans une force actuelle. La philosophie
entiere est une symptomatologie et une séméiologie» (p. 3); .. «Le sens est
donc une notion complexe: il y a toujours une pluralité de sens, une cons-
tellation, un complexe de successions, mais aussi des coexistences, qui
font de l'interprétation un art» (p. 4); ... «Interpréter, et méme évaluer,
c'est peser ... art délicat de la philosophie, I'interprétation pluraliste» (p. b).

(19) Cf. aussi: «ll faut considérer comme le signe décisif de la grande culture

gu'un homme posséde assez de force et de souplesse pour étre a la fois net
et rigoureux dans la connaissance et, en d'autre moments, capable de
céder ... a la poésie, a la religion, a la métaphysique et d’en ressentir la
puissance et la beauté» (in Humain, trop humain, paragraphe 278); il est
«de I'essence de la culture supérieure de savoir jouer sur un plus grand
nombre de cordes» (/d., paragraphe 281).

(20) La naissance de la tragédie, p. 159.

(21

)Id., p. 95.

Education et Recherche 3/84 27



(22)G. Durand, L’@me tigrée. Les pluriels de psyché (Denoél-Gonthier, Paris,
1980), p. 147. Cf. aussi M. Maffesoli, L’ombre de Dionysos (Ed. Méri-
diens, Paris, 1982). Cf., d"autre part, dans J. Habermas, |’opposition entre
sciences relevant de I'explication «nomologique» et sciences «historico-
herméneutiques» dans lesquelles «ce n’est par I'observation, mais la com-
préhension du sens qui donne acces aux faits» (p. 147 in La technique et /a
science comme idéologies, Gallimard, Paris, 1973).

(23) G. Durand, Le social et le mythique. Pour une topique sociologique, p. 289
in « Cahiers internationaux de Sociologie», vol. LXXI.

ZUSAMMENFASSUNG

Ph&anomene der Erziehung und philosophisches Fragen

Die Geburt der Erziehungswissenschaft (im Singular!) ging, wenn nicht gerade
mit dem Muttermord an der Philosophie, so doch mit deren Vertreibung aus der
padagogischen Provinz einher. Man verdachtigte die Philosophie, die Wirklich-
keit zu verkennen, sich an Kritik und Utopie zu beranschen und zwanghaft an
ihrer Rolle als Normen setzende Instanz festzuhaalten. Aber seit man von «Erzie-
hungswissenschaften» (im Plural!) spricht, haben gewisse wissenschaftsglau-
bige Naivitadten an Boden verloren, womit man sich allerdings neue — just mit
diesem Plural verbundene — Probleme einhandelte. Im gleichen Atemzug hat
die Philosophie ein gewisses Burgerrecht im Bereich der Erziehung zurlckge-
wonnen. Dies dank der Dienste, die sie den Eriehungswissenschaften auf fol-
genden vier Feldern leislet: a) Geschichte der Philosophie der Erziehung, b)
Wissenschaftstheorie, ¢) Reflexion Uber Ziele und axiologische Voraussetzun-
gen des Erziehung, d) systematisches Zusammenfassen der Resultate der ver-
schiedenen Forschungsrichtungen.

Aber hinter dieser scheinbaren Wiedereingliederung der Philosophie verbrigt
sich haufig nur deren neuerlicher Ausschluss in Gestalt einer Entscharfung ihrer
Forderungen, einer Zerstluckelung und Entstellung ihrer Theorien und insgesamt
ihrer Degradierung zu einer klossen Hilfswissenschaft.

Es ist daher an der Zeit, ein mogliches anderes Verhéltnis zwischen dem philo-
sophischen Denken und den Phdnomenen der Erziehung zu entwerfen. Sollte es
nicht Sache der Philosophie sein, die Zeichen, in denen sich das Feld der Erzie-
hung manifestiert, in einer einheitlichen und durchgangigen Weise aufzuspulren
und auf den tieferen Sinn hin zu hinterfragen, den deren gestammelte Sprache
eigentlich meint. Ein soleher Denkansatz wulrde die philosophische Anthro-

28 Bildungsforschung und Bildungspraxis 3/84



pologie, die philosophische Semiologie und die philosophische Hermeneutik in
sich vereinigen. Die Frage «Wie verwalten wir die Bildung des jungen Mens-
chen?» lasst sich hier von der Frage nach unserer Identitat keineswegs trennen.
Es ist die Frage nach dem imaginaren Grundentwurf, der die Schichten unserer
Existenz und deren Zusammenhalt letztlich bestimmt.

Eine solche Sichtweise erfordert, entschlossen die eingefahrenen Geleise einer
gewissen positivistischen «epistemie» zu verlassen. Ein Umweg z.B. Uber das
Denken des Nietzsche von «Uber die Zukunft unserer Bildungsanstalten» und
von «Die Geburt der Tragddie...» kdnnte zu diesem Ausbruch beitragen. Der-
gestalt bis zur Identifizierung der Bedingungen der Moglichkeit unserer Erzie-
hungsweisen fortzuschreiben, heisst vor allem bis zu den mythischen Urbildem
vorzudringen, denen jene auf die eine oder andere Weise entsprechen. Dies
aber bedeutet bis zu den « Gotzen» vorzustossen, d.h. zu den Symbolen unserer
komplexen Wertsysteme, die ihre Kraft und ihren Sinn auf unsere Wirklichkeit
Ubertragen. «Die Erziehung verandern» besteht dann darin, uns Schritt fur
Schritt Klarheit daruber zu verschaffen, welche «ldole» wir eigentlich anwen-
den, und so die Bedinglngen fur einen « Wechsel der Gdétzen» festzulegen.

SUMMARY

Educational Phaenomena and Philosophic Questioning

In French we used to speak of «Educational science» in the singular. Its birth
and christening went hand in hand with an exorcism, if not a murder, of
«mother philosophy», which was suspected of ignoring reality, indulging in the
delights of criticism or utopia, and of being obsessed with normativity.

But, with the passage to the plural (educational sciences instead of educational
science), some pseudo-scientific oversimplifications are losing ground
(although this is counterbalanced by new problems specifically linked with this
use of the plural). At the same time, philosophy regains a certain status in edu-
cational sciences in four different fields: (a) history of the trends of educational
philosophy; (b) epistemology; (c) a reflexion on axiological aims and assump-
tions; (d) a synthesis and coordination of the results of a manifold research. But
this apparent reintegration of philosophy often hides a new exclusion through
various processes of defusing, demoting, cutting up or falsifying.

Education et Recherche 3/84 29



Hence the importance of sketching some aspects of what could be a «different»
philosophical approach to educational problems: a unified, across — the —
board exploration of the signs defining the educational field; to question and cla-
rify the deep meaning just hinted at by the signs of reality, etc... The philosophy
of education would become a kind of clearing-house between anthropology,
semiology and hermeneutics.

The guestion: «How do we administrate the formation of the child of man ?»
cannot be separated in this context from the question of our identity, i.e. from
the basic imaginative model that stratifies, unifies and defines us. Such a pers-
pective must keep resolutely away from the track of positivist «episteme». A
detour through Nietzsche's On the Future of Our Teaching Institutions and The
Birth of Tragedy might help us to get rid of these positivist fetters. If we want to
identify the conditions that make our educational modalities possible we must,
among other things, go back to the mythical models behind them, i.e. to the
«gods» (symbols of complex axiological combinations) who bestow their
strength and meaning to our reality. «To change education» means clarifying
step by step which «idols» we make use of, and determining the conditions of a
«substitution of new gods for the old ones».

30 Bildungsforschung und Bildungspraxis 3/84



	Phénomènes éducatifs et questionnement philosophique

