
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 5 (1983)

Heft: 3

Artikel: Fleur-de-Lupin ou l'escargot mythique

Autor: Duborgel, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fleur-de-Lupin ou l'escargot mythique

Bruno Duborgel

Lanalyse du texte et des imagesplastiques d'un album pour enfants (Fleur-de-Lupin, deB.
Schroeder)fait apparaître le refrain et les modulations d'une structure répétitive. Lefil
chronologique et apparent de l'histoire déroule le tempspour mieux l'enroulersur la trame cyclique

de symboles cosmiques et de circuits mythiques. Musique douce de l'aventure et du
retour, du chaos et du cosmos, de la catastrophe et du sauvetage, de la dérive et du refuge, du
temps déployé et démenti, Fleur-de-Lupinpourraitpréfacer deux thèmes de réflexion:
l'importance et la possibilité d'une initiation de l'enfance à l'imagination symbolique et,
corrélativement, la nécessité d'entraîner l'éducateurà une autre approche de la littérature enfantine.

1. Approche et catégories d'un refrain

Fleur-de-Lupin (1), Timothée, Boîte-à-Malice, oiseau Robert: quatre personnages fabuleux,

quatre amis sortis d'un songe et dont le récit des aventures successives nous est
donné à lire, à entendre, à voir au fil de la chronologique d'un album à épisodes multiples

(rencontre des protagonistes, fabrication magique d'une maison, orage, transformation

de la maison en avion puis de l'avion en bateau après un voyage aérien suivi d'un
amerissage forcé, «transbordement» des passagers du bateau, qui coule, sur le parapluie
de Timothée puis sur le dos de l'oiseau Robert, arrivée finale «à la maison»). Ainsi pourrait

être décrite et condensée, en première approximation, la linéarité narrative de cette
histoire, l'enchaînement diachronique de ces aventures. Et l'on pourrait compléter le
commentaire «événementiel» par quelques relevés des caractères ou «types» de

personnages (le «bavard», «inventeur» et apprenti-sorcier Boîte-à-Malice, le «bon», «si
doux» et «si réservé» Monsieur Timothée, etc.). Ces analyses de la dramatique chronologique

et de la «psychologie» des personnages, pour légitimes qu'elles soient, risqueraient

cependant d'occulter le repérage - plus fondamental, nous semble-t-il - d'un autre

statut de la narrativité et de son rapport au temps, d'une autre distribution du récit,
d'une autre «logique» de l'histoire, d'autres catégories de «personnages» ou de foyers
symboliques. Et c'est à élucider d'abord les cadres généraux de cette autre lecture que
vise cette première série d'analyses.

- EXTRAITS DE FLEUR-DE-LUPIN (2) -
«Très loin de la ville il y a un jardin, un immensejardin, un jardin magnifique, unjardin qui n'en finit pas. C'est
là que vit Fleur-de-Lupin. Tous les jours, en rêvant, elle arrose ses fleurs./.../Dans le ciel, le soleil brille Les
fleurs s'épanouissent. Le gazon est comme un tapis de haute laine. Les feuilles des arbres scintillent. Mr. Boîte-
à-Malice, Fleur-de-Lupin et le doux Mr. Timothée se promènent à travers les champs dorés. Tout à coup Mr.
Boîte-à-Malice s'arrête, l'air inspiré: «Ces champs merveilleux bordés d'arbres, c'est l'endroit rêvé pour un
pique-nique!» s'écrie-t-il./.../En un instant, il tire dix rouleaux de papier de son ventre-boîte, une paire de
ciseaux et hop là!/.../C'est une maison-boîte./.../Les trois amis commencent leur pique-nique./.../Nos trois
amis, après ce repas délicieux ont envie de dormir./.../Soudain la maison de papier se met à trembler. Elle
s'ébranle bizarrement. Tout devient sombre./.../voilà que la maison tangue à présent/.../la maison oscille; tout
à l'intérieur tourbillonne/.../Et toute la maison s'envole comme une feuille parmi les nuages. «Au secours»,
supplie Mr. Boîte-à-Malice/.../«Nous allons faire de notre maison un avion./.../L'avion en papier vole aussi vite
qu'un oiseau; il prend de l'altitude/.../Sur une branche, le chat Mistigris se cramponne. «Je croquerai bien le
gros oiseau qui passe là-haut!» songe-t-il. L'avion survole la mer immense. Le vent faiblit/.../L'avion perd de
l'altitude; la mer se rapproche, menaçante/.../Le choc est brutal/.../A L'intérieur de l'avion, c'est un remue-
ménage tourbillonnant./.../[Mr. Timothée:] «Je crois qu'il conviendrait de transformer notre avion en bateau/
/«Le bateau prend l'eau!»/.../Le bateau s'enfonce encore/.../«Au secours!»/.../«Le bateau va couler»/.../«Le
parapluie!»/.../«Tout le monde dans le parapluie!»/.../«Nous avons le parapluie et la mer calme./.../Le parapluie

s'en va à la dérive, avec nos trois amis./.../Ils entendent au-dessus d'eux un bruit étrange/.../Ce n'était
que le bruit de ses [d'Oiseau Robert] ailes./.../Il [Robert] installe sur son dos les trois compagnons/.../Robert file

droit vers la terre./.../Ils sont à nouveau chez eux, dans leur jardin. Robert leur sert une infusion chaude. Le

231



soleil se couche./.../Le soir tombe doucement./.../Fleur-de-Lupin et Robert s'enfoncent dans le jardin où les

lupins embaument. Ils s'endorment. La lune brille doucement...»

Le parcours diachronique de l'histoire, examiné dans les «espaces» ou «éléments» qu'il
traverse, et dans les grandes catégories d'épisodes qu'il articule, présente plusieurs
aspects rythmiques par où déjà sa diachronicité se trouve compliquée sinon démentie.
D'une part, la succession des «événements» est indissociable de celle d'éléments et de

paysages: la Terre, le Ciel et l'Air, l'Eau. Le temps du récit est déroulement d'espaces,
mais ce déroulement offre lui-même plusieurs caractéristiques de «temps»:

- (Cf. plus loin, Figure 1). La succession Terre-Air Ciel-Eau-Air Ciel-Terre est aussi
passage de la Terre à la Terre, retour circulaire au point de départ. Le temps du film des

espaces dure l'espace d'un retour (et de ses avatars).

- Lagencement des séquences terrestres, aériennes et aquatiques témoigne d'un rythme

d'alternance soit interne à un élément (par exemple, passage de l'Air «négatif» à

l'Air «positif»), soit d'un élément à l'autre (par exemple, de la Terre «positive» à l'Air
«négatif»).

232

H)

Ainsi la «logique temporelle», à cet égard, s'effectue-t-elle sur la trame d'une logique
«cosmo-logique» des déplacements. Le temps du récit est récit de l'espace, narration
chronologique de la synchronicité des catégories et valences cosmiques (de leur
nomenclature). D'autre part, la successivité d'une diversité apparente d'épisodes et d'événements

renvoie également à une structure rythmique à deux niveaux. La recherche d'un
critère permettant d'identifier, en fonction de leurs homologies formelles et sémantiques,

les grandes unités constitutives du récit, conduit, en effet, à repérer l'organisation
dynamique des catégories suivantes: «Refuge» dénoncé par une «Catastrophe» à son
tour suivie-démentie par un «Sauvetage» aboutissant à un nouveau «Refuge». Référée à

ce schéma, l'histoire semble bien en vérifier la pertinence et en présenter quatre mises
en oeuvre au travers de quatre épisodes (Cf. I, II, III, IV, Figure 1) homologues (avec une
variante dans l'épisode IV: «menace de» catastrophe, et refuge intermédiaire -l'oiseau
Robert- avant le refuge final). Il apparait alors
a) que chaque épisode va d'un refuge à un autre, c'est-à-dire du même à «l'autre» en

même temps que du même au même, et décrit, en lui-même déjà, un certain degré
de circularité.

233



Image 2 (Fleur-de-Litpin, page 13)

Image 3 (Fleiir-de-Lupin, page 16)

234



b) que d'un épisode à l'autre se répète un semblable schéma, en même temps que l'his¬
toire continue pourtant d'«avancer».

c) qu'enfin ce double niveau de répétitivité (à différents degrés) rythmique et circulaire
est lui-même englobé-répété par la boucle générale de l'histoire qui part du refuge
initial et y aboutit. D'une certaine manière, les quatre épisodes «successifs» répètent
quatre fois mais «autrement» la «même» histoire; une structure mythique s'épipha-
nise en variantes, se superpose dans l'épaisseur feuilletée d'un récit, se «réfléchit» (au
double sens d'approfondissement et de «se mirer») enjeux de miroirs et d'échos le
long d'une «histoire» qui la déroule en la dépliant-redisant rythmiquement. Aussi
pourrait-on imaginer, avec peu d'aménagements, certaines possibilités de permutations,

de suppressions ou d'ajouts d'épisodes -voire même, à la limite, une lecture «à
l'envers» (inversion de la chaîne chronologique principale)-, sans gros risques
d'affecter réellement le sémantisme majeur de l'histoire, à condition, évidemment,
d'opérer ces manipulations et reconstructions en respectant scrupuleusement les
formes de la charpente mythique, du fonctionnement homologique, des procédures
rythmiques et «circulaires» qui caractérisent le récit d'origine.

Ainsi une logique «cosmo-logique» s'expose-t-elle, sous et à travers la chrono-logie,
en même temps que, solidairement, le diachronisme du récit se trouve travaillé par
l'obsédant schéma d'une structure répétée au fil de ses propres transformations.
D'où de multiples relations d'homologies, d'analogies, de redondances, de connivences

ou d'équivalences symboliques par où se tisse -d'un épisode à l'autre et tant au
niveau de la structure générale qui se répète qu'aux niveaux des séries «en sympathie»

engendrées par cette répétition (d'un refuge, ou d'une catastrophe, à un autre,
d'un élément à un autre, d'une association refuge/élément, ou catastrophe/élément,
à une autre, etc.)-, sur la trame chrono-logique, le tissu d'une histoire mytho-logi-
que. «Miracle» commun au mythe et à la musique: «Tout se passe comme si la musique

et la mythologie n'avaient besoin du temps que pour lui infliger un démenti.
L'une et l'autre sont, en effet, des machines à supprimer le temps»(3); ce sont des
«langages qui transcendent, chacun à sa manière, le plan du langage articulé, tout en
requérant comme lui, et à l'opposé de la peinture, une dimension temporelle pour se

manifester»(4). Avec Fleur-de-Lupin aussi le récit se fait petite mélodie qui s'ombili-
que à la grande symphonie mythique, et, en outre, l'image plastique est ici, «de
concert» avec le texte, pleinement musicalisée. Mais, précisément, comme le montre
Gilbert DURAND avec beaucoup de pertinence, le «synchronisme du mythe» est
«musique», c'est-à-dire n'est pas «un simple refrain»(5). De plus, les «paquets de
relations» sont des groupes de «significations»(6), et les «répétitions» ont un «contenu
sémantique» (7). Aussi faut-il maintenant revenir au détail de la partition et, après
ces premiers repérages généraux des grands accents du refrain, interroger dans leur
phrasé et dans leurs variations les jeux de la formulation du sens et de la signification
des formes.

235





2. Une histoire cosmo-logique

(1) Terre «positive». Jardin, maison. Mais le vent et l'orage interviennent.
(2) Air : le vent. La démesure de l'air. Air «négatif» par excès deforce. «Emporte» la mai¬

son.
(3) Air+: laforce du ventpermet le vol de l'avion. Force «positive» de l'air. «Porte» l'avion.
(4) Air : (p. 21): «Le ventfaiblit... l'avion perd de l'altitude»(8). Air négatifpar «faiblesse»,

déficit de force. Ne «porte» plus l'avion, mais l'«abandonne».
(5) Eau*. «Avec les ailes de l'avion ilfait des flotteurs» (p. 21). L'eau «porte» le bateau.
(6) Eau. «Le bateau prend l'eau» (p. 21)...«Au secours! Jeprends l'eau...Le bateau va cou¬

ler» (p. 24). De l'eau qui porte à l'eau qui risque d'envahir-engloutir.
(7) Eau*. Elle «porte» leparapluie, comme elleportait le bateau en (5). «Nous avons le

parapluie et la mer calme» (p. 24).
(8) (Eau)'. L'eau porte le parapluie, mais ambivalence, car le portefragilement (risque de

l'«emporter»), Leau menace de s'inverser en eau «négative»: «Leparapluie s'en va à la
dérive» (p. 24).

(9) Après la fausse alerte d'un nouvel orage (Air redouté: «Ils entendent au-dessus d'eux
un bruit étrange. Au secours! un nouvel orage!... Le bruit s'enfle... Ce n'était que le
bruit des ailes» d'oiseau Robert, p. 26), l'Air* s'associe au vol de l'oiseau. L'Air redouté
se convertit en Air* du vol de l'oiseau.

(10) Terre*. Paix, jardin, calme, endormissement, repos.

237



Cette histoire en carrousel cosmo-logique, avec alternance d'un élément à l'autre, avec
passage d'une polarité à une polarité inverse, est, en même temps qu'histoire «circulaire»,

histoire en va-et-vient de l'en-haut et du ciel à l'enbas (Terre ou Eau-mer):

Ciel
4 Air
/ Haut

Ciel
Air

Haut\

Terre

Bas

Mer

Bas Eau

Terre

Bas

Jour, soleil —\—
et «chaleur» du \

repas v_

Nuit, lune
cl chaleur de

l'infusion

Fig. 3 Eléments, verticalité et «journée cosmique»

Manège cosmologique, sur l'axe double de la verticalité et dans le parcours du cercle: le
récit de cette aventure cosmique tend à prendre la forme même du cosmos, et l'espace
du texte tend à se décalquer sur le filigrane du tissu cosmique. Les «moments» et les
«tours» du temps narratif fonctionnent «comme» ceux des révolutions cosmiques dans
le temps cosmique, ou «comme» les révolutions au sein de quelque Grande Année d'où
procèdent le retour au point de départ et le recommencement. Le «caractère cyclique du
temps cosmique» (9) et le caractère circulaire du temps mythique s'entrelacent et soufflent

lointainement à l'espace-temps de notre petite histoire le dessin de sa structure.
On sort de «chez soi» (Nature-jardin-maison), au début du récit, et le récit se termine par
le retour chez soi, le temps d'une révolution de calendrier. Le livre s'ouvre avec le jour et
comme se lève le soleil; il se termine avec la lune et la nuit. Le passage du jour à la nuit,
du soleil à la lune, le temps d'une histoire qui ramène au point de départ terrestre/maternel,

est passage non à une réalité «nouvelle» mais à une autre modalité d'une même
réalité: la lune est l'ultime aboutissement du soleil. Elle est soleil au repos, le sommeil
du soleil, un «état» du soleil: «Le soleil se couche La lune brille doucement» (p. 29).
Le soleil se résout en lune et le jour se résorbe-blottit en nuit. Du soleil à la lune, on va
d'un degré à l'autre sur l'échelle d'intensité de la lumière, on assiste à un dégradé de la
lumière sur l'axe de «l'adoucissement»: «La lune brille doucement...». Conjonction du
devenir et de la permanence, du mouvement et de l'immobilité, de l'ensoleillement -
ou feu et lumière signant un décor ouvert sur l'action - et de la lumière douce du feu
lunaire - ou soleil et action «mis en veilleuse». Du luminaire matinal et cosmique à la iu-
ne comme «flamme d'une chandelle» dans la Nature endormie.

238



Image 4 (Fleur-de-Lupin, page 20)

Ainsi le quatrième élément - le feu - est-il, sous ses modalités propres, lui aussi présent
au rendez-vous de cette histoire cosmologique. Il n'intervient pas au même titre que les
autres éléments - il ne donne pas lieu comme l'eau ou l'air à une manifestation de sa bi-
valence, ni ne constitue à lui seul le «milieu ambiant» (l'«élément») d'un épisode. En
revanche:

a) il est associé au Refuge initial-final (la Terre, la Nature) dont il connote la symbolique
et désigne les deux pôles cosmiques temporels (Matin/Soir). Ses deux modalités (soleil,

lune) se dédoublent, mais à l'intérieur de la même valence positive.

b) D'autre part, il est manifesté dans sa dimension de «chaleur» physique, organique et
intime, également au début et à la fin du récit:

~ thème du repas dans la maison (d'où l'on pourrait passer directement à la dernière
image de la lune et de l'endormissement: «Nos trois amis, après ce repas délicieux
ont envie de dormir» (p. 14). Mais, entre le voeu initial de sommeil et l'endormissement

de la fin, doit s'accomplir la «journée» d'aventures On peut remarquer

239



Image 5 (Fleur-de-Lupin, page 25)
Image 6 (Fleur-de-Lupin, pages 30-31)



d'ailleurs (texte p. 12 et image p. 13) que la quasi totalité des éléments du repas est aux
couleurs de la chaleur, du feu et du soleil: rouge des glaces («à la fraise et à la framboise»),

de la «tarte aux cerises», et même du «gâteau au chocolat»; ensoleillement des

«glaces à la vanille», des rayonnantes «douze grosses sucettes au miel», mais aussi de la

nappe exactement dorée comme les sucettes au miel.

- thème de «l'infusion chaude» (p. 29, et image p. 28). Au repas pique-nique du matin
répond l'infusion chaude du soir; chaleur intimiste, et couleurs rouges-ocres de chaleur
et d'infusion. L'infusion chaude est ici manière d'«eau de vie» féminisée et qui, comme
celle-ci, «est communion de la vie et du feu,... réchauffe tout l'être au creux de l'estomac»

(10). En ce sens le pique-nique et l'infusion dédoublent encore et miniaturisent -
au niveau du «chez soi» physique (P«intérieur» du corps-maison), de la chaleur
physique-digestive («... et, pour faciliter la digestion, les sucettes au miel», p. 12), de la chaleur

«chaleureuse» - le soleil et la lune du cosmos «habitable».

La circularité qui va du jour à la nuit, du soleil à la lune, du cosmos à la maison, va en même

temps du «pique-nique» («solide») à l'«infusion chaude» (son double liquide/nocturne).

La «logique» des Eléments, la «logique» du jour et de la nuit, et la «logique» des

ingestions-digestions participent solidairement à l'organicité d'une commune
«cosmologique». Mais celle-ci est elle-même tressée dans la mytho-logique des refuges,
catastrophes et saluts qu'elle dit déjà par ses circuits et valences alternées.

3. Les refuges

En six refuges successifs (Cf. plus loin, Fig. 4), et à travers leurs variations, Fleur-de-Lu-
pin nous donne à explorer une semblable symbolique de la «sécurité», du salut, du bien-
être, de la maison «maternelle». Explorer cette symbolique, c'est la répéter, mais en
l'expérimentant sur diverses formulations, en l'exerçant et faisant varier sur l'échelle de ses
modalités et intensités.

Le refuge I
«Le monde imaginé nous donne un chez soi en expansion, l'envers du chez soi de la chambre.» G. Bachelard
(11)

- Terre, jardin, maison, repas.

a) «Très loin de la ville, il y a un jardin, un immense jardin, un jardin magnifique...» (p.
4, et image p. 5).

b) «Le gazon est comme un tapis de haute laine» (p. 9, et image p. 8).

«... les fleurs s'épanouissent... champs dorés... champs merveilleux bordés d'arbres

...» (id.). «C'est l'endroit rêvé pour un pique-nique.» (id.).

La terre est un immense jardin; le jardin est une «Maison», avec ses tapis. L'aube de
l'histoire se lève sur la symbolique d'un petit «paradis» initial, de la Terre «Maison-
mère», de la nature intime comme une maison. «Dans une image cosmique aussi bien
que dans une image de notre logis, nous sommes dans le bien-être d'un repos» (12). La
Terre-logis est volontiers une Nature-table; du moins est-ce un «endroit rêvé pour un
pique-nique». Terre et délectation; maison à manger. La Nature est intimité «domestique»;

elle a la sécurité d'une boîte, la chaleur d'un foyer; elle appelle la convivialité du
repas et la chaleur digestive.

241



- De la «Terre-jardin-maison» à sa miniature.
Maison et Nature, microcosme et macrocosme.

Boîte-à-Malice - qui a mis son «costume-boîte» (p. 6, et image p. 7) - fait apparaître
une «maison-boîte» (p. 9, images pp. 10 et 11). Le chiffre de la Terre «habitable» se
développe et confirme avec la maison cosmique qui vient s'y «loger». En une même image
merveilleuse (pp. 10-11) Nature et Maison échangent et complètent leurs valeurs
symboliques: rondeurs de la terre intime, et carré-cube tout terrestre de la «maison-boîte»
qui s'emboîte dans la terre-logis. Complémentarité, et redondance, emboîtement, de
refuges en gigogne; espace d'intimité dans l'espace d'intimité. Entre la maison et la Nature,

il n'y a pas de fermeture, pas de frontière: la maison est entièrement ouverte (image
p. 13) sur la Nature-jardin-maison qu'elle porte en son «sein» (image pp. 10-11). Nature
et maison, carrés, cube et rondeurs s'entrelacent en une carte tendre du refuge: «Qui
dessine un cercle en lui donnant des valeurs de symbole rêve plus ou moins sourdement
à un ventre; qui dessine un carré en lui donnant des valeurs de symbole construit un
refuge» (13).

Enfin, si la Nature était «l'endroit rêvé pour un pique-nique» (p. 9), c'est dans la maison
«cosmique» qu'a lieu le repas; repas qui demeure d'ailleurs un «pique-nique» (p. 12), à
«maison ouverte» (image p. 13) ou à «Nature blottie»-ramassée en maison, comme on
voudra. De la table installée dans la maison à la maison «incorporée» à la nature, l'espace

se déploie et concentre en Jardin des Délices; et la profusion des délices - (p. 12, et
image p. 13) rondeurs des «glaces à la vanille, à la fraise et à la framboise», éventails
rayonnants des «gaufrettes» et des «douze grosses sucettes au miel», ronde «tarte aux
cerises» rondes et rond «gâteau au chocolat», etc. - ingérées redouble et communique
physiquement, en minuscules et pleines joies digestives, la symbolique intimiste et
générale du bien-être dans la paradisiaque Nature-Maison.

Le Refuge II
«Nous allons faire de notre maison un avion Timothée a transformé la maison en
avion ...» (p. 17). En se transformant en avion la maison devient, tout autant qu'un
avion, une nouvelle maison, une nouvelle boîte, un refuge.
L'avion est une sorte de maison-avion, une maison volante. La maison se re-forme en se
transformant: l'avion (images pp. 16 et 19) est cube ailé (aux ailes très rectangulaires).
Un cube central, où s'emboîtent des sortes de cubes-cheminées-sas, est prolongé, à

l'avant, par un triangle-bec: l'avion est une sorte de recomposition du corps et du toit
triangulé d'une maison, à l'image des formes de la tour-fusée (pointue) et de la maison
que l'on aperçoit (image p. 19), depuis l'avion, en bas dans le lointain terrestre. L'avion
est à l'air et au ciel «ce que» la maison est à la terre. Il faut d'ailleurs remarquer que
Boîte-à-Malice dit à Timothée (auteur de la transformation en avion): «Mais... mais tu
peux, toi aussi, fabriquer des maisons en papier» (p. 17); de plus, l'avion est fait de la même

étoffe que la maison, c'est-à-dire du même papier, à partir «d'un peu de papier du
ventre-boîte de Monsieur Boîte-à-Malice» (p. 17). En tant que maison «ailée», l'avion
«vole aussi vite qu'un oiseau» (p. 17), a des ailes, est triangle et flèche; et, en tant que
«maison adaptée», on y retrouve, tant extérieurement (images pp. 16 et 19) qu'intérieurement

(image p. 20: chaises, nappe, tasses, etc.), nombre de formes, objets ou chiffres,
résiduels ou transposés, de la symbolique du refuge premier.

242



Le Refuge III
«... Il conviendrait de transformer notre avion en bateau» (p. 21). Le bateau est refuge
très momentané, mais refuge tout de même. La transformation de l'avion en bateau
redouble celle de la maison en avion. Du bateau (en tant que refuge, «avant» la catastrophe)

nul descriptif ni image n'est donné. Cependant, ce que l'on voit (image pp. 22-23)
du bateau en train de couler montre que celui-ci est très semblable à l'avion à peine
transformé («Avec les ailes de l'avion, il fait des flotteurs», p. 21); la forte géométrie
«terrestre» des carrés et emboîtements cubiques apparaît encore plus nettement et confirme

que le bateau-refuge relève de l'image du bateau-maison ou de la maison-bateau; on
y retrouve, de surcroît, comme dans la maison et dans l'avion, les mêmes chaises, tasses,
etc.

Le Refuge IV
«Le parapluie! Il le déplie aussitôt... Tout le monde dans le parapluie!... prudemment

il prend sur ses épaules ses deux compagnons, pour qu'ils ne se mouillent pas» (p.
24, et image p. 25). Nouveau refuge, le parapluie est nouvelle maison; il est parapluie-
coquille, conque: il protège par son creux-réceptacle. Il est nid flottant, espace intime et
de sécurité au moins momentané. Il protège habituellement de l'eau qui vient d'en-
haut; ici, inversé, canne en l'air, il conserve sa fonction protectrice en protégeant de l'eau
d'en bas qui le «supporte». Il est, pour les héros, leur «panier de Moïse», refuge fragile et
qui sauve cependant. Maison flottante très précaire il signale encore, malgré tout - et
non plus par le cube et le carré, mais par le cercle, le rond et le creux - son lien ténu à la
lointaine, maternelle et initiale Nature-Maison. Boîte-ventre arrondi, il recueille et
rassemble les personnages qui s'y emboîtent et empilent en gigogne verticale. Ainsi, jusque

dans le refuge le plus insolite et rudimentaire, quelque chose se répercute d'une
rêverie de la Nature-Maison où se ruminent des «images qui sont sous le signe de la préposition

dans» (14).

Les Refuges V et VI

«Il installe sur son dos les trois compagnons» (p. 26). Nouvel «emboîtement» (image p.
27) dans un nouveau refuge (qui est un nouvel avion, comme l'avion était, en même
temps qu'une nouvelle maison, un premier oiseau). Oiseau-Robert, refuge qui vient
d'en-haut, relaie le refuge «parapluie de Moïse» et reconduit à la «Terre Promise», refuge

final. «Ils sont a nouveau chez eux, dans leur jardin. Robert leur sert une infusion
chaude Fleur-de-Lupin et Robert s'enfoncent dans le jardin où les lupins embaument»

(p. 29, et images pp. 30-31-32).
Avec le refuge VI se réalise le nouvel et dernier «emboîtement»; Fleur-de-Lupin s'endort

dans les plumes d'oiseau Robert dans la Nature-maison-jardin; «Monsieur Timo-
thée et Monsieur Boîte-à-Malice» retournent «chez eux» (p. 29), dans leur maison qui
est dans la Nature-maison. Les images initiales de la maternelle Nature-maison, de la
maison et du repas, sont retrouvées, redéployées et repliées dans celles du «chez soi»,
du jardin, de la Terre-mère-maison et de l'infusion. Le refuge gigogne «s'ouvre» et se

«referme», comme un accordéon, et comme en un ultime accord.

243



4. Les refuges, le même et l'autre

x\

REFUGE

Avion

ç, /¥<&•/

°/

*

x<-
sOx-°.

\<5
\®
\

REFUGE I

Bateau

I cat.

REFUGE IV

Parapluie

G*

/
/

/•/*>
e. ,0

Fig. 4 Refuges et «catastrophes». Alternances, répétitions-variations, circularité.

Les analyses du Refuge, et celles des Eléments, permettaient de mettre en évidence,
notamment, le fonctionnement d'une logique de l'analogie, par où l'«autre» tend à être
ramené au «même», à lui être «équivalent», à lui «correspondre», à lui être «métaphore»,
et réciproquement. La Nature-jardin-maison est en rapport d'analogie avec le Bateau,
l'Avion, le Parapluie, l'oiseau Robert. Elle est à la Terre «ce que» le Bateau est à l'eau,
etc.:

Nature-jardin-maison (matin) Avion Bateau

Terre Ciel-Air Eau

Parapluie Oiseau Robert Nature-maison-jardin (soir)

Eau

244

Ciel-Air Terre



Cependant, si ces séries analogiques établissent des «correspondances» symboliques,
celles-ci, en tant que telles précisément, ne représentent pas quelques pures et simples
«tautologies». Elles sont engagées dans un phrasé dramatique qui à la fois les maintient
dans leurs connivences - participation commune au foyer sémantique du «refuge» - et
les circonstancié en degrés d'ambivalence ou d'écarts par rapport à ce foyer sémantique.
C'est ainsi que l'apparent sémantisme général des signifiants morphologiquement différents

doit être encore précisé en fonction de ce qui, sans le dissoudre, le restitue dans ses
mises en oeuvre différenciées et modalisées à l'intérieur du récit dramatique:

a) Les Refuges I et VI (ou I'), respectivement point de départ et point d'arrivée du récit:
- se différencient l'un de l'autre, en tant que refuges, lieux et symboles «maternels» de

«sécurité», selon le degré minimum d'écart. De l'un à l'autre on va du même au même,

à une différence près de variation de modalité sur une même réalité (la Nature-
Maison le matin, la Nature-Maison le soir, ou du berceau ouvert sur les rêves de repos
et d'action au lit-berceau du soir, de l'endormissement, du sommeil et de son oniris-
me).

- se différencient de tous les autres refuges (oiseau Robert mis à part) par leur statut
d'ancrage ou d'aboutissement. Ils désignent le Refuge par excellence -le «paradis»
en quelque sorte-«avant» et «après» les aventures et les «catastrophes»; ils sont le
«chez soi» initial et le chez soi du «retour chez soi». Par rapport à eux les autres refuges

ne sont qu'«îles» transitoires et fragiles, symboles partiels, rappels fugitifs et
reconquêtes ponctuelles d'une «stabilité» première à reconstruire-retrouver. Avec le
Refuge final («VI»), c'est-à-dire la retrouvaille du Refuge premier (F), s'accomplit le
voeu de la «nostalgie» (désir de retour, tension difficile vers le retour) qui, d'un refuge
à l'autre, tendait sans y parvenir à se réaliser. Avec le Refuge final l'aventure «sisy-
phienne» de reconstructions et de catastrophes répétées prend fin, et nos trois «Sisy-
phes du refuge» sont «de retour», «chez eux».

b) Enfin, oiseau Robert a un statut particulier et participe à cette double catégorie de re¬

fuges.

- D'une part, «comme» le bateau, l'avion ou le parapluie, il forme abri, support, se¬

cours pour les héros en danger (il les récupère sur le parapluie, ce bateau de fortune
qui va «à la dérive»); il protège et sauve.

- Mais, d'autre part, il est refuge quasi «définitif» (son vol et son «transport» ne sont
pas associés à quelque nouvel épisode de catastrophe, ni même de danger). Il est
«sûr», comme une mère ou un père: «Les trois amis, fatigués, sourient: ils sont
sauvés» (p. 26). En quoi il se distingue des trois refuges précédents et participe à la sécurité

du refuge premier et final, sans pourtant équivaloir à celui-ci. Il est médiateur tant
entre le ciel et la terre, l'en-haut et l'en-bas, l'air et la terre, le ciel et l'eau, qu'entre la
série des refuges provisoires et le refuge final-initial. Il est organe et «véhicule»
(«métaphore») du Retour en même temps qu'emblème («métaphore») de la Maison
cosmique - ou du cosmos «habitable»- retrouvée Fleur-de-Lupin s'endort dans la
chaleur duveteuse de l'oiseau, ce «nid» dans le nid de la Nature-Maison. Dans la
dernière image, comme dans la première, sont réunis la Nature, oiseau Robert et Fleur-
de-Lupin: le livre s'ouvre et se ferme sous le signe de l'imagination génitrice des

«puissances d'enveloppement» (15), ces contraires bien faits des songes de la
rupture.

245



5. Les «catastrophes»

Maison Avion Bateau (Parapluie)

Indications de «Soudain la «Je croquerai «Le bateau «Le parapluie
symbolisme maison se met bien le gros prend l'eau» s'en va à

de type à trembler oiseau qui s'écrie Fleur- la dérive»
«thério- Elle s'ébranle passe là- de-Lupin «an
morphe» bizarrement» haut» songe goissée» (p. 21) (p. 24 et

(p. 14, et le chat (p. 17,

image p. 15). et image Image pp. 22 image p. 25).
p. 16). et 23 (enLa

maison gloutissement).
«tangue «A l'intérieur
oscille de l'avion, «Au secours,
tout à l'inc'est un je prends
térieur tourremue-ménage l'eau!» (p. 24).
billonne tourbillonnant»
toute la maison (p. 21, et «Le bateau
s'envole .» image p. 20 s'enfonce
(p. 14). chaos) encore
«Je vais Le bateau
être emporté va couler»
moi aussi» (P. 24).
(comme la
maison) (p. 14). «Le bateau

a disparu»
(p. 24, et image
p. 25).

Indication «Tout devient
de symbolisme sombre»
«nyctomorphe» (p. 14, et

image p. 15).

Indication de «Lavion perd
symbolisme de l'altitude»
«catamorphe» (p. 21)

«Le choc est
très brutal»
(p. 21, et
image p. 20).

Aux «Refuges» -manifestés par la Nature-Maison et la maison, puis par leurs équivalents

ponctuels et fragiles (avion, bateau, parapluie)- s'opposent les «Catastrophes». La
catastrophe est contre-image du refuge, sa négation, tant en termes de cosmos devenu

246



«inhabitable» qu'en termes de «maison» éclatée-dispersée. Au chiffre de la clôture, de
la stabilité, de la sécurité, du «paradis» maternel de la Nature et de la maison, elle substitue

le chiffre «infernal» de la mère perdue et de l'apocalypse. D'où, particulièrement,
une formulation de la catastrophe d'après des images de type «thériomorphe», dans la
mesure où celui-ci renvoie, notamment, à «diverses spécifications dynamiques du schè-
me de l'animé», au «schème de l'agitation», au «mouvement anarchique» (16), au «lieu
chaotique et agité» (17), à l'«agressivité et à la cruauté» (18), au «gouffre» (19) ou à la
«voracité aquatique» (20). C'est ainsi que, de la maison à l'avion au bateau et au parapluie

en péril apparaissent des indications lexicales ou plastiques désignant la «brutalité»,

l'«étrangeté», le mouvement «désorienté» et «chaotique» (le contraire du «cosmos»
ordonné), la dérive et l'errance, l'engloutissement, l'enfoncement ou même la mandu-
cation (Cf. le «songe» du chat).
A ce symbolisme de type «thériomorphe» -et quand bien même celui-ci, à l'exception
du songe mordicant du chat, n'est pas exprimé à partir d'un bestiaire- correspondent
encore quelques images «nyctomorphes» et «catamorphes»: assombrissement et chute
(à laquelle peuvent d'ailleurs être associés les thèmes précédents de l'enfoncement et de

l'engloutissement). Et l'on songe, en examinant ces aspects des «catastrophes» de Fleur-
de-Lupin, à cet «isomorphisme négatif» des symboles catamorphes et thériomorphes
que G. DURAND illustre par un récit du poète allemand TIECK: «J'eus l'impression
que ma chambre était emportée avec moi dans un espace immense, noir, terrifiant, toutes

mes pensées se heurtaient...» (21).
Enfin, les «catastrophes» sont, ici, à la fois effectivement périlleuses -(«Au secours»,
pp. 14 et 24; «le choc est brutal», p. 21; «Le bateau prend l'eau», s'écrie Fleur-de-Lupin
angoissée», p. 21; «Que pouvons-nous faire?», murmure Fleur-de-Lupin d'une voix
tremblante de peur», p. 24)- mais euphémisées - (Mr. Timothée «n'a pas l'air inquiet»
et rassure: «Du calme, ça va passer! Nous faisons une promenade aérienne», p. 17;
«nous avons de la chance, nous avons le parapluie et la mer calme», p. 24; etc.)- et
toujours ouvertes sur un sauvetage qui les annule provisoirement puis définitivement. Non
seulement l'histoire se termine aussi «bien» qu'elle avait commencée, dans la sécurité
du refuge initial, mais chaque épisode «catastrophique» joue à la fois avec le registre de
l'inquiétude, du faire peur, de la dramatisation, de la perdition, et avec celui du sauvetage,

du rassurer, du minimiser, de l'humour. Expérience, apprivoisement... et délectation

de la peur, par où la «négativité» de celle-ci se trouve déjà, en douceur, tant apprise
qu'exorcisée ou niée.

6. Fleur-de-lupin, ou la musique de l'escargot mythique
Fleur-de-Lupin /une petite histoire, mais une grande miniature, un beau microcosme de
structures et de symboles fondamentaux du paysage mythologique. S'y donnent à rêver,
tout à la fois et organiquement, l'oblique parole du rond, des rondeurs et du cube, du
carré et du cercle, du triangle et de l'avion, du manger et de l'infusion, de l'en-haut et de
l'en-bas, du soleil et de la lune, de la terre et de la maison, de l'eau qui sauve et de l'eau
qui engloutit, du vent qui porte et du vent qui arrache, du cosmos et du chaos, du sombre

et du lumineux, de l'errance et de la stabilité, du bateau et de l'eau, du ciel et de

l'oiseau, du parapluie-coquille et de la Nature-Maison, de la Terre-mère et de la maison
maternelle, du Jardin, des délices et de la nappe, des Mères Gigognes, de la perdition et de
la retrouvaille, du paradis et de la chute, du sauvetage et de l'espoir, de l'exil et de ses îles
provisoires, des «chances de Moïse» et de la Terre Promise, des cercles sisyphiens et de
leur négation par le cercle enveloppant du Retour.

247



Mais surtout Eeur-de-Lupin commence et se termine par un «paradis»; c'est l'histoire
d'une aventure vectorisée par le Refuge et le Retour; c'est l'histoire, par refuges, épreuves

et catastrophes interposées, d'une réintégration de la «terre natale». Des relations de
«proximité lointaine» peuvent alors, au moins, être suggérées de Eeur-de-Lupin aux
grands symboles et structures de l'expérience et du récit mythiques: le mythe du «Paradis

terrestre et de ses habitants aux temps fabuleux qui précédaient l'Histoire» (22)
s'articule au mythe de la Chute (23) et se résout par le «regressus ad originem» (24)... et
l'histoire de Fleur-de-Lupin commence avant la première catastrophe, après le premier
paradis, et se dénoue par la réintégration de l'origine; là aussi la «plénitude» première
est, «en dépit des démentis de l'expérience» (les catastrophes successives), «sauvegardée»

(25) et re-trouvée. Et d'un refuge à l'autre, en quatre «cycles» - à la manière des

«yugas» dans le symbolisme indien du temps (26)- on va d'une «création» à une autre,
par la médiation d'une «destruction», mais avec la bonne Nature-maison retrouvée la
roue du «mahâyuga» de Fleur-de-Lupin s'arrête, elle, paradisiaquement et pour une nuit
au moins!
Enfin, au terme de ces analyses des structures et de leur sémantisme, c'est au symbole
encore que nous demanderons de conclure et de résumer. Et n'est-ce pas alors à tels
aspects du symbolisme de l'escargot que notre histoire «enroulée», répétitive, cyclique,
rythmique, tissant le temps et les événements sur la trame synchronique d'un espace
spiralé, et toute finalisée par la manifestation des promesses du Refuge, pourrait donner
à penser? Eescargot, en tant que «spirale...possède cette remarquable propriété de croître

d'une manière terminale sans modifier la forme de la figure totale et d'être ainsi
permanence dans sa forme ...» (27); la «forme hélicoïdale de la coquille de l'escargot...
constitue un glyphe universel de la temporalité, de la permanence de l'être à travers les
fluctuations du changement» (28), et, d'autre part, l'escargot, symbole cosmique, lunaire,

aquatique, féminin, est encore «coquillage cachette, refuge» (29). Eeur-de-Lupin, et
l'escargot, attestent que «l'imagination non seulement nous invite à rentrer dans notre
coquille, mais à nous glisser dans toute coquille pour y vivre la vraie retraite, la vie
enroulée, la vie repliée sur soi-même, toutes les valeurs du repos» (30).
En deux langages accordés -images et texte-, et en quatre histoires où le même et l'autre

consonnent tandis que le temps s'échappe et s'immobilise, Eeur-de-Lupin est refrain
euphémisé et musique légère du Sortir et du Rentrer, de la réintégration du Bonheur
premier, de la «réparation» du Temps, de l'«initiation» douce et optimiste à l'existence
toujours éprouvée-ressuscitée. Les images et le texte de Eeur-de-Lupin sont un peu,
pour l'enfance, ce que sont ailleurs l'audition du récit mythique et la contemplation des
«dessins sur sable» grâce auxquelles le malade est «projeté hors du temps profane,...
inséré dans la plénitude du Temps Primordial,... ramené en arrière jusqu'à l'origine du
Monde» (31); ils relèvent de ce type de «contes merveilleux» capable de «réactualise!;
au niveau de l'imagination et de l'onirique, les «épreuves initiatiques» (32). Commentant

le fonctionnement et l'expérience temporelle du récit mythique par ceux de l'audition

musicale, Cl. LEVI-STRAUSS utilise une belle image sortie d'un songe et que l'on
retrouve au cœur même de Fleur-de-Lupin: «Eaudition de l'œuvre musicale, du fait de

l'organisation interne de celle-ci, a donc immobilisé le temps qui passe; comme une
nappe soulevée par le vent, elle l'a rattrapé et replié. Si bien qu'en écoutant la musique
et pendant que nous l'écoutons, nous accédons à une sorte d'immortalité» (33). Mais
peut-être, dès le premier couple image/texte, et dès le titre, ces floraisons symboliques
de Fleur-de-Lupin étaient-elles prêtes à se dévider comme germinations du don, par
oiseau Robert, de «sa plus belle noisette» (p. 4)! Du moins faut-il rappeler, en terminant et

248



en concédant au plaisir d'imaginer, que le lupin tient à la fois du «loup» («lupinus», pois
de loup) et du «papillon» (en tant que «papilionacée», de «papilio», papillon) (34), que le
papillon, l'imagination et la permanence dans la transformation sont connotations
réciproques (35), que la fleui; selon NOVALIS, «s'identifie au symbolisme de l'enfance et,
d'une certaine façon, à celui de l'état édénique» (36), et que le «saule» peut être symbole
soit de la mort, soit du renouveau cyclique (37) qui la nie en l'intégrant...

Fleur-de-Lupin oder der Mythos Schnecke

Die kritische Erforschung des Textes und derplastischen Bilder im AlbumfürKinder (Fleur-
de-Lupin von B. Schroeder) bringt Kehrreim und Modulationen einer sich stets wiederholenden

Struktur zum Vorschein.
Der chronologische und sichtbare Faden der Geschichte wickelt die Zeit ab, um sie dann
besser über das zyklische Netz kosmischer Symbole und mythischer Bahnen zu spannen.
Sanfte Musik darin von Abenteuer und Wiederkehr, von Wirrnis und Weltall, von Katastrophe

und Rettung, von Verirrung und Zuflucht, von entfalteter und widerlegter Zeit.
Fleur-de-Lupin könnte zum Nachdenken über folgende zwei Themen anregen: über die
Wichtigkeit und auch Möglichkeit, ein Kind in die Phantasiewelt derSymbolik einzuführen
und gleichzeitig über dieNotwendigkeit, einen Erzieher dazu zu verleiten, die Kinderliteratur
von einer anderen Seite her aufzufassen.

Fleur-de-Lupin or the mythical coil

An analysis ofthe text and ofthe illustrations ofa children's book (Fleur-de-Lupin, by B.
Schroeder) will outline the refrain and the modulations belonging to a repetitive structure.
The unmistakle chronological thread unwinds time in order to wind it up the better on the
cyclic drum ofcosmicsymbols and mythical travels. With its soft music ofthe ebb andflow of
a voyage, ofchaos and cosmos, ofdisasterand rescue, floatingadrift andfindingshelter, this
song of time reeled offandyet denied, Fleur-de-Lupin might introduce two themesfor
reflection: the importance and the opportunity ofgiving to children an initiation to symbolic
imagination and consequently the necessity oftraining those in charge ofchildren to a new
approach of children's literature.

249



NOTES

(1) Fleur-de-Lupin. Texte et illustrations de Binette SCHROEDER, L'Ecole des Loisirs, Paris, 1970; deuxiè¬
me édition française, L'Ecole des Loisirs, collection «Lutin poche», 1980; 1969, Nord-Süd Verlag,
Mönchaltorf, Suisse.

(2) Images et extraits de textes sont reproduits avec l'aimable autorisation de Mr. Jean Fabre, Directeur de
l'Ecole des Loisirs, que nous remercions très vivement.

(3) Cl. LÉVI-STRAUSS, Le Cm et le Cuit (Pion, Paris, 1964), p. 24.

(4) Id., p. 23.

(5) G. DURAND, Les Structures anthropologiques de l'imaginaire (3 ème éd., Bordas, Paris, 1969), p. 418.

(6) Id., p. 413.

(7) Id., p. 418.

(8) Les références aux images et au texte renvoient à la pagination que comporte l'édition de Fleur-de-Lupin
dans la Collection «Lutin-poche» (Ecole des Loisirs, 2 ème édition).

(9) M. ELIADE, Le mythe de l'étemel retour. Archétype et répétition (Gallimard, Paris, 1969), p. 136; Images
et symboles Essai sur le symbolisme magico-religieux (Gallimard, Paris, 1963), p. 84.

(10) G. BACHELARD, La Psychanalyse du feu (Gallimard, Paris, 1969), p. 139.

(11) La Poétique de la rêverie (P.U.F., Paris, 1971), p. 152.

(12) Id.

(13) G. BACHELARD, La Terre et les rêveries du repos (J. Corti, Paris, 1948), p. 148.

(14) Id., p. 2.

(15) Id., p. 148.

(16) G. DURAND, op.cit., p. 76.

(17) Id., p. 77.

(18) Id., p. 90.

(19) Id., p. 95.

(20) Id., p. 105.

(21) Id., pp. 96-97.

(22) M. ELIADE, Mythes, rêves et mystères (Gallimard, Paris, 1961), pp. 37-38.

(23) Id., p. 97.

(24) Id., p. 57; Cf. aussi G. GUSDORF, Mythe etMétaphysique (Flammarion, Paris, 1955), p. 12: «Le Bon Sau¬

vage fait rêver, de Rousseau à Melville et à D.H. Lawrence... En fait, dès les origines, l'harmonie est
rompue» et «le mythe intervient comme un formulaire de réintégration conjuration de l'angoisse et de la
mort».

(25) G. GUSDORF, op.cit., p. 71.

(26) Cf. M. ELIADE, Images et symboles, p. 84.

(27) G. DURAND, op.cit., p. 360.

(28) Id., p. 361.

(29) Id., p. 289.

(30) G. BACHELARD, La Terre et les rêveries du repos, p. 18.

(31) M. ELIADE, Aspects du Mythe (Gallimard, Paris, 1963), p. 39.

(32) Id., p. 244.

(33) Cl. LÉVI-STRAUSS, op.cit., p. 24.

(34) Et trois papillons, dans la dernière page (p. 32), voltigent entre texte et image (de lupins).
(35) Cf. E. AMADO LÉVI-VALENSI: «L'image est «imago» et l'on sait que c'est le terme qui désigne le papil¬

lon sous sa forme accomplie émergée des formes larvaires» (Le temps dans la viepsychologique, Flammarion,

Paris, 1965, p. 155). Cf. G. DURAND: «En grec, c'est le même mot qui désigne l'âme immortelle
dans ses métamorphoses et le papillon, ce vivant diapré et léger emporté par les souffles pluriels («psyché»)

de la terre et du ciel...» (L'Ame tigrée. Les pluriels de Psyché. Denoël-Gonthier, Paris, 1980, p. 10).

(36) J. CHEVALIER et A. GHEERBRANT, Dictionnaire des symboles (R. Laffont, Paris, 1969, p. 360).
(37) Id., p. 677 : «Le saule pleureur est parfois, en Occident, mis en rapport avec la mort... Chez les Indiens delà

Prairie, le saule est aussi un arbre sacré, le symbole du renouveau cyclique... En Russie Occidentale, au
contraire, on dit que «qui plante un saule prépare la bêche pour sa tombe».

250


	Fleur-de-Lupin ou l'escargot mythique

