Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift fir

Erziehungswissenschaft = Education et recherche : revue suisse des
sciences de I'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Bildungsforschung
Band: 4 (1982)

Heft: 3

Artikel: Pestalozzi et I'expérimentation en pédagogie
Autor: Soétard, Michel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-786503

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-786503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pestalozzi et expérimentation en pédagogie

Michel Soétard

Pestalozzi n’est pas homme a faire le discours de la liberté tout en la tuant systématiquement
dans son action. Il sait, depuis I'aventure du Neuhof, ce qu’il en coiite de vouloir, d’une fagon
ou d’une autre, forcer l'entrée de la liberté dans I’ humaine réalité, sans laisser aux premiers
intéressés la liberté élémentaire de s’en faire une expérience. Etlorsqu’une telle expérience est
rendue possible dans I'univers des Recherches, il s°’agit encore d’organiser une action qui fa-
vorise ['acceés de chacun au savoir libérateur tout en lui ménageant les instruments de sa mai-
trise autonome. Une expérimentation pédagogique trouve ainsi sa place, mais pour autant
qu’elle se démarque, en connaissance de cause et de fin, du modeéle des sciences et des techni-
ques, sans pour cela retomber dans I'impuissance de la théorie philosophique.

L’expérience, c’est assurément un maitre-mot dans I'ceuvre de Pestalozzi. Du Neuhof a
Yverdon, ses instituts furent autant de laboratoires pédagogiques. Ses ouvrages théori-
ques renvoient constamment a une pratique que le temps a malheureusement recouverte.
Expérimentale, son ceuvre 1’est encore et surtout par le lien qu’elle n’a cessé d’entretenir
avec son existence, comme avec celle de ses collaborateurs: la Méthode, pour tous ses pro-
tagonistes, maitres et éleves, c’est d’abord une expérience vécue.

Tout cela est bien connu. Mais on s’obstine a ne pas voir que Pestalozzi fut, dans le méme
temps, un puissant esprit systématique. Le Neuhof, tout autant que la méthode d’éduca-
tion de son fils Jakob, c’est un systeme en action, un «systéme de liberté» certes, mais un
systeme quand méme. Les Recherches de 1797, elles-mémes préparées par une longue ré-
flexion née de I’échec de la premiere expérience, sont portées par une volonté de cohé-
rence qui force ’admiration. Et la Méthode, loin d’étre un bricolage génial chaque jour
improvisé, suit dans son développement un plan mirement réfléchi qui devrait conduire a
ce que chaque instituteur, ol qu’il soit appelé & exercer son métier, meéne son acte pédago-
gique en connaissance de cause et de fin. Comme Rousseau, son maitre a réver, Pestalozzi
est bien un fils du XVIIIe si¢cle, un homme de la raison (encore que sa raison ne soit pas
celle desrationalistes), dans tous les cas méfiant a 'endroit des débordements de la subjec-
tivité et des effusions sentimentales, de ce qu’il appelle «la peste du cceur».

Homme du vécu, mais préoccupé d’universalité: Pestalozzi nous laisse une nouvelle fois
devant une contradiction dont il déploie les termes a profusion, en laissant a meilleur théo-
ricien que lui le soin de larésoudre. Et il fait vivre en particulier cette contradiction: si tout
se noue, en éducation, dans et par I’expérience, une expérience naturellement rétive a
toute compréhension a priori, il reste que 1’éducation, si elle veut s’acquérir droit de cité
parmi le savoir humain, ou simplement se mettre en position d’éclairer le plus humble pra-
ticien, n’échappe pas a la nécessité€ de se donner une forme universelle. Ce sera le grand
déchirement de tous les pédagogues historiques qui s’engageront dans la voie ouverte par
Pestalozzi: aussi viscéralement attachés qu’ils soient a la pratique vécue, ils ne pourront se
dispenser d’écrire, a leur corps défendant, et le plus souvent pour des raisons extra-péda-
gogiques, un discours de leur méthode.

Effor¢ons-nous ici, en reprenant une nouvelle fois le chemin a c6té de Pestalozzi, de pen-
ser a fond la contradiction qui I’a fait vivre, dans ’espoir qu’elle saura, le moment venu,
produire son fruit.

1. La double illusion de I’expérimentalisme

C’est au nom de I’expérience que Pestalozzi est entré en éducation. Celui qui se lance dans
I’aventure du Neuhof est en effet un jeune homme agacé par les discours humanistes qui
ont bercé sa jeunesse estudiantine comme par I’activisme politique qui I’a fait courir un
temps dans les rues de Ziirich: autant de bavardages d’aristocrates qui se font une idée du

229



peuple pour ne pas le rencontrer dans la réalité de sa condition. Plongeant dans la nature
ingrate du Birrfeld, au milieu de ces paysans rudes et rustres, et de leurs enfants déguenil-
1és qui battent sauvagement la campagne, il se fera pauvre parmi les pauvres, simple parmi
les simples. Refaire ’humanité «par le bas», au contact du paysan, du pauvre, de I’enfant,
telle est la grande visée philanthropique du Neuhof. Plus de savoir coupé des nécessités vi-
tales, mais une pratique qui produise, au cceur de 'expérience réelle du savoir productif,
SON propre sens.

L’échec est alamesure du grand réve. L’éclatement de I’expérience dans les égoismes dé-
mulitpliés et la réflexion qui en naitra chez un Pestalozzi rejeté dans la solitude, vont le
conduire a prendre la mesure d’une premiére illusion que nous pourrions appeler 'idéolo-
gie expérimentaliste. 1.’ idée que I’on pourrait faire produire a la vie son propre sens au ceeur
d’une expérience pure serait 1égitime si aucune volonté étrangere, si aucune nécessité ex-
térieure n’interférait dans le processus. Rousseau s’en était habilement tiré dans I’Emile en
se construisant un monde complice du développement harmonieux de son pupille imagi-
né: ce n’est certes qu’une vaste expérience, mais un expérience de bout en bout «arran-
gée». Pestalozzi, lui, précisément parce qu’il prend au sérieux la réalité de I’expérience, est
constamment contraint de se faire le complice des intrusions arbitraires du concret le plus
prosaique (I’entrepreneur quirenvoie la piece de coton mal tissée) dans son beau projet de
réalisation de la liberté autonome.

La contradiction apparait comme la plus insupportable dans la facon dont il meéne ’éduca-
tion de son fils Jakob. L’abandonnant au libre mouvement de la nature, il lui laisse faire ses
expériences le plus largement possible; mais conscient que I’existence sociale oblige par-
fois a obéir aveuglément, il casse sans rémission, et parfois de la fagon la plus arbitraire, la
volonté de I’enfant (1). Encore une fois, ce double mouvement fonctionne sans probléme
dans'ouvrage de Rousseau, ol la volonté du gouverneur rejoint naturellement la «néces-
sité des choses». Mais dans la réalité de ce que vit Jakob, le plaisir du libre développement
en lanature s’abolit régulicrement dans la rencontre a nu des volontés: I’éducation comme
processus ne peut prendre racine dans un tel contexte.

C’est une premiere conclusion qui s’impose: I'expérience demeure, par la force des choses,
soumise a la volonté de celui qui I'organise en fonction d’intéréts qui font arbitrairement
irruption dans la vie de I’enfant. Il arrive un moment ot le réel hétéronome disloque le
projet d’autonomie (2).

Va pour ces fous d’éducation qui investissent dans une expérience leurs réves d’humanité!
Mais n’en est-il pas autrement de I'’expérimentation scientifique, de celle qui, en dehors de
toute visée idéologique, se donne des objectifs limités et clairement explicités? Ici aussi.
Pestalozzi a quelque chose a nous dire.

Il est en effet remarquable que dans sa lettre autobiographique du ler octobre 1793 a Ni-
colovius, ou il fait le bilan de son évolution depuis I’aventure du Neuhof, Pestalozzi met en
rapport son premier réve avec un second qui, son échec consommé, I’a embrassé tout en-
tier dansles années quatre-vingts. Voici en effet que cette réalité quis’est dérobée sous son
action, il va maintenant s’efforcer de I’attraper dans les filets d’une connaissance objective
des hommes et des choses. 1l fera désormais, par Pobservation minutieuse de I'ordre qui
regle’ envers et contre tout «la fange de ce monde», ceuvre de scientifique (3).

Cela nous vaut les analyses parfois trés fouillées du Schweizerblatt de 1782, une remar-
quable étude documentaire sur les cas d’infanticide maternel, des études de meeurs qui
fourniront la base réaliste du roman Léonard et Gertrude, et surtout, en son centre, la fi-
gure machiavélienne de Gluphi, lieutenant devenu instituteur, puis législateur, quirenvoie

230



le pasteur a ses réves d’humanité et exige qu’on connaisse d’abord les hommes tels qu’ils
sont. '

Mais Pestalozzi ne tarde pas a prendre la mesure de cette nouvelle illusion. Le probléeme
est d’abord de méthode: I’étude d'un phénomene aussi complexe que la pénétration du sa-
laire industriel dans les familles paysannes conduit en effet I’analyste a multiplier les points
de vue et a s’engager dans «une mer de distinctions», dont il ressort assez vite que c’est
I'individu qui, fort de sa situation au carrefour des déterminations, est le véritable maitre
dusens a donner au phénomene. C’est bien lui qui, en définitive, tire son épingle du jeu des
interprétations (4).

Mais il y a un probléme d’ordre épistémologique bien plus grave, dans la mesure ou cette
approche scientifique qui devrait en principe combler le fossé existant entre le philan-
thrope et les autres hommes, ne fait en réalité que le creuser d’une fagon quasi in€luctable.
Pestalozzi se heurte en effet a une nouvelle contradiction qui fait éclater, jusque dans sa
cohérence romanesque, ’expérience simulée que constitue le grand ouvrage des années
quatre-vingts. La démarche de Gluphi présuppose assurément un déterminisme des phé-
nomeénes humains, manifeste en particulier dans la conjonction naturelle entre les désirs
de I'individu et les nécessités sociales. Mais peut-on encore parler sérieusement de projet
d’autonomie dés I’instant ol la société en place (qui n’a rien de romanesque!) impose a
I'intéressé (!) une destination qui, du fait méme qu’elle lui vient de I’extérieur, ne peut
prendre 2 ses yeux que le visage de I’arbitraire? N’est-ce pas, au fond des choses, se mo-
quer du désir que de lui imposer a priori une interprétation de fait? Et 'on peut com-
prendre que cette plaisanterie devienne une imposture dés lors que le pouvoir en place
prend appui sur cette réduction de ’homme a ce qu’il est pour faire taire ce qu’il veut étre
envers et contre tout (5).

La rencontre de la volonté scientifique et de I’expérience humaine n’échappe donc pas a
Iillusion qui enveloppe les essais de compréhension idéale du vécu: apres tout, le principe
d’objectivité qui porte la démarche du psychologue n’est guere plus fondé en nature hu-
maine que le projet d’interprétation de ’homme dans la perspective de ce qu’ii doit étre, et
n’est donc pas. Pestalozzi renvoie finalement dos a dos, comme les deux faces d’'une méme
illusion, sa prétention «idéaliste» & vouloir épuiser la nature humaine «par le haut» et sa
prétention «réaliste» a vouloir I’épuiser «par le bas». Comme si, réveur ou scientifique,
I’homme pouvait se hisser jusqu’au point de vue de Dieu: «Je ne puis ni ne dois donc le ca-
cher, confie-t-il 4 Nicolovius: ma vérité est liée a la fange de ce monde, et donc bien en des-
sous de la démarche angélique a laquelle la foi et 'amour peuvent élever ’humanité».
La double illusion qui, pendant une longue période, a ainsi fait échouer son approche des
autres hommes, Pestalozzila lie en derniére analyse ala méconnaissance de sa propre con-
dition d’individu intéressé. Aveugl€ par son amour de I’humanité, il n’a pas su prendre la
mesure de cette recherche de soi (Selbstsucht) qui entachait chacun de ses gestes vers au-
trui: tel est ’aveu qui ouvre I’exposé autobiographique de la lettre de 1793. Le véritable
service de I'autre en tant qu’autre commande désormais que soit prise en compte, jusque
dans la facon de le voir, une résistance essentielle au ceur méme de ’humaine réalité. Il
importe d’admettre désormais que cette réalité ait son ordre, indépendamment de tous les
réves, également scientifiques, que je puis nourrir a son endroit. Il importe que la pensée la
plus généreuse compte encore et toujours avec un extérieur d’elle-méme quine soit pas de
pure apparence.

Heureuse réalité, qui permet en définitive a I'individu de s’ancrer dans la particularité, et
lui garantit ainsi la réalisation d’une liberté qui soit d’abord la sienne. Salutaire réalité en-
core, qui assure a chacun sa position au centre d’une expérience qui ne peut plus étre le

231



simple terrain d’application des idées d’un autre, fut-il le plus grand des philanthropes.
Réalité bénie enfin, qui fait sa place a 1’étre dont le singulier privilege est des rester en puis-
sance de toutes les idées et de tous les systemes: 1’enfant.

2. Savoir et éducation

Il importe en effet de saisir que I’enjeu philosophique du débat dont fait ¢tat la lettre de
1793, c’est 'homme en devenir, ou plus exactement: la possibilité qu’il a désormais
d’orienter son propre devenir. Lorsque Pestalozzi ne veut plus voir dans le christianisme
que «la plus pure et la plus noble modification de la doctrine de I’élévation de I'esprit au-
dessus de la chair», il veut signifier par la leur congé a toutes les formes de compréhension
de ’homme qui se sont régulierement établies, au fil de I’histoire, en fixant sa notion dans
un ciel ontologique. Une contradiciton qui devient pratiquement insoutenable lorsqu’on
prétend contenir dans I'Idée de Liberté une nature humaine qui se libére en réalité: le
maitre du Neuhof en a fait ’amére expérience, et les révolutionnaires frangais continuent a
vérifier les conséquences désastreuses d’une fagn de comprendre I'intérét du peuple a tra-
vers I'idée qu’ils s’en font.

L’homme doit étre désormais saisi comme une possibilité essentielle, appelée a se réaliser
tout a la fois a partir de ce qu’il est et de ce qu’il doit €tre, mais sans qu’aucun cosmos, réel
ou idéal, ne puisse plus répondre a priori de cette possibilité. L’homme n’est plus ce qu’il
est purement et simplement selon la nature, ni non plus ce qu’on a pu croire qu’il devait
étre selon une surnature: il est désormais, dans son essence, pouvoir de se construire son
“humanité tout a la fois par rapport a ce qu’il est et dans la perspective de ce qu’il doit étre.
C’est ce que résume la phrase-clef des Recherches de 1797, qui ne pose la contradiction
entre le déterminisme de I’homme («les circonstances font I’homme») et sa volonté de le
surmonter absolument («I’homme fait les circonstances» ), que pour la dépasser en recon-
naissant a chacun «la force d’orienter diversement les circonstances selon la volonté». Mé-
lange de hasard et de liberté, tel est assurément notre lot sur cette terre, mais la distance a
jamais creusée entre I’étre-1a de ’homme et le sens qu’iln’a jamais renoncé a se donner li-
bére a son tour, en chacun des intéressés, la force de «se faire», selon la formule chére au
texte de 1797, «une ceuvre de soi-méme».

L’enfant est sans conteste celui qui tire le plus grand bénéfice de cette nouvelle facon pour
I’homme de se comprendre lui-méme. Traditionnellement — et la tradition inclut ici Rous-
seau —rejeté aux limites de laréalité et de I'idéalité humaine, enfant-rien qu’on oubliait de
voir et enfant-tout qu’on sacralisait brusquement dans I'innoncence et la pureté, porteur
bénévole en méme temps qu'instrument docile des désirs humains inassouvis, il prend
désormais réalité au point de rencontre de ce qu’est ’homme et de ce qu’il est appelé a
étre, mais n’est pas. La force de sa position, qui fut sa faiblesse insigne durant des siecles,
est qu'il se présente comme un étre dont la nature est essentiellement de devenir. II est
bien désormais I'autre de 'adulte: adolescens (6).

L’éducation s’impose dans le méme temps a4 ’lhomme comme un devoir auquel il ne peut
échapper. Le devenir de I’enfant, loin d’étre en effet sa propre fin, n’est 1a que pour pro-
duire, a la faveur du choc renouvelé entre son désir naturel et la volonté sociale qu'’il ren-
contre, la force autonome. Celle-cin’est pas un simple produit de la nature, encore qu’elle
s’enracine en elle, mais le résultat d’une conquéte de I’homme sur lui-méme et sur son in-
satisfaction essentielle d’individu vivant en société. Il s’ensuit que I’éducateur ne peut se
satisfaire ni de laisser la nature aller son libre cours, en se contentant d’accompagner le
mouvement, ni de brandir simplement devant elle les exigences sociales, encore moins,
comme Pestalozzi I’avait fait avec son fils Jakob, de sauter d’une attitude dans I'autre.

232



C’est au contraire la tiche de ’éducation de maitriser, en connaissance de cause et de fin,
le conflit ouvert entre le désir particulier et sa réalisation sociale, dans le but de lui faire
produire ce que la seule nature ne peut désormais produire. Par I’éducation, ’humanité est
décidément appelée a se faire «une ceuvre de soi-méme»: «La nature a fait toute son ccu-
vre: a toi de faire maintenant la tienne!».

Désormais en mesure de se comprendre elle-méme, 1’éducation peut se constituer en un
savoir. 1l ne s’agira pas essentiellement d’un savoir concernant ce qu’est ’enfant dans sa
nature individuelle et sociale, encore qu’il soit indispensable de connaitre cet état de fait
par rapport auquel ’homme est appelé a développer sa volonté de sens, un état de fait qui
peut méme, dans certains cas pathologiques, imposer une limite infranchissable a cette vo-
lonté (ce cera le destin dramatique de Jakob). Le savoir de I’éducation n’acceptera de
prendre en compte le fait humain et les sciences qui prétendent le comprendre, que pour
les situer a leur tour dans la perspective du pouvoir qu’a I’homme sur sa propre nature, du
sens qu’il veut et peut se donner indépendamment de ce qu’il est. C’est-a-dire que le savoir
en question doit nécessairement s’ouvrir sur une philosophie de I'éducation.

Mais en introduisant, ou en réintroduisant ainsi ’éducation dans le champ de la philoso-
phie, Pestalozzi pose a cette derni¢re une exigence de taille. Il est en effet hors de question
pour lui de remettre en selle le vieux discours théorique qui a fait les beaux jours de I’hu-
manisme platonico-chrétien et de ses avatars philosophiques. Maintenant qu’il a pris la
mesure intéressée de la vérité et du droit, son aversion est plus forte que jamais a I’égard
des produits d’une pensée qui s’obstine dans I’inconscience de sa situation historique. Siles
Recherches prétendent bien traiter de ’homme en général, leur auteur veut d’entrée pou-
voir continuer a dire «je» et a tout interpréter du point de vue de son expérience vécue. Ce
qui lui importe, c’est de développer un discours qui soit en cohérence avec ce qu’il veut au
fond, & savoir le libre développement de la force autonome, et il sait trop, pour avoir long-
temps discuté avec Fichte, qu’en laissant dire que I’homme est en son essence liberté, il lui
fournit ’excuse ultime qui le dispense de se faire libre. Nul n’échappe au devoir de faire
aussi de la liberté «une ceuvre de soi-méme»: la philosophie reste affaire de responsabilité
humaine.

Sidonc I’éducation doit accéder au rang des savoirs, elle n’a pas a craindre de situer sa co-
hérence par-dela la prétention positiviste des sciences humaines et la prétention idéaliste
du discours philosophique, dans une fagon de se nourrir des unes et de I'autre tout en sur-
montant leur conflit sans issue. Et s’il fallait, envers et contre tout, dire I’axe de cette co-
hérence, il faudrait, en éducation comme ailleurs, en éducation plus qu’ailleurs, faire signe
une nouvelle fois vers la facon dont celui qui sait use de son savoir en conscience de cause et
de fin, libre qu’il est, ses connaissances entre les mains, de faire naitre ou de laisser s’en-
gourdir autour de lui d’autres forces autonomes. Moins qu’aucun autre savant, I’éducateur
ne peut échapper a la responsabilité sociale de son savoir.

Et cette responsabilité s’exercera essentiellement dans la maniere dont il saura mettre en
contact le savoir social constitué avec cette aptitude a savoir qui singularise ’enfant, et fa-
voriser chez lui le processus d’appropriation capable de faire naitre et de conforter sa force
autonome. Car le savoir n’est 1a en vérité que pour se laisser réapproprier: produit durap-
prochement des hommes entre eux apres leur rupture avec la nature, mais premier enjeu
de la guerre sans merci qu’ils se livrent les uns contre les autres, et finalement instrument
privilégié de la duperie politique, le savoir ne peut échapper au danger de corruption que
dans la mesure ol il se replace dans lamouvance originelle du désir, de sa rencontre avecle
désir d’autrui et de la maitrise de ce qui en nait—laconnaissance —non pas au profit duseul
plaisir que les intéressés en éprouvent, mais au service de ce que ’homme doit étre.

233



Plus que dans la possession de la connaissance, c’est donc dans la facon dont 'intéressé
I'utilise, et d’abord dans la fagon dont I’enfant se ’approprie que s’accomplit le sens hu-
main du savoir social: il faudra décidément faire ccuvre de pédagogie.

3. Expérimentation et pédagogie

Tout se jouera dans I'expérience: n’est-ce pas au centre de chaque individu et de son exis-
tence située qu’est appelée a se développer la force autonome? Et ne continue-t-elle pas a
se développer ala mesure du conflit qui ne cesse d’opposer I'intéressé a ses déterminations
sociales? Les Recherches elles-mémes ne gardent leur sens de révélateur de 1'idéal moral
de ’homme que par rapport a I’expérience de son auteur, et elles en appellent constam-
ment a ’expérience du lecteur. De Stans a Yverdon, la Méthode ne sera encore qu’une
seule et vaste expérience a la faveur de laquelle chacun, enseignant et enseigné, travaille
au développement de I’humanité en soi et autour de soi. L’attachement permanent du pro-
cessus méthodique a ’expérience sensible (Anschauung) constituera également la garan-
tie décisive de la réalisation de son but moral et social: dans ’expérience, '’enfant apprend
a connaitre par soi-méme. '

L’enracinement sensible de cette expérience ne I'empéche cependant pas de se développer
selon une forme raisonnable qui reproduit ponctuellement le mouvement dialectique mis
a plat dans les Recherches. En réalité, dés le premier instant de son existence, I'enfant est
pris dans la rationalité sociale, il est compris par elle. Lorsqu’il renvoie a un état naturel
en-deca de I’état social et & un état de moralité achevée au-dela, sans que I'un et 'autre de
ces états-limites puissent étre réellement pensés et encore moins connus, Pestalozzi veut,
I'imagination aidant, comprendre tout a la fois le fait de I'insatisfaction essentielle de
’lhomme vivant en société et son sens dans le devoir désormais laissé a chacun de «se faire
une ceuvre de soi-méme». Un processus que la pedagogle garde I’avantage sur les autres
sciences humaines de pouvoir favoriser par 'origine.

Une expérimentation pédagogique pourra donc se développer sur la base de ce processus.
Mais il importe qu’on en saisisse bien le sens, c’est-a-dire d’abord les limites.

Dans la mesure ou I’enfant est compris d’entrée dans la rationalité sociale et qu’il s’accom-
plit en et par elle, obéissant aux lois générales qui président au développement de la nature
humaine, il est tout a fait 1égitime de chercher & analyser son comportement a la fagon des
scientifiques, en s’efforcant de vérifier sur lui des hypothéses que la réalité elle-méme sug-
gere. C’est en ce sens que pour éduquer les enfants, il importe d’abord, selon le conseil de
Rousseau, de bien les connaitre.

Mais on oublie le plus souvent que le conseil du Genevois a aussi et avant tout une portée
socratique: la connaissance de I’enfant, loin de se réduire a son observation positive, doit
fondamentalement prendre en compte son devoir-étre, sa liberté, qui n’est pas un autre
nom de la nature. C’est ainsi que dans la facon désinvolte, en tout cas non scientifique,
dont il présente le développement génétique d’Emile, Rousseau veut sans aucun doute
laisser entendre que ce développement n’est encore la que pour que I'intéressé en dispose
comme il le veut, a la limite pour que I'individu nommé¢ Rousseau puisse I'imaginer a sa
guise. L’ouvrage de 1762 est visiblement présenté et agencé d’une fagon telle qu’il fasse
signe vers la liberté autonome bien plutot qu’il en expose la réalisation effective.

Pour préoccupé qu’il soit depuis le début des moyens concrets qui permettent a ’enfant
d’accéder a I’autonomie, Pestalozzi reste, dans le fond de sa démarche, fidele a esprit de
Rousseau. Certes, dans ses instituts, on observe, on analyse, on remplit des cahiers de no-
tes; des lois sont dégagées, des processus entiers reconstitués, des comptes-rendus publiés;
les maitres, chacun dans leur spécialité, participent a ’élaboration de techniques didacti-

234



ques, et I'’ensemble se préoccupe de systématiser la Méthode. Mais Pestalozzi ne cesse de
répéter que ces observations, ces techniques, et la Méthode elle-méme ne sont pas des fins
en soi, que ce sont au contraire autant de moyens en vue de faire produire quelque chose
que cesmoyens ne contiennent pas en eux-meémes, quelque chose que, laissés a leur propre
mouvement, ils tendraient méme a étouffer: la liberté autonome. Ces observations, ces
techniques, la Méthode ne prennent leur sens qu’a I'intérieur d’une visée qui échappe a
I’explication par les causes et a la production purement technique, une visée qui, au bout
du compte, donne tout son poids spécifique a la démarche pédagogique.

On objectera sans doute ici que la poursuite d’une telle fin entraine avec elle la négation de
la démarche méme de la science: celle-ci explique par les causes, alors que le pédagogue
travaillerait dans la perspective d’une fin qui, a la limite, se moque des causes. Mais c’est 1a
que Pestalozzi répondrait que le seul terrain de réalisation effective de la liberté autono-
me, ¢’est encore et toujours la réalité humaine de fait, ce que ’homme est, avant méme
qu’on se mette aréver de ce qu’il pourrait étre. Et Pestalozzi sait, depuis le Neuhof, ce qu’il
en coute de réver d’humanité en oubliant ce que les hommes sont en fait.

Il demeure que la position du pédagogue, ainsi appelé a travailler tout a la fois sur le
monde des causes et sur celui des fins, ne laissera pas d’étre inconfortable, et dans tous les
cas insupportable pour celui qui cherche obstinément son modele du c6té des sciences et
des techniques. S’il y a bien une cohérence a I’ccuvre dans la relation pédagogique, cette
cohérence inclut la liberté que garde I'intéressé de la faire sienne ou non: le pédagogue
doit prendre en compte a tout instant le pouvoir qu’a ’enfant de refuser I’évidence ma-
thématique.

S’il fallait illustrer la forme d’expérimentation que ces principes devaient inspirer dans la
pratique, on pourrait prendre 'exemple de ’apprentissage du langage, dont Pestalozzi, en
homme tourmenté depuis ’origine par le mot, s’est plus particulierement préoccupé dans
ses instituts. C’est ainsi qu’on le voit s’efforcer de retrouver dans leur continuité sans faille
les étapes du développement du langage chez ’enfant, depuis les premiers sons articulés
jusqu’a la maitrise la plus achevée de I'expression logique qui assure a ’homme tout a la
fois sa domination sur la nature, sa position dans la société et I’accés a la conscience duje:
«II est muet, c’est un animal. Il parle, c’est devenu un hommes».

Mais I’analyse ontogénétique du langage ne rend pas compte de ce fait que ’enfant parle
avant méme qu’il ait conscience de le faire selon les structures, et surtout de cet autre fait
qu’il veut parler, que son langage, loin de se réduire a ce qui est exprimé, renvoie a une in-
tention qui le dépasse infiniment: par le langage, ’homme veut essentiellement substituer
aumonde achevé de la nature, ou1 le mot n’a aucun sens, un monde du sens humain achevé
qui assure & chacun la pleine possession de sa personnalité autonome. Mais, dans la mesure
ou I’homme développe son existence entre ces deux extrémités, son langage manifeste de
la fagon la plus forte I’'ambivalence de sa position: produit de la nature et de son mécanis-
me, il véhicule dans le méme temps la volonté proprement humaine d’accéder & un monde
du sens pleinement accompli qui dispense désormais de «parler de . . .». Une ambivalence
dulangage qui, en derniére analyse, définit ’homme, a4 mi-chemin entre I’animal et Dieu,
comme un étre capable de parler.

II's’ensuit que la pédagogie de cette aptitude, comme de toutes les autres qui caractérisent
’homme, ne peut se limiter a en favoriser le seul développement mécanique. Il importe
que soient mis en ceuvre par ailleurs, et de fagon tout a fait explicite, des moyens qui ali-
mentent la prise de possession par ’enfant de son propre langage et brisent systématique-
ment le formalisme de la démarche ontogénétique. C’est ainsi que Pestalozzi réclamera un
enracinement permanent de I"apprentissage du langage dans ’expérience vécue des en-

235



fants, la seule capable de protéger le parler de la fatale abstraction; on le voit encore inves-
tir le langage de la dimension imaginaire, et organiser ses exercices d’'une fagon telle que
les intéressés puissent prendre le relais du manuel . . . La comme ailleurs, le pédagogue
n’est attentif a la progression harmonieuse de ’apprentissage que dans la mesure ou cette
progression est elle-méme génératrice de mouvement autonome. Et Pestalozzi sait que le
par soi-méme, loin d’étre dans le prolongement direct de I'en soi de la nature, s’établit jus-
qu’a un certain point en rupture avec elle.

On comprend que cette rupture ne puisse étre dite et qu’il n’en soit pas donné raison, ce
quiserait une fagon de la nier pratiquement. Elle peut étre tout au plus suggérée ala faveur
d’un certain agencement des instruments pédagogiques s’articulant autour d’une contra-
diction fondamentale que le lecteur-pédagogue ne peut se dispenser de penser par rapport
a ce que veut Pestalozzi depuis I'origine. Une rupture qui ne peut étre, en vérité qu’agie:
elle constitue, a ce titre, la meilleure chance de I'action pédagogique, de la pédagogie
comme action.

4. Le principe pestalozzien

Nous en arrivons ainsi au principe quistructure tout le développement du Chant du Cygne,
ce grand texte que I’on peut considérer comme le testament pédagogique de Pestalozzi: la
formation élémentaire ne garde son sens que dans la mesure ou est reconnue une diffé-
rence essentielle entre les lois générales de développement des forces fondamentales de
I’homme et les moyens de leur application particuli¢re. Il y a, d’une part, les lois qui s’ef-
forcent d’expliquer le comportement de I'enfant en général dans ses différentes dimen-
sions, psychologique, sociologique, etc.; il y a, par ailleurs, I’application de ces lois dans le
concret des situations et compte tenu de la singularité des individus; mais le sens méme de
I’action pédagogique commande qu’il n’existe aucun pont naturel de I'un a 'autre univers,
et que I’éducation ne se réduise donc pas a 'application pure et simple a I’enfant des lois
établies par les sciences humaines.

Il est sans doute intéressant de savoir que le texte de 1826 est lui-méme le fruit tardif d’une
vaste controverse qui s’est développée a Yverdon et a fini par précipiter I'institut dans la
ruine. Préoccupé de systématiser sa pratique éducative en vue de la rendre plus accessible
au public intéressé, Pestalozzi avait cru trouver en Niederer le Platon du Socrate de la pé-
dagogie qu’il ne parvenait pas a cesser d’étre. Mais I'incurable praticien ne devait pas tar-
der a observer que la théorie élaborée par Niederer, bien qu’elle mit ausommet I’Esprit, la
Vie et la Liberté, autant d’Idées chéres au cceur de Pestalozzi, s’établissait en réalité au dé-
triment de la mise en ccuvre effective de la liberté chez les intéressés. On se figure une nou-
velle fois étre en possession du discours divin sur le sens de I’éducation, qui finit réguliere-
ment par transformer I’enfant en instrument docile de projets étrangers a ce qu’il veut au
fond. Pestalozzi préférera saborder son prestigieux institut plutot que de le livrer a un nou-
veau savoir aristocratique, fat-il inspiré par la Liberté, ce qui se veut un instrument de
pouvoir mis a la disposition du plus humble des hommes du peuple.

Encore par-dela la mort de Pestalozzi, Niederer ne cessera de dénoncer comme une erreur
fatale, a rapprocher de son manque de sens religieux (!), son refus de boucler I'univers
d’Yverdon par un savoir ultime qui rendrait enfin compte du sens de toute ’entreprise.
Mais Pestalozzi avait de bonnes raisons de ne pas suivre son collaborateur sur ces som-
mets.

Et la premiere d’entre elles: si ce que je pense en général de ’homme, méme sous 1’égide
de la liberté, recouvre en réalité ce qu’il est en fait, dans le concret de sa situation, alors
I’action humaine en elle-méme, et plus particulierement I’action pédagogique, en devient

236



insensée. En effet, pour que mon action sur autrui soit effectivement génératrice de liber-
té, il importe que les jeux ne soient pas faits au fond de la nature ni réglés d’entrée dans un
discours: il faut que 'intéressé puisse rester en mesure de pouvoir se déterminer absolu-
ment par rapport a ce que je ne puis que lui proposer, a commencer par cette facon de le
voir, cette manicre de le comprendre, qui n’est jamais d’ailleurs, objectivement parlant,
qu’un point de vue arbitrairement pris sur lui parmi d’autres possibles. Et ce probleme
prend toute son acuité lorsqu’on est en présence d’un étre dont la nature est d’étre en puis-
sance de toutes les compréhensions, disposé a toutes les justifier en se pliant a toutes: I'en-
fant.

C’est ici que 'action, avec toute la charge d’incertitude et toute la part d’aventure qu’elle
inclut, prend toute sa place originale. Elle est la seule a pouvoir mettre en ceuvre des moy-
ens qui, par-dela les plus nobles discours sur ’'homme, enracinent effectivement la liberté
en chacun. Elle seule est en mesure de dégager ’homme de ses réves d’humanité en méme
temps que de son enlisement dans les égoismes particuliers, pour le mettre sur le chemin
d’un universel social qui ne cesse pas d’étre celui de chacun des intéressés. Pour avoir ou-
blié cette dimension de I’action, Niederer n’a fait qu’universaliser indiment son opinion
d’individu situé, et la pratique d’Yverdon ne pouvait plus étre, sous sa direction éclairée,
que le terrain d’application de son point de vue, bien sir scientifiquement et philosophi-
quement fondé.

Pestalozzi parvient ainsi a donner toute sa dimension a ’expérience pédagogique, au point
de rencontre de I'idée, de laréalité située des intéressés et de ’action. Il réclame qu’a I'ex-
emple de sa chére triade — téte, cceur, main —, ces trois points de vue soient constamment
distingués au centre d’un processus qui ne cesse pourtant de les unir: que I'un de ces poles
engloutisse les deux autres, et I’éducation perd son sens comme moteur du devenir hu-
main.

Pestalozzi fait signe, dans le méme temps, vers un modele d’expérimentation pédagogique
qu’il resterait a développer dans toutes ses implications et en restant attentif & ses exigen-
ces fondamentales. Ces pages se voulaient un premier pas dans cette direction.

Les temps sont-ils miirs pour qu’on entende & nouveau le pédagogue d’Yverdon? On peut
I'espérer. On a méme des raisons de le croire.

Pestalozzi und das pidagogische Experimentieren

Pestalozzi méchte nicht die Freiheitsrede wiederum halten, indem er die Freiheit wiederum
in seinem Tun vernichtet. Er weiss, vom Neuhof her, wieviel es kostet, die Freiheit irgendwie
in die menschliche Wirklichkeit einzwingen zu wollen, ohne den Erstinteressierten freie
Hand zu lassen, sich davon eine Erfahrung zumachen. Wenn aber eine solche Erfahrung im
erneuerten Universum der Nachforschungen Platz findet, dann handelt es sich noch darum,
ein Tun einzurichten, das den Zugang des Einzelnen zum freimachenden Wissen anbahnt,
indem es ihm gleichzeitig die Werkzeuge zu dessen autonomen Beherrschung in die Hiande
gibt. So wird ein pidagogisches Experimentieren moglich, das sich aber mit Sach- und Ziel-
kenntnis iiber das wissenschaftlich-technische Muster hinwegsetzt, ohne jedoch in die Ohn-
macht der philosophischen Theoria wiederum zu versinken.

Pestalozzi and the Educational Research

Pestalozzi doesn’t mean to speak about freedom while deliberatly destroying it in his action.
He has known, since his Neuhof adventure, what it costs to force freedom into human reality
in one way or other, without letting those who are interested in the first place enjoy the ele-

237



mentary liberty to make their own experience of it. And when such a self-experience is made
possible in the new philosophy of the Researches, it is still necessary to find out a methodical
way that will enable people to have access to a knowledge that will liberate them, while giving
them the instruments of their autonomy. So a pedagogical experiment can be made, but pro-
vided it is different from the model of sciences and technics, without for all that relapsing into
the impotence of philosophical theory.

NOTES

(1) «Voir naitre paix et bonheur de I'obéissance et de I'ordre, voila I'éducation a la vie en société» (13 février). —
«Son égoisme est fort et se manifeste violemment. J’ai employé aujourd’hui quelques punitions contre cela. Il
alla si loin qu’il voulut méme avoir un morceau de sucre non pas de ma bouche, mais de ma main, et qu’il entra
dans un violent acces de colére lorsque je Lui retins les deux mains et m’approchai de sa bouche avec le morceau
de sucre: je le mangeai froidement» (15 février),Journal de Pestalozzi surI’éducation de son fils Jakob, P. S. W.,
I, 121 et 125.

(2) C’estle lot de toutes les pédagogies «idéologiques»: les écoles de Hambourg, Summerhill, les expériences de
non-directivité.

(3) «C’est ainsi, mon cher, que je demeurai un moment silencieux au milieu du marais dans lequel j’étais tombé
(avec I’échec du Neuhof). C’est alors que la pression de cette situation et les expériences que j’y faisais quoti-
diennement développérent en moi un intérét presque passionné a éclairer I'ordre qu’a la fange de ce monde
dans laquelle je me trouvais enfoncé, et 2 mettre en lumiére la fagon dont I’homme pourrait s’y frayer un chemin
sans s’y laisser engloutir comme moi. Ce point de vue, limité selon mon propre sentiment, devint désormais le
seul pour lequel j’éprouvai au plus profond de moi un intérét puissant, vif et ininterrompu . . .» (P. S. B., 11,
300).

(4) A propos des paysans, P. S. W., VIII, 47, ss.

(5) Cest le probleme des pédagogies «scientifiques»: Montessori, Decroly, Piaget.

(6) Ce n'est pas un mince paradoxe que d’observer comment I'enfant ne prend réalité dans 'univers de Pestalozzi
que des I'instant ot lui est reconnue sa participation a une corruption essentielle de la nature humaine: iln’ade
chance de se rendre autonome que dans la mesure ot il dispose du droit de faire le mal (cf. notre article paru
dansles Mélanges de Science Réligieuse en mars 1980: «Le probléme du mal dans la pensée pédagogique de Pes-
talozzi»).

238



	Pestalozzi et l'expérimentation en pédagogie

